




60

Le Beth Am Iwri du boulevard de la Pétrusse
Histoire sommaire du Jüdisches Volkshaus du Luxembourg

Le 9 juin 2015 marque une étape importante dans l’Histoire juive du Luxembourg. 
C’est ce jour-là que le Premier ministre Xavier Bettel présente ses excuses « […] à la 
communauté juive pour les souffrances qui lui furent infligées et pour les injustices 
à son endroit et reconnaît la responsabilité de certains représentants de l’autorité 

Daniel Thilman

L O K A L G E S C H I C H T E  /  H I S T O I R E  L O C A L E

L’immeuble abritant le Beth Am Iwri (Photo : Tony Krier, 1942, © Photothèque 
de la Ville de Luxembourg).



� 61

publique dans l’incommensurable qui a été commis. »1 Cette déclaration du chef de 
gouvernement est un point d’orgue : les autorités luxembourgeoises reconnaissent 
le sort infligé à la communauté juive et de nouvelles recherches sont entamées pour 
creuser nos connaissances sur les communautés juives installées au Luxembourg 
et leurs traditions, ainsi que sur leur vécu et leur destin au moment de l’occupation 
du pays par l’Allemagne nazie. 

Dans le cadre de la recherche sur l’histoire des communautés juives installées à 
Esch-sur-Alzette, Ettelbrück, Medernach, Mondorf-les-Bains et Luxembourg-Ville, 
le sort des Juifs originaires de l’Europe de l’Est, venus au Luxembourg à la fin du 
premier conflit mondial a longtemps été négligé. 

Avec l’arrivée et l’installation au Luxembourg d’un nombre grandissant de Juifs 
originaires des pays de l’Europe de l’Est dans l’entre-deux-guerres, on assiste 
à la création du Beth Am Iwri, la « Maison du peuple hébreu ». Ainsi, en 1933 
notamment, 786 personnes dites juives de nationalité polonaise habitent le Grand-
Duché, représentant 0,26 % de la population totale d’environ 300.000 habitants2. Les 
données collectées grâce aux biographies publiées sur « Mémorial digital de la Shoah 
au Luxembourg »3 permettent une conclusion provisoire sur les lieux d’installation des 
« Juifs de l’Est au Luxembourg ». Ils ont élu domicile dans la capitale de Luxembourg-
Ville, mais aussi à Esch-sur-Alzette et Differdange, importantes villes sidérurgiques 
du sud du pays, et à Ettelbrück, ville commerciale à la porte des Ardennes, au nord du 
Luxembourg. Ces personnes juives dites de l’Est sont ainsi dispersées sur le territoire 
luxembourgeois et le plus souvent installées à proximité de leurs coreligionnaires 
originaires des territoires limitrophes du Luxembourg. Mais un centre de rencontre, 
véritable lieu de rassemblement pour les membres de cette diaspora est-européenne, 
s’installe à Luxembourg-Ville, dans le quartier de la gare, boulevard de la Pétrusse. 

L’histoire du Beth Am Iwri reste longtemps inédite. Nombreux sont ceux qui en ont 
entendu parler, quelques-uns se rappellent encore son existence, mais les éléments clés 
de son histoire et la portée de ses actions restent inconnus. Une analyse scientifique 
des missions et objectifs du centre communautaire est seulement disponible depuis 
2022 quand Renée Wagener s’est appuyé sur sa thèse de doctorat pour publier 
Emanzipation und Antisemitismus: die jüdische Minderheit in Luxemburg vom 19. 
bis zum beginnenden 21. Jahrhundert4.

Parallèlement aux travaux de Wagener, nous avons pu dégager d’autres éléments 
de l’histoire de ce centre communautaire hors-pair dans le cadre de nos recherches 

1	  « Deuxième Guerre mondiale : le gouvernement luxembourgeois présente ses excuses à la communauté 
juive » Communiqué du gouvernement luxembourgeois,  https://gouvernement.lu/fr/actualites/toutes_
actualites/communiques/2015/06-juin/08-communaute-juive.html (consulté le 25 avril 2024).

2	 Thilman, Daniel, La population juive d’Esch-sur-Alzette, de ses débuts à la Belle Époque, Mondorf-
les-Bains et Ettelbruck, travail de candidature, mémoire scientifique, 2009, p. 99.

3	 126 biographies de familles sont disponibles en date du 15 mai 2024. 
4	 Wagener, Renée, Emanzipation und Antisemitismus. Die jüdische Minderheit in Luxemburg vom 19. 

bis zum beginnenden 21. Jahrhundert, Berlin : Metropol Verlag, 2022.



62

portant sur l’implantation des Juifs de l’Est au Luxembourg5, entamées en 2018. 
A l’instar d’autres communautés juives est-européennes implantées à l’étranger6, 
celle du Grand-Duché ouvre son centre communautaire à Luxembourg-Ville en 
1930. Les circonstances exactes de sa constitution prêtent encore à confusion de nos 
jours. La « Fédération luxembourgeoise de Juifs de l’Est »7, elle aussi constituée au 
début des années 1930, serait l’association porteuse du Beth Am Iwri, chargée de 
« […] répond[re] aux exigences religieuses, culturelles et sociales particulières de ce 
groupe […]. »8. D’autres sources la rapprochent de l’action des sionistes implantés 
au Luxembourg9. Or, cette contradiction n’est très vraisemblablement qu’apparente, 
les milieux sionistes du Luxembourg étant surtout constitués de Juifs de l’Est, « […] 
beaucoup plus réceptifs aux idées propagées par le mouvement sioniste. »10 Ce sont 
finalement les dernières lignes des statuts du Beth Am Iwri, adoptés le 27 septembre 
1931, qui prouvent l’affiliation aux idéaux sionistes du centre. Ainsi nous lisons qu’en 
cas de dissolution du centre, « […] ist das Vereinsvermögen dem Keren Kajemeth 
Lejisrael [le Fonds National juif] Jerusalem zu übergeben. Die Bibliothek wird der 
Zionistischen Landesorganisation zur Verfügung gestellt. »11

Création
La création de ce centre communautaire à Luxembourg-Gare est sans aucun doute 
due à l’acharnement et aux compétences de Max Rosenfeld12. En octobre 1930, ce 

5	 Thilman, Daniel, Les Juifs de l’Est au Luxembourg. Arrivée, implantation, destin, Mémoire de master 2, 
Centre de Télé-Enseignement universitaire (CTU), Université de Franche-Comté, 2021.

6	 Nous citons e.a. Nancy, accueillant dès 1920 un grand nombre de travailleurs juifs polonais; Metz, 
accueillant à la même époque des centaines de Juifs polonais et roumains; Sarrebruck, accueillant des 
dizaines de Juifs originaires de l’Europe de l’Est. Renée Wagener rapproche le centre du boulevard de 
la Pétrusse des « deutschen Lehrhäuser », situés à cheval entre Beth Midrash (centre pour l’étude de 
la Thora) et Volkshochschule (université populaire), in : Wagener, Emanzipation und Antisemitismus 
(note 4), p. 134.

7	 La Tribune Juive, Strasbourg, No 32, 5 août 1932, p. 32. La Bibliothèque nationale de France conserve 
La Tribune Juive des années 1923 à 1939 et a mis en ligne les différentes éditions sur http://gallica.bnf.
fr/ark:/12148/cb32881359d. Il nous semble que la première « Page du Luxembourg » ait été publiée 
à la page 713 de l’édition du 20 octobre 1933 de La Tribune Juive. Cependant, le journal publiait déjà̀ 
auparavant des articles au sujet du Luxembourg et ouvrait ses pages à des annonces publicitaires de 
magasins et autres entreprises établis au Luxembourg.

8	 Lehrmann, Charles et Graziella, La communauté juive du Luxembourg dans le passé et le présent, 
Esch-sur-Alzette, Imprimerie Coopérative Luxembourgeoise, 1953, 155 p., ill., p. 82.

9	 Bericht der Zionistischen Exekutive 1933, p. 139.
10	 Moyse, Laurent, L’éclosion du sionisme au Luxembourg, in : Fuchshuber, Thorsten / Wagener, Renée 

(éd.), Émancipation, Éclosion, Persécution, Le développement de la communauté juive luxembourgeoise 
de la Révolution française à la 2e Guerre mondiale (Collection Religion et Altérité), Bruxelles: EME, 
2014, p. 164, et Wagener, Renée, « Vereinsmeierei oder Lebensnotwendigkeit – Die jüdischen Vereine im 
Luxemburg der Zwischenkriegszeit », in: Genot, Gilles (éd.), Sociabilité au Luxembourg / Geselligkeit 
in Luxemburg Luxembourg, Luxembourg : Lëtzebuerg City Museum, 2023, p. 389-404, ill. p. 207.

11	 Archives de la Ville de Luxembourg [AVL], Dossier LU 11 - IV/3 – 15, « Statuten des Beth-Am Iwri 
Luxemburg », Art. 20.

12	 Max Rosenfeld, né le 21 avril 1893 en Galicie, commerçant, docteur en droit, diplômé de l’Université de 
Tomsk, marié et père de deux enfants. Propriétaire de la maroquinerie Rosenfeld, sise au 18, avenue de 
la Gare à Luxembourg-Gare. Sioniste engagé, il représente le Luxembourg à différents congrès sionistes. 
Sa famille et lui quittent le Luxembourg en 1932 pour s’installer en Palestine. Décédé en 1936. Voir : 
Thilman, Les Juifs de l’Est (note 5), p. 126-132.



� 63

commerçant d’origine galicienne, sioniste convaincu et engagé, fait publier une 
annonce dans le Luxemburger Wort, quotidien catholique à large diffusion, pour 
trouver des locaux. Il y est précisé qu’il est à la recherche d’une maison ou d’une 
villa spacieuse avec au moins huit chambres et un jardin, de préférence dans le 
quartier de la gare ou dans le centre-ville13. 

La recherche aboutit vite. Deux mois plus tard, le 15 décembre 1930, Rosenfeld 
adresse une lettre dactylographiée au bourgmestre de la Ville de Luxembourg pour 
l’inviter à la cérémonie d’inauguration du Beth Am Iwri, le 18 décembre 1930 à 
partir de 8:30 heures14. Le bâtiment abritant dès lors le centre communautaire des 
Juifs de l’Est est implanté au numéro 7415 du Boulevard de la Pétrusse16. Conçu par 
l’architecte Jean Guill17, le Streckeisen (littéralement : fer à repasser) a été érigé 
en 1907, « … aus dem Verschnitt dreier Straßen am Boulevard de la Pétrusse »18. 

Tandis que l’architecte est connu, il persiste encore quelques mystères sur la famille 
ayant commandité la construction de cet immeuble aux éléments art-nouveau. 
Signalons toutefois que le terrain appartenait à la fin du XIXe siècle à Maurice (Moritz) 
Gernsbacher, décédé en 1906. Ce marchand de vin, originaire du pays de Bade, 
installé au Luxembourg depuis les années 1870, est le père de Hugo Gernsback19. 
Ce dernier qui passe pour le père de la science-fiction est né à Luxembourg en 1884 
mais, ayant émigré vers les États-Unis en 1904, il n’a jamais habité l’immeuble.20 

Le bourgmestre Gaston Diderich répond à l’invitation pour l’inauguration, s’excusant 
de ne pas pouvoir l’honorer en personne, à cause d’un déplacement à l’étranger 
pour raison médicale. Il annonce néanmoins qu’il se fera représenter par l’échevin 
Nicolas Braunhausen.21 Nous ignorons cependant si l’échevin a accepté l’invitation, 
mais nous pouvons conclure que les responsables politiques de la capitale étaient au 
courant de la création du centre communautaire, donc du centre de regroupement 
des Juifs est-européens. 

L’inauguration du centre communautaire se fait en présence de notables du 
Luxembourg et des régions frontalières. Selon un article du Jüdische Rundschau du 
20 janvier 1931, signé Joseph (Josef) Springut22, des délégations des communautés 
juives de Metz (France), Esch-sur-Alzette et Differdange sont présentes. Pour la 

13	 Luxemburger Wort, Luxembourg, 21 octobre 1930, p. 6 et les éditions des jours d’après.
14	 AVL, Dossier LU 11 - IV/3 – 15, Inauguration Maison des Juifs («Jüdisches Volkshaus»).
15	 Actuellement le no. 72.
16	 AVL, Dossier LU 11 - IV/3 – 15, Inauguration (note 14).
17	 Nous tenons à remercier M. Robert Philippart, historien, pour cette information.
18	 Linster, Alain, « Ein architektonischer Streifzug durch die Stadt », ons stad, No 95, décembre 2010, p. 5.
19	 R.S., « Jugend in Luxemburg », in: d'Letzeburger Land, 13. Jg., nº 8 (25.02.1966), p. 3.
20	 Notice biographique sur Hugo Gernsback, http://acad.depauw.edu/~aevans/HONR101-02/WebPages/

Fall2008/KaraBischak/Biography.html (consulté le 16 novembre 2023). 
21	 Nicolas Braunhausen est appelé aux fonctions de ministre de l’Intérieur en décembre 1936. 
22	 Notice biographique sur Joseph Springut, https://memorialshoah.lu/fr/story/0048-springut-bornstein 

(consulté le 25 avril 2024). 



64

communauté de Metz, le rabbin et le chantre ont répondu à l’appel. Le grand-rabbin 
du Luxembourg, le Dr Robert Serebrenik, a tenu le discours officiel23. L’éclat de la 
manifestation est rehaussé par la présence du consul de la République polonaise, 
Monsieur de Dobrowolski24. Il veut ainsi honorer les liens persistants des Juifs 
polonais du Luxembourg avec leur ancienne patrie. 

Finalement, la mise en service du centre montre concrètement que les orientations 
religieuses au sein des communautés juives du Luxembourg se diversifient : il y 
a l’obédience libérale et l’observance stricte, voire orthodoxe des principes de la 
religion juive25. Ce clivage, s’amplifie en ce début des années 1930 ; les différentes 
fonctions du Beth Am Iwri en rendent compte.

Fonctions 
Les diverses fonctions du Beth Am Iwri sont bien documentées et présentées dans 
un article paru dans le journal strasbourgeois La Tribune Juive. 

La disposition de l’immeuble permet l’installation au rez-de-chaussée d’un oratoire, 
appelé Ohel Jacob. La gestion de cet oratoire est reprise dès octobre 1931 par le 
Beth Am Iwri qui fournit dorénavant le budget de fonctionnement nécessaire et 
met à disposition la salle.26 Le comité de l’association loue les places de l’oratoire 
aux fidèles contre une redevance annuelle27. En effet, selon les statuts du centre 
communautaire, la création de l’oratoire est antérieure au Beth Am Iwri ! C’est sous 
l’impulsion du grand-rabbin Dr Samuel Fuchs28 que le lieu de prière avait été créé. 
Les responsables du Beth Am Iwri l’ont repris et transféré dans leur nouveau centre 
de rencontre culturel et cultuel pour y assurer  « […] un lieu de prières pour les Juifs 
de l’Est de rite orthodoxe. »29 L’inauguration du centre prouve donc l’existence d’un 
courant « orthodoxe-sioniste »30 au sein des communautés juives du Luxembourg. 
Le choix même du nom Ohel Jacob permet de conclure à la pratique du rite juif 
orthodoxe comme c’est le cas à Paris pour le centre communautaire homonyme, 
inauguré pour les Juifs russes en octobre 192631.

La création de l’oratoire antérieure à l’établissement du centre est étonnante, car selon 
le modèle concordataire, aucun autre lieu de prière ne peut fonctionner en-dehors de 
la synagogue principale, sauf accord du consistoire. « Cette législation […] inaugur[e] 

23	 Nous ignorons si le Consistoire israélite du Luxembourg a été convié et si des membres de son conseil 
d’administration, autres que le grand-rabbin, ont été présents au moment des festivités d’inauguration.  

24	 Springut, Josef, «  Luxemburg  », Jüdische Rundschau, Berlin, No 5, du 20 janvier 1931,  
https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/id/2651273 (consulté le 6 mai 2023).

25	 Wagener, Emanzipation und Antisemitismus (note 4), p. 134.
26	 AVL, Dossier LU 11 - IV/3 – 15, « Statuten des Beth-Am Iwri Luxemburg », Art. 20. et 4.
27	 Ibid.
28	 Le grand-rabbin Fuchs exerce ses fonctions entre 1904 et 1928, in: Moyse, Laurent, Du rejet à l’intégration 

– Histoire des Juifs du Luxembourg des origines à nos jours, Luxembourg: Éditions Saint-Paul, 2011, p. 282.
29	 Cerf, Paul, Longtemps j’aurai mémoire, Luxembourg: Éditions du Lëtzebuerger Land, 1974, p. 60. 
30	 Wagener, Emanzipation und Antisemitismus (note 4), p. 265.
31	 La Tribune Juive, Strasbourg, n° 44, 26 octobre 1926, p. 662.



� 65

cependant le principe de collaboration entre la religion et l’État qui […] forme encore 
aujourd’hui la base juridique du culte juif. »32 Et le grand-rabbin Lehrmann d’ajouter 
que « […] [c]e mode d’administration par le Consistoire […] est, par la suite, tellement 
entré dans l’usage, qu’il est devenu un élément indispensable de la vie des communautés 
juives. »33 Il souligne que l’établissement de synagogues particulières ne peut se faire 
sans autorisation de l’autorité compétente, ce qui nous permet de conclure que l’oratoire 
a dû être approuvé et autorisé par le Consistoire et les autorités étatiques, d’autant 
plus que nous savons qu’ « […] il ne se forme, sans son autorisation expresse, aucune 
assemblée de prières. »34 Avec l’arrivée des réfugiés au cours des années 1930, l’oratoire 
du centre communautaire dépasse occasionnellement ses capacités et les responsables 
sont contraints de trouver un autre local. En 1938, 350 personnes,  majoritairement 
originaires autrichiennes, assistent à un « Emigranten-Gottesdienst », organisé dans 
l’Hôtel Select, dans le quartier de la Gare à Luxembourg, non loin du Beth Am Iwri.35 

A l’étage, plusieurs pièces servent de salles de lecture et de conférence. Des journaux 
et des livres y sont mis à la disposition des membres du centre. Les salles de 
conférence peuvent accueillir toute association juive, même si ce sont surtout les 
associations sionistes, La Jeunesse Sioniste et l’association Misrachi, qui y organisent 
leurs réunions36. En 1937, le grand-rabbin du Luxembourg, Robert Serebrenik, y 
tient une série de conférences et d’exposés37. 

Une fonction particulière du centre communautaire est attestée pour la période de 
1934 à décembre 1935. Hermann Ginsburg, né à Francfort-sur-le-Main, occupe 
une salle du Beth Am Iwri pour y assurer la fonction de secrétaire de l’« École de 
Jardinage du Héhalouts », établie à Altwies (Moselle), à une vingtaine de kilomètres 
de Luxembourg-Ville. C’est au boulevard de la Pétrusse qu’il gère son bureau 
pour « […] Einordnung, Kulturarbeit, Verbindung mit der jüdischen Gemeinde 
und der Zionistischen Gruppe, sowie den Pariser und Berliner Merkasbüros. »38 En 
décembre 1935, ce secrétariat est transféré à la rue du Moulin à Mondorf-les-Bains. 
La présence de ce secrétariat nous permet de confirmer définitivement la proximité 
entre le centre communautaire et les milieux et idéaux sionistes. 

Une école hébraïque, appelée Tachkemoni 39 et dirigée par le pédagogue David 

32	 Lehrmann, La communauté juive du Luxembourg (note 8), p. 44.
33	 Ibid.
34	 Pauly, Alexis, Les cultes au Luxembourg – Un modèle concordataire, Luxembourg: Éditions Forum, 

1989, p.141.
35	 WAGENER, «Vereinsmeierei oder Lebensnotwendigkeit» (note 10), p. 212; «Emigranten-Gottesdienst 

in Luxemburg», in: La Tribune Juive, Strasbourg, n° 43, 28 octobre 1938, p. 661.
36	 M.R. (Max Reinheimer), « Eine vorbildliche Schöpfung », in: La Tribune Juive, Strasbourg, n° 12, 23 

mars 1934, p. 242.
37	 « Luxembourg. Eine echt jüdische Feier », in: La Tribune Juive, Strasbourg, n° 45, 5 novembre 1937, 

p. 687.
38	 Leshem, Perez (Fritz Lichtenstein), Straße zur Rettung, 1933-1939. Aus Deutschland vertrieben bereitet 

sich die jüdische Jugend auf Palästina vor, Tel Aviv: Verband der Freunde der Histradut, 1973, p. 65 et 69.
39	 «  Luxemburg  », in  : Bericht der Exekutive der Zionistischen Organsation an den XVII. 

Zionistenkongress, Londres, 1931, p. 139, https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/
pageview/9089139?query=Luxemburg (consulté le 11 septembre 2024). 



66

Cohn40, est installée au 1er étage de l’immeuble. Quatre-vingts enfants et une 
cinquantaine d’adultes suivent ses cours. La fonction éducative du centre est 
amplifiée par son jardin d’enfants. Les plus jeunes y sont instruits selon les principes 
de la communauté juive41. Dans les premières années de son existence, le nombre 
de jeunes a progressivement augmenté, passant de trois à vingt enfants en 1940.

Le Yiddish Theater Kulturgemeinde, qui collecte de l’argent pour soutenir les Juifs de 
Palestine42 est la troupe de théâtre installée au 2e étage du Jüdisches Volkshaus. La troupe 
joue tous les samedis soir sur la scène de l’Hôtel de la Poste de l’avenue de la Gare43. 

Les salles du centre peuvent aussi être réservées pour l’organisation de fêtes de 
famille, comme en mars 1934 pour la célébration d’un mariage religieux.44   

Le Beth Am Iwri – siège social du SC Maccabi Luxembourg ?
Il est fort probable que le SC Maccabi ait également gravité autour du centre 
communautaire. En effet, à la suite de rencontres amicales avec d’autres clubs 
sportifs, le Dr Weinre(y)b45, président de l’association sioniste du Luxembourg et 
Joseph Hamber, président du cercle Maccabi du Luxembourg, invitent les joueurs des 
deux équipes à un banquet organisé dans les locaux du Beth Am Iwri à Luxembourg46. 
En outre, les parents d’un des pongistes affiliés au Maccabi, occupent la fonction 
de concierge de l’immeuble47 ; la famille occupe un logement de service au premier 
étage du bâtiment. 

Il se peut même que l’équipe pongiste du Maccabi Luxembourg ait organisé ses 
matchs à domicile dans une des salles du centre communautaire48. Étant donné que 
le sport pongiste se pratique à ses débuts au Luxembourg dans les salles de fêtes 
d’hôtels ou les salles de jeu de quilles, il est tout à fait probable que les rencontres 
de tennis de table se jouent au Beth Am Iwri. 

L’appui du grand-rabbin Serebrenik

Robert Serebrenik est appelé aux fonctions de grand-rabbin du Luxembourg après 
la mort du rabbin Fuchs. Né à Vienne en 1902, il y fait des études universitaires et 
rabbiniques qu’il couronne par un doctorat. C’est donc un très jeune rabbin âgé de 
vingt-sept ans qui entre en fonction en 1929 et qui fait alors connaissance avec sa 

40	 Nous retrouvons aussi l’orthographe David Kon.
41	 « Jüdischer Kindergarten Luxembourg », in: La Tribune Juive, Strasbourg, n° 15, 13 avril 1934, p. 293.
42	 Entretien avec M. Marcel Salomon à Jérusalem le 10 avril 2019. 
43	 M.R. (Max Reinheimer), « Eine vorbildliche Schöpfung » (note 36), p. 242. 
44	 Ibid.
45	 Il s’agit de Baruch Weinryb (Wajnryb), né le 6 février 1898 à Bozniczy en Pologne.
46	 « Deutscher Makkabimeister in Luxemburg siegreich », in: Sport-Rundschau, Jüdische Rundschau, 

Berlin, Nr 61, 31 juillet 1936. 
47	 Margue, Paul, «Erinnerungen eines Garer Schulbuben. Mein Schulweg. », in: ons stad, n° 12, décembre 

1983, p. 14.
48	 « Sonstiges – Ping-Pong-Championat », in: Tageblatt, n° 1, 2 janvier 1937, p. 2.



� 67

nouvelle communauté49. Peu de choses sur sa vie privée sont connues, sauf le fait 
qu’il s’est marié en 1930 à Julia (Julie) Herzog, originaire comme lui de Vienne.50 

Le grand-rabbin Serebrenik est plus conservateur et donc plus enclin à un « […] 
retour à une plus stricte observance des traditions religieuses. »51 Sa conception plus 
traditionaliste s’oppose ainsi aux vues plus libérales de la communauté et il vit dans 
cette permanente contradiction d’être à la tête d’une communauté libérale tout en 
ayant des vues religieuses plus orthodoxes52. Il faut par conséquent s’arranger et des 
compromis sont trouvés : l’orgue est maintenu dans les services religieux célébrés 
en la synagogue de Luxembourg-Ville, mais l’abattage rituel de la viande kascher 
est soumis au contrôle rabbinique53.  

Serebrenik s’appuie sur l’essor de cette communauté originaire de l’Europe de 
l’Est et la prend en charge tout en accompagnant ses actions. Grâce à cette nouvelle 
communauté, il peut « […] déployer ses efforts en faveur du sionisme, qui par 
contre laiss[ent] peu de traces parmi les [J]uifs luxembourgeois »54. En 1935, il 
fonde la section luxembourgeoise du Misrachi, le front des sionistes religieux, au 
nom de qui il donne des « […] explications de la Bible et du Talmud. »55 À côté de 
cet engagement en faveur du sionisme, il représente le groupe luxembourgeois – en 
sa fonction de président d’honneur de la Fédération sioniste du Luxembourg – à 
différents congrès sionistes. Son attachement à la cause sioniste s’illustre aussi par 
sa participation à des conférences dans l’Est de la France. Il se présente comme 
conférencier à Strasbourg en mai 1935 devant un groupe sioniste56 avant de tenir 
une deuxième conférence pour le Misrahi à Metz quelques jours plus tard57. Nous 
comprenons que l’installation du Beth Am Iwri s’inscrit donc aussi dans la lignée 
de la pensée philosophique de Serebrenik, qui reflète des principes sionistes et une 
vision plus orthodoxe des rites religieux.

L’action du grand-rabbin illustre ainsi les tensions, voire les déchirures au sein des 
communautés juives du pays. Officiant du consistoire, le grand-rabbin se devrait 
de respecter les règles établies par son « employeur » et se plier aux exigences de 
la communauté qui l’a engagé. Mais, et nous l’avons montré, Serebrenik se sent 
plus à l’aise au sein de cette autre communauté juive du pays, plus traditionnelle, 
fonctionnant en dehors du cadre fixé par le Consistoire. 

49	 Meyer, Alain, « Les Grands rabbins du Luxembourg », in: ons stad, n° 36, avril 1991, p. 20.
50	 « Our history », https://www.ramathorah.org/our-history (consulté le 15 mai 2021).
51	 Lehrmann, La communauté juive du Luxembourg (note 8), p. 80. 
52	 Wagener, « Vereinsmeierei oder Lebensnotwendigkeit» (note 10), p. 213.
53	 Meyer, « Les Grands rabbins du Luxembourg » (note 49), p. 20. 
54	 Ibid. 
55	 Lehrmann, La communauté juive du Luxembourg (note 8), p. 82.
56	 La Tribune Juive, Strasbourg, n° 19, 10 mai 1935, p. 369.
57	 La Tribune Juive, Strasbourg, n° 20, 17 mai 1935, p. 386.



68

Les dirigeants du Beth Am Iwri
Max Reinheimer58, réfugié juif installé au Luxembourg depuis la fin octobre 1933, 

58	 Max Reinheimer est venu s’établir comme réfugié (juif) à Luxembourg le 31 octobre 1933 en provenance 
de l’Allemagne. Selon des rapports de la gendarmerie luxembourgeoise, il aurait écrit pour le journal 
Escher Tageblatt en 1937 et 1939. Rapport de la gendarmerie du 12 mai 1937, in : Archives Nationales 
du Luxembourg (ANLux), Police des Étrangers, Dossier No 307446 [ancienne cote] – Max Reinheimer.

« Eine vorbildliche Schöpfung », in : La Tribune juive : organe indépendant du judaïsme de l’Est de la France, 
n° 12, 23 mars 1934, p. 242. Source : gallica.bnf.fr.



� 69

signe un autre article de l’époque traitant du centre communautaire. Il y présente un 
« Monsieur Nattel » comme responsable du centre communautaire. En effet, Max 
Rosenfeld, président fondateur du centre communautaire, a quitté le Luxembourg en 
1932 pour s’installer définitivement en Palestine59. Abraham Moïse Nattel, d’origine 
polonaise, est installé au Luxembourg depuis au moins 1924, année de naissance de 
sa fille Klara (Claire)60. En tant que commerçant, il dirige avec la famille Altschüler 
la bonneterie « Magasin Populaire »61, qui sera reprise après la Deuxième Guerre 
mondiale par Maurice Altschüler62. Nattel s’éteint à Luxembourg-Ville le 19 avril 
193763, le nom de son successeur (direct) à la présidence du Volkshaus restant 
inconnu, bien qu’il soit probable qu’il s’agisse de Baruch Weinryb64. 

Le centre est financé par les cotisations de ses membres. Rappelons que les fidèles 
paient une participation pour réserver leurs places dans l’oratoire65. En outre, les 
premiers membres ont fourni les fonds nécessaires pour lancer le centre et des 
loteries sont organisées à son profit66.

En 1983, l’historien luxembourgeois Paul Margue se rappelle encore le Beth Am 
Iwri du temps de son enfance. Il cite le nom du concierge du centre communautaire, 
Nabel, et évoque le nom Beth Am Iwri inscrit au-dessus de la porte d’entrée. Il se 
souvient aussi que les jeunes garçons catholiques du coin étaient invités au centre 
pour allumer la lumière électrique les vendredis soir, jour du Shabbat67. 

Le rayonnement du centre va au-delà des frontières du Grand-Duché. A Strasbourg, 
en Alsace, La Tribune Juive publie, comme nous l’avons déjà évoqué, un article au 
moment de son inauguration. Le Jewish Daily Bulletin de New York souligne son 
importance pour la communauté juive est-européenne établie au Luxembourg : « […] 
Jews from Eastern Europe have formed their own synagogue, the Beth Am Iwri »68. 

Le Beth Am Iwri à l’époque nazie
À la suite de l’introduction de la législation antisémite, le Beth Am Iwri est enregistré 
comme association juive établie à Luxembourg69. Le 10 mai 1940, jour de l’invasion 

59	 Dès 1932, la famille Rosenfeld semble préparer son départ du Luxembourg. Le 6 janvier 1932, une annonce 
publicitaire vante les réductions et remises accordées au moment d’une liquidation de l’inventaire ; le 
5 avril le commerçant annonce la vente de sa voiture.

60	 L’indépendance luxembourgeoise, 14 octobre 1924, p. 4. 
61	 L’indépendance luxembourgeoise, 29 novembre 1932, p. 4. 
62	 D’Unio’n, 6 janvier 1947, p. 4.
63	 Luxemburger Wort, 20 avril 1937, p. 7.
64	 Supra note 45.
65	 AVL, Dossier LU 11 - IV/3 – 15, « Statuten des Beth-Am Iwri Luxemburg », articles 8 et 9.
66	 Escher Tageblatt, 19 novembre 1932, p. 9. 
67	 Margue, «Erinnerungen eines Garer Schulbuben» (note 47), p. 15.
68	 Reinheimer, Max, « The Daily News Letter - Jewish Life in Luxembourg », in: Jewish Daily Bulletin, 

Vol. XII –  n° 3144, New York, 14 mai 1935, p. 2. 
69	 Commission spéciale pour l’étude des spoliations des biens juifs au Luxembourg pendant les années de 

guerre 1940-1945, La spoliation des biens juifs au Luxembourg 1940 – 1945 – Rapport intermédiaire, 
Luxembourg 2007, Annexe n° 12, p. 84.



70

du Luxembourg par la Wehrmacht, le comité du Consistoire israélite s’adresse par 
courrier à Baruch Weinryb70 en sa fonction de représentant du Beth am Iwri. Cette 
lettre, envoyée à l’adresse privée de Weinryb, marque la fin officielle du centre 
communautaire, surtout puisque ce jour-là même Weinryb procède à sa liquidation71. 
Le Consistoire déclare participer à hauteur de 3 000 francs à cette liquidation et refuse 
de se porter garant pour toute dette non acquittée72. Selon Wagener, les locaux du centre 
communautaire, désormais dissout, sont occupés dès août 1940 par l’administration de 
l’ESRA, Centrale israélite de prévoyance sociale, largement engagée dans le secours 
aux réfugiés dits juifs installés au Luxembourg, respectivement la « Israelitische 
Kultusgemeinde Luxemburg », les deux organismes chargés de l’accompagnement 
des personnes juives voulant quitter le territoire luxembourgeois73. 

L’occupation du Luxembourg par les nazis et l’installation d’une administration 
civile changent donc la donne. Sous les ordres du Gauleiter Gustav Simon, chef 
de l’administration civile allemande (CdZ) au Luxembourg pendant l’occupation, 
des lois antisémites sont introduites et les Juifs sont progressivement recensés, 
marginalisés puis déportés. Ainsi les enfants dits juifs sont écartés de l’enseignement 
public luxembourgeois par ordonnance du CdZ du 29 octobre 1940.

Une école réservée aux enfants dits juifs (1940-1941/42)74

Après l’exclusion des écoliers dits juifs de l’enseignement luxembourgeois, une 
centaine d’eux sont scolarisés dans les locaux de l’ancien centre communautaire75. 

C’est donc dans ce lieu que le Consistoire israélite organise des cours pour des élèves 
dits juifs, âgés entre six et seize ans. Répartis en trois classes qui connaissent une 

70	 Baruch Weinryb est un collaborateur du réseau de résistance « Famille Martin ». Il est arrêté le 1er octobre 
1943 à Aspelt. Selon l’historien Henri Wehenkel il est déporté à Mauthausen ; cf. https://memorialshoah.
lu/fr/story/0036-hamber-kranzler (consulté le 22 mai 2023). 

71	 Wagener, «Vereinsmeierei oder Lebensnotwendigkeit» (note 10), p. 220. 
72	 ANLux, Fonds du Consistoire israélite, FD-083-014, Informations sur le Luxembourg.
73	 Wagener, Emanzipation und Antisemitismus (note 4), p. 265.
74	 Goetzinger, Germaine, « Ernst Ising, Lehrer an der Jüdischen Schule in Luxemburg », in: Berg, Charles 

/ Kerger, Lucien / Meisch, Nico / Milmeister, Marianne (éd.), Savoirs et engagements, Differdange: 
Éditions Phi, 2009, p. 15-28; Dockendorf, Vera / Lorang, Mil, «Hauptstationen der Judenverfolgung 
in Luxemburg», in: Tageblatt, 9 novembre 2022, p. 7. 

75	 Moyse, Du rejet à l’intégration (note 28), p. 182. 

Papier-entête du Beth-Am Iwri. Source : AVL, Dossier LU-11-IV/3-15.



� 71

fluctuation aigue due à l’émigration et à la fuite, les jeunes suivent entre autres des 
cours de français à partir de la 3e année d’études et d’anglais à partir de la 6e année 
d’études. Ce programme, adapté aux besoins de l’émigration, marque une césure 
par rapport au programme scolaire officiel car, à la suite de la germanisation du 
pays, l’enseignement du français est interdit.

L’école est alors dirigée par Dr Ernst Ising, qui, avant sa fuite de la Reichspogromnacht 
de novembre 1938, occupait les fonctions d’enseignant et de responsable d’un 
établissement pour enfants juifs près de Potsdam. Installé au Luxembourg depuis 
fin 1938, Ising assure la direction de l’école juive. Il est épaulé par des enseignants, 
notamment par Hugo Friedmann, Bernard Herrmann et Lily Gelber76, qui font partie 
du premier convoi de déportation du 16 octobre 1941.

L’école ferme ses portes le 6 octobre 1941 après dix mois d’existence. Le pédagogue 
Ising continue néanmoins à instruire les douze écoliers restant dans l’enceinte 
de l’ancien Beth Am Iwri. Dès août 1942, il continue à donner cours aux trois 
derniers élèves à Cinqfontaines, regroupés dans le Jüdisches Altersheim, camp de 
rassemblement installé au nord du pays. 

Parallèlement à cette fonction éducative, l’ancien centre accueille une cuisine 
populaire, fonctionnant au moins jusqu’en été 1941 et destinée aux personnes 
juives77 frappées par les mesures d’exclusions menant à des situations de pénurie. 

Après la guerre, le Beth Am Iwri n’ouvre plus ses portes. C’est la fin définitive de 
ce centre culturel et cultuel, qui affichait clairement son ambition de fédérer les 
Juifs originaires d’Europe de l’Est. 

Le Beth Am Iwri dans la mémoire collective
L’historienne Renée Wagener a cité le Beth Am Iwri dans sa thèse de doctorat 
portant sur la communauté juive du Luxembourg. L’auteur et journaliste Laurent 
Moyse a également rappelé son existence dans son livre portant sur l’Histoire des 
Juifs au Luxembourg.

Le 9 novembre 2023, l’asbl MemoShoah fait apposer une plaque commémorative 
sur les locaux de l’ancien Beth Am Iwri, désormais inclus dans le parcours mémoriel 
de la Shoah, reliant neuf stations expliquant aux passants intéressés les souffrances 
infligées aux Juifs du Luxembourg78. 

Au tournant de 2023-2024, l’information est diffusée que quelques dizaines de 
livres de l’ancienne bibliothèque du centre communautaire ont survécu aux années 
d’occupation et sont conservés dans une bibliothèque au Luxembourg79. 

76	 La biographie sur Lily Gelber et d’autres membres de sa famille peut être consultée sur le site du 
Mémorial digital de la Shoah, https://memorialshoah.lu/fr/story/0131-gelber-springut. 

77	 Wagener, Emanzipation und Antisemitismus (note 4), p. 447.
78	 Quiqueret, Jérôme, « Adresses de la souffrance », in : Tageblatt, n° 262, 11/12 novembre 2023, p. 21.
79	 Information fournie par Claude Marx, ancien président du Consistoire israélite du Luxembourg, et 

confirmée par Marc Adam Kolakoswki, postdoctoral researcher au C2DH – Université du Luxembourg.



72

Conclusion
Dans ses dix années d’existence, le Beth Am Iwri a fédéré les Juifs de l’Est installés 
au Luxembourg en les rassemblant autour de ses trois missions. D’abord, ce centre 
leur proposait un oratoire observant les rites traditionnels voire orthodoxes de la 
religion juive. En outre, il multipliait les offres culturelles et sportives permettant 
ainsi aux familles de se retrouver pour assister à des représentations de théâtre ou des 
soirées musicales et pour se préparer à des rencontres avec d’autres clubs sportifs80. 

Une bibliothèque avec des journaux en yiddish et des livres en hébreu portant entre 
autres sur l’histoire du peuple juif et sa religion permettait aux intéressés de se plonger 
dans l’étude du sionisme religieux. Et finalement, le centre remplissait la fonction 
de secrétariat général des différentes associations sionistes établies au Luxembourg. 

Une recherche systématique s’impose pour analyser le rôle joué par les sionistes du 
Luxembourg dans la migration vers la Palestine. Quelles étaient leurs motivations 
réelles ? Encadraient-ils des départs motivés par des idéaux sionistes ? Ou offraient-
ils des opportunités pour sortir d’une Europe toujours plus hostile et antisémite ? 

Quelle était la véritable fonction du SC Maccabi Luxembourg, gravitant autour du 
Beth Am Iwri ? Se contentait-il de remplir une mission sportive ? Ou aidait-il ses 
membres dans la préparation physique pour l’immigration vers une terre souvent 
hostile et peu fertile ?

Afin de trouver des réponses à ces questions permettant de mieux comprendre 
les différentes dimensions du centre communautaire des Juifs de l’Est, d’autres 
recherches s’imposent. Dans ce contexte il s’avère important de continuer l’étude 
sur les actions menées entre autres par Max Rosenfeld en Palestine81. 

L’appel est donc lancé pour écrire l’histoire détaillée des dirigeants sionistes 
historiques gravitant autour du Beth Am Iwri. 

Daniel Thilman est enseignant d’histoire au Lycée Nic. Biever à Dudelange depuis 2009. Il est 
des curateurs du projet « Luxembourg – Mémorial digital de la Shoah » (www.memorialshoah.lu), 
lancé en septembre 2021 et porté par la Fondation luxembourgeoise pour la Mémoire de la Shoah 
(FLMS) et le Luxembourg Centre for Contemporary and Digital History (C2DH) de l’Université 
du Luxembourg. Ses sujets de recherche portent sur les communautés juives du Luxembourg, la 
Shoah et plus récemment sur l’implantation et la persécution des gens du voyage au Luxembourg 
à l’époque de l’occupation nazie. 

Le présent article est un condensé de ses recherches menées dans le cadre de son mémoire de master 
2 : Daniel Thilman, Les Juifs de l’Est au Luxembourg. Arrivée, implantation, destin, Mémoire de 
master 2, Centre de Télé-Enseignement universitaire (CTU), Université de Franche-Comté, 2021.

80	 Une recherche sur l’histoire du SC Maccabi, son rôle dans le sionisme et son éventuelle participation 
aux différentes éditions des Maccabiades des années 1930 est en cours. 

81	 Une première biographie sommaire sur Max Rosenfeld peut être trouvée dans notre mémoire de master : 
Thilman, Les Juifs de l’Est (note 5), p. 126-132.


	106120 COVER_Page_1.pdf
	Pages from 106120-3.pdf
	Blank Page

