




1

OBSAH / CONTENTS

EDITORIÁL / EDITORIAL
ROMAN MIKULÁŠ – ROLF PARR

Literatur, Literaturwissenschaft und die Lebenswissenschaften       ■ 2

ŠTÚDIE ― TÉMA / ARTICLES ― TOPIC
OTTMAR ETTE

Warum die Literaturwissenschaft eine Lebenswissenschaft ist       ■ 4

AMELIE BENDHEIM – DIETER HEIMBÖCKEL
Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte der Ohnmacht       ■ 17

MONIKA SCHMITZ-EMANS
Aussterben. Über Literarisierungen eines liminalen Lebenswissens       ■ 37

ESTERA GŁUSZKO-BOCZOŃ
Zwischen Gesundheitsdiktatur, Ökoterrorismus und individueller Freiheit:  
Lebenswissenschaften in Juli Zehs Corpus Delicti und Dirk C. Flecks  
GO! – Die Ökodiktatur       ■ 52

MILUŠE JUŘÍČKOVÁ
Klimatický diskurs v zrcadle současných norských textů       ■ 65

FANG WAN 
Towards a Global South posthumanism: The more-than-human world in Han Song’ s  
Red Ocean and Véronique Tadjo’ s In the Company of Men     ■ 75

ROMAN MIKULÁŠ
Vergessen als Gegenstand der Lebenswissenschaften und der Literaturwissenschaft:  
Dargestellt am Roman Noras Gedächtnis von Dorothea Zeppezauer       ■ 88

ŠTÚDIE / ARTICLES
JOSEF FULKA

Láska, afekt, text: nad několika textovými motivy v Rousseauově Julii       ■ 105

MATERIÁLY / MATERIALS
ALENA KYSELICOVÁ

Teória krátkej prózy v medzinárodnom kontexte      ■ 117

RECENZIE / BOOK REVIEWS 
Johannes Kaminski: Lives and Deaths of Werther. Interpretation, Translation, Adaptation  
in Europe and East Asia  (Paul Keckeis)       ■ 132
Tone Smolej (ed.): Janko Kos in slovenska primerjalna književnost [Janko Kos in Slovenian 
comparative literature]  (Miloš Zelenka)       ■ 136
Judit Görözdi – Magdolna Balogh (eds.): Külországi könyvespolcokon. Tanulmányok  
Esterházy Péter idegen nyelvű recepciójáról [On foreign bookshelves: The reception  
of Péter Esterházy in translation]  (Enikő Czucz)       ■ 139
Josef Vojvodík: Extremum. Poezie výjimečných stavů [Extremum. Poetry of states of emergency]    
(Adam Bžoch)       ■ 142
Carlo Ginzburg: Stopy [Clues]  (Dominika Lazorová)       ■ 144
Thomas Klinkert: Littérature et théorie des systèmes. Lire avec Luhmann [Literature  
and systems theory: Reading with Luhmann]  (Silv ia Rybárová)       ■ 147

World Literature Studies	 2  vol. 17  2025 (1)



2

OBSAH / CONTENTSEDITORIÁL / EDITORIAL

Literatur, Literaturwissenschaft  
und die Lebenswissenschaften  

ROMAN MIKULÁŠ ‒ ROLF PARR

World Literature Studies	  2  vol. 17  2025 (2 – 3)

Aus wissenschaftspolitischer Perspektive wird in jüngster Zeit nicht selten behaup-
tet, dass die Lebenswissenschaften für das 21. Jahrhundert prägend sein werden. 
Vor diesem Hintergrund wollen wir mit dem vorliegenden Themenheft eine Debat-
te darüber anregen, inwieweit die erwartete Dominanz der Lebenswissenschaften 
Einfluss auf die Stellung der Literaturwissenschaft (und mit ihr der Literatur) im 
System der wissenschaftlichen Disziplinen und ihrer Diskurse hat und inwieweit 
sich die Literaturwissenschaft selbst als eine Lebenswissenschaft verstehen kann. 
Damit wird das Ziel verfolgt, Anregungen zu geben, die in einer Epoche, die von 
einer fundamentalen Neubewertung der Relevanz geisteswissenschaftlicher Diszi-
plinen geprägt ist, dazu beitragen können, dass sich der wissenschaftliche Diskurs 
an der kulturellen Variabilität des menschlichen Lebens orientiert. Auf diese Weise 
kann ein erweiterter Blick auf die Lebenswissenschaften ermöglicht werden. Wir 
fragen daher einerseits, was die prognostizierte dominante Stellung der Lebens-
wissenschaften legitimiert, und andererseits, was die Voraussetzungen für und die 
Formen von Kommunikation auf Augenhöhe zwischen Literatur, Literaturwissen-
schaft und den Lebenswissenschaften sind.

Einen Ansatzpunkt dazu können diskurs- bzw. interdiskurstheoretische Ansätze 
liefern, die bereits seit den späten 1970er Jahren nach Konstellationen und Hierar-
chien von Spezial- und Interdiskursen gefragt haben. Gerade aus interdiskurstheo-
retischer Sicht zeigen sich nämlich durchaus Parallelen zwischen dem diskursiven 
Status von Literatur und dem der Lebenswissenschaften: Beide bündeln Spezialdis-
kurse zu neuen Einheiten. Geschieht dies im Falle der Literatur durch mehrere Spe-
zialdiskurse koppelnde literarische Verfahren wie etwa Analogien, so stellen sich die 
Lebenswissenschaften ihrerseits als Ergebnis von Kopplungen im Feld von Biologie, 
Chemie und Medizin dar, eine Konstellation, zu der sich schnell auch noch Pharma-
zie, Agrarwissenschaften, Ökologie, Forstwissenschaften und Umweltwissenschaften 
hinzugesellt haben. Sowohl im Falle der Literatur als auch dem der Lebenswissen-
schaften haben wir es also mit hochgradig interdiskursiven Gegenständen zu tun. 

© Institute of World Literature
Slovak Academy of Sciences

© Roman Mikuláš, Rolf Parr 2025 
Licensed under CC BY-NC-ND 4.0



3Literatur, Literaturwissenschaft und die Lebenswissenschaften  

Daraus kann für die Literatur wie auch die Literaturwissenschaft gleichermaßen 
Nähe wie auch Konkurrenz entstehen.

Worin aber unterscheidet sich das Lebenswissen der Literatur von dem der Le-
benswissenschaften? Eine erste, noch abstrakte Antwort wäre: Integrale aus Spezial- 
und Interdiskursen anbieten, die nicht identisch mit denen der Lebenswissenschaf-
ten sind, Integrale, die dann von der Literatur aus wieder in die Lebenswirklichkeit 
hinein appliziert werden können. Hinzu kommt als zweite Spezifik das prognostische 
Potenzial, dass solche Integrale besitzen können; und schließlich kann Literatur al-
ternative Diskurskonstellationen anbieten und sie in Form des Probehandelns durch-
spielen. Alles das ist mehr als bloße Widerspiegelung von Lebensrealität. Vielmehr 
geht es, wie Ottmar Ette in seiner programmatischen Schrift Literaturwissenschaft als 
Lebenswissenschaft aus dem Jahr 2010 ausführt, darum, „die in der Produktion, Dis-
tribution und Rezeption von Kunst und Literatur beobachtbaren Wissensbestände 
und Logiken von Lebensvorgängen verstärkt in den Fokus literatur- und kulturwis-
senschaftlicher Analysen zu bringen“ (16–17).

Mit Fragen wie diesen knüpft das vorliegende Themenheft an die Diskussion 
um die Komplementarität von Literatur und wissenschaftlichem Wissen an. Dies 
geschieht, indem sich die Beiträge solchen Konzepten zuwenden, die es erlauben, 
die spezifischen Möglichkeiten der Wissensvernetzung in den Lebenswissenschaf-
ten, der Literaturwissenschaft und der Literatur selbst in den Blick zu nehmen; dies 
zumal mit einem analytischen Fokus auf solche literarischen Werke, in denen die 
gegenwärtigen Wissenschaftskulturen thematisiert bzw. problematisiert werden.

Auch wenn ein einzelner thematischer Schwerpunkt in der Zeitschrift WORLD 
LITERATURE STUDIES dies nicht umfassend auszuloten in der Lage ist, so kann es 
jedoch die Bandbreite der Möglichkeiten, die eine Literaturwissenschaft als Lebens-
wissenschaft bietet, aufzeigen.



17

ŠTÚDIE / ARTICLES

AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte  
der Ohnmacht

World Literature Studies	 2  vol. 17  2025 (17 – 36)

DOI: 10.31577/WLS.2025.17.2.2
© Institute of World Literature

Slovak Academy of Sciences
© Amelie Bendheim, 

Dieter Heimböckel 2025
Licensed under CC BY-NC-ND 4.0

ŠTÚDIE ― TÉMA / ARTICLES ― TOPIC 

On heart and nerves. Toward a literary history of fainting
Life sciences. Literary history. Medical humanities. Fainting. Epilepsy.

The article explores the potential of a medically-oriented philology that forges  
a transdisciplinary connection between literature and medicine within the frame-
work of medical humanities. It specifically examines the aesthetic dimensions and 
narrative encoding of medical knowledge in fictional texts, which in turn con-
tribute to its medial dissemination and circulation, thereby exerting a sustainable 
impact on culture and society. The aim is to position literature not as a contradic-
tion to the natural sciences, but as a medium with complementary aesthetic exper-
tise for life knowledge (Ottmar Ette). The phenomenon of fainting serves as the 
focal point, with the article analyzing its etymological and conceptual evolution, as 
well as its medical history from a diachronic perspective. It further investigates the 
pathological significance of fainting in medieval and 20th/21st-century literature, 
by conducting a close reading of the protagonists’ fainting episodes in Ulrich von 
Zatzikhoven’ s Lanzelet and Brigitte Kronauer’ s Das Taschentuch. This approach 
underscores fainting as a remarkable motif in literary history, extending its signif-
icance beyond its acknowledged importance in the context of the Enlightenment 
and the 18th century.

Amelie  Bendheim
Institut für deutsche Sprache, Literatur  
und für Interkulturalität
Fakultät für Geisteswissenschaften,  
Erziehungswissenschaften und Sozialwissenschaften
Universität Luxemburg
Luxemburg
amelie.bendheim@uni.lu
ORCID: 0000-0002-7240-9708

Dieter  Heimböckel
Institut für deutsche Sprache, Literatur  
und für Interkulturalität
Fakultät für Geisteswissenschaften,  
Erziehungswissenschaften und Sozialwissenschaften
Universität Luxemburg
Luxemburg
dieter.heimboeckel@uni.lu
ORCID: 0000-0002-8833-8967



18 AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

Wenn eine am Fragehorizont des Lebenswissens ausgerichtete Literaturtheorie 
„tunlichst darauf achten“ soll, „möglichst zahlreiche Anschlusspotenziale zuguns-
ten einer transdisziplinären Verknüpfung unterschiedlicher kulturwissenschaftli-
cher wie naturwissenschaftlicher Wissensbereiche zu schaffen“ (Ette 2022, 350), so 
möchte der Beitrag diese Aufforderung ernstnehmen und das Erkenntnispotenzial 
einer medikal ausgerichteten Philologie für die Literatur- und/als Lebenswissen-
schaft zu eruieren suchen. Den Bezugsrahmen dafür bilden die Medical Humani-
ties, insofern sie Medizin und Literatur interdiskursiv in Zusammenhang bringen 
(vgl. Engelhardt 2021a, 112), wobei dies hier unter der Voraussetzung ihrer philo-
logischen Schärfung geschieht. Das heißt: Soweit medizinisches Wissen danach 
gesichtet wird, ob und inwieweit es Eingang in die Literatur gefunden hat, geht 
es darum zu erfragen, in welcher Form sie „gemäß ihren diskursiven Besonder-
heiten“ (Emmrich 2024, XXII) dieses Wissen transformiert, ästhetisch kodiert und 
so ihrerseits zu seiner Zirkulation im sozialen, kulturellen und wissenschaftlichen 
Raum beiträgt. Es wird damit schlussendlich keine philologische Schließung oder 
Priorisierung gegenüber den sog. Life-Sciences verfolgt, sondern ganz im Gegen-
teil darauf abgezielt, Literatur als ein Medium mit einer komplementären (ästheti-
schen) Expertise für Lebenswissen zu verstehen. 

Die Eignung, die sich unter dieser Voraussetzung speziell für die Erkundung der 
Ohnmacht in der Literatur ergibt, leitet sich dabei aus dem außergewöhnlichen Stel-
lenwert ab, den sie „im Wissen und Selbstverständigungsrepertoire des 18. Jahrhun-
derts eingenommen hat“ (Galle 1993, 104). Wer sich ihr literatur- und kulturwissen-
schaftlich widmet, tut dies daher in der Regel, ob einzelanalytisch oder übergreifend, 
im Kontext der Aufklärung und der ihr folgenden Epochen. Für die Zeit davor und 
danach, also für Mittelalter und Frühe Neuzeit sowie 20. Jahrhundert und Gegen-
wart, verhält es sich entsprechend anders. Ohnmacht ist hier nur selten ein Gegen-
stand des Forschungsinteresses, so als wäre im mittelalterlichen Ordnungsdenken 
und -gebaren kein Platz für Körper, die kollabieren, und in der Moderne ihr literari-
scher Gebrauch nach den Auswüchsen in Aufklärung, Romantik und noch im Rea-
lismus allenfalls als satirische Reminiszenz hinnehmbar oder mit einem Schuss Spott 
und Ironie zu ertragen. „Die Ohnmacht hat abgewirtschaftet“, lautete schon Mitte der 
1930er Jahre ein medizinhistorischer Befund, „ihre stumme Geste hat keine Zukunft 
mehr, sie ist beinah lächerlich geworden; keiner modernen Tragödin wird es mehr 
einfallen, Wirkung durch Ohnmacht zu erzielen“ (Leibbrand 1935, 2066). Das hat 
Folgen nicht zuletzt für die Forschung: Denn insofern der Ohnmacht die veritable 
literarische Dignität einer longue durée abzugehen scheint, hat sie offensichtlich auch 
im transversalen Feld von Literatur und Medizin den Anspruch auf Beachtung ver-
wirkt.1

Die vorliegenden Ausführungen plädieren demgegenüber dafür, die Beschäfti-
gung mit der Ohnmacht aus ihrem zeitlichen Korsett des 18./19. Jahrhunderts zu 
lösen und sie in einen historischen Längsschnitt zu überführen. Dafür spricht zum 
einen ihre nach wie vor unterschätzte Präsenz in der Literatur des Mittelalters sowie 
ihr bislang nicht annäherungsweise vermessenes Vorkommen in der Literatur seit 
dem frühen 20. Jahrhundert, zum anderen die sich daraus ergebende Frage nach den 



19Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte der Ohnmacht

jeweiligen Bedeutungen und Aktualisierungsformen, danach, worin sich Kontinui-
täten und Diskontinuitäten ggf. zu erkennen geben und welche Schlussfolgerungen 
sich daraus für die Diachronie der Ohnmacht ziehen lassen. Ein Orientierungsrah-
men hierfür liefert Roland Galle mit seinem immer noch ebenso einschlägigen wie 
anregenden Beitrag Szenarien der Ohnmacht im Jahrhundert der Aufklärung – und 
das nicht obwohl, sondern gerade weil er seinen Fokus auf die Aufklärung legt und 
damit Prämissen einhergehen, von denen aus sich in die eine oder andere zeitliche 
Richtung Anschlüsse, Abweichungen und Varianten herausarbeiten lassen. Galle zu-
folge liegt der Reiz der literarischen Ausgestaltung der Ohnmacht darin, 

daß dieses Grundmuster von Schrecken, Zusammenbruch und Abwehr in offensichtlich 
unendlicher Vielfalt variiert, gesteigert, umbesetzt, überdeterminiert, ironisch verfremdet 
und jedenfalls den umfassenderen Strategien des jeweiligen Textes adaptiert werden kann, 
so daß […] in der Erzählsequenz Ohnmacht ein Muster vorliegt, das in hohem Maße ge-
eignet sein dürfte, zumindest Handlungs- und Emotionsperipetien und überhaupt eine 
dramatisch strukturierte Gestaltungsweise zu prägen und auszuformen. (1993, 111)

Die von Galle angesprochene „unendlich[e] Vielfalt“ gibt sich bei kaum einem an-
deren Autor so zu erkennen wie bei Heinrich von Kleist, der zu Recht in dem Ruf 
steht, das Metier des Ohnmachtsarrangeurs virtuos beherrscht zu haben. Würde 
man sich anschicken, eine Art Phänomenologie oder Typologie der Ohnmacht 
zu erstellen, was bislang noch nicht geschehen ist, würde sein Werk dafür ein va-
riantenreiches Reservoir zur Verfügung stellen. Grosso modo aber symbolisiert 
die Ohnmacht auch bei ihm häufig einen Moment körperlicher, emotionaler oder 
sozialer Überforderung angesichts von Ereignissen, die sich unerwartet einstellen 
und in denen die Betroffenen das Gefühl der Kontrolle verlieren (vgl. Heimböckel 
2003, 107–117). So geraten Kleists Figuren immer wieder in ausweglose Situatio-
nen, in denen die Ohnmacht für sie entweder zum Ventil einer nicht mehr bewusst 
zu bewältigenden Spaltung wird oder den Fluchtpunkt eines Widerspruchs zwi-
schen innerer Überzeugung und objektiver Wahrheit bildet, wobei sich in ihr eine 
tiefgreifende Bewusstseinsverwirrung entlädt, die sprachlich nicht mehr verarbei-
tet werden kann. Insofern steht Kleist Erklärungsansätzen nahe, die Ohnmacht als 
„Beispiel einer psycho-physischen Kausalität“ aus einer Reizüberflutung herlei-
ten (Mülder-Bach 2000, 529). Bei der in Zedlers Universal-Lexicon nachlesbaren 
Unterscheidung zwischen einer ‚eigenleidigen‘ und ‚mitleidigen‘ Ohnmacht, also 
Formen des Bewusstseinsverlusts, die einerseits als autochthone Ereignisse und 
andererseits als Sekundärphänomene von anderen Krankheiten in Erscheinung 
treten (vgl. Galle 1993, 106), hat Kleist wie das Gros seiner literarischen Zeitge-
nossen Szenarien der „Handlungs- und Emotionsperipetien“ entwickelt, die durch 
‚eigenleidige‘ Ohnmachten angestoßen werden. Es liegt Roland Galle (1993, 106) 
zufolge daher auf der Hand, dass man es „in literarischen Texten gemeinhin mit 
eigenleidigen Ohmachten“ zu tun habe, oder wie es im Anschluss an Galle in einer 
anderen Studie heißt, dass „die Prämissen für eine Peripetie nur die isoliert auftre-
tende Ohnmacht erfüllen kann“. Denn, lautet es dort weiter, „Ohnmachtsanfälle, 
die etwa in Verbindung mit Epilepsie, Katalepsie, Hysterie oder auch Hypochon-
drie eintreten, haben ihre Ursache in der jeweiligen Krankheit und keinesfalls in 



20 AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

einem ‚événement imprévu et extérieur‘“ (Trummeter 1999, 8). Wie aber, wenn 
das Interesse an diesen Krankheiten sich unter anderem deswegen äußert, weil 
Ohnmacht potenziell zu ihren Folgeerscheinungen gehört oder sie mit ihnen für 
gewöhnlich assoziiert wird, ganz zu schweigen davon, dass die Krankheiten schon 
jeweils für sich betrachtet ‚unvorhergesehene Ereignisse‘ repräsentieren können? 
Und welche Erfordernisse zur medikalen, zeitlichen und ästhetisch-inhaltlichen 
Differenzierung ergeben sich daraus? Zur Beantwortung dieser Fragen soll zu-
nächst der begriffs- und bedeutungsgeschichtlichen Dimension von ‚Ohnmacht‘ 
auf den Grund gegangen werden, ehe nach ihrer medizinhistorischen Rahmung 
mit je einem Beispiel aus der mittelalterlichen und rezenten Literatur ihr literatur-
geschichtliches Spektrum gewissermaßen von ihren jeweiligen Enden her in den 
Blick genommen wird.

ZUR BEGRIFFS-/BEDEUTUNGSGESCHICHTE DER OHNMACHT 
Das Deutsche Wörterbuch (Grimm 1984, Bd. 13, 1222) verzeichnet zwei Ge-

brauchsweisen von Ohnmacht, die im Wesentlichen auch heute noch geläufig sind: 
(1) „ein kraft- und bewusztloser, dem tode ähnlicher zustand. es heiszt in ohnmacht 
fallen, sinken, liegen, aus der ohnmacht kommen, erwachen u. s. w.“ und (2) „statt 
unmacht (im gedanken an ohne macht, s.ohn- sp. 1202)“. Die erste Bedeutung hebt 
auf das medizinische Phänomen der kurzen bzw. vorübergehenden Bewusstlosig-
keit ab, die zweite Bedeutung zielt auf einen Mangel (Ohnmacht des sprachlichen 
Ausdrucks) oder die Unmöglichkeit bzw. Unfähigkeit, etwas zu tun (Ohnmacht an-
gesichts von Naturkatastrophen, politischer Konflikte, kriegerischer Gewalt etc.). 
Diese Variante ist ausgesprochen produktiv und liefert der literatur- und kulturwis-
senschaftlichen Forschung immer wieder aufs Neue metaphorische Anregungen, mit 
denen besonders individuelle und soziale Limitierungen sowie Machtasymmetrien 
in den Blick geraten. Soweit sie das körperliche Ereignis betrifft, ist das Interesse an 
der Ohnmacht vergleichsweise uneinheitlich ausgeprägt und je nach zeitlichem Be-
zugsrahmen Schwankungen ausgesetzt.

Dabei zeigt ein Blick in die Sprachgeschichte ‚hinter Grimm‘ und zurück zu den 
etymologischen Ursprüngen, der zugleich „den historischen Raum hinter der ak-
tuellen Bedeutung“ (Haustein 2004, 45) öffnet, dass der Begriff ‚Ohnmacht‘ (mhd. 
unmaht) von seinem semantischen Ursprung her zunächst ganz körperlich gedacht 
war. Versprachlicht wurde damit – auf Basis des positiv konnotierten Abstraktums 
maht (‚Vermögen, Kraft, Können‘, abgeleitet vom mhd. Verb muggen ‚können‘) – die 
Unfähigkeit des Subjekts zu körperlichem Tun oder Handeln (‚Machtlosigkeit, Kraft-
losigkeit, Schwäche‘; vgl. Lexer 1872–1878, Bd. 2, 1913). Das un-Präfix bewirkt nicht 
nur die antonymische Verkehrung des Wortstamms, sondern weist den Zustand der 
un-macht auch als relationales Verhältnis aus, das die präferierte Normalität als eine 
des handelnden Subjekts begreift, während die unmaht die Norm-Abweichung, An-
dersheit oder Störung erfasst. Insofern der aktive, kämpfende Körper im Mittelal-
ter in der Regel als männlich imaginiert wurde – Frauen galten, abgesehen von den 
Amazonen, grundsätzlich als nicht kampffähig –, war auch die physisch bedingte 
Ohnmacht vornehmlich Männern vorbehalten und trat häufig als Folge von Ver-



21Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte der Ohnmacht

wundungen im Gefecht auf.2 Die Literaturgeschichte der ‚Ohnmacht‘ ist folglich von 
ihrer Bedeutungsanlage her (und im Gegenteil zu ihrer literarästhetischen Entwick-
lung in der Folgezeit) klar gegendert. Bereits im Mittelalter strahlte dieser Bedeu-
tungsnukleus der unmaht aber auch auf die weibliche Sphäre aus, bezog sich dann 
zumeist auf den Handlungsverlust von Repräsentantinnen in gehobenem Amt oder 
Stand und resultierte aus sozialen (emotional oder psychisch bedingten) Grenz- und 
Belastungssituationen: Selten durch überwältigende Freude, meist durch Trauer, ins-
besondere durch Minneleid verursacht – vor leide (Ec, 8826), von der herzenôt (Tr, 
1427), von herzeleide (Flore (P), 7754) –, wurden nun weibliche wie männliche Figu-
ren in der vormodernen Literatur zu Fall gebracht. 

In historischer Perspektive ist das semantische Feld noch um zwei weitere Be-
griffe zu ergänzen, die das Konzept der Ohnmacht ‚vom Kopf ‘ (nicht vom Körper) 
ausgehend definieren. Da ist zum einen die unpersönliche Verbalkonstruktion im/ir 
geswant (von mhd. swinden, ‚abnehmen, vergehen, verschwinden‘; vgl. Lexer 1872–
1878, Bd. 1, 942), die den Eindruck eines vollkommen passiven (meist am Boden 
liegenden bzw. zu Fall gekommenen) Subjekts vermittelt, das erfahren muss, wie sich 
die Welt um es herum ‚auflöst‘. Da in diesem Bild nur eine ‚blinde Seele‘ zurück-
bleibt, für die das Geschlecht keine Rolle spielt, scheint das Gendergefälle weniger 
bedeutsam. Als syntaktische Konstruktion ohne formal-grammatisches Subjekt und 
damit ohne die Handlung ausführenden Agenten oder Verursacher beschreibt die 
Wendung den Bewusstseinsverlust als zufällige, schicksalhafte Angelegenheit, die 
dem Individuum ohne eigene Einflussnahme widerfährt. Akzentuiert wird im Zuge 
dieser Darstellung die Entfremdung zwischen Subjekt und Welt. 

Eine dritte Vorstellungssphäre öffnet sich über den mhd. Begriff unversunnen 
(‚ohne besinnung, bewusstlos‘; vgl. Lexer 1872–1878, Bd. 2, 1970), der darauf zielt, 
das Subjekt stärker vom Bewusstsein des eigenen und eigenverantwortlichen Tuns 
her aufzufassen. Es wird dadurch eine tendenziell stärker moralische Dimension (lat. 
consientia) in den Ohnmachtsbegriff einbezogen, die sich mit dem Anspruch der in-
dividuellen Selbstreflexion und Verantwortlichkeit (für die eigenen Sünden) verbin-
det, wie sie auch dem Beschluss des Vierten Laterankonzils (1215) zugrunde lag, das 
u. a. die Glaubenspraxis der jährlich zu verrichtenden Ohrenbeichte verpflichtend 
einführte. Insofern sittliche Vorbildlichkeit und Gelehrsamkeit von Frauen wie Män-
nern gleichermaßen erwartet wurde, ist bei dieser Begriffsverwendung von einer re-
lativ paritätischen Genderdistribution auszugehen. 

Das ausdifferenzierte und facettenreiche Begriffsspektrum der Ohnmacht reflek-
tiert nicht nur den literarischen wie lebensweltlichen Stellenwert des Phänomens in 
vormoderner Zeit,3 sondern auch die Vorstellung eines Subjekts, das (1) (ex negati-
vo) von seinem körperlichen Handeln her aufgefasst wird, (2) passiv der Welt ent-
gegensteht und (3) (ex negativo) als seiner selbst im Handeln bewusst und damit 
auch als moralisch verantwortlich begriffen wird. Dass einzelne Teilbedeutungen 
des Begriffsspektrums in der Folgezeit an Relevanz verlieren, ist u. a. auf prägende 
gesellschaftliche Entwicklungen zurückzuführen: So nimmt die stark körperliche 
und genderbeschränkte Dimension von Ohnmacht vermutlich durch den Zerfall der 
Vorstellung vom Rittertum als staats-, kultur- und werttragender Gemeinschaft ab, 



22 AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

zudem geraten neben der Notwendigkeit der kriegerischen Bewährung andere exis-
tentielle Bedrohungen (vor allem die Pest, 1349) in den Fokus. Dass sich geswant 
zwar lange im Sprachgebrauch hält, aber nie systemdominierend wird und letztlich 
als Bezeichnung für Bewusstlosigkeit verschwindet (vgl. Grimm 1984, Bd. 15, 2676), 
folgt der allgemeinen Tendenz in den indogermanischen Sprachen, den Urheber 
der Handlung grammatisch auszuzeichnen (vgl. Doval 2011, 235). Semantisch mag 
dafür (im Falle von im/ir geswant) auch ausschlaggebend gewesen sein, dass das 
gegenüber seinem Schicksal oder dem göttlichen Willen passive Subjekt in der welt-
lichen Literatur als Ideal zurücktritt und in Bezug auf die Ohnmacht wohl selbst im 
Bewusstseinsverlust erkennbar bleiben sollte, dass ein Körper geistig oder physisch 
aktiv zu sein hat.4

MEDIZINHISTORISCHE DIMENSIONEN DER OHNMACHT 
Der Versuch einer medikalen Differenzierung fällt zugegebenermaßen, und zu-

mal aus unberufenem Munde, nicht leicht und soll auch nicht zu einer Sprachge-
brauchskritik ausarten. Denn dazu könnte man verleitet werden, wenn man in Rech-
nung stellt, was alles oder nicht heutigentags medizinisch unter dem für Ohnmacht 
geläufigen Begriff der Synkope subsumiert wird. Da aber für unser Anliegen eine 
Annäherung an das medizinische Phänomen unentbehrlich ist, kann auf eine flan-
kierende Expertise nicht verzichtet werden. Sie lautet in diesem Fall:

Bei Synkopen kommt es zu einer kurzfristigen Bewusstlosigkeit („es wird schwarz vor 
den Augen“), meist verbunden mit vegetativen Erscheinungen wie Schwindel, Schweiß-
ausbruch, Harndrang und gefolgt von Herzjagen, Zittern und Schwitzen. Oft realisieren 
die Patienten noch das Kommen der Synkope als ein komisches aufsteigendes Gefühl. Die 
Patienten stürzen meist wegen des Verlusts des Muskeltonus hin, können sich dabei auch 
verletzen. (Hacke 2010, 394)

Differentialdiagnostisch kann es sich dabei beispielsweise um eine durch ein Herz-
problem ausgelöste kardiale Synkope handeln, um eine zerebrovaskuläre Synkope, 
die unter anderem auf eine Durchblutungsstörung im Gehirn zurückzuführen ist, 
oder um eine vasovagale (oder neurokardiogene) Synkope, mit der, oft als Reaktion 
auf Stress, Angst, Schmerz, längeres Stehen oder beklemmende Emotionen, ein ext-
remer Abfall des Blutdrucks und der Herzfrequenz einhergeht. Ihre Anfänge nimmt 
die Differentialdiagnose der Ohnmacht allerdings bereits in der Vormoderne: Be-
dingt vor allem durch den Siegeszug der Humoralpathologie, widmen sich die Zeit-
genossen im Mittelalter dem Phänomen zunehmend auch als medizinischem, kör-
perlich bedingtem Krankheitsfall. Entsprechend belehrt das ins 13. Jahrhundert zu 
datierende Deutsche Salernitanische Arzneibuch (DSA)5, das „eine Summe des da-
maligen universitären Medizinwissens“ (Schnell 2003, 257) bietet, in eindrucksvol-
ler Ausführlichkeit über Ursachen und Behandlungsformen. Die Quelle präsentiert 
ein rationales Verständnis von Ohnmacht, das sie als somatisch-organisch beding-
te Erkrankung begreift. Ihre Ursache wurde im Herzen verortet (unmacht geschit 
uon deme hercin; DSA 46,13), das im Krankheitsfall den Dunst bzw. die überflüs-
sige Feuchtigkeit (dunst; DSA 46,14) nicht mehr austreiben kann, was gemäß dem 
Galenʼ schen Viersäftemodell ein humoralpathologisches Ungleichgewicht (Dyskra-



23Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte der Ohnmacht

sie) zur Folge hat. Zwei Hauptfaktoren werden als Auslöser für den ‚Dunststau‘ im 
Herzen genannt: (1) Eine Störung des Säftehaushalts, durch ein Übermaß oder den 
Mangel eines Körpersaftes (uon grozer vulle oder uon grozer lere; DAS 46,16). (2) 
Äußere, umweltbedingte Einflüsse, d. h. ein allzu rascher Temperaturwechsel (ge-
wandelunge; DSA 46,36) von (2a) Hitze zu Kälte oder (2b) Kälte zu Hitze. Sowie 
(3) als quasi medizinische Sonderfälle (etwenne, ‚manchmal‘; DSA 46,39), die ins-
besondere altersbedingt eintreten können (geschit […] al meist den di alt sin; DSA 
46,41), affektiv-emotionale Auslöser, wie (3a) plötzliches Leid (uon gaher vorchte; 
DSA 46,42) oder plötzliche Freude (uon gaher uroude; DSA 46,44). Die genannten 
therapeutischen Maßnahmen (DSA 46,48–47,25), die sich allein auf die Heilung 
der körperlich bedingten Ohnmachten (unter 1 und 2) beziehen, sind ausgespro-
chen vielfältig und folgen vielfach dem Prinzip ‚contraria contrariis curantur‘, um 
das Gleichgewicht im Körper wiederherzustellen: Sie reichen von physischen (Be-
netzen des Kopfes mit kaltem Wasser, heilende Bäder), zu im weiten Sinn diäteti-
schen (Fasten, wärmender Wein), pharmakologischen (Arznei, Kräuter, Wurzeln) 
bis hin zu psychosozialen (musikalische Unterhaltung) Praxen und verfolgen einen 
ganzheitlichen Behandlungsansatz, wobei die detaillierten Anweisungen zugleich 
die hohe kulturelle Bedeutung der Ohnmacht bezeugen. Das medizinisch-gelehrte 
Ohnmachts-Wissen drang im Mittelalter allmählich auch in die fiktionale Literatur 
ein6 – wurde dabei sicher durch Alltags- und Erfahrungswissen angereichert, denn 
ob die Dichter am Schreibtisch mit einer medizinischen Fachbibliothek im Hin-
tergrund ausgestattet waren bzw. sich in einer Klosterbibliothek einquartierten, ist 
freilich ungewiss.7 

Verbrieft ist dagegen der Wissensaustausch, der sich neuzeitlich vollzog, als man 
wie in der Aufklärung mehr und mehr davon Abstand nahm, die Entstehung der 
Ohnmacht humoralpathologisch zu erklären und sich der Fokus allmählich von 
spekulativen Konzepten zu zunächst physiologischen und anatomischen Erklärun-
gen verschob,8 ehe mit der zunehmenden Erforschung des Nervensystems und der 
Vitalfunktionen im späteren 18. Jahrhundert die Ohnmacht auch als ein Problem 
des Nervensystems angesehen wurde. Frauen galten diesbezüglich als besonders an-
fällig, zumal die ihnen unterstellte Neigung zum ‚Nervenübel‘ im Verein mit dem 
Reizüberflutungsmodell eine schlüssige Erklärung dafür bot, „warum der ‚widerna-
türliche Zustand des Menschen‘, als den Zedler das Ohnmächtig-Sein beschrieben 
hatte, im Zeichen lebensweltlicher Modernisierung zum natürlichen Zustand der 
Frau zu werden drohte“ (Mülder-Bach 2000, 529). Es verwundert daher nicht, dass 
dieser unter anderem von Ernst Platner (vgl. 1790) beförderte Ansatz bei einem 
Schriftsteller wie Heinrich von Kleist auf Interesse gestoßen sein dürfte. Denn Kleist 
besuchte nicht nur eine Vorlesung des seinerzeit angesehenen Mediziners und Phi-
losophen, er zählte ihn auch zu den „Lehrer[n] der Menschheit“ (2011, 239). Aber 
wie bereits angedeutet: Kleists Werk kommt im literarischen Feld der Ohnmacht 
ein Sonderstatus zu; und das nicht nur angesichts des Variantenreichtums ihrer lite-
rarischen Inszenierung, sondern auch aufgrund des Umstands, dass ohne Ansehen 
von Alter und Geschlecht sein ganzes literarisches Personal: Frauen, Männer und 
Kinder, von ihr gleichermaßen betroffen ist (vgl. Berger 2008, 253). 



24 AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

Wer Kleist daher weniger wohlgesonnen war, mochte bei ihm ein Schwelgen in 
Ohnmachtsdarstellungen am Werk sehen (vgl. Leibbrand 1935, 2066). Die Brei-
te der Varianz soll hier jedoch dazu genutzt werden, diachrone Bezüge herzustel-
len, und zwar (1) zur mittelalterlichen Vorzeit beispielsweise dadurch, dass mit der 
Ohnmacht bei Kleist ein zwar körperliches Spezifikum der von ihm vielfach er-
probten Gebrechlichkeit der Welt einhergeht, doch die Erschütterung häufig ein 
Durchgangsstadium der Krisenbewältigung symbolisiert, aus dem die Betroffenen 
gestärkt hervorgehen. „Die Ohnmacht (das Niedersinken, das Zu-Boden-Fallen) 
ist auch ein Zeichen von Erstarkung (Ergebung)“ (Földényi 1999, 308). Eine sol-
che Bewegung der Erstarkung, zumindest der ‚Auferstehung‘ nach einer Ohnmacht 
kennt, wie noch zu zeigen sein wird, der arthurische Ritteroman ebenfalls. Den 
Bezugsrahmen dafür bildet die gebrechliche Einrichtung der Welt jedoch nicht. Sie 
kommt erst in der Moderne zum Zuge, und an ihrem Erbe arbeitet sich auch noch 
die Literatur der Gegenwart ab, freilich (2) im Modus einer Ohnmacht, die, weil sie 
als ‚eigenleidiges‘ Phänomen ihre ästhetische Dignität eingebüßt hat, verschoben als 
‚mitleidiges‘ Phänomen in Erscheinung tritt. Würde man mithin die Ohnmacht bei 
Kleist, um noch einmal an die vorherige Differentialdiagnose anzuschließen, aus 
heutiger Sicht internistisch und neurologisch klassifizieren, dürfte sie vorwiegend 
dem Typus der vasovagalen Synkope mit den angesprochenen ätiologischen Fakto-
ren zuzurechnen sein. Es können unter Umständen dafür aber auch sog. psychogene 
Synkopen (oder psychogene Pseudosynkopen; vgl. Diehl et al. 2020) in Frage kom-
men, bei der die Ohnmacht als Ausdruck psychischer Belastung auftritt, ohne dass 
eine kreislaufbedingte Beeinträchtigung vorliegt. Bei dieser Ohnmachtsform gibt 
es in der Medizin die Neigung, statt von psychogenen Synkopen von psychogenen 
Anfällen zu sprechen – mit einer Symptomatik, wie man sie aus der kulturhistorisch 
weit zurückreichenden Überlieferungsgeschichte der Hysterie kennt.9 Um welche 
Art der Synkope es sich aber auch handeln mag: In Bezug auf die Ausschlussdiagno-
se wird immer darauf Wert gelegt, sie von anderen Erkrankungen, und hierbei vor 
allem von epileptogenen Anfallsgeschehen, abzugrenzen, um daraus die richtigen 
Schlussfolgerungen für eine angemessene Therapie ziehen zu können. Zwar löst 
nicht jeder epileptische Anfall einen Verlust des Bewusstseins aus, aber für den sog. 
Grand Mal- oder generalisierten Anfall, dem in der Literatur das Hauptinteresse 
gilt, ist neben dem Sturz und der Versteifung des gesamten Körpers die Ohnmacht 
spezifisch. Wohlgemerkt: Ohnmacht und nicht Synkope. Denn strenggenommen – 
und das heißt hier medizinisch – ist allen Synkopen „gemeinsam, dass es durch eine 
extrazerebrale Funktionsstörung zu einer Mangeldurchblutung oder einem Subst-
rat-(Glukose-)mangel im Gehirn kommt“ (Hacke 2010, 394). Und das ist bei der 
Epilepsie ätiologisch nicht der Fall. 

Es soll damit angedeutet werden, dass es für unseren Beitrag zur Literaturge-
schichte der Ohnmacht nicht gleichgültig ist, wovon jeweils gesprochen wird, wenn 
zwar (nochmals medizinisch) jede Synkope als Ohnmacht, jedoch nicht jede Ohn-
macht als Synkope bezeichnet werden kann. Denn während schon Galen und nach 
ihm die Mediziner der Aufklärung zwischen unterschiedlichen Formen der Bewusst-
seinsstörung unterschieden und der Synkope infolge des durch sie bewirkten Be-



25Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte der Ohnmacht

wusstseinsverlusts den stärksten Grad beimaßen (vgl. Ellwanger 2011, 29 und 34), 
kam es zu solchen begrifflichen Unterscheidungen in der Literatur eher nicht. Für 
sie war alles Ohnmacht, auch wenn es sich um den kleinen Tod handelte, insofern 
die Synkope „phänomenal und symptomatisch kaum von dem Zustand des Todes 
zu unterscheiden“ war (Mülder-Bach 2000, 529). Daran hat sich, worauf nachfol-
gend ebenfalls noch einzugehen sein wird, bis heute wenig geändert. Nur das medi-
zinische Wissen ist ein anderes geworden. Doch darum hat die Literatur inzwischen 
recht, wenn sie von Ohnmacht spricht und Ohnmacht meint.

TEXTBEISPIEL (I)  
OHNMACHT ALS GRENZERFAHRUNG IM LANZELET ULRICHS 
VON ZATZIKHOVEN ODER: „MAN KANN AUCH IN DIE HÖHE 
FALLEN“
Am Fallbeispiel des Protagonisten Lanzelet im Ritterroman Ulrichs von Zatzik-

hoven10 soll an einem ersten Textbeispiel gezeigt werden, wie das Motiv der Ohn-
macht im höfischen Roman wirkmächtig wird. Insofern die den Protagonisten 
betreffende Ausnahmesituation hier als bewusst in Kauf genommener Bestandteil 
seines Lebens erscheint, trägt die Ohnmacht zur Vermittlung eines spezifischen 
Körper- und Weltbildes bei. Anstatt, wie in den traditionellen Heldenbildern der 
Heldenepik, die übermenschliche Stärke des außerordentlichen Einzelkörpers aus-
zustellen, hält die Ohnmacht im Lanzelet dazu an, dessen Grenzen zeichenhaft ein-
zubeziehen. Es deutet sich damit eine Verschiebung und Neuerung an in Richtung 
auf menschliche Selbstbestimmung11 sowie in Richtung auf menschliches (medizi-
nisches) Wissen und Können (gute Ärzte, Betreuende). Die Ohnmacht avanciert im 
hochmittelalterlichen Erzählen zu einem zentralen Moment in der ‚medizinischen 
Biographie‘ des höfischen Ritters. Als paradoxale Figuration, die über eine temporä-
re Bewusstlosigkeit ein (geistiges, ethisches) Bewusstsein sowie tiefere Erkenntnis 
befördert, wird damit zugleich an frühere Gestaltungsmöglichkeiten eines symbo-
lischen Durchgangs durch den Tod, oft dargestellt durch den Aufenthalt in einer 
Anderswelt, angeknüpft.12 Auch im Lanzelet ist der Gedanke an die Anderswelt 
durch den altfranzösischen Namen des Landes bzw. der Kampfstätte ‚Limors‘ (wie 
im Erec) noch präsent, der „etymologisch durchsichtig“ (Kragl 2009, 575) auf einen 
Ort des Todes/der Toten und damit eben jene liminale Grenzsituation verweist.

Um 1200 entstanden, erfreute sich der Roman in seiner Epoche offenbar großer 
Beliebtheit, war – trotz schmaler Überlieferung – „kein underdog der mhd. Litera-
tur“ (Kragl 2009, 534). Der Text erzählt im genre-typischen Aventiure-Modus die 
Aufstiegs-Geschichte eines jungen Ritters, der seine Jugend im no-where-Inselreich 
einer Fee, fernab der höfischen Zivilisation, verbringt, um sodann in zahlreichen 
Kämpfen seine Heldenhaftigkeit und Herrschertauglichkeit unter Beweis zu stellen. 
Dass Lanzelet dabei in einem seiner ersten ritterlichen Auftritte in Ohnmacht fällt, 
scheint zunächst schwerlich in diesen Aventiure-Plot zu passen – allerdings nur auf 
den ersten Blick.

Merkent alle besunder / ein seltsaen wunder / umb des jungen ritterschaft: / er 
[Lanzelet] sluoc den wirt mit solcher kraft, / mit verbizzem zan, / daz im daz bluot 



26 AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

ûz ran ze den ôren und ze dem munde / und im zer selben stunde / geswant, daz er 
nider kam. / daz volc es guot war nam (Lz 2105–2114)13. Die Passage schildert das 
zentrale Gefecht Lanzelets gegen den Burgherrn Linier von Limors, aus dem er 
zwar als Sieger hervorgeht, jedoch stark verwundet wird und nach dem entschei-
denden Stoß bewusstlos zu Boden sinkt. Wenngleich die Szene angesichts ihrer 
Brutalität und Gewalt heroisch anmutet (vgl. McLelland 2000, 105–110), wählt der 
Lanzelet mit der Ohnmacht für seinen Helden doch gerade ein anderes Schicksal 
als das, welches Linier widerfährt, der seinerseits – ohne ohnmächtig zu werden(!) 
– sofort stirbt. Die Fall-Bewegung nach unten wird dabei raumsemantisch beson-
ders fokussiert (daz er nider kam; Lz 2113). Sie erweist sich als gefährdend und 
entwürdigend (unwerde; Lz 2117) für den Helden und erfüllt alle Anwesenden mit 
großem Schrecken (da von erschraken si alle; Lz 2119), schließlich wird dadurch 
seine selbstbestimmte Seinsform, die sich durch ein tätiges Unterwegs- und In-Be-
wegung-Sein kennzeichnete und vom Ideal der vita activa getragen ist, abrupt und 
unvermittelt unterbrochen. Dass gerade der Schwächezustand im Erzählgang zum 
öffentlichen Ereignis stilisiert, der Störung Event-Charakter verliehen wird,14 be-
zeugt das damit verbundene Bedeutungspotenzial: Sowohl textbildlich, durch die 
den Abschnitt einleitende Initiale (außer in P; vgl. zur Überlieferungslage Kragl 
2009, 531), quantitativ im Versumfang der Fall-Beschreibung (im Vergleich zur in 
Kürze abgehandelten Verwundung) sowie über die intradiegetische Blicklenkung 
wird der Ohnmacht besondere Aufmerksamkeit verliehen. Mit ihr wird ein Zu-
stand ins Bild gesetzt, der als ‚gestatteter‘ Ausnahme-Zustand des Helden erscheint, 
in den dieser nach Mobilisierung letzter Kraftreserven – und durch eigene An-
strengung verursacht (ich wil versuochen einen slac; Lz 2995) – gerät. Lanzelet er-
fährt sich dabei als Spielball anderer Mächte, liegt regungslos (stille; Lz 2155) und 
seiner Sinneskräfte beraubt am Boden, sein Überleben ist zwîfelhaft (‚ungewiss‘; Lz 
2154). Der Dichter betreibt besonderen gestalterischen Aufwand, um die körperli-
che Verausgabung seiner Figur darzustellen (ihm wart […] unmacht; Lz 2090) und 
sie als passives, der Welt ausgeliefertes Subjekt zu inszenieren (im geswant).15 Auch 
der sich anschließende Genesungsprozess, der vom Helden selbst als Wunder bzw. 
Geschehnis außerhalb seines Selbst (des wundert mich; Lz 2212) und vom Rezi-
pierenden als göttliche Entscheidung wahrgenommen wird, schreibt sich in diesen 
Gestus ein. Die Heilung erweist sich als Moment der Hoffnung(-serfüllung) (durch 
bezzerunge wân; Lz 2194), an dem auch andere Figuren in Augen-Zeugenschaft 
partizipieren möchten: daz liut allesament kam / ritter und vrouwen / si wolten ger-
ne schouwen, / ob der junge möht genesen (Lz 2165–2167).16 Gleichzeitig verbindet 
sich mit der Krankenversorgung auch die Effizienz und Wirksamkeit einer medizi-
nischen Behandlungs-Praxis, die den gelehrten Wissensquellen der Zeit entspricht 
(s. SAB): Eine Dame hebt den Kopf des Verwundeten an (Lz 2137), benetzt ihn mit 
Wasser, bettet den Kranken neben ein Feuer, erst im Anschluss wird die Wundver-
sorgung mit Öl und Salbe eingeleitet, die zwar Analogien zur Kreuzigung Christi 
nahelege (Schüppert 1975, 131, Anm. 32), nicht aber explizit macht. Vordergrün-
dig ist vielmehr die auf ein Weiterleben im Diesseits ausgerichtete Heilung eines 
Körpers, der, wieder aufgerichtet, zur Teilnahme am Leben bewegt werden muss. 



27Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte der Ohnmacht

Zu diesem Re-arrangement der ohnmachtsbedingten Fallstruktur trägt auch die 
lobende Fürsprache der Umstehenden bei, die Lanzelet (gedanklich) ‚nach oben‘ 
orientiert (zem besten man in ûf houp; Lz 2156–2161), wobei auch der Held selbst 
unmittelbar nach Wiedergewinnung seines Bewusstseins ûf sach (Lz 2209). Im 
Kosmos des arthurischen Ritterromans kann und soll der ‚geschlagene Körper‘ aus 
den widrigsten Grenzsituationen auferstehen und den Krisen-Zustand überwin-
den können – eine Haltung, die im Kontext der Heldenepik undenkbar wäre, in 
dem ein geschlagener Held bekanntlich nicht überlebt (vgl. Weddige 2006, 213). 
Im Artusroman hingegen macht er die Erfahrung eines ‚Quasi-Todes‘ im Konjunk-
tiv; denn die Ohnmacht bleibt für den vom Erzähler und Gott der erzählten Welt 
begünstigten Helden zumeist eine liminale und bewältigbare Angelegenheit. Die 
Kürze der Konvaleszenz (in unmanigen tagen; Lz 2240), die mit der vollständigen 
(und damit ebenfalls wundersamen) Restitution des verwundeten Körpers einher-
geht (er genas, daz im arges niht enwas; Lz 2241 f.),17 bezeugt nicht nur die beson-
dere Begnadung Lanzelets, sondern vor allem, dass die Ohnmacht seinen Körper 
nicht beschädigt und das An-die-Grenze-Gehen damit als Teil seines Heldenseins 
anerkannt wird. Entsprechend verkehren sich im Zuge der Heilung auch die In-
aktivität und einstige Schwäche umgehend in eine geradezu übersteigerte Lebens-
freude (daz den kampfmüeden man des lîbes geluste; Lz 2207)18 und setzen eine 
neue Handlungs-Dynamik in Gang, die ganz irdisch-weltlich zentriert ist.

Das Interesse der höfischen Literatur an der Ohnmacht scheint an das Potenzial 
dieser mehrschichtigen Bedeutungsanlagerung gebunden: Auf den ohnmächtigen 
Körper werden sowohl heilsgeschichtliche, weltliche wie auch medizinisch-na-
turwissenschaftliche Ideale projiziert, die zugleich und im komplexen Verbund 
für das heldenhafte Handeln von Bedeutung sind. Mit dem ohnmachtsbedingten 
Fall bekundet sich ein besonderes Interesse am Einzelschicksal des Betroffenen 
(vgl. Tomasek 2002, 110), das mit der Anforderung körperlicher Performanz und 
Leistung sowie einer (christlichen) Haltung der Demut und inneren Selbstbestim-
mung einhergeht. Die Ohnmacht erweist sich damit letztlich als ein Fall „in die 
Höhe“19 bzw. ‚von hinten motiviert‘ als erkenntnisbringender Moment im Helden-
leben und positioniert den Helden (als weltlichen Herrscher) zwischen demütigem 
Gottvertrauen und eigeninitiativem Handlungswillen. Die Verzahnung von (me-
dizinischer) Heilung und (göttlichem) Heil wurde auch für andere vormoderne 
Krankheitserzählungen konstatiert;20 dass die Ohnmacht jedoch bisher selten in 
den Blick geriet, ist beachtlich, scheint sie sich doch gerade aufgrund ihres raumse-
mantischen und performativen Potenzials in einer Epoche, die sich, wie vielleicht 
keine andere, durch ein Streben nach oben auszeichnet, als präferierter narrati-
ver Krankheits-Fall und Störungs-Figur ersten Ranges auszuweisen. Das Mittel-
alter kultiviert geradezu den Blick zum Höchsten (im Glauben zu Gott, im hohen 
Sang zur Minnedame, innerhalb der sozialen Ordnung zum [Lehns-]Herrn u. s. f.); 
auch die sakrale Architektur der Zeit setzt das Himmelsstreben mit ihren hohen 
Türmen und Kathedralen, der gotischen Baukunst, den Kirchenfenstern, die das 
göttliche Licht in den Raum tragen sollen, in einer sehr konkreten Weise um. In 
einem solchen geistesgeschichtlichen Setting dürfte die Ohnmacht als besonders 



28 AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

disruptive Figur(ation) wider den Zeitgeist wahrgenommen worden sein, die zu-
gleich die Möglichkeit eröffnet, am ohnmächtigen Subjekt neue Identitätskonzepte 
zu erproben. 

TEXTBEISPIEL (II) 
OHNMACHT IN DER LITERATUR DES 20./21. JAHRHUNDERTS 
ODER WAS DER FALL IST
Das ‚Streben nach oben‘ ist inzwischen säkularisiert. In Zeiten der transzenden-

talen Obdachlosigkeit erfüllt es sich (allein noch) im aufrechten Gang. Wer sich 
von den Beinen geholt sieht, fühlt sich daher nicht nur bedroht, sondern auch in 
seiner körperlichen Integrität verletzt. Je unerwarteter dies geschieht, desto mehr 
ist das Vertrauen in die eigene physische Stabilität beschädigt. Mit unabsehbaren 
Folgen auch für die Psyche, die deswegen tendenziell dazu neigt, den ‚Störfall‘ als 
Trauma zu verbuchen. An dieser psychosomatisch intrikaten Konstellation hat die 
Literatur der Moderne ein durchaus geteiltes Interesse. Mal gilt ihr Augenmerk 
dem ‚Störfall‘ als solchem, mal mehr den Umständen, in die er eingebettet ist, mal 
ist er Symptom, in dem sich etwas zeigt, mal das Vehikel der erzählerischen oder 
dramatischen Entfaltung. Wenn aber, wie bei Heinrich von Kleist, die Vertikal-
bewegung an der Tagesordnung ist, dann ist sie nicht nur Chiffre für die Fragili-
tät der vermeintlich heilen Welt, sondern ein Regel- und kein Ausnamefall – für 
Nietzsches tollen Menschen nachmals Grund genug, daraus eine anthropologische 
Konstante für seine Gegenwart abzuleiten: „Stürzen wir nicht fortwährend? Und 
rückwärts, seitwärts, vorwärts, nach allen Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein 
Unten?“ (Nietzsche 1999, 481)

Diese Position hat im Expressionismus bekanntermaßen zahlreiche Nachah-
mungen gefunden. In ihm stürzt, schwankt, fällt und taumelt es so sehr, dass man 
in der Folgezeit exzessiven Kippbewegungen dieser Art nur noch mit Misstrauen 
oder dem Gefühl der Belustigung begegnete. Ähnlich erging es der Ohnmacht. 
„Zu Lebzeiten Kleists konnten sich selbst kühne Gesellschaftsbeobachter nicht 
vorstellen“, so Wilhelm Genazino in seiner Dankesrede Die Flucht in die Ohn-
macht anlässlich der Verleihung des Kleist-Preises 2007, „dass der Mensch in der 
bevorstehenden Moderne faktisch kaum noch in Ohnmacht fallen wird, obgleich 
es an passenden Anlässen kaum mangelte. Die ohnmächtig umsinkende Salonda-
me wurde ein Stilmoment in Chaplins Stummfilmen, eine Sequenz der Lächer-
lichkeit, über die sich die Zuschauer zu amüsieren lernten“ (2008–2009, 20). Als 
eine repräsentative Stimme der jüngeren Literatur schließt Genazino damit an der 
etablierten und eingangs dieser Ausführungen bereits angesprochenen Auffassung 
an, dass die Ohnmacht im frühen 20. Jahrhundert allenfalls noch in Form der Ver-
zerrung und Karikatur goutiert bzw. hingenommen werden konnte. Dafür, so Ge-
nazino weiter, „verlagerte das moderne Ich das Ohnmachtsgefühl als permanentes 
Überwältigtsein in die inneren Bezirke. Heute ist die verinnerlichte Ohnmacht zu 
einem gewöhnlichen Gefühl von uns allen geworden.“ (21 f.) Wäre also die „verin-
nerlichte Ohnmacht“ als eine im Übrigen hilfreiche und weiterführende Bezeich-
nung für das, was im Deutschen Wörterbuch „statt unmacht“ (Grimm 1984, Bd. 



29Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte der Ohnmacht

13, 1222) ausgewiesen wird, in Sachen Ohnmacht und jenseits ihrer medikalen 
Implikationen das letzte Wort?

Als Synkope hat die Ohnmacht literarisch wohl mehr oder weniger ausgedient. 
Jenseits der synkopischen Ätiologie, als ‚mitleidiges‘ Phänomen, ist sie jedoch, selbst 
oder gerade in der jüngeren und zeitgenössischen Literatur, erstaunlich produktiv 
und präsent. Gemeint ist die Ohnmacht infolge eines epileptischen Anfalls. Die Me-
dizin spricht hierbei nur noch selten von Ohnmacht, sondern von „Bewusstseins-
verlust“ (Hacke 2010, 371) oder „komatöse[r] Phase“ (Schneble 2017, 22; Hervorh.  
i. O.), wenn es um eines der Kardinalsymptome des sog. großen Anfalls, des tonisch-
klonischen Grand Mal, geht, der sich als Inbegriff der Epilepsie auch in der Literatur 
eingebürgert hat. Dabei kann kaum eine Krankheit auf eine so weit in die Literatur-
geschichte und nach wie vor ungebrochene Tradition zurückblicken wie diese. Allein 
die Zahl der Belege spricht für sich und reicht von Aischylos, über Dante Alighieri, 
William Shakespeare, Miguel de Cervantes, Stendhal, George Eliot und Charles Di-
ckens, bis mit Fjodor Dostojewski und seinem Werk eine neue Epoche in der literari-
schen Auseinandersetzung mit dem Thema beginnt. Bis dahin wird man im Großen 
und Ganzen dem Befund zustimmen können, „dass über die Jahrhunderte hinweg 
bei der Darstellung von Epilepsie sich im Prinzip nicht viel verändert“ hat (Ander-
matt 2007, 106). Danach kommt es jedoch zu beachtlichen Akzentverschiebungen: 
Sie betreffen Umfang und Intensität der Auseinandersetzung, die metaphorisch-the-
matische Vervielfältigung der mit dem Themenfeld der Epilepsie einhergehenden 
oder assoziierten Stoffe und Motive und nicht zuletzt die Bedeutung, die sie für das 
sprachliche Verfahren selbst einnimmt. Bei alledem bleibt jedoch, ungeachtet der 
wechselvollen und bis hierhin geschilderten Geschichte der Ohnmacht, das Ver-
hältnis zu ihr unberührt, ja sie wirkt durch die Krankheit, die unter anderem als 
morbus sacer diskursiv Karriere gemacht hat (vgl. Heimböckel 2009), mitunter sogar 
wie ästhetisch nobilitiert, zumindest aber rehabilitiert. Das lässt sich jedenfalls für 
Werke der Vor- und Nachwendezeit bis heute sagen, darunter so unterschiedliche 
Erzählungen und Romane wie Christa Wolfs Kassandra (1983), Brigitte Kronauers 
Das Taschentuch (1994), Monika Marons Animal triste (1997), Libuše Moníkovás 
Der Taumel (2000), W. G. Sebalds Austerlitz (2001), Norbert Scheuers Winterbienen 
(2019) oder zuletzt Alois Hotschnigs Der Silberfuchs meiner Mutter (2021). Dass ab-
schließend Kronauers Taschentuch der Vorzug eingeräumt werden soll, liegt unter 
anderem in dem mittelalterlichen Verweischarakter des Textes und damit in der 
Möglichkeit begründet, die beiden zeitlichen Enden unserer Ausführungen mitein-
ander zu verknüpfen. 

Im Zentrum des Werks von Brigitte Kronauer steht der Apotheker Willi Wings. 
Aus der Sicht der Schriftstellerin Irene Gartmann, seiner Freundin aus Kindeszeiten, 
beschreibt der in den frühen 1990er Jahren situierte Roman im Rückblick Episoden 
aus dem Leben dieses eigentümlichen, scheinbar ebenso naiven wie biederen Men-
schen bis zu seinem durch einen epileptischen Anfall ausgelösten Tod. Willi Wings 
leidet allerdings nicht an Grand Mal-Anfällen, eher unter einer schwächer ausge-
prägten, aber von Schwindelanfällen bis zu kurzen Ohmachten begleiteten Form der 
Epilepsie. In den meisten Fällen äußert sie sich bei ihm nur in einer Geistesabwesen-



30 AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

heit, einer Absence, die er selbst gar nicht sofort bemerkt. Wenn in einem solchen 
Zustand andere auf ihn einreden, hört er sie zwar, aber er ist nicht in der Lage, das 
Gesagte in Sinn umzusetzen; er vernimmt es lediglich als Geräusche. Die Anfälle 
sind für ihn unvorhersehbar, sie können ständig auftreten, auch mitten im Straßen-
verkehr, wobei es ihm noch möglich ist zu reagieren, während es bei Schwindel 
schlimmer wird. Er kann dann nicht mehr geradeaus gehen, schließlich nicht mehr 
aufrecht stehen. Willi weiß nicht, wodurch die Anfälle ausgelöst werden. Seinem Be-
ruf kann er weiterhin nachgehen, für gefährlich hält er sie „im Prinzip“ (Kronauer 
2019, 133) nicht.

Darum bewegt sich sein Leidensdruck nicht nur in Grenzen, er findet an den Be-
gleiterscheinungen seiner Krankheit sogar Gefallen, er genießt es, wenn die Geistes-
abwesenheit eintritt, das Entgleisen tut ihm richtig gut, und wenn „es nicht zu dicke 
kommt“ (132), fühlt er sich wohl dabei. Für ihn ist es – so Irene, die als Schriftstellerin 
in Sachen Literatur mindestens so bewandert ist wie Willi im Feld der Pharmazie –, 
eine „leichte, andere Zustände schaffende Krankheit“ (133) oder als würde man „in 
einen anderen Zug“ (204) umsteigen, wobei sie damit lediglich übersetzt, was im Her-
zen des Apothekers an dichterischen Ermächtigungsphantasien schlummert und bloß 
darauf wartet, sich Ausdruck zu verschaffen:

Bevor so ein Schwindelanfall in eine leichte Ohnmacht übergeht, kommt es mir auch vor, 
als sähe ich, selbst in geschlossenen Räumen, Muster von Zugvögeln, hoch am Himmel, 
die in verschiedene Richtungen ziehen, sich formieren und zerstieben. Es ist, als müßte 
ich sie um jeden Preis und mit letzter Kraft verfolgen, unbedingt, sie alle, als wäre es mir 
höheren Orts aufgetragen und als hinge viel davon ab, sehr viel davon ab, für mich und 
womöglich die Erdbevölkerung. Kann, solange ich sie nicht aus den Augen verliere, nichts 
Schlimmes passieren? Geht es um mich allein oder vielmehr um die Zugvögel, über deren 
Leben ich Macht besitze, wenn ich sie mir nur aufzähle? Alles Quatsch, selbstverständ-
lich, aber in diesen Situationen lache ich über nichts. (130 f.)

Willis Vergnügen an seiner Krankheit ist, angesichts seiner geschilderten Wahr-
nehmungen und Empfindungen, beinahe nachvollziehbar, ebenso, dass die Anfälle 
ihm fehlen, als sie ausbleiben. Er ist von seiner zwischenzeitlich wiederhergestell-
ten Gesundheit geradezu beunruhigt, und dies umso mehr, als sein soziales Umfeld 
nicht so recht weiß, wie es sich zu dieser merkwürdigen Person, die nichts von der 
bösen Welt versteht und sich alles zu Herzen nimmt, verhalten soll. Genugtuung 
empfindet er daher, als sich die Anfälle nach längerer Zeit wieder einstellen. Seine 
Sucht „danach als Ausstieg für Sekunden“ (287) ist seine Erklärung, die er für sein 
Verhalten findet. So kommt, was kommen muss. Er fordert es beinahe heraus, klug 
genug ist er, um zu wissen, was geschehen kann; „beim Autofahren, im Geschäft 
ohnmächtig zu werden“ (287), zieht er ins Kalkül. Dass er, von immer stärker wer-
denden Ohnmachtsanfällen heimgesucht, bei einem nächtlichen Spaziergang an 
den Folgen einer Kopfverletzung stirbt, die er sich beim Sturz auf eine Bordstein-
kante zugezogen hat, war sicherlich nicht so geplant; aber billigend nahm er es in 
Kauf. Irenes Version dazu lautet, dass Willi sich „in aller Diskretion für sein Ster-
ben rüstete“ (314). Gemerkt hat auch sie davon nichts. 



31Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte der Ohnmacht

Willi aber ist, wenn der Schein nicht trügt, von vornherein nicht zu retten, er 
passt wie Dostojewskis Fürst Myschkin, mit dem man ihn verglichen hat (vgl. Ehle-
bracht 2008, 27), nicht in diese Welt, weil er nicht von dieser Welt ist. Das liegt schon 
in seinen (literarischen) Genen, und zwar nicht nur, weil er Wings, sondern womög-
lich auch, weil er Willi heißt:

Willi – sein Name könnte möglicherweise die Koseform des Namens Willibrord sein. 
Willibrord gilt als der Apostel der Friesen, er wird als Helfer bei Epilepsie und Zuckun-
gen angerufen, und er gründete die Benediktinerabtei Echternach (Luxemburg), die 
durch die sogenannten Echternacher Springprozessionen sprichwörtlich für das mensch-
lich-allzumenschliche Nichtvorwärtskommen steht: die Teilnehmer dieser Prozession 
springen drei oder fünf Schritte vor und dann drei Schritte bzw. einen Schritt zurück.  
Es ist dies der symbolisch nachgestellte Ausdruck der Krankheit Veitstanz oder Epilepsie.  
(Alves 1998, 169)

So bringt Willi, zumal durch Wings ‚beflügelt‘, alle Voraussetzungen dafür mit, als 
Kurzform für Willibrord durchzugehen. Zu Ehren des Heiligen Willibrord, des Pa-
trons für Veitstanz und Epilepsie, wird seit Jahrhunderten in Echternach während 
der Pfingstzeit gesprungen. Wie, darüber streiten sich nicht nur die Gelehrten: zwei 
Schritte vor, einer zurück oder vier Schritte vor, drei Schritte zurück, und weil man 
sich bei der Prozession nicht mehr ‚beinlich‘ ins Gehege kommen will, springt man 
inzwischen vorwärtsgerichtet und im Takt des Prozessionsmarsches jeweils einen 
Schritt nach rechts und einen Schritt nach links. Fünf Pilger bilden eine Reihe und 
jeder hält sich mit Hilfe eines Taschentuches an den anderen, ein Brauch also wie 
gemacht für Willi Wings, der „ein Taschentuch als Erkennungszeichen und pathe-
tisches Rudiment durch alle Romanstationen mit sich trägt“ (Kronauer 1998, 25). 
Elf sind es an der Zahl (zehn nummerierte Kapitel, dazu ein Prolog), „die eine Er-
gänzung zur symbolträchtigeren Zwölf (zwölf Stämme Israels, zwölf Aposteln usw.) 
geradezu herausfordert“ (Bertschik 2024, 66), sodass mit Willibrord im nament-
lichen Schlepptau und der heiligen Krankheit, für die sein Beistand in Echternach 
erfleht wurde, Willis Heiligkeit quasi schon nominell verbürgt ist. 

Doch obwohl Willi Wings gemäß seiner Anlage nach oben strebt, bleibt der fi-
nale Fall nicht aus. Das macht ihn und im Gegensatz zu dem Wunsch seiner Freun-
din Irene, dass über sein Leben „für alle Ewigkeit das Zauberwappen“ (Kronauer 
2019, 241) der Legende stehen möge, zu einem mittelalterlichen Charakter unter 
den Vorzeichen einer Kontrafaktur. „Willi soll“, so Brigitte Kronauer, „eindrucksvoll 
und prononciert ‚zu gut für diese Welt‘ sein. Allerdings funkt die Realität des stör-
rischen, sich solcher Glorie widersetzenden Willi den Ambitionen der Erzählerin 
dazwischen“ (Kronauer 1998, 26). Seiner Glorifizierung steht gleichsam das ge- und 
erlebte Leben im Wege. Zu dieser lebensweltlichen Realität gehört seine Krankheit, 
die in dem Roman – durch religiöses, kulturelles und medizinisches Wissen diskur-
siv fundiert – als Durchkreuzungsphänomen angelegt ist, indem sie einerseits Willis 
Sanktifizierung Vorschub leistet und anderseits ihr als Störfall zuwiderläuft.21 Wenn 
es Willi in die Ohnmacht zieht, kommt Ingrid nicht mehr mit. Entscheidend für 
die Ohnmacht ist dabei ihre ‚Mitleidigkeit‘. Sie bedarf keines eigenen medizinischen 
oder psychologischen Erklärungsregisters, sondern sie wird als Begleitsymptom der 



32 AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

Epilepsie medikal plausibiliert, ohne dass sie dabei ihre frühere semantische Eigen-
mächtigkeit einbüßen würde. Vielmehr ist es so, dass sich in ihr die Wehrlosigkeit 
und Überwältigung, mit denen die Epilepsie regelmäßig assoziiert wird (vgl. Ehle-
bracht 2008, 245–258), als ‚unmacht‘ potenziell sogar verstärkt. Zumindest ist das 
der Eindruck, der sich aufdrängt, wenn man Brigitte Kronauers Das Taschentuch 
die bereits angesprochenen und für unser Thema ebenfalls einschlägigen Werke von 
Christa Wolf bis Alois Hotschnig zur Seite stellt. Und auch Willis Ende kann so ge-
lesen werden. Denn er „wachte nicht mehr aus seiner Ohnmacht auf “ (Kronauer 
2019, 313).

FAZIT
Die Literaturgeschichte der Ohnmacht erweist sich als ein diachron relativ stabi-

les und diskursiv hoch anschlussfähiges Phänomen, das weit über seine prominente 
Rolle im 18. Jahrhundert hinausreicht, wobei ihre Inszenierung nicht nur physiolo-
gische Prozesse repräsentiert, sondern stets an spezifische epistemische, ästhetische 
und kulturelle Ordnungssysteme gebunden ist. Besonders die Interdependenz von 
literarischer Darstellung und medizinischem Wissen verdeutlicht, dass Ohnmacht 
über die jeweilige individuelle Krisensymptomatik hinaus auch als Indikator für ge-
sellschaftliche, diskursive und poetologische Verschiebungen fungiert.

Dabei lässt sich im historischen Längsschnitt grosso modo eine kontinuierliche 
Transformation der Ohnmacht feststellen: Die Humoralpathologie des Mittelalters 
deutete sie als Folge eines gestörten Säftegleichgewichts, mit dem im Kontext rit-
terlicher Bewährungsszenarien wie im Falle des Lanzelet Ulrichs von Zatzikhoven 
sinnstiftende körperliche Grenzerfahrungen einhergehen: der Held wird zwischen 
göttlicher Fügung und eigenständigem Handlungswillen verortet. Die Medizin der 
Aufklärung hingegen eröffnete mit der Erschließung des Nervensystems neue Er-
klärungs- und Inszenierungsebenen. Heinrich von Kleist hat in seinen Dramen und 
Erzählungen hierzu zahllose Proben ohnegleichen geliefert. In der Literatur der Mo-
derne und Gegenwart erfährt die Ohnmacht schließlich eine signifikante Rekon-
textualisierung, insbesondere im Zusammenhang mit der Epilepsie. So steht Brigitte 
Kronauers Das Taschentuch exemplarisch dafür ein, dass epileptische Anfälle zu-
nehmend als narrative Strukturprinzipien fungieren, die Räume der Disruption, der 
Selbstentgrenzung und des epistemischen Umbruchs eröffnen. Die literarische Dar-
stellung der Ohnmacht verschiebt sich damit von einer dramatisch-physiologischen 
Kategorie hin zu einer Reflexionsfigur, die Fragen der Subjektivität, der Wahrneh-
mung und der literarischen Gestaltung selbst berührt.

Es war ein Anliegen der Untersuchung zu zeigen, dass eine medikal-philologische 
Perspektive weiterführende Zugänge zur Literaturgeschichte der Ohnmacht eröffnet 
und damit auch das Wechselverhältnis zwischen medizinischem Wissen und litera-
rischer Reflexion von Lebenswissen schärft. In dieser Verschränkung erweist sich 
die Ohnmacht als paradigmatische Schnittstelle zwischen Körper, Sprache und Er-
kenntnis – ein Phänomen, das nicht nur narrativ verarbeitet wird, sondern durch die 
ästhetische Reflexion selbst zur dynamischen Wissensform avanciert.



33Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte der Ohnmacht

ANMERKUNGEN

1	 So weist das Lexikon für Literatur und Medizin (vgl. Jagow – Steger 2005) keinen eigenen Beitrag 
zum Stichwort ‚Ohnmacht‘ (oder zu dem medizinterminologisch eingeführten Begriff der ‚Synkope‘) 
auf. In dem mehrbändigen Kompendium Medizin in der Literatur der Neuzeit, dessen zweiter Band 
Bibliographie der Forschung ein Verzeichnis mit annähernd 17.000 Titeln enthält, finden sich unter 
dem Lemma ‚Ohnmacht‘ lediglich drei Belege (vgl. Engelhardt 2021b, 904), was bei aller Beschei-
denheit, den es für den Forschungsstand zu konstatieren gilt, wiederum nicht repräsentativ ist. Es 
spricht daraus jener Mangel an Resonanz, der andernorts zu der Einschätzung geführt hat, dass sich 
im Rahmen literaturwissenschaftlicher Studien „die Ohnmacht – mit Ausnahme vereinzelter Analy-
sen – als Stiefkind der Forschung“ erweise (Trummeter 1999, 31). Und daran hat sich bis heute nach 
Lage der Dinge nicht sonderlich viel geändert.

2	 Z. B. von den wunden wart im unmaht (UvZLanz, 2090). Seltenere Entsprechungen bilden die Be-
züge auf den Zustand der körperlichen Schwäche von Frauen in der Schwangerschaft: Es geschicht 
geren den weyben, / Das sy mit umnacht mussen wesen / Also sy der kind genesen (HvNstAp, 2712) 
und die Leidensmystik, bei der die unmaht das körperliche Martyrium der Nonnen in gesteigerter 
Intensität ausstellt: Sie wirt gehalsslaget mit. 

3	 Vgl. dazu auch Fritz (1998, 2), der betont, dass „der Gebrauch sprachlicher Ausdrücke […] einge-
bettet [ist] in das Handeln der Menschen und […] deshalb eng zusammen[hängt] mit Aspekten der 
geistigen Tätigkeit, der sozialen Struktur, der Kultur und der Mentalität“. 

4	 Das betrifft auch Verbalkonstruktionen wie mir/mich schwindelt oder frieren, bangen, gruseln, hun-
gern etc. Der Sprachwandelforschung ist zu entnehmen, dass sich diese Verschiebung seit dem Mhd. 
vollzieht, während im Ahd. noch häufiger subjektlose Konstruktionen verwendet wurden. „Im ge-
genwärtigen Sprachgebrauch ist der Konstruktionstyp […] mir schwindelt ein Restbestand an der 
Peripherie des Sprachsystems“ (Doval 2011, 244); dazu auch Abraham 1991. 

5	 [Deutsches Salernitanisches Arzneibuch] im Folgenden zitiert mit der Sigle DSA, unter Angabe von 
Seitenzahl und Zeile. 

6	 Beschreibungen kranker Körper bleiben in der mhd. höfischen Dichtung generell (und im Unter-
schied zu schönen oder hässlichen Körpern) lange eine „deskriptive Leerstelle“ und etablieren sich 
hier „auffallend langsam“ (Tomasek 2002, 99 f.).

7	 Vgl. zu dieser Frage auch Schnell (2003, 250), der betont, dass im medizinischen Bereich auch die 
mündliche Weitergabe von Wissen eine „tragende Rolle für den Wissenstransfer nicht nur bei Laien 
spielt“. Für einige literarische Behandlungsszenen, wie die detaillierte Schilderung der operativen 
Wundversorgung Gawans in Wolframs Parzival, wird wiederum (wenn auch nicht ohne Wider-
spruch) die Konsultation medizinischer Fachliteratur angenommen (so Haage 1992, 185–190). 

8	 Nicht die Störung der Lebenssäfte wurde für die Ohnmacht verantwortlich gemacht, sondern äußere 
Einflüsse wie Hitze, Hunger als Folge von Fasten oder übermäßiger Geschlechtsverkehr sowie kör-
perliche Ursachen wie Fieber, Schmerz oder Blutverlust (vgl. Mülder-Bach 2000, 528).

9	 Psychogene Anfälle haben, so Werner Hacke (2010, 397), im Erscheinungsbild oft „Ausdrucks-
charakter: wildes Umsichschlagen, Weinen, Selbstverletzung, ‚Arc de cercle‘ oder andere sexuelle 
Szenen. Die Augen sind meist geschlossen und werden beim Versuch, die Pupillenreaktionen zu 
prüfen, noch fester zugekniffen. Die Hände sind bald zu Fäusten verkrampft, bald in wechselnder 
Bewegung.“

10	 Text zitiert nach Ulrich von Zatzikhoven: Lanzelet, hrsg. von Florian Kragl 2009, unter der Sigle Lz. 
Übersetzungen von Kragl, Abweichungen davon sind durch [Übers. A. B.] markiert.

11	 ‚Höfische Selbstbestimmung‘ ist im Zeitkontext nicht als Form absoluter Autonomie zu verstehen, 
sondern besteht in der (selbst-)bewussten Einordnung und demütigen Unterordnung des eigenen 
Handelns in ein größeres, göttlich oder gesellschaftlich bestimmtes Ordnungssystem. Ihr erwächst 
gleichwohl ein Zugewinn an ethisch-moralischer Selbsterkenntnis, persönlicher Verantwortung und 
innerer Reflexion. 

12	 Armin Schulz (2012, 288 f.) beschreibt den Durchgang durch einen symbolischen Tod als Erzähl-
schema im Kontext des Minne- und Aventiureromans. Zum Erec vgl. auch von Müller 2020. 



34 AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

13	 „Achtet alle besonders auf ein merkwürdiges Wunder an der Ritterschaft des jungen: Er schlug den 
Burgherrn mit solcher Kraft, mit verbissenen Zähnen, dass ihm das Blut aus Ohren und Mund rann 
und er sofort bewusstlos wurde [Übers. A. B.], sodass er niedersank. Das Volk beobachtete es genau.“ 

14	 Das Erzählmuster der ‚Krankheit als Event‘ mag von der Heiligenlegende und den darin geschil-
derten Wundern inspiriert sein, erfährt hier aber keine explizit religiöse Ausdeutung; zu Parallelen 
zwischen geistlicher Literatur und Krankheitsmotiven in der höfischen Dichtung vgl. auch Tomasek 
2002, 98.

15	 Die beiden mit den Begriffen (geswant/unmaht) implizierten Bedeutungsdimensionen von Ohn-
macht sind folglich nicht tautologisch zu verstehen (s. unter 2. Begriffsgeschichte).

16	 „Alle Leute kamen herbei, Ritter und Damen. Sie wollten gerne erfahren, ob der junge gesunden 
würde.“

17	 „Er wurde gesund, so dass ihm nichts mehr fehlte“ [Übers. A. B.]. Zum Topos der wundersamen 
Genesung wäre – schließlich wäre angesichts der ernsthaften Verletzung ein langwieriger Heilungs-
prozess zu erwarten – an anderer Stelle mehr zu sagen. Auch Kerth weist darauf hin, dass in der 
Literatur „mit der Wiedererlangung von Gesundheit jeweils ein Idealzustand etabliert [wird], [der] 
[…] die Vorstellung von Normalität, die die Semantik von gesunt im mhd. Sprachgebrauch bestimmt, 
[übersteigt]“ (Kerth 2021, 49).

18	 „Dass der kampfmüde Mann sich an Leib und Leben erfreute“ [Übers. A. B.].
19	 Titelzitat und Referenz im Anschluss an Hölderlin (1990, 501) sowie den jüngst publizierten Roman 

von Joachim Meyerhoff (2024).
20	 Beispielhaft etwa der Sammelband Heil und Heilung (Bulang – Toepfer 2020), der beide Perspekti-

ven im Titel engstellt. In Zukunft wäre insbesondere der Einfluss der deutschsprachigen Medizin-
literatur auf literarische Texte und das Bezugsverhältnis zwischen medizinischen Gebrauchstexten 
und fiktionaler Literatur näher zu untersuchen. Zu diesem Forschungsdesiderat vgl. auch die Mate-
rialpräsentation deutschsprachiger Medizinliteratur des 13. Jh. von Schnell, der diesbezüglich nicht 
ohne Ironie von „paradiesische[n] Zustände[n]“ spricht, insofern die Aufbereitung zahlreicher Texte 
noch aussteht (Schnell 2003, 250).

21	 Hier geschieht also das, was Ottmar Ette (2022, 346) in seiner am Lebenswissen orientieren Litera-
turtheorie als Fähigkeit der Literatur herausstellt, unterschiedliche Wissensbereiche und -fragmente 
zu verdichten und damit zugleich bestimmte Lebensformen künstlerisch zu modellieren und „ästhe-
tisch erfahrbar zu machen“. Zur Produktivität seiner lebenswissenschaftlichen Theorie im Kontext 
der Medical Humanities vgl. Ette 2016.

LITERATUR

Abraham, Werner. 1991. „Null subjects: From Gothic, Old High German and Middle High German to 
Modern German. From Pro-drop to Semi-pro-drop.“ Groninger Arbeiten zur Germanistischen Lin-
guistik 34: 1–28.

Alves, Eva-Maria. 1998. „Über das Minuziöse. Speziell bemerkt an Brigitte Kronauers Erzählband 
,Schnurrerʻ und ihrem Roman ,Das Taschentuch.̒ “ In Die Sichtbarkeit der Dinge. Über Brigitte Kro-
nauer, hrsg. von Heinz Schafroth, 155–174. Stuttgart: Klett-Cotta.

Andermatt, Michael. 2007. „Epilepsie als Metapher. Zum Bild der Epilepsie in der Literatur.“ Epilepto-
logie 24, 3: 106–112.

Berger, Margarete. 2008. „Zu den Ohnmachtszenarien Kleistscher Protagonisten.“ In Heinrich von 
Kleist, hrsg. von Ortrud Gutjahr, 249–279. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Bertschik, Julia. 2024. „Das Taschentuch.“ In Brigitte-Kronauer-Handbuch, hrsg. von Julia Bertschik 
– Tanja van Hoorn, 64–73. Berlin: De Gruyter. DOI: https://doi.org/10.1515/9783110695106-006.

Bulang, Tobias – Regina Toepfer. 2020. Heil und Heilung. Die Kultur der Selbstsorge in der Kunst und 
Literatur des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Heidelberg: Winter. 

[Deutsches salernitanisches Arzneibuch]. 1908. Das Breslauer Arzneibuch R. 291 der Stadtbibliothek.  
1. Teil: Text. Ed. by Carl Külz – Emma Külz-Trosse, 1–116. Dresden: Marschner. 



35Auf Herz und Nerven. Zur Literaturgeschichte der Ohnmacht

Diehl, Rolf R. et al., Hrsg. 2020. Leitlinien für Diagnostik und Therapie in der Neurologie. Abrufbar 
unter: https://register.awmf.org/assets/guidelines/030-072l_S1_Synkopen_2020-04.pdf [zit. 13. 12. 
2024].

Doval, Irene. 2011. „Zur Frage der Grammatikalisierung der unpersönlichen Konstruktionen im Deut-
schen.“ Revista de Filología Alemana 19: 225–246.

Ehlebracht, Steffi. 2008. Gelingendes Scheitern. Epilepsie als Metapher in der deutschsprachigen Literatur 
des 20. Jahrhunderts. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Ellwanger, Cécile. 2011. „Zwischen Stabilität und Konflikt: ohnmächtige Frauen in der Literatur des 18. 
und 19. Jahrhunderts.“ Diss., Ludwig-Maximilians-Universität München.

Emmrich, Thomas. 2024. „Medical Philologies / Medizinische Philologien. Profil – Programm – Pers-
pektiven.“ In Interdisziplinäre Epidemiologie. Zur Diskursproduktivität von Seuchen, hrsg. von Tho-
mas Emmrich, V–XL. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Engelhardt, Dietrich von. 2021a. „Der Beitrag der Literatur und Künste für eine moderne und humane 
Medizin (Medical Humanities). Kontexte – Dimensionen – Perspektiven.“ In Medizin in der Litera-
tur der Neuzeit. Bd. 4. Wissenschaftliche Studien, 2., erw. Auflage, Dietrich von Engelhardt, 92–116. 
Heidelberg: Mattes-Verlag.

Engelhardt, Dietrich von. 2021b. Medizin in der Literatur der Neuzeit. Bd. 2. Bibliographie der For-
schung. 2., erw. Auflage. Heidelberg: Mattes-Verlag.

Ette, Ottmar. 2016. „In der Literatur geht es um das Leben – und um das Leben des (eigenen) Todes. 
In Literatur und Medizin – interdisziplinäre Beiträge zu den „Medical Humanities“, hrsg. von Pascal 
Fischer – Mariacarla Gadebusch Bondio, 133–157. Heidelberg: Winter.

Ette, Otmar. 2022. „Vom Leben(swissen) der Literaturen der Welt oder warum das Leben in der Lite-
ratur wichtig ist.“ In Was heißt und zu welchem Ende studiert man romanische Literaturwissenschaft? 
Potsdamer Vorlesungen zur Romanistik, Ottmar Ette, 329–437. Berlin – Boston: De Gruyter. DOI: 
https://doi.org/10.1515/9783110788419.

Földényi, László F. 1999. Heinrich von Kleist. Im Netz der Wörter. Übers. von Akos Doma. München: 
Mattes & Seitz.

Fritz, Gerd. 1998. „Ansätze zu einer Theorie des Sprachwandels auf lexikalischer Ebene.“ In Sprach-
geschichte. Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung, hrsg. von Wer-
ner Besch – Anne Betten – Oskar Reichmann – Stefan Sonderegger, 860–874. Berlin – New York: 
De Gruyter.

Galle, Roland. 1993. „Szenarien der Ohnmacht im Jahrhundert der Aufklärung.“ In Leib-Zeichen: Kör-
perbilder, Rhetorik und Anthropologie im 18. Jahrhundert, hrsg. von Rudolf Behrens – Roland Galle, 
103–123. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Genazino, Wilhelm, 2008–2009. „Die Flucht in die Ohnmacht.“ Kleist-Jahrbuch: 16–21.
Grimm, Jacob – Grimm, Wilhelm. 1984. Deutsches Wörterbuch. 32 Bde. [Bd. 1–16 in 32 Tln.]. Leipzig 

1854–1954, Erg.-Bd.: Quellenverzeichnis, ebd. 1971 – Nachdr. 33 Bde. München: Deutscher Ta-
schenbuch Verlag.

Haage, Bernhard. 1992. Studien zur Heilkunde im „Parzival“ Wolframs von Eschenbach. Göppingen: 
Kümmerle.

Hacke, Werner. 2010. Neurologie. 13. vollst. überarb. Auflage. Heidelberg: Springer.
Haustein, Jens. 2004. „achtsam, wachsam und auch aufmerksam – Beobachtungen zur Wortgeschichte 

im Mittel- und Frühneuhochdeutschen.“ In Aufmerksamkeit und Wachsamkeit. Praktiken und Se-
mantiken in der mittelalterlichen Literatur und Frömmigkeit, hrsg. von Magdalena Butz, 45–62. Ber-
lin: De Gruyter.

Heimböckel, Dieter. 2003. Emphatische Unaussprechlichkeit. Sprachkritik im Werk Heinrich von Kleists. 
Ein Beitrag zur literarischen Sprachskepsistradition der Moderne. Göttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht.

Heimböckel, Dieter. 2009. „Morbus sacer: Literatur und Epilepsie.“ In Monströse Ordnungen. Zur Typo-
logie und Ästhetik des Anormalen, hrsg. von Achim Geisenhanslüke – Georg Mein, 415–437. Biele-
feld: transcript.

Hölderlin, Friedrich. 1990. Werke, Briefe, Dokumente. Ausgew. und mit einem Nachwort vers. von Pi-
erre Bertaux, 4., rev. u. erw. Auflage. München: Artemis & Winkler.



36 AMELIE BENDHEIM ― DIETER HEIMBÖCKEL

Jagow, Bettina von – Florian Steger. 2005. Literatur und Medizin. Ein Lexikon. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht.

Kerth, Sonja. 2021. „Reine unde wol gesunt: Gesundheit und Heilung in Wolframs von Eschenbach 
Parzival und Hartmanns von Aue Der arme Heinrich.“ In Gesundheit als Metapher, hrsg. von Amelie 
Bendheim – Jennifer Pavlik, 33–49. Heidelberg: Winter.

Kleist, Heinrich von. 2011. Sämtliche Briefe. Hrsg. von Dieter Heimböckel. Stuttgart: Reclam.
Kronauer, Brigitte. 1998: „Ist Literatur unvermeidlich?“ In Die Sichtbarkeit der Dinge. Über Brigitte 

Kronauer, hrsg. von Heinz Scharoth, 12–27. Stuttgart: Klett-Cotta.
Kronauer, Brigitte. 2019. Das Taschentuch. Roman. 3. Auflage. München: Deutscher Taschenbuch Ver-

lag.
Leibbrand, Werner. 1935. „Beitrag zur Geschichte der Ohnmacht als Kunstausdruck.“ Deutsche medi-

zinische Wochenschrift 61: 2064–2067.
[Lexer] Lexer, Matthias. 1872–1878. Mittelhochdeutsches Handwörterbuch. Zugleich als Supplement 

und alphabetischer Index zum mittelhochdeutschen Wörterbuche von Benecke-Müller-Zarncke,  
3 Bde. Leipzig: Hirzel. 

McLelland, Nicola. 2000. Ulrich von Zatzikhoven’s Lanzelet. Narrative Style and Entertainment. Cam-
bridge: D.S. Brewer. 

Meyerhoff, Joachim. 2024. Man kann auch in die Höhe fallen. Roman. Köln: Kiepenheuer & Witsch.
Moots, Angela. 2015. „Perceptions of Syncope in Medieval French Literature of the High Middle Ages: 

The Function and Cultural History of Fainting.“ Diss., University of Kansas. Abrufbar unter: https://
core.ac.uk/download/pdf/213412941.pdf [zit. 13. 12. 2024].

Mülder-Bach, Inka. 2000. „Die ‚Feuerprobe der Wahrheit‘. Fall-Studien zur weiblichen Ohnmacht.“ In 
Das Laokoon-Paradigma. Zeichenregime im 18. Jahrhundert, hrsg. von Michael Franz – Inge Bax-
mann – Wolfgang Schäffner, 525–543. Berlin: Akademie-Verlag.

Müller, Mareike von. 2020. „Zwischen Wunden und twalm. Vulnerabilitätskonzepte in Hartmanns von 
Aue Erec.“ LiLi 50: 649–671.

[MWB] Digitales Mittelhochdeutsches Belegarchiv. Abrufbar unter: https://mhdwb-online.de [zit. 13. 
12. 2024]. 

Nietzsche, Friedrich: „Die fröhliche Wissenschaft.“ In Kritische Studienausgabe, hrsg. von Giorgio Colli 
– Mazzino Montinari, Bd. 3, 343–651. München: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Platner, Ernst. 1790. Neue Anthropologie für Aerzte und Weltweise. Mit besonderer Rücksicht auf Physio-
logie, Pathologie, Moralphilosophie und Aesthetik, Bd. 1. Leipzig: Crusius.

Schneble, Hansjörg, 2017. Epilepsie. Erscheinungsformen, Ursachen, Behandlung. München: Beck. 
Schnell, Bernhard. 2003. „Die deutsche Medizinliteratur im 13. Jahrhundert: Ein erster Überblick.“ In 

Eine Epoche im Umbruch. Volkssprachliche Literalität 1200–1300. Cambridger Symposium 2001, hrsg. 
von Christa Bertelsmeier-Kierst – Christopher J. Young, 249–265. Tübingen: De Gruyter. 

Schulz, Armin. 2012. Erzähltheorie in mediävistischer Perspektive. Hrsg. von Manuel Braun – Alexand-
ra Dunkel – Jan-Dirk Müller. Berlin – Boston: De Gruyter. 

Schüppert, Helga. 1975. „Minneszenen und Struktur im ,Lanzeletʻ Ulrichs von Zatzikhoven.“ In Würz-
burger Prosastudien II. Untersuchungen zur Literatur und Sprache des Mittelalters, hrsg von Peter 
Kesting, 123–138. München: Fink. 

Synkopen. 2020. Leitlinien für Diagnostik und Therapie in der Neurologie. AWMF-Registernum-
mer: 030/072. Abrufbar unter: https://register.awmf.org/assets/guidelines/030-072l_S1_Synko-
pen_2020-04.pdf [zit. 13. 12. 2024].

Tomasek, Tomas. 2002. „Kranke Körper in der mittelhochdeutschen Literatur. Eine Skizze zur Krank-
heitsmotivik.“ In Körperinszenierungen in mittelalterlicher Literatur, hrsg. von Klaus Ridder – Otto 
Langer, 97–115. Berlin: Weidler.

Trummeter, Birgit. 1999. „Die Ohnmacht. Inszenierungen eines Phänomens von Körperlichkeit in der 
französischen Literatur des 18. Jahrhunderts.“ Diss., Universität Mannheim: Mateo. Abrufbar unter: 
https://mateo.uni-mannheim.de/verlag/diss/trummeter/trumabs.html [zit. 13. 12. 2024].

Weddige, Hilkert. 2006. Einführung in die germanistische Mediävistik. München: C. H. Beck.
Zatzikhoven, Ulrich von. 2009. Lanzelet. Text, Übersetzung, Kommentar. Studienausgabe. Hrsg. von 

Florian Kragl. Berlin: De Gruyter. 






