
Subjektivierung und Gesellschaft/
Studies in Subjectivation

Noemi Trucco

Der 
Super-Imam
Zur Subjektivierung von Imamen in 
der Schweiz



Subjektivierung und Gesellschaft/ 
Studies in Subjectivation 

Foundations and Approaches of Empirical 
Subjectivation Research 

Reihe herausgegeben von 

Saša Bosančić, Universität Augsburg, Augsburg, Deutschland 

Lisa Pfahl, Institut für Erziehungswissenschaft, Universität Innsbruck, Innsbruck, 
Österreich 

Lena Schürmann, Maison des Sciences Humaines, Université du Luxembourg, 
ESCH, Luxembourg 

Tina Spies, Institut für Sozialwissenschaften, Christian-Albrechts-Universität zu 
Kiel, Kiel, Deutschland 

Boris Traue, Institut for Social Research & Interventions, Université du 
Luxembourg, Esch-sur-Alzette, Luxembourg



In der Moderne haben sich Machtverhältnisse zunehmend im und auf das Subjekt 
konzentriert. Nach einer vielstimmigen Kritik an der Vereinnahmung des Sub-
jekts konkurrieren gegenwärtig Staaten, Unternehmen, Religionen, Medien und 
andere Subjektivierungsinstanzen um Gelegenheiten, Subjektivitäten zu bestim-
men, zu binden und sie zu organisieren. In diesem partikularisierten, privatisierten 
und vermarktlichten Subjektivierungsgeschehen zerfallen kollektive Wahrheits-, 
Empathie- und Handlungsfähigkeiten zunehmend, während mit neuen Formen 
von Selbstbestimmung erst experimentiert wird. Die Subjektivierungsforschung 
untersucht, in welchen herrschaftsförmigen und solidarischen Relationen Subjekte 
(ent-)stehen und wie sie ihre Alterität als Möglichkeit des Anders-Seins auf-
rechterhalten. Wie beziehen sich Subjekte mit Hilfe von Institutionen, Diskursen, 
Technologien, Artefakten und Bildern aufeinander, und wie wirken sie gemein-
sam auf subjektivierende Ordnungen zurück? Die Buchreihe verbindet Theorie-
bildung, empirische Analysen und methodische Fragen der Sozial-, Bildungs- und 
Kulturwissenschaften sowie interdisziplinärer Forschungsfelder. Die einzelnen 
Bände fragen nach der symbolischen, materiellen und leiblich-affektiven Wir-
kung von Subjektivierung und untersuchen die ungleichen und widersprüchlichen 
Bedingungen der gesellschaftlichen Aneignung von Subjektivierungsinstanzen. 

Throughout modernity, power relations increasingly concentrate on and in the 
subject. Following diverse critiques of this colonization of the subject, states, 
corporations, religious associations, media, and other subjectivation providers pre-
sently compete for opportunities to determine, bind, and organise subjectivities. 
In the context of particularistic, privatised and capitalist arenas of subjectivity 
and identity, collective capacities for truth, empathy and action are withering, 
whilst new figures of self-determination are still in their infancy. Subjectivation 
research interrogates domination and solidarity in relations which give rise to 
selves, and how these relations support alterity, the capacity to live and feel 
otherwise. How do subjects relate to one another through institutional instituti-
ons, discourses, technologies, artefacts, and images, and how do they talk back to 
subjectivating social orders and shape them together? The book series combines 
social theory, empirical research, and methodological problems in social, educa-
tional, cultural inquiry as well as interdisciplinary research fields. The individual 
volumes address symbolic, material and bodily-affective dimension of subjec-
tivation processes as well as the unequal and contradictory conditions of societal 
appropriation and collective determination of subjectivation agencies.



Noemi Trucco 

Der Super-Imam 
Zur Subjektivierung von Imamen in 
der Schweiz



Noemi Trucco 
Schweizerisches Zentrum für Islam und 
Gesellschaft 
Universität Freiburg 
Freiburg i. Üe., Schweiz 

Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde an der Philosophischen Fakultät der Universi-
tät Freiburg, Schweiz. Genehmigt von der Philosophischen Fakultät auf Antrag von Prof. em. 
Michael Nollert, Prof. Hansjörg Schmid, Prof. Regula Hänggli und Prof. Tina Spies. Freiburg, den 
30.06.2023. Prof. Dominik Schöbi, Dekan. 
Die Druckvorstufe dieser Publikation wurde vom Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung 
der wissenschaftlichen Forschung unterstützt. Die Dissertation entstand im vom Schweizerischen 
Nationalfonds geförderten Projekt mit der Nummer 179070. 

ISSN 2662-8627 ISSN 2662-8635 (electronic) 
Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in Subjectivation 
ISBN 978-3-658-47694-6 ISBN 978-3-658-47695-3 (eBook) 
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte 
bibliografische Daten sind im Internet über https://portal.dnb.de abrufbar. 

© Der/die Herausgeber bzw. der/die Autor(en) 2025. Dieses Buch ist eine Open-Access-Publikation. 

Open Access Dieses Buch wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz (http:// 
creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbei-
tung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen 
Autor*in(nen) und die Quelle ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und 
angeben, ob Änderungen vorgenommen wurden. 
Die in diesem Buch enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen ebenfalls der genannten Creative 
Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts anderes ergibt. Sofern das betreffende Material 
nicht unter der genannten Creative Commons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen 
Vorschriften erlaubt ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des/ 
der betreffenden Rechteinhaber*in einzuholen. 
Die Wiedergabe von allgemein beschreibenden Bezeichnungen, Marken, Unternehmensnamen etc. in diesem 
Werk bedeutet nicht, dass diese frei durch jede Person benutzt werden dürfen. Die Berechtigung zur Benutzung 
unterliegt, auch ohne gesonderten Hinweis hierzu, den Regeln des Markenrechts. Die Rechte des/der jeweiligen 
Zeicheninhaber*in sind zu beachten. 
Der Verlag, die Autor*innen und die Herausgeber*innen gehen davon aus, dass die Angaben und Informationen 
in diesem Werk zum Zeitpunkt der Veröffentlichung vollständig und korrekt sind. Weder der Verlag noch die 
Autor*innen oder die Herausgeber*innen übernehmen, ausdrücklich oder implizit, Gewähr für den Inhalt des 
Werkes, etwaige Fehler oder Äußerungen. Der Verlag bleibt im Hinblick auf geografische Zuordnungen und 
Gebietsbezeichnungen in veröffentlichten Karten und Institutionsadressen neutral. 

Planung/Lektorat: Daniel Rost 
Springer VS ist ein Imprint der eingetragenen Gesellschaft Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH und ist ein 
Teil von Springer Nature. 
Die Anschrift der Gesellschaft ist: Abraham-Lincoln-Str. 46, 65189 Wiesbaden, Germany 

Wenn Sie dieses Produkt entsorgen, geben Sie das Papier bitte zum Recycling.

https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3
https://portal.dnb.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


Danksagung 

Ich möchte an dieser Stelle zunächst meinen Interviewpartner*innen ganz herz-
lich danken für die Bereitschaft, mit mir zu sprechen, denn ohne sie hätte 
diese Arbeit gar nicht geschrieben werden können. Dann möchte ich den drei 
Professor*innen, die meine Dissertation betreut haben, meine Dankbarkeit aus-
sprechen für das Vertrauen in mich: Prof. Hansjörg Schmid, Projektleitender 
des anspruchsvollen SNF-Projekts, in welchem ich meine Dissertation schreiben 
durfte, Prof. em. Michael Nollert und Prof. Regula Hänggli. Zudem möchte ich 
meiner externen Gutachterin Prof. Tina Spies ganz herzlich danken. Auch mei-
nen beiden Mitstreiterinnen im SNF-Projekt, Isabella Senghor und Ana Gjeci, 
und meiner Assistentin Sara Nuria Leitner gebührt immensen Dank. Ohne euch 
wäre die Arbeit nicht das, was sie nun geworden ist! Weiter bin ich auch allen 
dankbar, die Teile meiner Arbeit gegengelesen oder mir an Stellen, an wel-
chen ich steckengeblieben bin, weitergeholfen haben: Asmaa Dehbi, Amir Dziri, 
Esma Isis-Arnautović, Andrea Lang, Nadire Mustafi, Carolin Raabe und Dilek 
Uçak-Ekinci. Darüber hinaus bedanke ich mich auch bei allen weiteren Mitarbei-
tenden des SZIG: Zeinab Ahmadi, Arlinda Amiti, Valérie Benghezal, Alexander 
Boehmler, Federico Biasca, Safia Boudaoui, Baptiste Brodard, Guillaume Chata-
gny, Sébastien Dupuis, Mina Hatef, Dominik Müller, Mallory Schneuwly-Purdie 
und Amir Sheikhzadegan. Ausserdem danke ich den Teilnehmenden der ESF-
Interpretationswerkstatt ganz herzlich für den regelmässigen Austausch und die 
Inspiration: Bettina Bredereck, Marco Heinrich, Janina Henkes, Valeska Klug, 
Ralf Parade und Stefan Röhrer, sowie auch allen Teilnehmenden der WDA-
Forschungswerkstatt und allen PROWEL-Teilnehmenden, insbesondere Prof. 
Monica Budowski, Prof. Andreas Hadjar und Laura Meier. Herzlichen Dank

V



VI Danksagung

auch an Andreas Tunger-Zanetti für die jeweils postwendend erfolgenden Ant-
worten auf diverse Fragen und Anliegen sowie an Prof. Frank Peter für seine 
wertvollen Kommentare im Rahmen unseres ersten Workshops. Zum Schluss 
möchte ich auch aus ganzem Herzen folgenden Menschen für die inspirieren-
den Gespräche und Momente während dem Zeitraum meiner Promotion und der 
danach folgenden Überarbeitungsphase danken: Azadeh Didari Bader & Mar-
tin Bader, Folke Brodersen, Marius Buner, Edouard Delaplace, Laura Emunds, 
Laura Harder & Familie, Kerstin Jones, Özcan Keles, Claudia Keller & Philipp 
Hodel, Ömer Köksal & Pelin Ünsal, Santiago Montalbano & Rosanna Grüter, 
Lluvia Mosquera, Christian Müller & Eliane Kerschbaumer, Matze Münch, Phil 
Pohlodek & Mariana González Abundes, Doris Pokitsch, Eva Ruh & Familie, 
Helena Rust, Faisal Faisal, Roman Scherer, Ali Sonay, Valérie Sticher, Fabi-
enne Urech & Jason Aebischer sowie meiner Familie Mandana Trucco, Micha 
Dietschy, Ursula Zürcher, Samuel Häusermann, Hanspeter Trucco, Ursula Preto 
und Nevin Büyükvardar. Nicht zuletzt gebührt der wichtigste und tiefste Dank 
meinem immerwährenden Gesprächs- und Diskussionspartner, Gegenlesenden, 
meiner Stütze in jedem Moment, hayatım – Can Büyükvardar. Du weisst, dass 
diese Arbeit ohne dich nicht existieren würde.



Inhaltsverzeichnis 

1 Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 

2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die 
Debatten zu Islam und Muslim*innen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9 
2.1 Imame in der Schweiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10 

2.1.1 In der Schweiz tätige Imame . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12 
2.1.2 Tätigkeitsfelder und Stellung der Imame . . . . . . . . . . . . 18 
2.1.3 Erwartungen an Imame . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21 
2.1.4 Typologien von Imamen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22 

2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen . . . . . . . . . . . 25 
2.2.1 Versicherheitlichung als erklärende Perspektive . . . . . . 26 
2.2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 

in der Schweiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28 
2.2.3 Konsequenzen der Versicherheitlichung . . . . . . . . . . . . . 31 
2.2.4 Umgangsweisen von Muslim*innen mit den 

öffentlichen Debatten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33 
2.3 Zusammenfassend: Untersuchungsfeld und 

Forschungslücke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35 

3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen – ein 
sensibilisierendes Konzept . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39 
3.1 Theoretische Überlegungen I: Diskurse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40 

3.1.1 Wissenssoziologie als Ausgangspunkt der WDA . . . . . 40 
3.1.2 Diskursbegriff und Subjektkonstitutionen bei 

Foucault . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46

VII



VIII Inhaltsverzeichnis

3.1.3 Die Zusammenführung von Wissenssoziologie 
und Diskursbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48 

3.2 Theoretische Überlegungen II: Subjekte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51 
3.2.1 Das Identitätskonzept des interpretativen 

Paradigmas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52 
3.2.2 Subjekt, Agency und Selbst-Positionierung . . . . . . . . . . 57 

3.3 Verknüpfung mit dem Forschungsvorhaben . . . . . . . . . . . . . . . . 59 

4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und 
schliessungstheoretische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63 
4.1 Die Theorie sozialer Schliessung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63 
4.2 Etablierte und Aussenseiter*innen: «Wir»-Bilder und 

«Sie»-Bilder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66 
4.3 Die klassische soziologische Perspektive auf das Fremde . . . . 69 
4.4 Zusammenführung der schliessungstheoretischen Ansätze 

mit einer diskurstheoretischen Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . 73 
4.5 Verhältnisbestimmungen zum diskursiv konstruierten 

Fremden im Kontext der Schweiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78 
4.6 Zusammenfassend: Einbettung in konflikt- und 

schliessungstheoretische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83 

5 Methodisches Vorgehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85 
5.1 Subjektpositionen: Methodische Schritte zur 

Korpusbildung und Analyse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86 
5.1.1 Korpusbildung I: Methodische Schritte . . . . . . . . . . . . . . 87 
5.1.2 Analyse I: Methodische Schritte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88 

5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten 
methodischen Schritte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91 
5.2.1 Korpusbildung und Grobanalyse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92 
5.2.2 Feinanalyse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95 

5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur 
Erhebung und Analyse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98 
5.3.1 Korpusbildung II: Methodische Schritte . . . . . . . . . . . . . 99 
5.3.2 Analyse II: Methodische Schritte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103 

5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten 
methodischen Schritte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106 
5.4.1 Korpusbildung: Interviews . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107 
5.4.2 Analyse der Interviews . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112 

5.5 Reflexion der eigenen Positionierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115 
5.6 Zusammenfassend: Methodisches Vorgehen . . . . . . . . . . . . . . . . 120



Inhaltsverzeichnis IX

6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen 
und politischen Debatten der Schweiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123 
6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen und 

Dispositiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124 
6.1.1 Öffentliche Debatten zu Imamen und daraus 

gewonnene Erkenntnisse zu Subjektpositionen . . . . . . . 124 
6.1.2 Dispositiv von Massnahmen als Konsequenz der 

Versicherheitlichung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126 
6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung . . . . . . . . . . . . . 131 

6.2.1 Der Hassprediger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133 
6.2.2 Der Terror-Imam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135 
6.2.3 Der 5. Kolonne-Imam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136 
6.2.4 Der Wertekonflikt-Imam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140 
6.2.5 Der Militär-Imam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143 
6.2.6 Der deviante Imam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145 
6.2.7 Forderungen nach Massnahmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146 

6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148 
6.3.1 Kenntnisse des Schweizer Kontexts . . . . . . . . . . . . . . . . . 149 
6.3.2 Sprachkenntnisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150 
6.3.3 Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und 

Prävention . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153 
6.3.4 Kompetenzen im Bereich Integration . . . . . . . . . . . . . . . 155 
6.3.5 Zusammenarbeit mit Behörden und anderen 

Institutionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158 
6.3.6 Interreligiöser Dialog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159 
6.3.7 Seelsorge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161 
6.3.8 Diskutierte Massnahmen zur Verwirklichung des 

Modell-Imams . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162 
6.4 Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams . . . . . . . . . . . . 170 
6.5 Die Subjektposition des bzw. der inklusiven Imam*in . . . . . . . 175 
6.6 Zusammenfassend: Subjektpositionen und 

Deutungsmuster in den untersuchten Debatten . . . . . . . . . . . . . . 179 

7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz . . . . . . . . . . . . . . . 183 
7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame . . . . . . . . 183 

7.1.1 Tätigkeit und Aufgabenbereich: «Die Person, die 
alles macht» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185



X Inhaltsverzeichnis

7.1.2 Erwartungen: «Tout!» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190 
7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine 

transnationale Sicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199 
7.2.1 Kontextvergleich I: «En Suisse, les mosquées, 

c’est des centres culturels» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 201 
7.2.2 Kontextvergleich II: «Europa ist nicht wie ein 

kleines Dorf» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204 
7.2.3 Verbindungen herstellen: «Nicht ein Islam dort 

und wir leben hier» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206 
7.3 Das Ungesagte: Genderspezifische Dimension der Rolle 

des Imams . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209 
7.4 Zusammenfassend: Die Rolle und Tätigkeit des Imams 

in der Schweiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 213 

8 Selbst-Positionierungen von Imamen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217 
8.1 Die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam . . . . . . . . . . . . 221 

8.1.1 Herr K.: «Immer Imam» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221 
8.1.2 Zeitliche Entgrenzung und Vereinbarkeit von 

Beruf und Familie: «Wie ein Call-Center» . . . . . . . . . . . 225 
8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232 

8.2.1 Herr A.: «Diese Stelle ist etwas Wichtigeres» . . . . . . . . 232 
8.2.2 Herr N.: «Et moi, je suis docteur» . . . . . . . . . . . . . . . . . . 236 
8.2.3 Hoher Stellenwert versus Statusverlust: «Weil es 

nur ein Imam ist, der sowieso nichts versteht» . . . . . . . 241 
8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender 

Imam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247 
8.3.1 Herr I.: «Zum Guten motivieren und vom 

Schlechten abhalten» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247 
8.3.2 Das Bild der Muslim*innen nach aussen 

regulieren: «Sie müssen ein Vorbildmensch, ein 
Vorbildmuslim sein» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253 

8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder 
korrigiert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257 
8.4.1 Herr F.: «Der Islam in Europa ist eine Wunde» . . . . . . 257 
8.4.2 Zur Gemeinschaft und zur Gesellschaft: «Wir 

sprechen über einen wahren Islam und einen 
richtigen Islam» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265



Inhaltsverzeichnis XI

8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam . . . . . . . . . 273 
8.5.1 Herr B.: «Ich habe geforscht und fundierte 

Kenntnisse erarbeitet» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273 
8.5.2 Von der Erwartung zur Selbst-Positionierung: 

«Durch diese Weiterbildung habe ich viel, viel 
gelernt» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277 

8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem 
Schwerpunkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281 

8.7 Zusammenfassend: Selbst-Positionierungen von Imamen 
in der Schweiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 286 

9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen der 
öffentlichen Debatten der Schweiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291 
9.1 Keine Bezugnahme als Umgangsstrategie? . . . . . . . . . . . . . . . . . 292 
9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als 

Bedrohung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 294 
9.2.1 Zurückweisung: «Das stimmt gar nicht» . . . . . . . . . . . . 296 
9.2.2 Boundary making: «Die machen Fehler, dann 

zeigen die Medien alle Imame als böse» . . . . . . . . . . . . 301 
9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams . . . . . 306 

9.3.1 Selbst-Positionierung mit Ausdeutung: «Und 
dann habe ich mal den Dialog einfach starten 
wollen als deutschsprachiger Imam» . . . . . . . . . . . . . . . . 307 

9.3.2 Selbst-Positionierung mit gleichzeitiger 
Dekonstruktion: «Man erwartet in diesem Sinn 
mehr von Imamen als sie können» . . . . . . . . . . . . . . . . . 319 

9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung für die 
Selbst-Positionierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 322 

9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des 
einflussreichen Imams . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329 
9.5.1 Ambivalenzen im Umgang mit dem 

Deutungsmuster . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329 
9.5.2 Dekonstruktion: «Il est au service de la 

communauté, ce n’est pas la communauté qui est 
au service de l’imam» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331 

9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der 
inklusiven Imam*in . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 335 

9.7 Zusammenfassend: Umgangsweisen mit den 
rekonstruierten Subjektpositionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 344



XII Inhaltsverzeichnis

10 Diskussion und Schlussbetrachtungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 347 
10.1 Zwischen Super-Imam und Bedrohung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 348 
10.2 Ansätze weiblicher Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 353 
10.3 Ausblicke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 357 

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 361 

Quellenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 397



Abkürzungsverzeichnis1 

AIG Bundesgesetz über die Ausländerinnen und Ausländer und die 
Integration (in Kraft seit 2008) 

AIWG Akademie für Islam in Wissenschaft und Gesellschaft, 
Goethe-Universität Frankfurt am Main 

ANAG Bundesgesetz über Aufenthalt und Niederlassung der Ausländer 
(aufgehoben; in Kraft 1934–2008) 

BDP Bürgerlich-Demokratische Partei Schweiz (ab 2021: Die Mitte); 
politische Partei der Schweiz 

BFS Bundesamt für Statistik Schweiz 
BJ Bundesamt für Justiz 
BüG Bundesgesetz über das Schweizer Bürgerrecht (Bürgerrechtsgesetz) 
BWIS Bundesgesetz über Massnahmen zur Wahrung der inneren 

Sicherheit 
CVP Christlichdemokratische Volkspartei der Schweiz (ab 2021: Die 

Mitte); politische Partei der Schweiz 
DAIGS Dachverband der Albanisch-Islamischen Gemeinschaften in der 

Schweiz 
Die Mitte Politische Partei der Schweiz, entstand 2021 aus BDP und CVP 
DIK Deutsche Islamkonferenz

1 Anmerkung: Arabische Begriffe wurden nach den Regeln der Deutschen Morgenländi-
schen Gesellschaft (DMG) transliteriert, daneben finden sich auch Begriffe in Türkisch und 
Bosnisch. 

XIII



XIV Abkürzungsverzeichnis

Diyanet Diyanet İşleri Başkanlığı, das türkische Präsidium für 
Religionsangelegenheiten 

EDA Eidgenössisches Departement für auswärtige Angelegenheiten 
EDI Eidgenössisches Departement des Innern 
EDU Eidgenössisch-Demokratische Union; politische Partei der Schweiz 
EJPD Eidgenössisches Justiz- und Polizeidepartement 
EPFL École Polytechnique Fédérale de Lausanne, Eidgenössische 

Technische Hochschule Lausanne 
ETH Eidgenössische Technische Hochschule Zürich 
EVP Evangelische Volkspartei Schweiz; politische Partei der Schweiz 
FDP FDP.Die Liberalen; politische Partei der Schweiz 
fedpol Bundesamt für Polizei 
FINO Forum Islam und Naher Osten, Universität Bern 
IZBCH Islamska zajednica Bošnjaka u Švicarskoj, Islamische Gemeinschaft 

der Bosniaken in der Schweiz 
Lega Lega dei Ticinesi; politische Partei der Schweiz 
NDB Nachrichtendienst des Bundes; eine mit nachrichtendienstlichen 

Aufgaben betraute Dienststelle der Schweiz 
PMT Bundesgesetz über polizeiliche Massnahmen zur Bekämpfung von 

Terrorismus 
Rijaset Rijaset Islamske Zajednice u Bosni i Hercegovini, das oberste Organ 

der Islamischen Gemeinschaft von Bosnien und Herzegowina 
RSI Radio televisione svizzera, Radio und Fernsehen der 

italienischsprachigen Schweiz; Teil des Medienunternehmens SRG 
SSR 

RTS Radio Télévision Suisse, Radio und Fernsehen der 
französischsprachigen Schweiz, Teil des Medienunternehmens SRG 
SSR 

SBFI Staatssekretariat für Bildung, Forschung und Innovation 
(vor 2013: Staatssekretariat für Bildung und Forschung) 

SEM Staatssekretariat für Migration 
SIG Schweizerische Islamische Gemeinschaft 
SiK-S Sicherheitspolitische Kommission des Ständerats 
SRF Schweizer Radio und Fernsehen, Radio und Fernsehen der 

deutschsprachigen Schweiz, Teil des Medienunternehmens SRG 
SSR 

SRG SSR Schweizer Radio- und Fernsehgesellschaft, Medienunternehmen 
StGB Schweizerisches Strafgesetzbuch 
SVP Schweizerische Volkspartei; politische Partei der Schweiz



Abkürzungsverzeichnis XV

SZIG Schweizerisches Zentrum für Islam und Gesellschaft, Universität 
Freiburg 

TISS Türkisch Islamische Stiftung für die Schweiz, İsviçre Türk Diyanet 
Vakfı 

UİP Uluslararası İlahiyat Programı, internationales 
Theologie-Programm in der Türkei 

UOMG Union des Organisations Musulmanes de Genève 
UVAM Union Vaudoise des Associations Musulmanes 
UVEK Eidgenössisches Departement für Umwelt, Verkehr, Energie und 

Kommunikation 
VBS Eidgenössisches Departement für Verteidigung, 

Bevölkerungsschutz und Sport 
VIKZ Verband Islamischer Kulturzentren Schweiz 
VIntA Verordnung über die Integration von Ausländerinnen und 

Ausländern 
VZAE Verordnung über Zulassung, Aufenthalt und Erwerbstätigkeit 
WBF Eidgenössisches Departement für Wirtschaft, Bildung und 

Forschung 
WeBiGe Bundesgesetz über die Weiterbildung 
ZGB Schweizerisches Zivilgesetzbuch



1Einleitung 

«Manchmal entsteht der Eindruck, ja, man [...] erwartet einen Super-Imam und nicht 
einen normalen Imam.» (Herr B., Zeile 338–339) 

Herr B. ist ein in der Schweiz tätiger Imam − ein Vorbeter bzw. ein Vorsteher 
einer muslimischen Gemeinschaft1 . In der hier zitierten Äusserung verwendet er 
den Begriff des «Super-Imams». Dieser Begriff erinnert nicht ohne Grund an 
«Superman», den Comic-Superhelden mit übernatürlichen Fähigkeiten. Herr B. 
spielt mit der Verwendung des Begriffs auf die unrealistische Idealvorstellung 
eines Imams an, dem so viel abverlangt wird, dass er übernatürliche Fähigkei-
ten zu brauchen scheint. Dieses Idealbild wird von Herrn B. kontrastiert mit 
einem «normalen Imam», ohne dass er diese Normalitätsvorstellung genauer aus-
führt. Deutlich wird in seiner Äusserung: Imame sind mit hohen Erwartungen 
und daher auch mit gewissen Vorstellungen konfrontiert, was ein Imam ist und 
soll. Herr B. ist nicht der einzige Imam, der in einem Interview auf solche Sub-
jektvorstellungen Bezug nimmt. So sagt Herr E. im Interview mit mir: «Wir sind 
Menschen, wir sind nicht Engel oder unmenschliche Etwas» (Herr E., Zeile 177). 
Mit «Engel» und «unmenschlichem Etwas» nimmt Herr E. zwei mit äusserst 
starken Wertungen versehene und im Grunde über das Menschliche hinausge-
hende Wesensvorstellungen auf. Er weist sowohl die Idealvorstellung des Engels 
als auch den stark negativ konnotierten Ausdruck des «unmenschlichen Etwas»

1 Eine muslimische Gemeinschaft soll in dieser Arbeit verstanden werden als «‹Religi-
onsgemeinschaft› im Sinn eines Personenverbandes, der sich regelmässig an bestimmten 
Orten versammelt, um dort sinnhafte und rituelle Praktiken sowie weitergehende Bezie-
hungen unter den Anwesenden in mehreren Dimensionen zu pflegen», wobei diese Prakti-
ken «auf übermenschliche Mächte» ausgerichtet sind (Baumann, Schmid, Tunger-Zanetti, 
Sheikhzadegan, Neubert und Trucco 2021:39). 

© Der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_1 

1

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_1&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_1


2 1 Einleitung

zurück und setzt stattdessen dagegen: «Wir sind Menschen». Warum bedienen 
sich Imame in Selbstbeschreibungen solcher Bilder? 

Ich gehe von der Annahme aus, dass in beiden Zitaten ein Spannungsfeld von 
Fremd- und Selbstkonstituierung (Bosančić 2016) sichtbar wird, das auf «Wech-
selwirkungen zwischen Subjekten und Ordnungen» (Bosančić, Brodersen, Pfahl, 
Schürmann, Spies und Traue 2022c:4) verweist. Mit Ordnung ist gemeint, was 
Michel Foucault (2016:525) mit dem Begriff Diskurs gefasst hat: «Praktiken […], 
die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie sprechen». Die hier vor-
liegende Arbeit möchte folglich der Frage nachgehen, wie bestimmte Ordnungen 
auf die Selbstwahrnehmung von Imamen wirken, interessiert sich also für Fragen 
der Subjektwerdung und Subjektkonstitution von Imamen in der Schweiz. 

Als Wissensordnungen oder Diskurse geraten im Hinblick auf Imame in der 
Schweiz insbesondere die öffentlichen Debatten in den Blick, denn in massen-
medialen und politischen Arenen der Schweiz ist seit den 1990er Jahren eine 
verstärkte Thematisierung von Islam und Muslim*innen zu beobachten (Schranz 
und Imhof 2002:2). Ähnliche Debatten existieren in der gesamten europäischen 
Öffentlichkeit, sie sind aber jeweils durch Bedingungen des nationalstaatlichen 
Kontextes geprägt (vgl. z. B. Peter 2021 für Frankreich). Der Schweizer Kontext 
weist dabei drei Eigenheiten auf: Erstens sind Bürger*innen durch das direkt-
demokratische System der Schweiz stark in die Politik und die entsprechenden 
Entscheidungsprozesse involviert (Raemy, Hellmueller und Beck 2021:768). Mit-
tel der direkten Demokratie können dabei genutzt werden, um die Rechte von 
Minderheiten einzuschränken (Skenderovic 2007:171–174; Vatter 2011), wie dies 
bereits die historisch früheste Initiative zum Schächtverbot 1893 zeigt, die sich 
gegen die jüdische Minderheit in der Schweiz richtete. Direktdemokratische Mit-
tel können weiter dazu dienen, Regierungs- und Parlamentsentscheidungen zu 
kippen, wie dies bei der Minarettverbots-Initiative geschah (Schneuwly Purdie 
und Tunger Zanetti 2018:659). Die Annahme dieser Initiative im November 
2009 rückte die Themen Islam und Muslim*innen schlagartig ins Bewusstsein 
der Schweizer Öffentlichkeit. Zweitens ist der Erwerb der Staatsbürgerschaft 
und damit auch der Zugang zu politischen Rechten und die Möglichkeit der 
politischen Partizipation in der Schweiz durch hohe Hürden gekennzeichnet 
(Cinalli und Giugni 2013:157). Beide Aspekte wirken sich auf die öffentli-
chen Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz aus: Die in der 
politischen Arena geführten Debatten sind fast ausschliesslich nicht-muslimisch 
geprägt, während Muslim*innen in der massenmedialen Arena zwar zu Wort 
kommen, die Debatten aber noch immer von nicht-muslimischen Akteur*innen 
dominiert werden (Dolezal, Helbling und Hutter 2010:184; Matthes, Kaskele-
viciute, Schmuck, von Sikorski, Klobasa, Knupfer und Saumer 2020:2147–2148;



1 Einleitung 3

vgl. Abschnitt 2.2.2). Drittens sind in der Schweiz gemäss Art. 72 Abs. 1 der 
Bundesverfassung (1999) die Kantone für die Regelung des Verhältnisses von 
Staat und Kirche zuständig und nicht etwa der Bund.2 Religionsangelegenhei-
ten werden somit auf kantonaler Ebene oder teilweise sogar in den Gemeinden 
geregelt. Wie Matteo Gianni (2016:27) aufzeigen kann, wurden Anerkennungs-
forderungen für bestimmte muslimische Religionspraktiken lange Zeit relativ 
pragmatisch gehandhabt, was sich jedoch veränderte, als diese in den öffentlichen 
Debatten auf nationaler Ebene zum Thema wurden. Die öffentliche Aufmerk-
samkeit für das Thema auf nationaler Ebene beeinflusst somit auch lokale und 
kantonale Herangehensweisen erheblich. Der nationalstaatliche Rahmen wird in 
dieser Arbeit somit nicht gesetzt, weil von Nationalstaaten als natürlichen Unter-
suchungseinheiten ausgegangen wird (Wimmer und Glick Schiller 2002:302), 
sondern weil nationalstaatliche Bedingungen die öffentlichen Debatten zu Islam 
und Muslim*innen auf ganz bestimmte Art und Weise prägen.3 

Zudem sind die öffentlichen Debatten zu Islam und Muslim*innen stark 
versicherheitlicht (vgl. Abschnitt 2.2.1), das heisst, es werden Phänomene der 
Bedrohung und des Schutzes konstruiert und verhandelt, die auch der Domes-
tizierung des Islams dienen (Sunier 2023:98−99). Dies lenkt den Blick auf 
gesellschaftliche Schliessungsprozesse. Übergeordnete These dieser Arbeit ist 
folglich, dass in den politischen und massenmedialen Debatten zu Islam und 
Muslim*innen in der Schweiz nicht nur Wissen zu «Islam» und «Muslim*innen» 
verhandelt wird, sondern diese im Grunde einen konflikthaften Aushandlungs-
prozess um die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft darstellen und sich 
darin daher auch Schliessungsprozesse ausdrücken (vgl. Kapitel 4). 

Innerhalb der öffentlichen Debatten zu Islam und Muslim*innen wurden 
Imame in den letzten Jahren immer häufiger in den Blick genommen, «so dass 
sie zu einer Art personifiziertem Islam» (Schmid und Trucco 2019:4) wur-
den. Dabei beherrschten meist einzelne Imame die Schlagzeilen, die keinen

2 Mit «Bund» wird in der Schweiz der Schweizer Bundesstaat bezeichnet, der aus 26 teilsou-
veränen Kantonen besteht. 
3 Gleichwohl werden in dieser Arbeit auch transnationale Aspekte mitbedacht, denn obwohl 
Imame in der Schweiz tätig sind, pflegen die meisten transnationale Beziehungen (Amiti 
2022:221). Sie sind oftmals in einem anderen Land als der Schweiz geboren (vgl. 
Abschnitt 7.2), haben sich in verschiedenen Ländern für ihre Tätigkeit qualifiziert (Schmid 
und Trucco 2019) und waren zum Teil auch im Ausland als Imam tätig. Transnationale Bezie-
hungen können entsprechend vielfältige Formen annehmen (vgl. Schmid, Trucco und Biasca 
2022:14–16). Auch die öffentlichen Debatten reflektieren transnationalen Aspekte im Hin-
blick auf Imame, jedoch häufig auf negative Art und Weise (vgl. Schmid et al. 2022:19–26 
sowie Abschnitt 6.2.3). 



4 1 Einleitung

Bezug untereinander aufwiesen und in den entsprechenden Medienberichten oft-
mals auf problematisierende Weise dargestellt wurden (Schneuwly Purdie und 
Tunger-Zanetti 2021:643–646). Überdies begann die Schweizer Politik Imame 
als Instanzen zur Steuerung muslimischer Gemeinschaften zu betrachten (Schmid 
und Trucco 2022:89−93). Wie die Darstellungen von Imamen in den öffentli-
chen Debatten jedoch genau aussehen, wurde bislang nicht untersucht. Ein erstes 
Forschungsinteresse dieser Arbeit ist daher herauszuarbeiten, wie Imame in den 
massenmedialen und politischen Debatten dargestellt, positioniert und adressiert 
werden, was mit dem Begriff Subjektposition gefasst wird. 

Die Studie baut auf vorangegangenen empirischen Vorarbeiten zu Imamen in 
der Schweiz (Schmid und Trucco 2019) und zu massenmedialen Islam-Diskursen 
in der Deutschschweiz (Trucco 2018, 2021) auf. Aus dieser intensiven Beschäfti-
gung mit dem Untersuchungsfeld ergab sich für mich die Frage, welchen Einfluss 
die öffentlichen Debatten auf die Imame haben, also wie die spezifischen Imam-
bilder, die darin zirkulieren, auf die Selbstwahrnehmung der Imame wirken. Dies 
stellt das zweite Forschungsinteresse dieser Arbeit dar, die sich daher der empi-
rischen Subjektivierungsforschung zuordnen lässt (Bosančić, Brodersen, Pfahl, 
Schürmann, Spies und Traue 2022a, 2022b). Die Subjektivierungsforschung 
geht von der Prämisse aus, «dass die in diesen Ordnungen kommunizier-
ten Anrufungen, Adressierungen, Zuschreibungen und (Handlungs-)Erwartungen 
subjektkonstituierend wirken» (Schürmann und Pfahl 2022:4). Die Subjektkon-
stitution von Imamen wird damit in ständiger wechselseitiger Beziehung und 
Auseinandersetzung mit den gesellschaftlichen Vorstellungen und Anforderungen 
an Imame gedacht oder anders ausgedrückt: Gesellschaftliche Bilder und Vor-
stellungen und darüber vermittelte Subjektnormen werden in Beziehung gesetzt 
mit Selbstwahrnehmungen. Um das untersuchen zu können, habe ich problem-
zentrierte Interviews mit Imamen in der Schweiz geführt. Über eine Analyse von 
sogenannten Selbst-Positionierungen – also die Frage, wie sich Imame hinsicht-
lich dieser an sie gestellten Vorstellungen und Anforderungen positionieren –, 
kann dann «erschlossen werden, wie wirkmächtig gesellschaftliche Positions-
vorgaben tatsächlich sind und wie sie die subjektive Lebenspraxis und die 
Diskursteilnahme orientieren» (Schürmann und Pfahl 2022:5). 

Die Arbeit ist wie folgt aufgebaut: In Kapitel 2 wird das Untersuchungs-
feld näher charakterisiert. Es wird einerseits erläutert, wer die Imame in der 
Schweiz sind und was sie machen (Abschnitt 2.1) und andererseits darge-
legt, wie die öffentlichen Debatten zu Islam und Muslim*innen strukturiert 
sind (Abschnitt 2.2). Unter letzteres fallen auch die Umgangsweisen von Mus-
lim*innen mit diskursiven Adressierungen und Zuschreibungen in den öffentli-
chen Debatten, weil diese einen ersten Hinweis für das in dieser Arbeit verfolgte



1 Einleitung 5

Forschungsinteresse geben können – nämlich wie Imame mit den an sie gerich-
teten Adressierungen, Zuschreibungen und Erwartungen in massenmedialen und 
politischen Debatten der Schweiz umgehen. 

In Kapitel 3 wird dann ein sensibilisierendes Konzept erarbeitet, das für 
den Umgang mit den empirischen Fällen Orientierung bieten soll (Blumer 
1954). Die Struktur des Kapitels folgt der von der Subjektivierungsforschung 
geforderten doppelten Empirie (Bosančić, Pfahl und Traue 2019:143): Da zwei 
unterschiedliche Datentypen untersucht und im Anschluss miteinander in Bezie-
hung gesetzt werden, erläutert der erste Teil des Kapitels die theoretischen 
Konzepte, welche die Grundlage für die Analyse der öffentlichen Debatten bil-
den (Abschnitt 3.1). Dieser Teil baut wesentlich auf der Wissenssoziologischen 
Diskursanalyse (WDA, Keller 2011b) auf. In einem zweiten Teil werden diejeni-
gen theoretischen Konzepte dargelegt, die zur Analyse der Selbstdeutungen der 
Imame nötig sind. So wird auf das Identitätskonzept des interpretativen Paradig-
mas eingegangen und unter anderem dargelegt, was mit «Subjekt» und «Agency» 
gemeint ist (Abschnitt 3.2). Das erlaubt im Anschluss, das Forschungsvorhaben 
und damit auch die Forschungsfragen genauer auszuformulieren (Abschnitt 3.3). 

In Kapitel 4 wird die theoretische Perspektive noch einmal erweitert, um 
der übergeordneten These dieser Arbeit gerecht zu werden. Wenn in öffentli-
chen Debatten nicht nur Wissen zu «Islam» und «Muslim*innen» verhandelt 
wird, sondern darin auch Schliessungsprozesse wirksam werden, müssen diese 
theoretisch gefasst werden. Mit der Theorie sozialer Schliessung (Weber 2010 
[1922]), der Etablierten-Aussenseiter*innen-Theorie (Elias und Scotson 2017 
[1965]) sowie der klassischen soziologischen Perspektive auf das Fremde (Sim-
mel 1992b [1908]) werden drei konflikt- und schliessungstheoretische Ansätze 
mit der diskurstheoretischen Perspektive zusammengeführt, um Schliessungspro-
zesse besser in den Blick nehmen zu können. Durch eine Verhältnisbestimmung 
zum Fremden im Kontext der Schweiz kann zusätzlich eine Deutungsfigur dar-
gelegt werden, die einen historischen Anknüpfungspunkt bietet für Darstellungen 
von Imamen in den öffentlichen Debatten, welche diese als Fremde zeichnen 
(Gonzalez 2015:79–81). 

Kapitel 5 widmet sich dann dem methodischen Vorgehen. Auch hier folgt 
die Struktur des Kapitels der geforderten doppelten Empirie: Für die Untersu-
chung der diskursiv konstituierten Subjektpositionen wird ein erstes Datenkorpus 
gebildet. Zunächst werden die methodischen Schritte zur Korpusbildung und 
Analyse dieses Korpus beschrieben (Abschnitt 5.1), bevor die konkrete Umset-
zung dargelegt wird (Abschnitt 5.2). Als Grundlage für die Untersuchung der 
Selbst-Positionierungen von Imamen dient ein zweites Datenkorpus, das mit 
dem ersten in Beziehung gesetzt und verknüpft wird. Auch hier wird erst das



6 1 Einleitung

methodische Vorgehen beschrieben (Abschnitt 5.3) und danach die Umsetzung 
(Abschnitt 5.4). Am Schluss des Kapitels reflektiere ich meine Rolle und Posi-
tionierung als Forschende. Dies ist einerseits in jeder qualitativen Forschung 
von Belang, bei der man sich «im Feld» bewegt (vgl. Przyborski und Wohlrab-
Sahr 2021:63–69). Andererseits hat eine solche Reflexion aber gerade in einer 
Arbeit, die sich innerhalb der wissenschaftlichen Wissensproduktion zu Islam und 
Muslim*innen bewegt, eine besondere Wichtigkeit: Da mit Forschung zu Islam 
und Muslim*innen auch Politik betrieben wird, muss diese unter anderem als 
Regierungstechnik begriffen und daher die darin inhärenten Machtasymmetrien 
und -verstrickungen besonders reflektiert werden (Amir-Moazami 2018; Sunier 
2023:243–254). 

Die empirischen Ergebnisse werden in den darauf folgenden Kapitel 6 bis 
9 diskutiert. Kapitel 6 beginnt mit einer Darstellung der bisher eher spärli-
chen wissenschaftlichen Erkenntnissen zu Imam-Debatten, zu den an Imame 
adressierten Subjektpositionen und zu dem aus der Versicherheitlichung entstan-
denen Dispositiv (Abschnitt 6.1). Diese Erkenntnisse fliessen als Vorwissen in die 
Diskursanalyse ein, deren Ergebnisse in den darauffolgenden Unterkapiteln dar-
gelegt werden: Zunächst werden die dichotomen Subjektpositionen des Imams 
als Bedrohung (Abschnitt 6.2) und des Modell-Imams (Abschnitt 6.3) dargestellt. 
Daraufhin folgt die Beschreibung des Deutungsmusters des einflussreichen Imams 
(Abschnitt 6.4) sowie der dritten Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in 
(Kapitel 6.5). 

Da in den Interviews mit den Imamen grundsätzliche Aspekte des Imamseins 
aus der Perspektive der Imame zutage traten, die in dieser Art und Weise nicht 
in den öffentlichen Debatten sichtbar werden, habe ich entschieden, der Rolle 
und Tätigkeit des Imams in der Schweiz aus Perspektive der Imame in Kapi-
tel 7 Platz zu geben. Dieses Kapitel stellt damit eine Art Gegenstück zu den in 
Kapitel 6 dargestellten Ergebnissen dar und bietet gleichzeitig eine Grundlage für 
das Verständnis der darauffolgenden Selbst-Positionierungen. Zunächst wird die 
Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame dargelegt (Abschnitt 7.1). Dann 
wird ein weiterer Aspekt aufgenommen, der in beinahe allen Interviews deut-
lich wird: der Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten, der die transnationale 
Sicht der Imame widerspiegelt (Abschnitt 7.2). Das letzte Unterkapitel widmet 
sich schliesslich der genderspezifischen Dimension der Rolle des Imams, denn 
Imame sind nach verbreiteter Auffassung männlich (Abschnitt 7.3). 

In Kapitel 8 stehen dann die Selbst-Positionierungen der interviewten Imame 
im Zentrum. Hierbei werden allerdings Selbst-Positionierungen dargestellt, die 
keine Bezüge zu den in Kapitel 6 dargelegten, rekonstruierten Subjektpositionen



1 Einleitung 7

aufweisen. Dies ist der Annahme geschuldet, dass die aus den massenmedia-
len und politischen Debatten der Schweiz rekonstruierten Subjektpositionen nur 
einen kleinen Teil aller an Imame gerichteten Adressierungen und Zuschreibun-
gen darstellen. Um kein allzu einseitiges Bild des Imamseins in der Schweiz zu 
entwerfen, habe ich mich entschieden, auf diese Weise der Vielfalt der Selbst-
Positionierungen Raum zu geben. Dabei werden Bezüge zu möglichen anderen 
Diskursen angedeutet, können aber nicht vollumfänglich plausibilisiert werden. 
Insgesamt werden sechs unterschiedliche Selbst-Positionierungen von Imamen 
dargestellt (Abschnitt 8.1 bis 8.6). 

In Kapitel 9 geht es schliesslich um die Umgangsweisen der Imame mit den 
rekonstruierten Subjektpositionen. Hierbei werden die beiden Datenkorpora in 
Beziehung gesetzt und Verhältnisse und Bezüge ausgelotet. Zunächst geht es 
anhand eines Falles darum, ob auch eine Nicht-Bezugnahme als (strategische) 
Umgangsweise gelten kann (Abschnitt 9.1). Anschliessend werden jeweils zwei 
Umgangsweisen mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung (Abschnitt 9.2) 
sowie der Subjektposition des Modell-Imams (Abschnitt 9.3) dargelegt. In der 
Folge werden anhand eines exemplarischen Beispiels die Konsequenzen die-
ser dichotomen Strukturierung der beiden Subjektpositionen sichtbar gemacht 
(Abschnitt 9.4). Dann wird die Umgangsweise mit dem Deutungsmuster des ein-
flussreichen Imams erläutert (Abschnitt 9.5), bevor abschliessend der Umgang mit 
der dritten Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in veranschaulicht wird 
(Abschnitt 9.6) 

In Kapitel 10 finden sich die Schlussbetrachtungen, in welchen ein Zusam-
menhang zwischen allen Ergebnissen hergestellt und insbesondere die erweiterte 
theoretische Perspektive aus Kapitel 4 noch einmal stärker eingebunden wird. 
Insgesamt möchte die Arbeit einen Beitrag leisten zur Untersuchung von Sub-
jektivierungsprozessen, indem die Subjektwerdung von Imamen in der Schweiz, 
die in wechselseitiger Beziehung und Auseinandersetzung mit gesellschaftli-
chen Vorstellungen, Anforderungen und Zuschreibungen in massenmedialen und 
politischen Debatten steht, in den Blick genommen wird.



8 1 Einleitung

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche 
die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem 
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle 
ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, 
ob Änderungen vorgenommen wurden. 

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts 
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt 
ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des 
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


2Das Untersuchungsfeld: Imame in der 
Schweiz und die Debatten zu Islam 
und Muslim*innen 

An dieser Stelle wird das Untersuchungsfeld näher charakterisiert: Einerseits 
wird beleuchtet, wer die Imame in der Schweiz sind und was sie machen, 
um der Leserschaft einen ersten Einblick in das von Diversität geprägte Feld 
zu geben. Andererseits werden die öffentlichen Debatten zu Islam und Mus-
lim*innen näher beleuchtet. Gerade Medien und Politik stellen zwei Arenen mit 
ganz bestimmten Eigenschaften dar, in denen Erwartungen an Imame formu-
liert werden. Adressierungen von Imamen sind daher in die grösseren Debatten 
zu Islam und Muslim*innen eingebettet und müssen aus diesem Kontext heraus 
verstanden werden. Des Weiteren wird auch erarbeitet, wie Muslim*innen mit 
diskursiven Anrufungen umgehen, weil dies erlaubt, einen ersten Blick auf die 
Handlungsfähigkeit von Individuen gegenüber den in Diskursen zirkulierenden 
Vorstellungen und damit auf ein Forschungsinteresse dieser Arbeit zu werfen. 
Daran anschliessend folgt eine Konkretisierung des Forschungsvorhabens. 

Zunächst sind aber ein paar Worte zur wissenschaftlichen Wissensproduk-
tion zu Islam und Muslim*innen nötig, auf die in diesem Kapitel unter anderem 
zurückgegriffen wird, unter welche diese Arbeit aber selbst auch fällt. Auch die 
Wissenschaft ist Teil der Produktion und Reproduktion von Diskursen, wenn 
auch mit spezifischen Praktiken (Keller 2011b:255). In dieser Arena kam es 
in den letzten zwei Jahrzehnten zu einer «Diskursanreizung», d. h. zu einem 
zunehmenden Sprechen über sowie zu einem «Beäugen, Archivieren, Befor-
schen» (Amir-Moazami 2018:92) von Islam und Muslim*innen. Birgitte Johansen 
und Riem Spielhaus (2012) sowie Shirin Amir-Moazami (2018) weisen dar-
auf hin, dass Forschungsarbeiten durch ihr Quantifizieren und Kategorisieren 
Muslim*innen oftmals als abweichend markieren und dadurch als spezifische 
Kategorie erst konstruieren. Auch die unhinterfragte Übertragung westlicher und 
entsprechend meist christlich geprägter Religionsbegriffe auf «den Islam» muss 
kritisch reflektiert werden (Amir-Moazami 2018:108; vgl. zu dieser Debatte u. a.

© Der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_2 

9

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_2&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_2


10 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

Asad 2003; Behloul 2013; Ahmed 2016). Zusätzlich macht es der postcolo-
nial turn in den Sozialwissenschaften erforderlich, die der Forschung inhärenten 
Machtasymmetrien und -verstrickungen zu hinterfragen und die Art und Weise 
der Wissensproduktion kritisch zu überdenken (Siouti, Spies, Tuider, von Unger 
und Yildiz 2022a:11). Dies ist umso wichtiger, weil mit Forschung zu Islam 
und Muslim*innen Politik betrieben und diese daher auch als Regierungstech-
nik begriffen werden muss (Amir-Moazami 2018:100; vgl. Tezcan 2012; Sunier 
2023:243–254). Es geht in dieser Arbeit daher auch um «das Sichtbarmachen 
und Infragestellen von Macht- und Herrschaftsverhältnissen, von Prozessen des 
Ein- und Ausschlusses, des Fremdmachens und Zuschreibens» (Spies und Tuider 
2022:57). Dies soll an den gegebenen Stellen geleistet werden. Der Reflexion der 
eigenen Positionierung sowie des Verhältnisses von Forschender und Beforschten 
wird unter anderem in Abschnitt 5.5 nachgekommen. 

2.1 Imame in der Schweiz 

Das arabische Wort imām bezeichnet jemanden, den man sich als Vorbild nimmt. 
Im sunnitischen Islam wird darunter seit den Abbasiden (750–1258 n. Chr.) 
fast ausschliesslich der Vorsteher einer Moschee verstanden (Schulze 2006: 
236–237), der die Funktion des Vorbeters übernimmt (Hashas, de Ruiter, Vinding 
und Hajji 2018:20). In einem weiten Sinn werden mit «Imam» jedoch auch mass-
gebliche Gelehrte bezeichnet, insbesondere die Begründer der vier sogenannten 
Rechtsschulen1 (maḏhab; Pl.  maḏāhib; Hashas et al. 2018:21). Im schiitischen 
Islam wird damit ab den Umayyaden (661–750 n. Chr.) die Nachfolgelinie Alis 
und dementsprechend das Oberhaupt der Gemeinschaft bzw. der umma bezeich-
net.2 Dies macht die Bedeutungsvielfalt des Begriffs «Imam» deutlich, die so 
bereits im Koran zu finden ist, in welchem der Begriff ein Dutzend Mal in

1 Die deutsche Übersetzung «Rechtsschule» bezeichnet unterschiedliche Institutionalisie-
rungen der islamischen Rechtslehre. Im sunnitischen Islam werden vier solche «Schulen» 
als bedeutsam angesehen. Diese erkennen sich auch gegenseitig an (Rohe 2009:28–29). 
Rechtsschulen haben hauptsächlich in Bezug auf rituelle Unterschiede, wie z. B. eine andere 
Gebetszeitenbestimmung oder unterschiedliche Ausführungen des Gebets, einen Einfluss auf 
die Tätigkeit eines Imams, ansonsten in Europa jedoch kaum. 
2 Die Zwölfer-Schiit*innen− die grösste Gruppe der Schia, nebst Ismailiten oder Siebner-
Schiiten (Rohe 2009:25−26)− anerkennen insgesamt zwölf Imame, die als «divinely 
appointed spiritual and temporal leaders» (Hashas et al. 2018:21) gelten, wobei der letzte der 
zwölf, der sogenannte Mahdi, «von Gott entrückt wurde und bis heute im Verborgenen exis-
tiert» (Ceylan 2021:29). Ähnlich wie der jüdische und christliche Messias wird der Mahdi in 
der Endzeit wiederkehren (Ceylan 2021:29–30). 



2.1 Imame in der Schweiz 11

unterschiedlicher Bedeutung gebraucht wird (Calderini 2021:32). Allerdings ver-
wenden schiitische Gemeinschaften die Bezeichnung «Imam» heute ebenfalls 
für den Vorsteher einer Moschee, der das Gebet leitet (Konsultation Exper-
tin W2, 06.12.2022). In der vorliegenden Studie ist mit «Imam» somit diese, 
heute gebräuchlichste Verwendung des Begriffs gemeint, also der Vorsteher einer 
muslimischen Gemeinschaft bzw. der Vorbeter. 

Die Funktion des Imams kann im Grunde jeder männliche, geistig gesunde 
Muslim mit bestimmten religiösen Kompetenzen einnehmen (Ceylan 2021:31). 
Diese umfassen in etwa Kenntnisse von Koran und Sunna, des Arabischen sowie 
Grundkenntnisse der Exegese und des islamischen Rechts (Jouanneau 2013:142). 
Es handelt sich bei Imamen nach verbreiteter Auffassung somit um Männer.3 

Die beruflichen Möglichkeiten von Frauen in muslimischen Gemeinschaften las-
sen sich folglich mit denjenigen in der katholischen Kirche vergleichen (Schmid 
2007:26). Demgemäss existieren innerislamisch hegemoniale Diskurse, die es 
Frauen verwehren, zum Beispiel in gemischtgeschlechtlichen Gemeinden das 
Gebet zu leiten, die Freitagspredigt (ḫuṭba) zu halten oder ein Freitagsgebet nur 
für Frauen zu leiten (Petersen 2019a:159).4 Konstitutiv für das Imamsein ist aber 
auch die Gemeinschaft. Dies wird im Grunde bereits im arabischen Begriff deut-
lich. Jemanden als Vorbild zu nehmen, setzt mindestens zwei Menschen voraus, 
die in einer bestimmten Beziehung zueinander stehen: Der oder die Eine nimmt 
sich den Anderen zum Vorbild. Auch das Vorbeten, das oft als eine der traditio-
nellen Aufgaben eines Imams beschrieben wird (Schmid 2007:25–26), setzt mehr 
als einen Menschen voraus, denn um vorbeten zu können, muss es auch jemanden 
geben, der dem Vorbeter folgt. Zudem ist es Usus, als Vorbeter die fähigste Per-
son auszuwählen (Herr N., Zeile 84–85), d. h. die Zustimmung der Mehrheit der 
Gemeinschaft, die der Imam leitet, ist entscheidend (Calderini 2021:36). Imame 
stehen somit in einer bestimmten Beziehung zu ihrer muslimischen Gemeinschaft. 
Diese ist jedoch nicht nur in die eine Richtung zu denken, denn der Imam wird 
von seiner Gemeinschaft auch fortlaufend herausgefordert und hinterfragt (Müller

3 Zudem wird eine Schliessung gegenüber Menschen mit geistiger Beeinträchtigung deut-
lich. 
4 Es gibt aber durchaus auch andere Auslegungen der Quellen, vgl. dazu Calderini (2021). 
Sie analysiert unter anderem «hadiths that reported that two of the Prophet’s wives and one of 
his female Companions had led women in prayer» (Calderini 2021:191). Durch die Anwen-
dung der von männlichen Exegeten etablierten Methoden kann sie zeigen, dass die weibliche 
Gebetsleitung auf Grundlage der prophetischen Sunna theoretisch eine akzeptable Praktik 
sein sollte. In der Folge untersucht sie die «trajectories these scholarly debates took […] to 
establish when, why and where some ideas gained more currency than others» (Calderini 
2021:192). 



12 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

2017:85). Das bedeutet auch, dass die Rolle und Handlungsfähigkeit der musli-
mischen Gemeinschaft mit bedacht werden muss, wenngleich im Rahmen dieser 
Arbeit die Imame im Fokus stehen. 

Imame werden in Europa oft als Entsprechung zum Priester, Pfarrer oder Rab-
biner gesehen (Hashas et al. 2018:24), obwohl für Muslim*innen keine rituelle 
Notwendigkeit eines Imams besteht, da von einer Unmittelbarkeit der Beziehung 
zwischen Gläubigen und Gott ausgegangen wird (Eser Davolio, Adili, Rether 
und Brüesch 2021:15). Ein Imam ist ausserdem kein geweihter Amtsträger. 
Dementsprechend sollte «das christlich geprägte Verständnis einer hierarchisch 
organisierten Glaubensgemeinschaft mit Weisungsbefugnis» (Eser Davolio et al. 
2021:61) nicht auf muslimische Gemeinschaften übertragen werden. Im Übrigen 
erscheint die Funktion des Imams in der Gleichsetzung mit einem Priester, Pfar-
rer oder Rabbiner sehr monolithisch, während sie sich in Wirklichkeit durch eine 
grosse Diversität auszeichnet (Sèze 2013:91). Zu nennen ist hierbei zum Bei-
spiel das Spannungsfeld zwischen Ehrenamt und entlohnter Anstellung oder die 
höchst unterschiedlichen Bildungswege, die von der autodidaktischen Aneignung 
bis zum Universitätsabschluss reichen können (Jouanneau 2013:12). Die Viel-
falt der Bildungswege liegt darin begründet, dass die Ausbildung von Imamen 
traditionell individualistischer und weniger formalisiert ist als zum Beispiel im 
Katholizismus, da kein einheitlicher, islamischer Bildungsweg existiert, der von 
einer offiziellen Institution sanktioniert ist (Hussain und Tuck 2014:2–3). Auf die 
hier angedeutete Vielfalt des komplexen und dynamischen Feldes der Imame in 
der Schweiz wird nun in der Folge näher eingegangen. 

2.1.1 In der Schweiz tätige Imame 

Die Anzahl der in muslimischen Gemeinschaften in der Schweiz tätigen Imame 
ist nicht genau bekannt. Das hängt unter anderem mit der Beschäftigungsstruk-
tur zusammen. So gibt es Vorstandsmitglieder, die in kleinen Gemeinschaften 
gelegentlich als Imame einspringen, oder Gastimame, die nur während dem Fas-
tenmonat Ramadan in der Schweiz tätig sind, aber auch einen grossen Anteil an 
ehrenamtlich tätigen oder Teilzeit arbeitenden Imamen, die nebenher einer wei-
teren Arbeit nachgehen (Baumann et al. 2021:62–63). Die Zahl der Imame in 
der Schweiz, die durch regelmässige Aktivitäten über einen längeren Zeitraum 
als religiöse Experten in muslimischen Gemeinschaften tätig sind, wurde 2019 
ungefähr auf 130 geschätzt (Schmid und Trucco 2019:7). Es kann jedoch davon 
ausgegangen werden, dass heute leicht mehr Imame in der Schweiz tätig sind 
(Schmid et al. 2022:10). Die Zahl scheint niedrig verglichen mit der Anzahl



2.1 Imame in der Schweiz 13

der Muslim*innen in der Schweiz, die im Jahr 2021 etwa 390’000 betrug (BFS 
2023).5 Das liegt einerseits darin begründet, dass muslimische Gemeinschaften 
oft vor der Schwierigkeit stehen, die Anstellung eines Imams zu finanzieren 
und daher teilweise gar keinen Imam beschäftigen (Schmid und Trucco 2019:9). 
Andererseits ist nicht genau bekannt, wie viele Muslim*innen in der Schweiz 
überhaupt einen muslimischen Moscheeverein besuchen. Es gibt eine Erhe-
bung des Bundesamtes für Statistik zu Sprache, Religion und Kultur (ESRK), 
in der nach der Teilnahme an Gottesdiensten gefragt wird. Diese Frage ist in 
Bezug auf Muslim*innen eher schwierig zu interpretieren, da ein Gottesdienst 
im christlichen Sinn nicht existiert. Vermutlich verstehen die Befragten darun-
ter die Teilnahme am Freitagsgebet und der Freitagspredigt, die allerdings nur 
für Männer verpflichtend ist. Ein Ergebnis der ESRK ist daher, dass nur 13 % 
der Muslim*innen in der Schweiz regelmässig in die Moschee gehen, d. h. min-
destens einmal in der Woche (BFS 2020:11). Dieses Resultat muss allerdings 
mit der oben genannten Einschränkung interpretiert werden. Es deutet zumin-
dest darauf hin, dass nur ein Teil der Muslim*innen in der Schweiz muslimische 
Gemeinschaften im Sinne eines Moscheevereins oder Gebetsraums besuchen. In 
den nach privatem Recht entweder als Verein oder als Stiftung6 organisierten 
muslimischen Gemeinschaften können auch Nicht-Mitglieder beten und an sons-
tigen rituellen Praktiken und Aktivitäten teilnehmen, ein Besuch ist somit nicht 
mit einer Mitgliedschaft in einem Moscheeverein gleichzusetzen. 

Um sich den in der Schweiz tätigen Imamen weiter anzunähern, werden diese 
in der Folge anhand sprachlicher Gruppen betrachtet, denn viele muslimische 
Gemeinschaften in der Schweiz sind aufgrund der Migrationsgeschichte noch 
immer sprachlich organisiert. Die Betrachtung nach Sprachgruppen stellt nur ein

5 Die Zahl bezieht sich auf die ständige Wohnbevölkerung ab 15 Jahren. Diese umfasst alle 
Schweizer Staatsangehörigen sowie alle ausländischen Staatsangehörigen mit einer Anwe-
senheitsbewilligung für mindestens 12 Monate oder ab einem Aufenthalt von 12 Monaten in 
der Schweiz (BFS 2024a). Die Zahl wird über eine Selbstidentifikation erhoben, die Frage 
lautet dabei: «Welcher Kirche oder Religionsgemeinschaft gehören Sie an?» (BFS 2017:7). 
Bezieht man auch Personen unter 15 Jahren ein, so erhöht sich die Anzahl Muslim*innen 
in der Schweiz auf etwa 500’000 Personen bzw. auf ca. 5.5 % der Bevölkerung (Schneuwly 
Purdie und Tunger-Zanetti 2023:677). 
6 Die Rechtsform des Vereins ist in der Schweiz mit wenig Regeln verbunden und daher die 
häufigste Organisationsform muslimischer Gemeinschaften (Pahud de Mortanges und Süess 
2020:29–33). Stiftungen bedürfen gemäss Art. 80 ZGB (1907) eines Vermögens und müs-
sen sich gemäss Art. 81 Abs. 2 ZGB (1907) ins Handelsregister eintragen lassen (Pahud de 
Mortanges und Süess 2020:33–34), es bestehen also etwas höhere Hürden. Viele der musli-
mischen Gemeinschaften, seien es Vereine oder Stiftungen, sind ausserdem Dachverbänden 
angeschlossen. 



14 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

Hilfsmittel dar, um sich dem sehr heterogenen Feld anzunähern. Die sprachli-
che Unterscheidung bedeutet nämlich nicht, dass in gewissen Gemeinschaften 
nicht zumindest teilweise (in einigen Fällen sogar ausschliesslich) eine der Lan-
dessprachen der Schweiz gesprochen oder in dieser gepredigt wird (Schmid 
und Trucco 2019:6–7; Baumann et al. 2021:108). Es heisst weiter auch nicht, 
dass nur Menschen aus demselben Sprachraum in einer muslimischen Gemein-
schaft zusammenkommen (Baumann et al. 2021:56), denn es zeigt sich, dass 
Gemeinschaften oft vielsprachig sind. Es bestehen zudem verschiedene Formen 
der Anbindung der Imame an die betreffenden Herkunftskontexte, die sich zum 
Teil erheblich unterscheiden. 

Bosnischsprachige muslimische Gemeinschaften zum Beispiel zeichnen sich 
durch einen hohen Organisationsgrad und eine starke Institutionalisierung aus. 
Bosnischsprachige Muslim*innen waren ab den 1950er Jahren als «Gastarbei-
tende» in der Schweiz tätig, kamen dann aber vor allem in grösseren Zahlen 
aufgrund des Bosnienkriegs von 1992 bis 1995 in die Schweiz (Iseni, Ruedin, 
Bader und Efionayi-Mäder 2014:29–32). Die Institutionalisierung des «bosni-
schen Islams» hat einen historischen Hintergrund: Weil Bosnien-Herzegowina 
von 1878–1918 unter der Herrschaft Österreich-Ungarns stand und der Islam 
damit zu einer Religion unter mehreren wurde, wurde ein System zur Verwaltung 
der islamischen Angelegenheiten aufgebaut. Dies resultierte in der Schaffung 
des sogenannten Rijaset, an dessen Spitze der  Ra↩̄ıs al-↪Ulamā↩ steht (Karčić 
1999:539). Heute ist das Rijaset das höchste Organ der Islamischen Gemeinschaft 
von Bosnien und Herzegowina (IGBH), die organisatorisch unabhängig vom bos-
nischen Staat ist, aber sehr eng mit ihm zusammenarbeitet. Das Rijaset betreut 
weltweit bosnischsprachige muslimische Gemeinschaften und autorisiert durch 
Dekrete deren Imame (Schmid und Trucco 2019:10). In der Schweiz existieren 
mittlerweile 24 bosnischsprachige Moscheen und Gebetsräume (IZBCH 2024), 
in denen 18 bosnischsprachige Imame meist in Vollzeit arbeiten (Demic 2022). 
Die Gemeinschaften sind über den Dachverband Islamische Gemeinschaft der 
Bosniaken in der Schweiz (Islamska zajednica Bošnjaka u Švicarskoj, IZBCH) 
zusammengeschlossen. Ihre Imame treffen sich etwa jeden zweiten Monat zu 
einem fachlichen Austausch (Schmid und Trucco 2019:10). 

Albanischsprachige Muslim*innen in der Schweiz stammen hauptsächlich aus 
dem Kosovo, Nordmazedonien oder Serbien, seltener aus Albanien oder Mon-
tenegro. Sie kamen zum Teil ebenfalls als «Gastarbeitende», dann aber auch 
aufgrund zunehmender staatlicher Repressionen Ende der 1980er Jahre und auf-
grund des Kriegs im Kosovo 1998/1999 als Geflüchtete in die Schweiz (Burri 
Sharani, Efionayi-Mäder, Hammer, Pecoraro, Soland, Tsaka und Wyssmüller



2.1 Imame in der Schweiz 15

2010:29–32). Die albanischsprachigen Imame sind eher schwach in die jewei-
lige Struktur des Herkunftslandes eingebunden. Mittlerweile existieren ähnliche 
Organisationsformen im Kosovo, in Nordmazedonien oder in Albanien wie in 
Bosnien-Herzegowina, die Imame brauchen jedoch kein Dekret vom jeweiligen 
Oberhaupt der islamischen Gemeinschaft, um in der Schweiz als Imam tätig 
sein zu können. Es sind etwa 40 albanischsprachige Imame in der Schweiz 
beschäftigt, davon arbeiten etwa 30 in Vollzeit. Insgesamt gibt es aber etwa 
70 albanischsprachige Moscheen bzw. Gebetsräume in der Schweiz, was dar-
auf hindeutet, dass die Gemeinschaften Schwierigkeiten haben, die Anstellung 
eines Imams zu finanzieren. Dementsprechend findet sich in albanischsprachigen 
Gemeinschaften vermutlich eine nennenswerte Anzahl Teilzeit oder sogar ehren-
amtlich tätiger Imame sowie auch Personen, welche die Funktion des Imams 
nur gelegentlich übernehmen (Schmid und Trucco 2019:9). Ein Grossteil der 
albanischsprachige Gemeinschaften, etwa 50 Vereine, sind Mitglied des Dach-
verbands der Albanisch-Islamischen Gemeinschaften in der Schweiz (DAIGS; 
Amiti 2022:22). 

Türkischsprachige muslimische Gemeinschaften in der Schweiz sind sehr 
heterogen. Erste türkische «Gastarbeitende» kamen ab den 1950er Jahren in die 
Schweiz, nach dem Putsch 1980 ersuchten vor allem Menschen aus oppositio-
nellen Bewegungen und in den 1990er Jahren dann hauptsächlich Kurd*innen 
um Asyl (Haab, Bolzman, Kugler und Yılmaz 2010:36–43). Türkischsprachige 
muslimische Gemeinschaften können daher unterschieden werden nach ihrer 
Zugehörigkeit zur Türkisch Islamischen Stiftung Schweiz (TISS), zum Verband 
islamischer Kulturzentren (VIKZ) und zur Schweizerisch Islamischen Gemein-
schaft (SIG). Weiter gibt es auch türkischsprachige muslimische Gemeinschaften, 
die keinem Verband angehören, sowie alevitische Gemeinschaften, die oft nicht 
nur türkisch-, sondern auch kurdischsprachig sind. Die TISS ist eine in der 
Schweiz registrierte Stiftung, die mit dem türkischen Präsidium für Religions-
angelegenheiten (Diyanet İşleri Başkanlığı, kurz: Diyanet) verbunden ist (Schmid 
und Trucco 2019:11). Das Diyanet ist die staatliche Religionsbehörde der Tür-
kei, die direkt an das Amt des Ministerpräsidenten angebunden ist und das 
gesamte religiöse Personal ernennt und beschäftigt (Bruce 2019:18–19). Ent-
sprechend werden sogenannte Diyanet-Imame in einem Rotationssystem für fünf 
Jahre vom Diyanet aus der Türkei in die Schweiz entsandt sowie bezahlt und in 
der Schweiz dann durch die TISS koordiniert (Baumann et al. 2021:149). Diese 
Imame sind daher immer auch türkische Staatsbeamte (Maritato 2015:434). Sie 
werden also nicht durch den lokalen Moscheeverein bezahlt, was aus der Sicht 
dieser Imame ihre Unabhängigkeit vom jeweiligen Vorstand des Moscheever-
eins erhöht (Schmid 2020b:84). Der TISS sind aktuell 47 Vereine angeschlossen



16 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

(TISS 2024), in denen ungefähr 35 aus der Türkei entsandte Imame Vollzeit arbei-
ten.7 Hier wird ein hoher Organisationsgrad und eine starke Institutionalisierung 
sichtbar, die sich auch in einem durch das Diyanet stark formalisierten Bildungs-
weg widerspiegelt. Der Verband Islamischer Kulturzentren (VIKZ) hingegen ist 
nicht mit dem türkischen Staat verbunden und vertritt einen mystisch orientierten 
Islam (vgl. Jonker 2002). VIKZ Schweiz wurde 1979 gegründet und umfasst 13 
Gemeinschaften (Schmid und Trucco 2019:12). Sein Fokus liegt auf einer umfas-
senden religiösen Bildung für Kinder und Jugendliche (Baumann et al. 2021:150). 
VIKZ bildet seine Imame selbst in einer internen Ausbildung in Deutschland 
aus (Schmid und Trucco 2019:13), die vorwiegend islamisch-theologische Fächer 
umfasst (DIK 2020:4–5). Die Schweizerische Islamische Gemeinschaft (SIG) hat 
ebenfalls keine institutionellen Verbindungen zum türkischen Staat, weist aber 
eine gewisse Nähe zur türkischen Millî Görüş-Bewegung8 auf (vgl. Schiffauer 
2010). Der Fokus des 1999 gegründeten Verbands liegt ebenfalls auf der religiö-
sen Bildung von Kindern und Jugendlichen. Ihm gehören 16 Gemeinschaften an, 
es gibt aber nur zwei angestellte Imame, alle weiteren sind Freiwillige (Schmid 
und Trucco 2019:13). 

Arabischsprachige muslimische Gemeinschaften gehören zu den ältesten in 
der Schweiz (Schmid et al. 2022:9). Arabischsprachige Muslim*innen kamen 
vor allem aus dem Maghreb und Ägypten in die Schweiz, sowohl aus poli-
tischen Gründen als auch als Arbeitssuchende und Studierende (Fibbi, Kaya, 
Moussa, Pecoraro, Rossy und Steiner 2014:30). Letzter Punkt erklärt, warum 
Muslim*innen aus dem Maghreb im Schnitt über ein höheres Bildungsniveau ver-
fügen als Schweizer*innen (Gianni, Giugni und Michel 2015:38). Dasselbe gilt 
vermutlich auch für Muslim*innen aus Ägypten, die in den 1960er Jahren oft-
mals an den beiden Eidgenössischen Technischen Hochschulen ETH bzw. EPFL 
studierten. Die Anzahl der arabischsprachigen Moscheen und Gebetsräume in 
der Schweiz liegt vermutlich bei etwa 35, allerdings beinhaltet diese Schätzung 
Gemeinschaften, die ursprünglich von arabischsprachigen Muslim*innen gegrün-
det wurden, mittlerweile aber multiethnisch sind (Schmid et al. 2022:10). Diese 
Moscheen bzw. Gebetsräume sind nicht über einen eigenen ethnischen Dachver-
band zusammengeschlossen und aufgrund der unterschiedlichen Herkunftsländer

7 2019 lag die Zahl der entsandten Imame bei 34 (Schmid und Trucco 2019:11). Da sie sich 
im Rotationssystem jedoch alle fünf Jahre ablösen, ändert sich die genaue Anzahl immer 
wieder. 
8 Vgl. dazu zusammenfassend Schmid und Trucco (2019:13): Es handelt sich dabei um eine 
türkische Laienbewegung, die sich aus dem Milieu der Nakşibendi-Sufis bildete und aus 
der heraus auch einige islamische politische Parteien entstanden. Diese bezeichneten ihre 
Ideologie als millî görüş (nationale Sicht). 



2.1 Imame in der Schweiz 17

sehr heterogen (Schmid und Trucco 2019:9). Auch die Anzahl der arabischspra-
chigen Imame in der Schweiz kann nur geschätzt werden, sie liegt vermutlich 
bei etwa 30 (Schmid et al. 2022:11). Es muss darauf verwiesen werden, dass 
hiermit Imame mit Erstsprache Arabisch gemeint sind, denn alle Imame müs-
sen über Arabischkenntnisse verfügen, da der Koran in Arabisch offenbart wurde 
und Arabisch als liturgische Sprache in allen muslimischen Gemeinschaften eine 
wichtige Rolle spielt9 (Schmid et al. 2022:12). 

Des Weiteren gibt es in der Schweiz auch einige kleinere tamilisch-, 
bengalisch-, somalisch- oder persischsprachige Gemeinschaften. Dabei sind Mus-
lim*innen aus Südosteuropa oder der Türkei stärker in der Deutschschweiz 
vertreten, während in der Romandie arabischsprachige Muslim*innen überwie-
gen. Dies ist vor allem auf die Nähe des Maghreb, aber auch des Libanon 
zur französischen Sprache zurückzuführen (Salzbrunn und Dellwo 2019:18–19). 
Insgesamt sind etwa 85 % der Muslim*innen in der Schweiz sunnitisch und 
etwa 7 % schiitisch, wobei diese Zahlen aufgrund von fehlendem Datenma-
terial lediglich Schätzungen darstellen (Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti 
2023:678).10 Schiitische Gemeinschaften in der Schweiz sind noch kaum unter-
sucht. Entsprechend ist auch nicht genau bekannt, ob es sich dabei mehrheitlich 
um Zwölfer-Schiit*innen handelt oder allenfalls auch andere schiitische Strömun-
gen vertreten sind. Betrachtet man die entsprechenden Zahlen des SEM (2024), 
so stammen Schiit*innen in der Schweiz vermutlich vorwiegend aus dem Iran, 
Afghanistan und Irak sowie teilweise auch aus Syrien und dem Libanon. Der 
Anteil an Alevit*innen wird auf ca. 7 % geschätzt, sie kommen mehrheitlich aus 
der Türkei. Alevitische Glaubensvorstellungen beinhalten schiitisch-islamische, 
aber auch sufistische, frühchristliche und schamanistische Elemente (Beyeler und 
Suter Reich 2008:236–237). Alevit*innen begreifen sich daher teilweise als dem 
Islam zugehörig, zum Teil aber auch als eigenständige Religion (Baumann et al. 
2021:79–80). Unter die verbleibenden 2 % fallen andere Strömungen wie die 
al-Aḥbāš11 oder die Ahmadiyya-Bewegung,12 deren Zugehörigkeit zum Islam

9 Mohammed Hashas (2019:296) formuliert dazu pointiert: «Arab Islam will remain a spi-
ritual fountain for European Islam simply because the spiritual origins of this faith and its 
formative memories are in Arabia. This spiritual loyalty does not mean political loyalty». 
10 In einer Studie wurde festgestellt, dass im Kanton Zürich, in welchem schweizweit am 
meisten Muslim*innen leben, von 65 muslimischen Organisationen nur fünf schiitisch sind 
(Baumann et al. 2021:57). 
11 Für die al-Aḥbāš-Bewegung im Allgemeinen vgl. Hamzeh und Dekmejian (1996); Kabha 
und Erlich (2006); für die Schweiz: Schmid et al. (2022:67–72). 
12 Siehe z. B. Beyeler (2014).



18 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

innermuslimisch teilweise umstritten ist (Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti 
2023:678). 

Auf der Grundlage dieser Überlegungen geht die Arbeit daher, erstens, vom 
vorherrschenden Verständnis des männlichen Imams aus. Weibliche Imaminnen 
oder Frauen mit anverwandten Tätigkeiten wie z. B. Predigerinnen werden dabei 
im Sinne einer Kontrastdimension mitberücksichtigt, sie stehen jedoch nicht glei-
chermassen im Fokus der Arbeit. Zweitens werden ausschliesslich sunnitische 
Imame behandelt. Dies hat verschiedene Gründe: Der Anteil der Schiit*innen in 
der Schweiz fällt mit geschätzten 7 % relativ gering aus, zudem ist über schii-
tische Gemeinschaften in der Schweiz wenig bekannt. Darüber hinaus waren 
schiitische Imame bisher kaum Gegenstand der öffentlichen Debatten. Weiter 
ist die Vergleichbarkeit von Imamen mit alevitischen dedes (religiösen Führern) 
nicht zwingend gegeben. Die alevitische Glaubenspraxis unterscheidet sich rela-
tiv stark von der sunnitischen und der schiitischen, da vor allem sogenannte 
cem (Versammlungen) gefeiert werden, die von einem dede geleitet werden und 
ein bis vier Mal jährlich stattfinden (Beyeler und Suter Reich 2008:237; Bau-
mann et al. 2021:81). Gewisse Elemente der muslimischen Glaubenspraxis wie 
das tägliche Gebet, das Fasten im Monat Ramadan oder die Pilgerreise nach 
Mekka werden von Alevit*innen zudem abgelehnt (Beyeler und Suter Reich 
2008:237). Ausserdem fällt der Anteil an Alevit*innen mit geschätzten 7 % eben-
falls relativ gering aus. Daher werden für die vorliegende Arbeit nur sunnitische 
Imame berücksichtigt. Allerdings wurde in diesem Überblick ersichtlich, dass 
auch die sunnitischen Imame keine homogene Gruppe darstellen, sondern sich 
zum Beispiel im Hinblick auf eine schwächere oder stärkere Anbindung an die 
Herkunftsregion unterscheiden, letzteres insbesondere im Falle der bosnischspra-
chigen sowie der durch die TISS koordinierten Diyanet-Imame. Zudem stehen 
sie in sehr unterschiedlichen Anstellungsverhältnissen. 

2.1.2 Tätigkeitsfelder und Stellung der Imame 

Zu den hauptsächlichen Aufgaben eines Imams gehört die Leitung des rituel-
len Gebets, das Halten der Freitagspredigt, die Erteilung von Religionsunterricht, 
die Durchführung von Riten bei Geburt, Heirat und Tod sowie die Beantwor-
tung religiöser Fragen (Cekin 2004:248–250; Schmid 2007:26). Allerdings lässt 
sich beobachten, dass sich das Aufgabengebiet der Imame in europäischen Län-
dern tendenziell erweitert hat, während Imame in muslimischen Ländern heute 
oft eine eher untergeordnete Rolle im Rahmen der religiösen Kulthandlungen



2.1 Imame in der Schweiz 19

einnehmen und ihre Autonomie, insbesondere im Hinblick auf die Predig-
ten, oftmals staatlich kontrolliert wird (Frégosi 2004:137). Die Erweiterung der 
Rolle des Imams hängt einerseits mit dem Fehlen weiterer religiöser Akteure 
wie ↪ulamā↩ (Gelehrte) oder Muftis (islamische Rechtsgelehrte) zusammen, wie 
Solene Jouanneau (2013:13) für Frankreich feststellt. Andererseits ist dabei auch 
die Umdeutung der Moschee im Kontext der Migration relevant: Während die 
Moschee in muslimischen Ländern keine Mitgliedschaft kennt und die Zugehö-
rigkeit zur religiösen Gemeinschaft vor allem über religiöse Praktiken vollzogen 
wird, entsteht in europäischen Ländern auch aufgrund der religionsrechtlichen 
Situation der Moscheeverein – oft als privatrechtlicher Verein mit Statuten – 
als einzigartiges Phänomen (Cekin 2004:234; Tezcan 2008:122–124). Moscheen 
wandeln sich zu einem sozialen Treffpunkt, zu einer Art Gemeindezentrum 
(Schönig 2012:73). Daraus ergeben sich zusätzliche Aufgaben für den Imam. 
Er soll nun auch in sozialen Fragen Rat erteilen, was zum Teil das gesamte 
Spektrum der Problemstellungen der sozialen Arbeit umfasst, d. h. von Proble-
men familiärer oder finanzieller Art über Drogenprobleme bis hin zu häuslicher 
Gewalt reichen kann (Hafiz 2015:92; Ali 2018:300; Brekke, Hadi und Kozaric 
2022). Weiter kann der Imam als Ansprechperson nach aussen, als Repräsentant 
einer Organisation verstanden werden (Sunier 2023:75), ganz besonders wenn 
er als Entsprechung zum christlichen Pfarrer gesehen wird (Schmid 2007:26). 
Daraus erwachsen Aufgaben wie Medienarbeit, interreligiöser Dialog oder die 
Zusammenarbeit mit Behörden (Müller 2017:76). Dieses erweiterte Aufgaben-
gebiet führt allerdings dazu, dass Imame ihre Arbeit teilweise als zu wenig 
professionalisiert beurteilen und fehlende Ausbildungen bemängeln. Professiona-
lisierungsbestrebungen bringen jedoch auch Risiken mit sich, so zum Beispiel, 
dass damit Outcome-orientierte Überprüfungen einhergehen, die dazu führen 
können, dass transformative Aspekte der Rolle des Imams wie Beratung und 
Seelsorge verdrängt werden (Hough, Abbott-Halpin, Mahmood und Giles 2021). 

Überdies kommt es in mehreren europäischen Ländern zu einer Ausdif-
ferenzierung neuer muslimischer Akteur*innen. Zum einen entsteht mit der 
muslimischen Seelsorge ein neues Tätigkeitsfeld (Schneuwly Purdie 2011; Khos-
rokhavar 2014; Ajouaou 2014; Ajouaou und Bernts 2015; Hafiz 2015; Ali 
2018). In diesem sind Muslim*innen mit verschiedenen Hintergründen, zum 
Teil aber auch Imame tätig. In einigen Ländern, wie z. B. Grossbritannien, wo 
die Anfänge der muslimischen Seelsorge in den 1970er Jahren liegen, hat die 
muslimische Seelsorge bereits eine relativ institutionalisierte Form als eigene 
Profession in öffentlichen Institutionen wie Gefängnissen und Krankenhäusern 
angenommen. Dies widerspiegelt sich zum Beispiel in der Gründung zweier 
Berufsverbände 2004 und 2007 (Gilliat-Ray 2008:147, 150; Gilliat-Ray, Ali



20 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

und Pattinson 2013:5–11). Anders als die Funktion des Imams steht die mus-
limische Seelsorge auch Frauen offen. Dabei zeigt sich in Grossbritannien, 
dass durch die gleichberechtigte Zusammenarbeit von Seelsorger*innen aller 
Geschlechter sowie auch von Sunnit*innen und Schiit*innen Raum entsteht für 
theologische Reflexionen und Neuinterpretationen (Hafiz 2015:91). Zum ande-
ren werden Moscheevorstände und Vereinspräsident*innen wichtiger. Romain 
Sèze zum Beispiel zeigt, dass Vereinspräsident*innen bzw. recteurs in Frankreich 
nebst der internen Administration des Vereins vor allem Repräsentationsfunktio-
nen übernehmen, also die Moscheevereine nach aussen vertreten und in Kontakt 
stehen mit anderen Vereinen, zivilen Institutionen, Politik, Medien oder Schu-
len. Er deutet diese dementsprechend als wichtige Instanz zur Legitimierung 
der muslimischen Präsenz im öffentlichen Raum (Sèze 2013:98–109). Ähnlich 
scheint dies in Deutschland zu sein, wo sich die Moscheevorstände mittler-
weile zu einem grossen Teil aus in Deutschland geborenen und aufgewachsenen 
Muslim*innen zusammensetzen, die Leitung und Repräsentation nach aussen 
übernehmen (Schönfeld 2014:404). Die Etablierung des Moscheevereins hatte zur 
Folge, dass in den allermeisten Fällen Vereinspräsident*innen13 sowie der übrige 
Vereinsvorstand die Vorgesetzten eines Imams sind. Amin El-Yousfi (2019) kann 
in einer Studie zum Beispiel aufzeigen, dass die religiös-geistliche Autorität des 
Imams im Prozess eines internen Konflikts in einer Moschee in Grossbritannien 
durch die bürokratische Autorität des Vorstands kontrolliert wird. Imame stehen 
je nachdem also in einem Abhängigkeitsverhältnis zum Vorstand. Dies ist ins-
besondere dann der Fall, wenn ein Imam durch den Moscheeverein beschäftigt 
und daher z. B. auch für die Aufenthaltsbewilligung auf diesen angewiesen ist 
(Sèze 2013:105–106; Aslan, Akkılıç und Kolb 2015:322–323). Gleichzeitig füh-
len sich Vorstandsmitglieder in ihren Kompetenzen beschnitten, wenn die Rolle 
des Imams durch staatliche Weiterbildungsprogramme aufgewertet wird. Dies 
hat zu einer Öffnung der Weiterbildungen für Moscheevorstände und weitere 
muslimische Betreuungspersonen14 geführt (Schönfeld 2014:403–404). 

Ein Grossteil der in der Schweiz tätigen Imame ist direkt durch den Moschee-
verein angestellt und wird durch diesen bezahlt. Die Ausnahme stellen die

13 Zumindest in den Dachverbänden in der Schweiz sind Frauen in dieser Funktion zu fin-
den: Die beiden kantonalen Dachverbände Union Vaudoise des Associations Musulmanes 
(UVAM) und Union des Organisations Musulmanes de Genève (UOMG) haben eine Vize-
Präsidentin bzw. Präsidentin (Schmid et al. 2022:93). 
14 Der Begriff «religiöse Betreuungsperson» stammt aus dem Schweizerischen Recht (AIG 
2005; VZAE 2007). Er dient der Bezeichnung von «Personen, die im Rahmen und Auftrag 
der konkreten Religionsgemeinschaft wichtige Aufgaben der religiösen, sozialen oder edu-
kativen Betreuung von Personen der Gemeinschaft wahrnehmen» (Baumann et al. 2021:39). 



2.1 Imame in der Schweiz 21

durch das Diyanet entsandten und entlohnten und von der TISS koordinier-
ten Imame dar. Muslimische Gemeinschaften sind finanziell nicht immer in der 
Lage, einen Imam vollamtlich einzustellen, weswegen insbesondere in einem 
Teil der albanischsprachigen, türkischsprachigen oder arabischsprachigen musli-
mischen Gemeinschaften Imame Teilzeit oder gar ehrenamtlich tätig sind. Vollzeit 
beschäftigte Imame erhalten ausserdem in vielen Fällen einen Minimallohn, da 
sich die Mehrzahl der muslimischen Gemeinschaften über Spenden und Mitglie-
derbeiträge finanzieren (Eser Davolio et al. 2021:9). Dementsprechend sind die 
Arbeitsbedingungen «der meisten Imame in der Schweiz von Prekarität geprägt» 
(Eser Davolio et al. 2021:9). Diese Situation führt wiederum auch dazu, dass der 
Beruf des Imams für junge Schweizer Muslime nicht attraktiv ist: «Einerseits 
müsste die entsprechende Person für das Studium auf eine Bildungsinstitution 
im Ausland zurückgreifen, andererseits gibt es in der Schweiz zu wenig und zu 
schlecht bezahlte Vollzeitstellen» (Eser Davolio et al. 2021:13). 

2.1.3 Erwartungen an Imame 

Mit dem erweiterten Aufgabenbereich der Imame in der Schweiz gehen vielfäl-
tige Erwartungen einher. In der Schweiz hat ein Forschungsprojekt von Ulrich 
Rudolph, Dorothea Lüddeckens und Christoph Uehlinger (2009) im Rahmen des 
Nationalen Forschungsprogramms 5815 die Frage der Ausbildung von Imamen 
und Lehrpersonen für islamischen Religionsunterricht untersucht. Es liefert zur 
erweiterten Rolle der Imame und die an sie gestellten Erwartungen interessante 
Anhaltspunkte. In der Studie wurden Muslim*innen, aber auch politische Par-
teien, staatliche Stellen und Universitäten in der Schweiz befragt (Rudolph et al. 
2009:2). Dabei zeigt sich, dass sowohl Muslim*innen als auch Institutionen den 
Imam als Schlüsselperson betrachten. Die befragten Muslim*innen erwarten von 
einem Imam, dass dieser ein religiöser Spezialist und ein moralisches Vorbild 
sei, er solle jedoch auch Kompetenzen in den bereits genannten «neuen» Auf-
gabenbereichen mitbringen und die Integration fördern. Die Situation zur Zeit 
der Studie wurde von den Muslim*innen als unbefriedigend empfunden, weil die 
sprachlichen Kenntnisse der Imame oft nicht genügten, um den erwarteten Auf-
gaben gerecht zu werden, und ihre Kenntnisse des soziokulturellen Kontextes als 
mangelhaft empfunden wurden. Die befragten Institutionen hingegen betonten vor

15 Das NFP 58 hatte das übergeordnete Thema «Religionsgemeinschaften, Staat und Gesell-
schaft». 



22 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

allem, dass ein Imam Werte und Normen der Schweizer Gesellschaft vermitteln 
solle (Rudolph et al. 2009:5–6). 

Auch weitere Studien verweisen auf unterschiedliche Anspruchsgruppen und 
ihre Erwartungen an Imame. Hansjörg Schmid (2020b) zum Beispiel befasst 
sich mit den Ansprüchen an Imame durch ein breites Spektrum von internen 
und externen Stakeholdern. Mit internen Stakeholder sind Gemeinschaftsmitglie-
der gemeint – formelle Mitglieder, Moscheebesucher*innen, Vorstandsmitglieder, 
aber auch besondere Anspruchsgruppen wie Frauen oder Jugendliche (Schmid 
2020b:74–78). Diese haben vielfältige und hohe Erwartungen an Imame. Zum 
Beispiel sollen diese multifunktional und flexibel sein, den sozialen Kontext ken-
nen und auf die spezifischen Bedürfnisse von Jugendlichen oder Frauen eingehen 
(Schmid 2020b:78). Die Erwartungen der unterschiedlichen Generationen inner-
halb eines Moscheevereins sind aber teilweise gegensätzlich, so dass der Imam 
«zwischen den Bedürfnissen und Erwartungen der verschiedenen Generationen 
vermitteln» muss (Eser Davolio et al. 2021:14). Zu externen Stakeholdern rech-
net Schmid Akteur*innen in der Politik, der Administration und öffentlichen 
Institutionen, weiter auch Kirchen, Medien sowie Akteur*innen in Herkunftslän-
dern. Zu letzteren zählen neben möglichen transnationalen Netzwerken aufgrund 
persönlicher Migrationsgeschichten vor allem Anbindungen an Institutionen wie 
das türkische Diyanet oder das bosnische Rijaset (Schmid 2020b:78–85). Auch 
diese haben vielfältige Erwartungen an die Imame. Dass diese unterschiedlichen 
Erwartungen der Stakeholder zu Spannungen führen, ist demzufolge struktureller 
Bestandteil der Profession des Imams (Schmid 2020b:88). Viele Imame versu-
chen daher, diese Erwartungen in der Balance zu halten, «was auf Dauer jedoch 
sehr belastend sein kann» (Eser Davolio et al. 2021:15). 

Genau an diesem Punkt möchte die vorliegende Arbeit anschliessen, indem 
zwei der genannten Felder genauer ergründet werden, in welchen Erwartungen an 
Imame formuliert werden: Medien und Politik in der Schweiz. Beide können im 
Fall von Imamen äusserst einflussreich sein, weil sie über Macht, Legitimität und 
Dringlichkeit verfügen (Schmid 2020b:85; vgl. Mitchell, Agle und Wood 1997). 
In dieser Arbeit sollen daher die massenmedialen und politischen Debatten zu 
Imamen näher untersucht werden. 

2.1.4 Typologien von Imamen 

In der bisherigen Forschung finden sich einige Typologien von Imamen. Typen-
bildung ist ein gängiges Vorgehen innerhalb der qualitativen Sozialforschung, um 
über Generalisierungen und theoretische Verdichtungen die Komplexität von real



2.1 Imame in der Schweiz 23

Vorgefundenem besser erfassen, verstehen und erklären zu können (vgl. Przybor-
ski und Wohlrab-Sahr 2021:447–493). Typologien von Imamen in der bisherigen 
Forschung sind meist akteurszentriert angelegt, das heisst, sie gehen von der 
Fallstruktur eines oder einer individuellen oder kollektiven Akteur*in aus, fas-
sen systematisch ähnliche Fälle zusammen und abstrahieren diese zu Typen. Eine 
Typenbildung geht dabei immer von einer bestimmten Fragestellung aus, welche 
die Richtung der theoretischen Verdichtung bestimmt (Przyborski und Wohlrab-
Sahr 2021:472–473). Ein Vergleich von Typologien ist daher immer nur unter 
Einbezug des spezifischen Forschungsinteresses möglich. 

Rauf Ceylan (2021) zum Beispiel unterscheidet in seiner Untersuchung 
zu Imamen in Deutschland zwischen «traditionell-konservativen», «traditionell-
defensiven», «intellektuell-konservativen», «intellektuell-offensiven» und «neo-
salafitischen» Imamen. In der Benennung klingt an, dass die Typen vermutlich 
eine bestimmte Weltsicht der Imame widerspiegeln, allerdings scheint die Typo-
logie nicht systematisch konstruiert worden zu sein (Vinding 2018:239). Ceylan 
gibt selbst einzig an, dass sich in den von ihm geführten Interviews «unterschied-
liche Biografien, Einstellungen, religiöse und politische Orientierungen» (Ceylan 
2021:57) herauskristallisiert hätten, die er danach zu Mustern verdichtet habe. An 
was genau sich seine Typenbildung orientiert hat, wird hieraus jedoch nicht deut-
lich. Ceylan erachtet Typen als wichtig, sowohl als «Systematisierungen für die 
Praxis» (Ceylan 2021:58), als auch, wie er in der Erstauflage seines Buchs zusätz-
lich festhielt, «für die Orientierung und Intervenierung in diesem Feld» (Ceylan 
2010:50). Damit wird ein bestimmter Verwendungszweck seiner Forschung ange-
deutet, der nicht weiter ausformuliert wird. Allerdings wurde «Intervenierung» 
aus der erweiterten Neuauflage des Buchs von 2021 rausgestrichen und es ist nur 
noch von Orientierung die Rede. 

Eine stärker systematisch angelegte Typologie von Imamen in Österreich legen 
Ednan Aslan, Evrim Erşan Akkılıç und Jonas Kolb (2015) vor. Die Autoren 
untersuchen die Rolle von Imamen in Moscheevereinen für Integrationsprozesse 
der Gemeinschaftsmitglieder (Aslan et al. 2015:13), ein Forschungsinteresse, das 
ein Stück weit «the intertwinement of policies on integration and Islam in Wes-
tern European countries» (Johansen und Spielhaus 2012:109) widerspiegelt. Ihre 
Typologie ist entsprechend an dieses Erkenntnisinteresse angelegt. Sie unterschei-
den «Imame mit islah-Mission» (Reform-Mission), «Imame als Brückenbauer», 
«Hüter der religiösen Identität und Tradition» sowie «Imame mit begrenztem 
Handlungsraum». 

Niels Valdemar Vinding (2018) legt die bisher überzeugendste Typologie vor. 
Er untersucht Imame nicht innerhalb eines bestimmten Nationalstaats, sondern 
allgemein «den Imam im Westen», d. h. in Europa und Nordamerika (Vinding



24 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

2018:244). Die von ihm erstellte Typologie weist zwölf Felder anhand der Achsen 
Autorität und Bildung auf,16 wobei er institutionell basierte und wissensbasierte 
Autorität unterscheidet. Ihm gelingt es, mit dieser Typologie wichtige Faktoren 
wie die institutionelle Einbettung, die Grundlage der Autorität eines Imams und 
dessen Bildungsweg einzubeziehen. Gleichzeitig ist er sich der Limitationen sei-
ner Typologie bewusst. Er weist unter anderem darauf hin, dass die Imame im 
Lauf der Zeit zwischen den Typen wandern bzw. auch gar keinem Typus mehr 
zugeteilt werden können, wenn sie ihren Arbeitsort wechseln oder sich weiterbil-
den (Vinding 2018:250). Diese Anmerkung ist im Falle seiner Typologie umso 
wichtiger, weil er öffentlich bekannte Imame untersucht hat, die er namentlich 
nennt. Er betont weiter, dass die Typologie idealtypisch bleibe und hauptsäch-
lich einen Rahmen darstelle, um weiter über Imame nachzudenken (Vinding 
2018:233). 

Thijl Sunier fügt Vindings Typologie nachträglich eine dritte Form von Autori-
tät hinzu: die «erfahrungsbezogene Autorität», die auf Vertrauen, der Position des 
Imams in der Gemeinschaft und seiner besonderen Auseinandersetzung mit isla-
mischem Wissen beruht. Mit letzterem meint Sunier insbesondere, dass Imame 
nicht vorrangig ihr islamisches Wissen vermitteln, sondern durch ihr islamisches 
Wissen lehren und führen sollten (Sunier 2023:101). 

Nach der einleitenden, kritischen Perspektive auf die Wissensproduktion zu 
Islam und Muslim*innen in diesem Kapitel, die vor allem auf quantifizie-
rende Untersuchungen fokussierte, muss hier auch eine kritische Bemerkung 
zu qualitativen Typologien von Imamen angefügt werden. Typen stellen immer 
vereinfachende Kategorisierungen dar, die genauso wie die in quantitativen Unter-
suchungen operationalisierte Kategorien «relevant impacts on the realities of 
individuals and communities» (Johansen und Spielhaus 2012:82) haben können. 
Dies ist besonders dann der Fall, wenn wissenschaftlich erarbeitete Typologien 
Eingang in öffentliche Debatten finden, in denen das angestrebte Forschungsin-
teresse in den Hintergrund tritt und Typen als genuine Abbildung der Realität 
wahrgenommen werden. Daraus können neue Stereotypen entstehen, insbeson-
dere wenn Typen wie «Imame als Brückenbauer» oder «traditionell-konservative 
Imame» als Beschreibungen plötzlich in den öffentlichen Debatten verwendet

16 Die unterschiedlichen Typen sind dabei: «institutionally aligned imams», «legitimized 
institutional imams», «self-taught chaplain imams», «western-trained ambassador imams», 
«traditionally trained ambassador imam», «self-taught network imam», «western-trained 
local mosque imam», «traditionally trained local mosque imam», «self-taught mosque 
imam», «western-trained independent imam», «traditionally trained independent imam» und 
«self-taught independent imam» (Vinding 2018:245). 



2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 25

werden, ohne dass dabei das spezifische Forschungsinteresse, das hinter der ent-
sprechenden Typenbildung steht, genannt wird. Qualitative Forschung ist auf 
Generalisierung angewiesen und eine Typenbildung als theoretische Verdichtung 
verhilft durchaus dazu, das real Vorgefundene besser zu erfassen, zu verstehen 
und zu erklären. Es ist dabei aber immer wichtig, die Fragestellung und damit 
das Forschungsinteresse sowie allfällige Limitationen der jeweiligen Typologien 
mitzudenken. 

2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 

Wenn Imame in öffentlichen Debatten thematisiert und auch adressiert wer-
den (siehe Abschnitt 6.1.1), so geschieht dies innerhalb der grösseren Debatten 
zu Islam und Muslim*innen. Die öffentliche Darstellung von Islam und Mus-
lim*innen rückte insbesondere nach den Anschlägen des 11. September 2001 
verstärkt in den Fokus der wissenschaftlichen Aufmerksamkeit (Poole 2002; 
Schranz und Imhof 2002; d’Haenens und Bink 2006; Manning 2006; Poole 2006; 
Ibrahim 2010; Spielhaus 2010; Ettinger und Imhof 2011; Halm 2013). Öffentliche 
Debatten zu Islam und Muslim*innen nehmen zwar je nach nationalem Kontext 
eine eigene Färbung an, verfügen jedoch auch über gewisse Gemeinsamkeiten. 
Muslim*innen werden zum Beispiel verstärkt nur über ihre Religion wahrge-
nommen und weitere Identitätsaspekte ignoriert (Behloul 2007b:294; Spielhaus 
2010:15; Halm 2013:457). Oft finden sich auch Essentialisierungen, das heisst, 
Muslim*innen, aber auch Islam werden so konstruiert, als wären sie ein homo-
genes Ganzes und als würden sie über die Zeit hinweg über feststehende, 
unveränderliche Eigenschaften verfügen (Spielhaus 2006:35; Gianni und Cla-
vien 2012:127; Moosavi 2015:656; Behloul 2016:78). Weiter können Debatten 
zu Islam und Muslim*innen in europäischen Ländern als eine Etablierten-
Aussenseiter-Figuration aufgefasst werden, weil in ihnen ein «Ihr» und ein «Wir» 
konstruiert wird (Spielhaus 2006; Ettinger und Udris 2009; Foner 2015; vgl. dazu 
Kapitel 4). Studien kommen daher zum Schluss, dass Islam und Muslim*innen in 
öffentlichen Debatten vorwiegend als fremdes Phänomen und zunehmend nega-
tiv dargestellt werden (z. B. Poole 2002:247; Behloul 2007a:30; Dahinden, Koch, 
Wyss und Keel 2011:203; Ahmed und Matthes 2017:236). Dies scheint nicht nur 
in den traditionellen Massenmedien der Fall zu sein, sondern auch für soziale 
Medien zu gelten, die dadurch zu einem Art Verstärker der Darstellungen in 
den traditionellen Medien werden (Törnberg und Törnberg 2016:140–141). Dabei 
überwiegt gerade im Hinblick auf die Berichterstattung zu Terrorismus eine 
undifferenzierte Darstellung, die nicht aktiv zwischen Muslim*innen im Allge-
meinen und Terrorismus unterscheidet (von Sikorski, Schmuck, Matthes, Klobasa,



26 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

Knupfer und Saumer 2022). Allerdings zeigt eine Langzeit-Untersuchung der 
deutschen Auslandsberichterstattung von 1955 bis 1994, dass sich bereits in die-
sem Zeitraum ein negatives Islambild zu etablieren begann (Hafez 2002:296). 
Das heisst, obwohl die Anschläge des 11. Septembers 2001 ein Schlüsselereig-
nis hinsichtlich der Wahrnehmung von Islam und Muslim*innen darstellen und 
der weitere Verlauf der Debatten entscheidend von weiteren ähnlichen Ereignis-
sen wie z. B. den Anschlägen in London 2005 beeinflusst wurde, scheint schon 
davor ein negatives Bild «des Islam» gezeichnet worden zu sein (Ahmed und 
Matthes 2017:221–222, 235). Mario Schranz und Kurt Imhof machen «die Pro-
blematisierung des Islam und der Moslems in den westlichen Gesellschaften» 
(Schranz und Imhof 2002:2) unter anderem im Verlust des Ost-West-Dualismus 
nach dem Kalten Krieg fest, der neue Differenzsemantiken notwendig machte. 
Diese Problematisierung, so Schranz und Imhof weiter, erhielt dann insbesondere 
durch Samuel Huntingtons These des «Clash of Civilizations» (Huntington 1993) 
einen wichtigen Impuls. 

2.2.1 Versicherheitlichung als erklärende Perspektive 

Folglich ist ein wichtiges Element der gegenwärtigen öffentlichen Debatten zu 
Islam und Muslim*innen – sowohl in massenmedialen als auch in politischen 
Arenen – die Versicherheitlichung (securitisation). Der Ansatz der Versicherheit-
lichung geht auf die Kopenhagener Schule zurück (Wæver 1995; Buzan, Wæver 
und de Wilde 1998).17 Diese versteht unter dem Begriff Versicherheitlichung 
die Rahmung eines Phänomens als Bedrohung, das heisst, Bedrohung wird in 
einem diskursiven Prozess intersubjektiv konstruiert und stellt keine «objektive» 
Wahrheit dar (Buzan et al. 1998:21–45). Erst die Benennung von dem, was als 
Bedrohung, und von dem, was als schützenswert betrachtet wird, konstituiert 
beide Phänomene (Bosco 2014:14). Viele Studien zu Islam und Versicherheit-
lichung gehen davon aus, dass «der Islam» als Gesamtes als eine drohende 
Gefahr für europäische Gesellschaften wahrgenommen und daher versicherheit-
licht wurde und wird (z. B. Cesari 2012; Fox und Akbaba 2015). Im Gegensatz 
dazu legt Robert M. Bosco (2014) eine differenziertere Untersuchung zur Versi-
cherheitlichung von Islam und Muslim*innen vor, deren Perspektive diese Arbeit 
übernehmen möchte. Bosco versucht am Beispiel von Grossbritannien, Frank-
reich und den USA aufzuzeigen, dass es für die entsprechenden Regierungen

17 Für eine Kritik am Ansatz der Kopenhagener Schule siehe z. B. McSweeney (1998), 
Williams (2003); zu einer möglichen Erweiterung siehe Croft (2012). 



2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 27

nach den Anschlägen des 11. September 2001 immanent wichtig war, die von 
Huntington (1993) etablierte Vorstellung eines «Clash of Civilizations» zu über-
winden, unter anderem, weil die Invasionen von Afghanistan und Irak im Rahmen 
des War on Terror nicht als Krieg gegen den Islam oder Muslim*innen im All-
gemeinen ausgelegt werden sollten. Das in diesem Zusammenhang etablierte 
Narrativ unterscheidet einen «radikalen Islam» von einem «moderaten Islam», 
wobei der «radikale Islam» als Bedrohung gerahmt wurde, während der «mo-
derate Islam» gleichbedeutend ist mit dem, was Islam «wirklich ist und meint». 
Dahinter steht gemäss Bosco die Annahme, dass Religion eine wahre Essenz 
hat, die liberal, demokratisch und tolerant ist (Bosco 2014:42). Diese «wahre 
Religion», verkörpert durch den «moderaten Islam», wurde zum Referenzob-
jekt des nationalen Sicherheitsdiskurses der jeweiligen Staaten (Bosco 2014:5). 
Das bedeutet auch, dass im Namen der Sicherheit gewisse Interpretationen des 
Islams gefördert und Allianzen mit bestimmten religiösen Akteur*innen geformt 
wurden (Bosco 2014:116; vgl. auch Peter 2008; Rascoff 2012; Moosavi 2015; 
Frégosi 2018). Wie Bosco zeigen kann, war hierbei aus Sicht der Muslim*innen 
insbesondere problematisch, dass dabei von Seiten der Regierungen festgelegt 
wurde, was «moderater Islam» meint. Dies führte zu einem grossen Misstrauen 
der religiösen Akteur*innen (Haynes 2018:938–939). Bosco kann aufzeigen, dass 
das, was als Bedrohung gerahmt wird, im Endeffekt die Diversität und Offenheit 
des Islams gegenüber unterschiedlichen Interpretationen ist, weil diese Interpre-
tationsfreiheit als Bedrohung für den europäischen Staat wahrgenommen wird 
(Bosco 2014:121).18 Diese Prozesse sind allerdings nicht nur ein europäisches 
Phänomen, sondern mittlerweile global zu beobachten (vgl. Fadil 2021; van Es, 
ter Laan und Meinema 2021), in der vorliegenden Arbeit stehen jedoch vorrangig 
die Schweizer Debatten im Fokus. 

Bereits vor Boscos Studie wurde eine Dichotomisierung zwischen «gutem» 
und «schlechtem» Islam bzw. «guten» und «schlechten» Muslim*innen in den 
öffentlichen Debatten festgestellt, die insbesondere von den USA im Rahmen 
des War on Terror vorangetrieben wurde (Mamdani 2002, 2004, 2005; Bonne-
foy 2003; Belt 2009). Diese binäre Perspektive auf Muslim*innen und Islam ist 
vermutlich auch in den öffentlichen Debatten der Schweiz zu finden, obwohl 
dies bisher noch nicht näher untersucht wurde. Bemerkenswert an Boscos Unter-
suchung ist, dass er diese Dichotomie in der Versicherheitlichung verortet und 
damit einen möglichen Erklärungsansatz für ihre Entstehung bietet. An seine 
Betrachtungen lassen sich in einem weiten Sinn auch die Überlegungen von Alana 
Lentin und Gavan Titley anschliessen, die etwas allgemeiner beschreiben, dass in

18 Vgl. zur Vieldeutigkeit «des Islams» auch Bauer (2019:376–388).



28 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

Europa zur Überwindung des in Misskredit geratenen Multikulturalismus «gute», 
in gemeinsamen Werten verankerte Diversität von «schlechter», kommunitaris-
tischer und spaltender Diversität geschieden wird (Lentin und Titley 2011:176, 
187).19 

2.2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 
in der Schweiz 

Die massenmedialen Debatten in der Schweiz unterscheiden sich nur wenig von 
den Debatten in anderen europäischen Ländern, denn sie sind ebenfalls geprägt 
durch eine zunehmende Problematisierung von Islam und Muslim*innen (Ettin-
ger und Imhof 2011:16). Alexandra Feddersen (2015), die die massenmediale 
Berichterstattung zu Muslim*innen in der Schweiz im Rahmen dreier direktde-
mokratischer Kampagnen 2000, 2004 und 2009 untersucht, kann zeigen, dass 
über Muslim*innen generalisierender berichtet wird als über Ausländer*innen 
im Allgemeinen und dass diese auch eher problematisiert werden (Feddersen 
2015:292). Eine Medienanalyse für die Schweiz, die den Zeitraum 2009 bis 
Mitte 2017 umfasst, wiederum legt dar, dass die Anzahl Distanz erzeugender 
Beiträge zu Muslim*innen kontinuierlich ansteigt. Auch der Fokus auf Radi-
kalisierung und Terror nimmt stetig zu, so dass im ersten Halbjahr 2017 jeder 
zweite Beitrag zu Muslim*innen in der Schweiz diesem Thema gewidmet war 
(Ettinger 2018:14–15). Dieser Fokus bedient massenmediale Nachrichtenfaktoren 
(Galtung und Ruge 1965) bzw. deren Nachrichtenwerte (Kepplinger 2011:61–81), 
wie z. B. die Möglichkeit zur Dramatisierung oder Skandalisierung (Schetsche 
2014:141–144).20 Zusätzlich sind Muslim*innen und Islam in der massenme-
dialen Darstellung im Vergleich zum Anteil an der Schweizer Bevölkerung 
überrepräsentiert (Dahinden et al. 2011:204) und die Debatten werden von nicht-
muslimischen Akteur*innen dominiert (Dolezal et al. 2010:184). Dies bestätigen

19 Allerdings, und hier unterscheiden sich Lentin und Titley dann von Bosco, verorten sie 
deren Ursprünge vor allem in neoliberalen Politiken und machen in der Dichotomie von 
«guter» und «schlechter» Diversität auch Grenzziehungen zwischen einem rationalen unter-
nehmerischen Bürger*innensubjekt und einem eigenwilligen, abhängigen und ressourcenin-
tensiven Subjekt aus (Lentin und Titley 2011:180). 
20 Hans Mathias Kepplinger betont, dass die Vorstellungen der Journalist*innen bei der 
Selektion eine wichtige Rolle spielen (Kepplinger 2011:61–62). Die Nachrichtenwerte der 
Nachrichtenfaktoren sind daher die Selektionskriterien dafür, wie gross, prominent und 
umfangreich eine Meldung publiziert wird (Kepplinger 2011:76–79). 



2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 29

auch neuere Untersuchungen: Eine Studie, welche die Berichterstattung in Öster-
reich, Deutschland und der Schweiz zu Terrorismus untersucht, kann zeigen, 
dass muslimische Quellen differenzierter zwischen Muslim*innen und Terro-
rist*innen unterscheiden, muslimische Quellen aber klar unterrepräsentiert sind 
(Matthes et al. 2020:2147–2148). Weiter haben diejenigen Muslim*innen, die 
in den Massenmedien zu Wort kommen, oft eher polarisierende, ambiguitäts-
intolerante Positionen inne, wodurch sie mehr Aufmerksamkeit erhalten (Trucco 
2021:301). Die Schweizer Berichterstattung zu Islam und Muslim*innen ist daher 
stark von einer versicherheitlichten Perspektive geprägt und es wird eher über 
Muslim*innen denn mit ihnen gesprochen. 

Im Hinblick auf die politische Arena der Schweiz wurde bereits in der Ein-
leitung darauf hingewiesen, dass die Mittel der direkten Demokratie in der 
Schweiz spezifische Gelegenheitsstrukturen bieten, die zur Einschränkung der 
Rechte von Minderheiten genutzt werden können (Skenderovic 2007:171–174; 
Vatter 2011). Gerade rechtspolitische Parteien wie die Schweizerische Volkspar-
tei (SVP) machen davon zunehmend Gebrauch (Gianni 2016:28). Ein wichtiger 
Kulminationspunkt der öffentlichen Debatten zu Islam und Muslim*innen in 
der Schweiz stellte die Annahme der Minarettverbots-Initiative Ende Novem-
ber 2009 dar (Behloul 2011:16; Baumann, Endres, Martens und Tunger-Zanetti 
2017:32). Gianni weist darauf hin, dass die öffentliche Debatte rund um die 
Minarettverbots-Initiative stark zur Vorstellung beigetragen hat, «that Muslims are 
a problem in Switzerland and that public institutions must put a clear limit on the 
social and political visibility of their cultural and religious values and practices» 
(Gianni 2016:28). Jennifer Cheng (2015) zeigt in ihrer Analyse der parlamenta-
rischen Debatten zur Minarettverbots-Initiative auf, dass die Befürworter*innen 
der Initiative hauptsächlich mit dem Argument des Dammbruchs (slippery slope) 
argumentiert hatten und kaum mit tatsächlich von Minaretten aufgeworfenen Pro-
blemen. Daraus leitet sie ab, dass Muslim*innen und Islam in den Debatten zur 
Initiative als mögliche Bedrohung konstruiert wurden (Cheng 2015:582–583), 
was aufzeigt, dass sich auch in der politischen Sphäre eine versicherheitlichte 
Perspektive durchgesetzt hat. Die von der Versicherheitlichung geprägten öffentli-
chen Debatten scheinen die restriktive Haltung von Politik und Institutionen somit 
zu verstärken (Cinalli und Giugni 2013:157–158). Obwohl nach der Annahme der 
Minarettverbots-Initiative von staatlicher Seite positive Impulse gesetzt wurden,21 

21 So z. B. mit dem auf die Annahme der Minarettverbots-Initiative folgenden Muslim-
Dialog (EJPD 2011), mit der Arbeitsgruppe des Staatssekretariats für Bildung, Forschung 
und Innovation zu Aus- und Weiterbildungen von Imamen und Islamischen Religionsleh-
rer*innen (2010–2015) sowie dem Bericht des Bundesrates über die Situation der Mus-
lim*innen in der Schweiz (Bundesrat 2013). 



30 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

hat sich die Problematisierung von Islam und Muslim*innen in den öffentli-
chen Debatten kaum verändert. Dies wirkt sich auch weiterhin politisch aus: So 
wurde im März 2021 die sogenannte Burka-Initiative von der Schweizer Stimm-
bevölkerung angenommen (Bundesrat 2021b). Die Initiative verlangt, dass in der 
Schweiz niemand sein Gesicht verhüllen darf, die Debatten kreisten aber fast 
ausschliesslich um die muslimische Frau (vgl. Schulze 2021). 

Auch auf kantonaler Ebene zeigt sich ein ähnliches Bild, wie Max Ammann 
und René Pahud de Mortanges in einer Untersuchung von kantonalen parla-
mentarischen Vorstössen der Jahre 2010–2018 in 15 Kantonen aufzeigen. Der 
Islam wird in den Vorstössen von allen Religionen mit Abstand am meis-
ten thematisiert und ist am umstrittensten (Ammann und Pahud de Mortanges 
2019:5, 14): «Ein Grossteil der Vorstösse ist sehr kritisch gegenüber dem Islam. 
Offenkundig bestehen seitens der Legislativpolitiker und -politikerinnen grosse 
Vorbehalte gegenüber dieser in der Schweiz vergleichsweise neuen Religion 
und ihren Anhängern und Anhängerinnen» (Ammann und Pahud de Mortan-
ges 2019:18). Die Autoren der Studie verweisen darauf, dass die Politiker*innen 
«nicht selten recht rasch einen in den Medien portierten Sachverhalt» aufgrei-
fen, um sich damit in der Öffentlichkeit sichtbar zu machen (Ammann und 
Pahud de Mortanges 2019:19, Fussnote 110). Dieses Phänomen ist als «riding 
the wave» bekannt (Ansolabehere und Iyengar 1994; Sides 2006) und wird von 
Politiker*innen insbesondere dann angewandt, wenn das Thema bereits mit ihrer 
Partei assoziiert wird (sogenannte issue ownership, vgl. z. B. Petrocik 1996) und 
es zu ihrem Vorteil ist (Dalmus, Hänggli und Bernhard 2017:202). Dies zeigt, 
dass Politiker*innen ein Thema wie Islam und Muslim*innen auch aus strate-
gischen Gründen aufnehmen und bearbeiten können. Das bestätigt eine Studie, 
welche die Berichterstattung zu einem Imam in der Schweiz untersucht: Im Rah-
men von Schlüsselereignissen rund um den Imam nutzen insbesondere politische 
Akteur*innen die Medienaufmerksamkeit für sich (Hänggli und Trucco 2022). 

Politische Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz unterscheiden 
sich von den massenmedialen Debatten insbesondere dadurch, dass die Mög-
lichkeiten für Muslim*innen, sich in diese einzubringen, noch geringer sind als 
in den Medien (Gianni 2016:32). Dies liegt, wie erwähnt, unter anderem daran, 
dass die Schweiz relativ hohe Hürden aufweist, was den Erwerb der Staatsbürger-
schaft und damit den Zugang zu politischen Rechten betrifft (Cinalli und Giugni 
2013:157). Gemäss einem Zeitungsartikel (Häfliger 2024) sind gerade mal zwei 
Parlamentarier muslimisch.22 Politische Debatten zu Islam und Muslim*innen auf

22 Das wären der Nationalrat Islam Alijaj und der Ständerat Mauro Poggia. Die in einer 
früheren Berichterstattung (Michel, Zehr und Schmidli 2019) als muslimisch verstandene 



2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 31

der nationalen Ebene sind daher fast ausschliesslich von einer nicht-muslimischen 
Perspektive geprägt. 

2.2.3 Konsequenzen der Versicherheitlichung 

Die Versicherheitlichung von Islam und Muslim*innen zeigt Folgen für Mus-
lim*innen. Eine erste Konsequenz der Versicherheitlichung ist, dass europäische 
Staaten gewisse Interpretationen des Islams fördern und mit bestimmten reli-
giösen Akteur*innen Allianzen eingehen. Robert M. Bosco zeigt am Beispiel 
von Frankreich und Grossbritannien, dass beide Staaten muslimische Vertre-
tungsorgane zu bilden versuchten, um einen «moderaten» Islam zu fördern, 
dass dies jedoch nicht zum erhofften Rückhalt in der Zivilgesellschaft führte 
(Bosco 2014:7). In Frankreich war dies die von Sarkozy initiierte Bildung 
des Conseil Français du Culte Musulman (CFCM), der innermuslimisch mit 
einem Legitimationsdefizit zu kämpfen hat (Bosco 2014:77–81; vgl. auch Zeghal 
2005). Grossbritannien hat seine existierenden Beziehungen zu muslimischen 
Organisationen ausgebaut, z. B. zum Muslim Council of Britain, aber auch 
neue Organisationen wie den Sufi Muslim Council gegründet (Bosco 2014:52) 
und eine Vielzahl von Programmen initiiert (wie z. B. «Prevent»; vgl. dazu 
z. B. Brown und Saeed 2014). Insgesamt wurden diese Massnahmen aber vor 
allem als Manipulationsversuche des britischen Staates im Namen der Sicherheit 
wahrgenommen (Bosco 2014:66–67). Auch Frank Peter (2008:102) untersucht 
die Entstehung eines «zivilen Islam» in Frankreich und Grossbritannien, d. h. 
die Inkorporation, Administration und Regulation islamischer Institutionen und 
Praktiken durch den jeweiligen Staat. Er verwendet dafür das Konzept der «an-
tizipierenden Rationalität», das an Foucaults Begriff des Sicherheitsdispositiv 
angelegt ist (vgl. Foucault 2004:13–51). Gemeint ist eine Rationalität, die darauf 
abzielt, bestimmten Bevölkerungsteilen – dem «islamischen Milieu» – entsprin-
gende zukünftige Risiken zu erkennen und durch Einbindung zu bekämpfen 
(Peter 2008:80–81). 

«Milieu» ist hierbei ein wichtiger Begriff: Aufgrund der Versicherheitlichung 
werden präventive Massnahmen und Überwachung wichtiger, weil die Bedro-
hung als allgegenwärtig und schwer fassbar charakterisiert wird (Eckert 2008:13). 
Durch die Konstruktion von «Milieus» werden präventive Massnahmen auf

alevitische Nationalrätin Sibel Arslan wird hier nicht mehr unter Muslim*innen gefasst. Ins-
gesamt liegen Daten zur Religionszugehörigkeit von 232 von 246 Parlamentsmitgliedern vor 
(Häfliger 2024).



32 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

unzählige Menschen ausgedehnt, die keine Verbindung mit der wahrgenomme-
nen Bedrohung haben ausser ihre Zugehörigkeit zu einer Religion oder einen 
bestimmten regionalen Hintergrund (Eckert 2008:15). Werner Schiffauer (2007b, 
2008) erläutert am Beispiel von Deutschland, wie das nicht-intendierte Konse-
quenzen haben kann: Durch eine Klassifikation des Verfassungsschutzes werden 
solche «Milieus» ausfindig gemacht, z. B. die Islamische Gemeinschaft Milli 
Görüş (IGMG) oder die Islamische Gemeinde Deutschlands (IGD), die als «Vor-
stufe» zu radikalerem Islamismus betrachtet werden (Schiffauer 2007b:363–364). 
Eine Mitgliedschaft in diesen vollkommen legalen Vereinen kann aufgrund von 
veränderten administrativen Praktiken zum Beispiel zu Ablehnungen von Ein-
bürgerungsanträgen führen, ohne dass dafür ein neues Gesetz erlassen werden 
muss (Schiffauer 2008:60–66). Daraus resultiert gemäss Schiffauer (2008:76) das 
Gegenteil einer präventiven Massnahme, da viele Betroffene sich dadurch zuneh-
mend von der deutschen Gesellschaft distanzieren und eine Integration durch 
Partizipation verhindert wird (Schiffauer 2007b:373). Was für «Milieus» gilt, 
gilt auch für Einzelpersonen: Andrea Kretschmann (2017) untersucht die Kon-
struktion des «Gefährders», einer Person, die möglicherweise in Zukunft eine 
terroristische Gefahr darstellen könnte. Als Gefährder wird jemand nicht auf-
grund einer strafrechtlich relevanten, begangenen Tat eingestuft, sondern aufgrund 
von Faktoren, die auf eine (ungewisse) Möglichkeit in der Zukunft hinwei-
sen. Problematisch dabei ist, dass dies über ein klassisches Verständnis liberaler 
Rechtsstaatlichkeit hinausweist und letztlich ausserrechtliche Massstäbe heran-
zieht. Mit der Annahme des Bundesgesetz über polizeiliche Massnahmen zur 
Bekämpfung von Terrorismus (PMT) am 13. Juni 2021 wurde ein solcher Begriff 
in das Schweizerische Recht eingeführt. Dieses hat Art. 23e des Bundesgeset-
zes über Massnahmen zur Wahrung der inneren Sicherheit BWIS (1997) neu 
wie folgt angepasst: «Als terroristische Gefährderin oder terroristischer Gefähr-
der gilt eine Person, wenn aufgrund konkreter und aktueller Anhaltspunkte davon 
ausgegangen werden muss, dass sie oder er eine terroristische Aktivität ausüben 
wird». Ein solcher von Subjektivität geprägter Begriff etabliert eine Gefähr-
lichkeitsvermutung, die nun vor Gericht widerlegt werden muss (Offener Brief 
2020).23 Versicherheitlichung hat allgemeine gesellschaftliche Folgen, wie aus 
diesem kurzen Überblick deutlich wurde.

23 Das Gesetz wurde von Menschenrechtsexpert*innen der UNO sowie Rechtsprofes-
sor*innen scharf kritisiert, da es Grund- und Menschenrechte einschränkt. Siehe Amnesty 
International (2021). 



2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 33

2.2.4 Umgangsweisen von Muslim*innen mit den 
öffentlichen Debatten 

Nachdem nun aufgezeigt wurde, wie öffentliche Debatten zu Islam und Mus-
lim*innen strukturiert sind und welche möglichen Folgen die Versicherheitli-
chung zeitigen kann, stellt sich nun die Frage, wie die in den öffentlichen 
Debatten adressierten Muslim*innen mit diesen Adressierungen umgehen. Junge 
Muslim*innen in Dänemark, so zeigt Jonas Otterbeck (2015:257), stehen unter 
sozialem Druck, sich vom Narrativ zu distanzieren, dass «den Islam» als gewalt-
tätig und unvereinbar mit demokratischen Werten zeichnet und greifen deswegen 
die einzige annehmbare Form von Religion auf, die ihnen zur Verfügung steht: 
die privatisierte. Weiter stellen sie ihre religiöse Praxis gezielt als persönli-
che Überzeugung und Entscheidung dar, weil diese Begründung in einer von 
Individualisierungsprozessen geprägten Gesellschaft akzeptiert wird (Otterbeck 
2015:260). Margaretha van Es (2018) legt den Fokus ebenfalls auf die gesell-
schaftliche Forderung an Muslim*innen, sich von gewalttätigem Extremismus 
zu distanzieren. Diese lokalisiert sie in der Versicherheitlichung von Islam und 
Muslim*innen und sieht sie als Anrufung, sich als friedliche*n und loyale*n 
Mitbürger*in zu präsentieren (van Es 2018:165). In einer Diskursanalyse von 
relevanten Zeitungsartikeln untersucht sie öffentliche Äusserungen von Mus-
lim*innen in den Niederlanden und stellt fest, dass diese auch unaufgefordert 
Erklärungen zu gewalttätigem Extremismus abgaben, ohne dass ein unmittel-
barer Grund dafür bestanden hätte. Sie macht deutlich, dass in muslimischen 
Stellungnahmen gegen Extremismus oft eine essentialistische Auffassung von 
Islam als «Religion des Friedens» sichtbar wird, in welcher «der Islam» als 
klar abgegrenzte, zeitlich unveränderliche Einheit erscheint. Menschen, Überzeu-
gungen und Praktiken können dadurch ein- oder ausgeschlossen werden (van 
Es 2018:159–161). Sie nimmt an, dass diese Auffassung von der ebenso essen-
tialistischen Darstellung «des Islams» als gewalttätig begünstigt wird (van Es 
2018:165). In einer weiteren Fallstudie kann van Es (2021) anhand von drei 
öffentlichen Veranstaltungen gegen gewalttätigen Extremismus, die von Mus-
lim*innen in Norwegen organisiert wurden, aufzeigen, dass die muslimischen 
Organisator*innen der Veranstaltungen eine aktive Rolle spielen bei der Aufrecht-
erhaltung oder Unterminierung der binären Unterscheidung in «moderate» und 
«radikale» Muslim*innen. Die Art und Weise ihrer Selbst-Positionierungen hatte 
Auswirkungen auf die Reaktionen anderer Muslim*innen und der norwegischen 
Gesellschaft insgesamt. Die drei öffentlichen Veranstaltungen stellen für van Es 
ein Beispiel für eine mehrfache Kritik dar: Einerseits kritisieren sie den gewalt-
tätigen Extremismus, gleichzeitig aber auch die Perspektive der norwegischen



34 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

Gesellschaft auf Muslim*innen, wobei es ihnen gelegentlich gelingt, gewisse ste-
reotype Vorstellungen «zum Islam» aufzubrechen. Sie zeigt damit eine gewisse 
Handlungsfähigkeit der Muslim*innen auf (van Es 2021:186–187), weil es diesen 
durch das Aufbrechen gelingt, Deutungen zu verschieben und neue Deutungen 
in die Debatten einzubringen. Teemu Juhani Pauha (2015) wiederum hat die 
Handlungsfähigkeit von jungen, in zivilgesellschaftlichen Organisationen aktiven 
Muslim*innen in Finnland untersucht. Er kann unter anderem zeigen, dass die 
von ihm interviewten Jugendlichen versuchen, die muslimische Jugend zu den 
gut integrierten und gebildeten Mitbürger*innen zu machen, die von politischen 
Entscheidungsträger*innen gewünscht werden. Sie übernehmen zum Teil den offi-
ziellen Diskurs und formen sich selbst zum Subjekt des «guten muslimischen 
Jugendlichen». Sie regulieren sich selbst, um nicht den negativen öffentlichen 
Erwartungen zu entsprechen. Pauha legt dabei auch dar, dass Erwartungen sowohl 
von der breiteren Öffentlichkeit als auch von innermuslimischen Kreisen an sie 
herangetragen werden. Allerdings zeigt Pauha auch, dass in Diskursen ange-
botene Subjektpositionen von den Jugendlichen in strategischer Weise sowohl 
angenommen als auch abgelehnt werden (Pauha 2015:91–92). 

Es existieren auch einige Studien zur Schweiz: Samuel Behloul (2007a) hat 
analysiert, wie sich die öffentlichen Debatten in der Schweiz auf die Selbstpräsen-
tation von bosnisch- und albanischsprachigen Muslim*innen in der Öffentlichkeit 
ausgewirkt haben. Die von ihm untersuchten bosnischsprachigen Muslim*innen 
treten als moderate und dezidiert europäische Muslim*innen auf, gleichzeitig 
grenzen sie sich aber vom «muslimischen Anderen» ab, d. h. von türkisch-
oder arabischsprachigen Muslim*innen (Behloul 2007a:31–32). Albanischspra-
chige Muslim*innen in der Schweiz hingegen differenzieren zwischen «echtem 
Islam» und von der Schweizerischen Öffentlichkeit als rückständig betrachteten 
ethno-spezifischen Traditionen. Behloul interpretiert dies als Versuch, sich vom 
überwiegend negativen Bild der Albaner*innen in der Schweiz zu befreien (Beh-
loul 2010:4). Er zieht die Schlussfolgerung, dass beiden Strategien gemeinsam 
ist, «dass sich in dem von ihnen etablierten Islam-Bild das im öffentlichen Dis-
kurs der Mehrheitsgesellschaft konstruierte Islam-Bild und vor allem die ihm 
zugrunde liegenden Erwartungshaltungen und normativer Druck manifestieren» 
(Behloul 2010:7). Amir Sheikhzadegan (2017) wiederum untersucht, wie sich 
die Minarettverbots-Initiative auf Identitätskonstruktionen dreier Schweizer Mus-
lim*innen ausgewirkt hat. Er kann zeigen, dass allen dreien gemeinsam ist, dass 
sie sich «gegen die Stigmatisierung des Islam zur Wehr setzen» (Sheikhzade-
gan 2017:239), unter anderem indem sie sich nach der Annahme der Initiative 
in einem muslimischen Verein engagieren. Er zieht den Schluss, dass die drei 
Personen nicht bereit seien, «sich den assimilationistischen Forderungen der



2.3 Zusammenfassend: Untersuchungsfeld und Forschungslücke 35

Rechtspopulisten widerstandslos zu fügen, zumal sie in einem gesellschaftlichen 
System sozialisiert wurden, welches die Autonomie und die Authentizität des 
Selbst sowie die Pluralität der Lebensstile geradezu zelebriert» (Sheikhzadegan 
2017:240). Obwohl es sich hier erst um einige wenige Studien handelt, zeigen 
diese Beispiele, dass in Debatten adressierte Muslim*innen sich auf verschiedene 
Arten zu den Anrufungen verhalten und insbesondere, dass Subjekte gegenüber 
Adressierungen durchaus in einem bestimmten Mass handlungsfähig sind. Dabei 
darf nicht ausser Acht gelassen werden, dass auch die Vermeidung einer Reaktion 
durch die Adressierten eine bestimmte, allenfalls durch die Rahmenbedingungen 
hervorgerufene Umgangsweise darstellen kann (Trucco 2021:301). 

2.3 Zusammenfassend: Untersuchungsfeld und 
Forschungslücke 

Wie gezeigt werden konnte, ist das Feld der Imame in der Schweiz äusserst 
heterogen und komplex. Imame in Europa sind in den letzten Jahren ver-
stärkt konfrontiert mit einer Erweiterung ihrer Tätigkeitsfelder, zusätzlich findet 
eine Ausdifferenzierung statt, in deren Rahmen neue muslimische Akteur*innen 
wie zum Beispiel muslimische Seelsorger*innen wichtiger werden. In diesem 
Prozess werden von verschiedenen Seiten Erwartungen an Imame formuliert. 
Diese werden von verschiedene Anspruchsgruppen innerhalb der muslimischen 
Gemeinschaft wie dem Vorstand oder Frauen- und Jugendgruppen geäussert, 
weiter auch von Akteur*innen in Herkunfts- und Bildungsländern wie Univer-
sitäten, islamischen Gelehrten oder Institutionen wie Diyanet und Rijaset, aber  
auch von Kirchen, öffentlichen Institutionen, der staatlichen Administration, der 
Politik sowie den Medien in der Schweiz. Dabei sind die letztgenannten beiden 
Arenen von besonderem Interesse für diese Arbeit, weil sie Effekte erzeugen, 
das heisst reale Konsequenzen in Form von Massnahmen, Regeln, Gesetzen usw. 
nach sich ziehen können (vgl. dazu Abschnitt 6.1.2). 

Die in diesen beiden Arenen geführten öffentlichen Debatten zu Islam und 
Muslim*innen in der Schweiz weisen ganz bestimmte Merkmale auf. So wird 
in ihnen einerseits eine zunehmende Problematisierung und Versicherheitlichung 
von Islam und Muslim*innen sichtbar. Andererseits sind die politischen Debatten 
zu Islam und Muslim*innen auf nationaler Ebene fast ausschliesslich nicht-
muslimisch geprägt, während in massenmedialen Debatten zwar Muslim*innen 
zu Wort kommen, allerdings deutlich weniger häufig als nicht-muslimische 
Akteur*innen. Es wird also eher über Muslim*innen und daher auch über Imame 
gesprochen als mit ihnen. Die darin eingebetteten Debatten zu Imamen und die



36 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten …

darin zirkulierenden Darstellungen von Imamen wurden bisher aber noch nicht 
näher untersucht. Das erste Forschungsinteresse dieser Arbeit ist daher die Unter-
suchung der Frage, wie Imame in massenmedialen und politischen Debatten der 
Schweiz konstruiert und dadurch auch adressiert werden. Adressierung ist hier 
offener zu verstehen als der differenziert ausgearbeitete Adressierungsbegriff der 
Adressierungsanalyse (vgl. Rose und Ricken 2018; Lüthi und Leonhard 2022; 
Leonhard, Güvenç, Leonhard und Müller 2023; Ricken und Rose 2023). Der 
Begriff wird in der vorliegenden Arbeit vor allem dazu verwendet, ganz grund-
sätzlich zu beschreiben, wie Imame in Diskursen angerufen werden. Konzeptuell 
werden die unterschiedlichen Adressierungsweisen dann als Subjektpositionen 
gefasst (zur Begriffsdefinition vgl. Abschnitt 3.1.3). 

Weiter konnte in diesem Kapitel aufgezeigt werden, dass Muslim*innen unter-
schiedlich mit den Adressierungen in den Debatten umgehen, obwohl insgesamt 
noch wenig Studien dazu existieren. Hier wird eine weitere Forschungslücke 
ersichtlich, aus der sich das zweite Forschungsinteresse dieser Arbeit ergibt. 
Imame in der Schweiz werden von unterschiedlichen Seiten adressiert, während 
sie ihre Selbstverständnisse als Imame ausbilden und aufrechterhalten müssen. 
Es stellt sich daher die Frage, wie sich Imame auf die in öffentlichen Debat-
ten zirkulierenden Adressierungen beziehen, wie sie diese aus- und umdeuten, 
annehmen oder gar zurückweisen. Dabei steht die Frage nach der Handlungs-
fähigkeit der Imame im Zentrum. Dies ist gerade deswegen von Wichtigkeit, 
weil die öffentlichen Debatten in der Schweiz stark nicht-muslimisch geprägt 
sind und Muslim*innen darin weniger zu Wort kommen als nicht-muslimische 
Akteur*innen. Dennoch soll eine prinzipielle Offenheit gegenüber der Mög-
lichkeit bewahrt werden, dass Anrufungen in massenmedialen und politischen 
Debatten der Schweiz für Imame eventuell keine oder eine geringe Bedeutung 
haben, da diese nur einen Teil aller an sie gerichteten Adressierungen aus-
machen. Die konkreten forschungsleitenden Fragen werden in einem nächsten 
Schritt anhand der Erläuterung der theoretischen Konzepte im nächsten Kapitel 
genauer ausformuliert.



2.3 Zusammenfassend: Untersuchungsfeld und Forschungslücke 37

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche 
die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem 
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle 
ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, 
ob Änderungen vorgenommen wurden. 

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts 
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt 
ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des 
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


3Subjektpositionen und 
Selbst-Positionierungen – ein 
sensibilisierendes Konzept 

In diesem Kapitel wird ein sensibilisierendes Konzept für das Forschungsvor-
haben beschrieben. Mit diesem Begriff versuchte Herbert Blumer (1954) die 
Notwendigkeit der Offenheit soziologischer Konzepte für die sozialwissenschaft-
liche Forschung zu fassen. Ein sensibilisierendes Konzept «gives the user a 
general sense of reference and guidance in approaching empirical instances. Whe-
reas definitive concepts provide prescriptions of what to see, sensitizing concepts 
merely suggest directions along which to look» (Blumer 1954:7). Es leitet somit 
das in dieser Arbeit angestrebte Forschungsvorhaben an, ohne dieses vorab zu 
stark festzuschreiben. 

Das sensibilisierende Konzept, das hier veranschaulicht wird, lässt sich dem 
Ansatz der empirischen Subjektivierungsforschung zuordnen, der sich in den 
letzten zwei Jahrzehnten herausgebildet hat (vgl. Keller, Schneider und Viehö-
ver 2012b; Bosančić et al. 2019; Geimer, Amling und Bosančić 2019; Bosančić 
et al. 2022a, 2022b). Mit dem durch diesen Ansatz zentral gesetzten Begriff 
der «Subjektivierung» ist ein nie ganz abgeschlossener Prozess der Subjekt-
werdung gemeint, der im Spannungsfeld von Fremd- und Selbstkonstituierung 
steht (Bosančić 2016). Subjektivierung beschreibt entsprechend «immer Normen 
des Subjektseins einerseits und den Prozess der Subjektwerdung andererseits, 
sowie die Dynamik, die sich aus dem Verhältnis beider ergibt» (Bosančić et al.  
2019:148). Im Mittelpunkt der empirischen Subjektivierungsforschung stehen 
also Fragen nach Selbst- und Weltdeutungsstrategien von Individuen, die in 
einer gewissen Abhängigkeit von gesellschaftlichen Wissensbeständen stehen 
(Bosančić 2014:74). 

Dieser Grundgedanke verlangt, dass eine empirische Doppelperspektive ein-
genommen wird, also mindestens zwei verschiedene Datentypen analysiert und 
aufeinander bezogen werden (Bosančić et al. 2019:143). Es werden demnach

© Der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_3 

39

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_3&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_3


40 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

auch im empirischen Teil dieser Arbeit zwei Datenkorpora untersucht: Einer-
seits die in öffentlichen Debatten zirkulierenden Adressierungen von Imamen 
und andererseits deren individuelle Aneignungsweisen auf der Ebene tatsäch-
lich lebender Menschen. Bei nur einem Datentyp kann das Verhältnis dieser 
beiden kaum ausgelotet werden, weil unklar bleibt, ob Diskurse oder aber bereits 
Aneignungen im Material gefunden werden (Bosančić et al. 2019:146). Diese 
Doppelperspektive strukturiert auch das Kapitel: Der erste Teil erläutert die rich-
tungsleitenden theoretischen Konzepte für die Analyse der öffentlichen Debatten, 
während im zweiten Teil auf diejenigen Konzepte eingegangen wird, die zur 
Analyse der Selbstdeutungsstrategien der Menschen herangezogen werden. 

3.1 Theoretische Überlegungen I: Diskurse 

Das erste Forschungsinteresse dieser Arbeit ist es herauszuarbeiten, wie Imame in 
den massenmedialen und politischen Debatten dargestellt, positioniert und adres-
siert werden. Gefasst werden können die Debatten auch unter dem Begriff des 
Diskurses, der insbesondere von Michel Foucault massgeblich geprägt wurde. Mit 
dem Forschungsprogramm der Wissenssoziologischen Diskursanalyse (WDA) 
hat Reiner Keller die möglichen Bezüge wissenssoziologischer-interpretativer 
Ansätze zur Diskursperspektive Focaults erarbeitet und letztere in der Wissens-
soziologie verankert (Bosančić 2014:83–84). Damit legt er einen systematischen 
Vorschlag einer wissenssoziologischen Diskursanalyse vor. Die WDA dient in der 
Folge als Grundlage für die Untersuchung der Frage, wie Imame in massenmedia-
len und politischen Debatten der Schweiz konstruiert und adressiert werden. Als 
erstes werden daher die wichtigsten theoretischen Eckpunkte der WDA behan-
delt, bevor die für diese Arbeit massgeblichen Begrifflichkeiten erläutert werden. 
Das methodische Vorgehen wird in Kapitel 5 näher ausgeführt. 

3.1.1 Wissenssoziologie als Ausgangspunkt der WDA 

Die Wissenssoziologie vereint unterschiedlichste Positionen, denen gemeinsam 
ist, dass sie sich mit Fragen zur sozialen Entstehung und Verbreitung von Wis-
sen und dessen Effekten befassen (Keller 2011b:21). In der Entstehungsphase der 
Wissenssoziologie stand vor allem die soziale Bedingtheit des gesellschaftlichen 
Wissens im Zentrum. Hierbei sind unter anderem Autor*innen wie Marx, Mann-
heim und Durkheim zu nennen (Keller 2011b:24–37). In den 1960er und 1970er 
Jahren erfolgte innerhalb der Wissenssoziologie eine Hinwendung zur sozialen



3.1 Theoretische Überlegungen I: Diskurse 41

Konstruktion des Wissens, mit der sich Autor*innen wie Berger und Luckmann 
oder Bourdieu beschäftigten (Keller 2011b:22). In einer dritten Etappe verschob 
sich der Fokus der Wissenssoziologie hin zu einer kommunikativen Konstruktion 
der Wirklichkeit. Im Mittelpunkt steht nun, dass Wissensbestände in kommuni-
kativen Prozessen hergestellt und verändert werden (Luckmann 2002a:207–210; 
Luckmann 2002b:158). Hierzu zählt Keller den systemtheoretischen Konstruk-
tivismus von Niklas Luhmann, die Hermeneutische Wissenssoziologie, Ansätze 
innerhalb des symbolischen Interaktionismus und die Analyse von Kommunikati-
onskulturen bei Hubert Knoblauch (Keller 2011b:60–88). Die hier beschriebenen 
drei Etappen sind jedoch nicht so zu verstehen, dass ein neuer Ansatz jeweils 
das vorhergehende Paradigma ersetzt. Vielmehr handelt es sich um verschie-
dene Perspektiven, die jeweils einen eigenen Schwerpunkt setzen und weiterhin 
nebeneinander bestehen (Keller 2011b:93). 

Einen ersten wichtigen Ansatzpunkt für die von Keller intendierte Zusam-
menführung des Diskursbegriffs mit der Wissenssoziologie bietet ihm Peter L. 
Berger und Thomas Luckmanns Werk «Die gesellschaftliche Konstruktion der 
Wirklichkeit» (2003). Dieses theorieintegrative Werk ist massgeblich für die kon-
struktivistische Wende der zweiten Etappe der Wissenssoziologie, stützt sich auf 
verschiedenste Vorläufer und kann innerhalb des interpretativen Paradigmas ver-
ortet werden (Keller 2012a:209–210).1 Darin untersuchen die beiden Autoren, 
wie «Wissen» zu «Wirklichkeit» wird, d. h. wie die gesellschaftliche Konstruk-
tion von Wirklichkeit vonstattengeht (Berger und Luckmann 2003:3). Gesellschaft 
erscheint ihnen gleichzeitig als objektive und subjektive Wirklichkeit, weil die 
sinnhafte Wirklichkeit der Welt2 dem Subjekt durch übersubjektive gesellschaftli-
che Wissensvorräte zugänglich wird (Keller 2011b:42; Keller 2012a:213). Wissen 
wird dabei als etwas verstanden, das sozial hergestellt, gesellschaftlich insti-
tutionalisiert und über Sozialisationsprozesse von Individuen internalisiert wird 
(Keller 2011b:41).

1 Die unterschiedlichen Positionen innerhalb des interpretativen Paradigmas betonen alle 
«die Rolle sozialer Akteure bei der Herstellung, Stabilisierung und Veränderung sozialer 
Phänomene» (Keller 2012a:7–8). 
2 Berger und Luckmann bauen auf der Sozialphänomenologie von Alfred Schütz auf. Die-
ser interessiert sich insbesondere für die Frage der Konstitution von Sinn im Bewusstsein 
des Einzelnen, die Max Weber Schütz zufolge nur unzureichend behandelt hatte (Schütz 
2004:87–88, 94 [1932]). Schütz analysiert, wie das individuelle Bewusstsein die Bewusst-
seinsleistungen eines Anderen herleitet und schliesslich eine Sinnstruktur der Sozialwelt 
entsteht (Keller 2012a:184). 



42 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

Berger und Luckmann legen damit auch eine Theorie der Institutionenbildung 
vor. Institutionen sind deswegen wichtig, weil sie über einzelne soziale Situa-
tionen hinaus existieren, Verhaltensmuster vorgeben und dadurch eine gewisse 
Kontrolle ausüben (Berger und Luckmann 2003:58). Sie wirken in der Regel über 
die Zeit, weil sie gesellschaftlich «als ‹permanente› Lösung eines ‹permanenten› 
Problems» (Berger und Luckmann 2003:74) anerkannt werden. Voraussetzung für 
eine Institutionalisierung sind Habitualisierungen, d. h. Wiederholungen bestimm-
ter Handlungen, die sich bewährt haben und Vorteile bieten, indem sie Zeit und 
Energie sparen (Berger und Luckmann 2003:56–57). Diese verfestigen sich mit 
der Zeit zu Institutionen, wenn sie «durch Typen von Handelnden reziprok typi-
siert werden» (Berger und Luckmann 2003:58). Eine solche Typisierung umfasst 
zunächst einen externalisierenden Schritt, das heisst, «dass das, was zunächst 
eine innere Erfahrung, eine leibgebundene Tätigkeit war, in eine äußere Gestalt 
transformiert wird, in ein Ding, ein ‹Zeichen› bzw. einen ‹Zusammenhang von 
Zeichen›: sprachliche Laute, Bildzeichen, rudimentäre Schriftzeichen» (Keller 
2012a:217). Wenn dieses Zeichen oder Ding verschiedenen Menschen gleicher-
massen begreiflich wird, ihm also dieselbe Bedeutung zugemessen wird, so findet 
eine Objektivierung statt. Das Zeichen oder Ding nimmt einen typischen Sinn an 
(Berger und Luckmann 2003:36).3 Institutionen setzen zudem voraus, dass typi-
sierte Handlungen von Typen von Handelnden vorgenommen werden. Dafür wird 
der Rollenbegriff herangezogen, denn in Rollen wird Wissen festgeschrieben – 
wie etwas zu tun ist, wer es tut, welche Attribute damit verbunden sind usw. 
(Keller 2012a:218). Rollen ermöglichen, «daß Institutionen bestehen und immer 
wieder neu und gegenwärtig von lebendigen Menschen erlebt werden» (Berger 
und Luckmann 2003:79). 

Über Berger und Luckmanns Theorie der Institutionenbildung (bestehend aus 
Externalisierung und Objektivierung) und dem damit verbundenen dritten Schritt 
der Internalisierung von Wissen wird deutlich, wie es möglich ist, die Gesellschaft 
sowohl als menschliches Produkt als auch als objektive Wirklichkeit zu verstehen. 
Das Individuum deutet die Welt über den Rückgriff auf gesellschaftliche Wissens-
vorräte: «Jeder Schritt meiner Auslegung der Welt beruht jeweils auf einem Vorrat 
früherer Erfahrung: sowohl meiner eigenen unmittelbaren Erfahrungen als auch 
solcher Erfahrungen, die mir von meinen Mitmenschen, vor allem meinen Eltern, 
Lehrern usw. übermittelt wurden» (Schütz und Luckmann 1979:29). Die Welt, in

3 In einem Rückgriff auf Alfred Schütz kann Typisierung auch beschrieben werden als Beset-
zung mit einem Deutungsschema oder, wie Schütz auch schreibt, einem Schema der Erfah-
rung: «Deutung ist dann nichts anders als Rückführung von Unbekanntem auf Bekanntes, 
von in Zuwendungen Erfaßtem auf Schemata der Erfahrung» (Schütz 2004:192). 



3.1 Theoretische Überlegungen I: Diskurse 43

der andere bereits leben, muss demnach internalisiert werden, um sie zu verste-
hen. Um zu erklären, wie dies vonstattengeht, stützen sich Berger und Luckmann 
auf die Sozialisationstheorie von Mead (2002 [1934]): Im Prozess der primären 
Sozialisation wird dem Kind die Welt durch seine Bezugspersonen vermittelt, die 
Mead «signifikante Andere» nennt. Diese Welt des signifikanten Anderen wird 
jedoch nicht als eine Variante von vielen möglichen, sondern als die Welt inter-
nalisiert.4 Durch die Weitergabe an neue Generationen erstarrt die institutionelle 
Welt zunehmend und wird von diesen nicht mehr als erschaffen wahrgenommen. 
Die Welt hat eine Geschichte vor dem einzelnen Individuum, entzieht sich sei-
ner persönlichen Erinnerung und wird damit als objektive Wirklichkeit begriffen 
(Berger und Luckmann 2003:63–64). 

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Berger und Luckmann die 
kollektive und die individuelle Ebene gesellschaftlicher Wissensvorräte sowie 
deren Wechselwirkungen betrachten, aber auch die Bedeutung von Handlun-
gen und Interaktionsprozessen betonen (Keller 2011b:48). Kritisiert wird jedoch, 
dass sie eine Analyse von Jedermann- bzw. Allerwelts-Wissen fordern und 
dass ihnen dadurch die Bedeutung von institutionellen Wissensbeständen für die 
gesellschaftlichen Wirklichkeitsverhältnisse entgeht (Keller 2011b:183). Etwas 
problematisch ist auch ihr Subjektkonzept, weil Identität darin als relativ stabil 
und dauerhaft erscheint. In Bezug auf die Begriffe der Wissenskonstruktion und
-internalisierung macht Keller ferner einen «Bias des bewussten und kontrol-
lierten Wissensbesitzes» aus, verweist aber darauf, dass dieser «in dieser Form 
sicherlich von den Autoren nicht beabsichtigt ist» (Keller 2011b:48). Ausser-
dem – und hier wird die nächste Etappe der Wissenssoziologie wichtig – überse-
hen die Autoren durch ihren starken Fokus auf die Sozialisation andere Formen 
der Wissensvermittlung, z. B. in Kommunikationsprozessen (Keller 2011b:69). 

Folglich rückt in der darauffolgenden Etappe der Wissenssoziologie die 
Bedeutung von Kommunikationsprozessen ins Zentrum. Entscheidend für die 
WDA ist insbesondere die «kommunikative Wende» in der Nachfolge von Berger 
und Luckmann. Hierbei sind insbesondere die unter dem Begriff Hermeneu-
tische Wissenssoziologie zusammengefassten (vor allem deutschen) Positionen 
zu nennen. Ganz in Berger und Luckmanns Tradition interessieren sie sich 
anfänglich hauptsächlich für die Analyse von alltäglichen Deutungs- und Hand-
lungsmustern (Keller 2011b:70). Im Unterschied dazu sind sie jedoch als «Teil

4 Entsprechend bewerten Berger und Luckmann die primäre Sozialisation als prägender als 
alles, was danach kommt (Berger und Luckmann 2003:63, 139–148). Dennoch wenden 
sie sich auch der sekundären Sozialisation in der Schule oder am Arbeitsplatz zu, betonen 
aber, dass diese immer auf dem Fundament der primären Sozialisation aufbaut (Berger und 
Luckmann 2003:148–157). 



44 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

einer hermeneutisch die Daten analysierenden, strukturanalytisch modellbilden-
den, interpretativen Sozialforschung» (Hitzler, Reichertz und Schröer 1999:10) 
stärker empirisch ausgerichtet. Ab den 1990er Jahren lässt sich eine Erweite-
rung der Hermeneutischen Wissenssoziologie von der Analyse von alltäglichen 
Deutungs- und Handlungsmustern hin zu kommunikativen Prozessen beobach-
ten (Keller 2011b:70). Dies liegt unter anderem daran, dass die bereits erläuterte 
gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit als Prozess der Externalisierung, 
Objektivierung und Internalisierung von Berger und Luckmann zu abstrakt gefasst 
wurde, um sie empirisch wirklich greifbar zu machen (Knoblauch, Raab und 
Schnettler 2002:28–29). Damit rückt die Sprache stärker ins Zentrum, deren 
Vorrangstellung von Berger und Luckmann bereits in «Die gesellschaftliche 
Konstruktion der Wirklichkeit» unterstrichen worden war. Denn Sprache als 

[e]in objektiv zugängliches Zeichensystem verleiht der abgelagerten Erfahrung den 
Ausgangsstatus wachsender Anonymität, indem es sie von ihrem ursprünglichen 
Zusammenhang der konkreten Einzelexistenzen löst und für alle, die Anteil an eben 
dem Zeichensystem haben oder in Zukunft haben werden, allgemein zugänglich 
macht. Auf diese Weise lassen sich Erfahrungen leicht übertragen. (Berger und Luck-
mann 2003:72) 

Sprache zeichnet sich somit als bedeutsamster Träger und Vermittler gesellschaft-
licher Wissensbestände aus. Entsprechend wichtig wird in Luckmanns späteren 
Arbeiten das kommunikative Handeln (Knoblauch et al. 2002:29; vgl. Luck-
mann 2002a, 2002b). Das wird auch von weiteren Autor*innen innerhalb der 
Hermeneutischen Wissenssoziologie aufgenommen, wie z. B. Hubert Knoblauch 
(1995), der sich über die Analyse von Kommunikationskulturen ebenfalls der 
kommunikativen Konstruktion der Wirklichkeit zuwendet. 

Ebenfalls unter die Etappe der kommunikativen Konstruktion von Wissen bzw. 
Wirklichkeit fallen Weiterführungen innerhalb des Symbolischen Interaktionis-
mus,5 die sich ab den 1960er Jahren mit öffentlichen Konstruktionsprozessen 
von sozialen Problemen zu beschäftigen beginnen. Diese Ausarbeitungen die-
nen Keller als Beispiel für Ansätze, die bereits einen Diskursbegriff einführen, 
denn ab Beginn der 1970er Jahre begreifen diese «die konflikthaften Auseinan-
dersetzungen zwischen kollektiven Akteuren über gültige Wirklichkeitsdefinitionen 
als öffentliche Diskurse» (Keller 2011b:74). Es finden sich Parallelen zu Fou-
caults späten Arbeiten, in denen sich dieser ebenfalls «mit Akteuren, Strategien

5 Der Symbolische Interaktionismus ist ebenfalls innerhalb des interpretativen Paradigmas zu 
verorten und steht in der Tradition der Chicago School of Sociology (vgl. Keller 2012a:83– 
174). 



3.1 Theoretische Überlegungen I: Diskurse 45

und Taktiken der Diskursproduktion» beschäftigt hat (Keller 2011b:187). Ein 
Beispiel ist das Karrieremodell sozialer Probleme von Stephen Hilgartner und 
Charles L. Bosk (1988): Soziale Probleme werden nicht als objektive soziale 
Konditionen betrachtet, sondern als Phänomene, die als problematisch definiert 
werden und abhängig von der öffentlichen Aufmerksamkeit eine «Karriere» 
durchlaufen. Hilgartner und Bosk betonen entsprechend die Arenen öffentlicher 
Diskurse und öffentlichen Handelns, in welchen diese Problemdefinitionen ent-
stehen, sowie die öffentliche Aufmerksamkeit, die sie als knappes Gut ansehen 
(Hilgartner und Bosk 1988:53–55). Ein weiteres Beispiel ist das «Kokonmodell 
sozialer Probleme» von Michael Schetsche (2014), in welchem er vorschlägt, zwi-
schen einem sozialen Sachverhalt, seiner Deutung als Problem und dem Prozess 
zu unterscheiden, in welchem diese Deutung zur öffentlichen Problemwahrneh-
mung werden kann. Soziale Probleme werden damit als Ergebnisse diskursiver 
gesellschaftlicher Prozesse verstanden.6 

Wo kann nun also eine Diskursperspektive sinnvoll in die Wissenssoziolo-
gie eingebracht werden? Wie bereits ersichtlich wurde, deutet Keller in seinem 
Überblick über die Entwicklung der Wissenssoziologie an verschiedenen Stel-
len Bezüge zu Diskurskonzepten an. Die WDA setzt bei Berger und Luckmanns 
Verständnis der sozialen Konstruktion des Wissens und dem damit einhergehen-
den Wissensbegriff an, der alles als Wissen ansieht, «was in einer Gesellschaft 
als ‹Wissen› gilt» (Berger und Luckmann 2003:3). Weiter nimmt sie die Bedeu-
tung von Sprache für die Wissensgenerierung und -weitergabe auf, die in der 
Idee der kommunikativen Konstruktion zum Ausdruck kommt (Keller 2011b:95). 
Für die WDA schlägt Keller vor, den Begriff der kommunikativen Konstruktion 
durch denjenigen der diskursiven Konstruktion zu ersetzen und dementsprechend 
die Wissenssoziologie weiter zu präzisieren. Damit stehen nicht mehr alle, son-
dern ganz spezifische Strukturierungen von Kommunikationsprozessen im Fokus: 
«[G]esellschaftliche Wissensflüsse in institutionellen Feldern der Gesellschaft 
in ihrer zeitlich-räumlichen Genese, ihrer Fixierung und ihrem Wandel» (Kel-
ler 2011b:95). Die Einführung eines Diskursbegriffs bedingt nun folglich eine 
Auseinandersetzung mit den für diese Arbeit wichtigsten Punkten von Foucaults 
Werk. Dabei wird nicht nur auf den Diskursbegriff von Foucault eingegan-
gen, sondern auch auf sein Subjektverständnis, auf dem die anschliessenden 
Überlegungen (siehe Abschnitt 3.2) unter anderem aufbauen.

6 Hierbei kann auch auf das Thomas-Theorem verwiesen werden: «If men define situations 
as real, they are real in their consequences» (Thomas und Thomas 1928:572). 



46 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

3.1.2 Diskursbegriff und Subjektkonstitutionen bei 
Foucault 

Foucault selbst hat nie eine einheitliche Diskursanalyse theoretischer oder metho-
discher Natur ausformuliert (Keller 2011b:123). Seine Beschäftigung war vor 
allem historisch-empirischer Art (Keller 2008:10), er betrachtet seine Unter-
suchungsgegenstände aus einer konstruktivistischen Perspektive «als historisch 
kontingente Erscheinungen, die ihre Existenz unterschiedlichen Wissens- und 
Praxisformationen verdanken» (Keller 2011b:126). Von ihm untersuchte Themen 
wie Wahnsinn (Foucault 1973) oder Überwachungs- und Strafpraktiken (Fou-
cault 1977) existieren entsprechend nur in einer historisch kontingenten Form. 
Den Begriff Diskurs definiert er zum ersten Mal in seinem Werk «Archäologie 
des Wissens» aus dem Jahr 1969, und zwar als «eine Gesamtheit von Regeln, 
die einer Praxis immanent sind und sie in ihrer Spezifität definieren» (Fou-
cault 2016:522). Sie sind nicht «als Gesamtheiten von Zeichen […], sondern als 
Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie 
sprechen» (Foucault 2016:525). Foucault interessiert sich demnach für die Regeln 
der Bedeutungserzeugung und die Art und Weise, wie Diskurse produziert wer-
den. Es geht folglich darum, welche Aussagen in einem historischen Moment 
auftreten und welche nicht (Keller 2011b:133). 

In «Die Ordnung des Diskurses» von 1970 thematisiert Foucault dann, dass 
Diskurse mit Ermächtigungs- und Ausschlusskriterien verbunden sind: «Man 
weiß, daß man nicht das Recht hat, alles zu sagen, daß man nicht bei jeder 
Gelegenheit von allem sprechen kann, daß schließlich nicht jeder beliebige über 
alles beliebige reden kann» (Foucault 2017:11 [1974]). Foucault stellt sich davon 
ausgehend zum Beispiel die Frage, wer in Diskursen spricht, d. h. es geht 
unter anderem um die Zugänglichkeit und Offenheit bzw. Verknappung von 
Sprechpositionen (Foucault 2017:26). Hier zeichnet sich bereits Foucaults begin-
nende Beschäftigung mit der Verbindung von Macht und Wissen ab. Fortan 
denkt er Diskurse aus einer genealogischen Perspektive stärker prozessual und 
als Deutungskämpfe und richtet seinen Fokus unter anderem auf Praktiken und 
Dispositive (Keller 2011b:137–138). Innerhalb solcher Macht-Wissens-Komplexe 
spielt «Wahrheit» eine bedeutende Rolle: 

Jede Gesellschaft hat ihre eigene Ordnung der Wahrheit, ihr [sic!] ‹allgemeine Poli-
tik› der Wahrheit: d.h. sie akzeptiert bestimmte Diskurse, die sie als wahre Diskurse 
funktionieren läßt; es gibt Mechanismen und Instanzen, die eine Unterscheidung von 
wahren und falschen Aussagen ermöglichen und den Modus festlegen, in dem die 
einen oder anderen sanktioniert werden; es gibt bevorzugte Techniken und Verfahren



3.1 Theoretische Überlegungen I: Diskurse 47

zur Wahrheitsfindung; es gibt einen Status für jene, die darüber zu befinden haben, 
was wahr ist und was nicht. (Foucault 1978:51) 

Gemäss Foucault ist also auch «Wahrheit» immer historisch kontingent, ein 
Ergebnis von bestimmten (politischen) Prozessen und keinesfalls eine «‹richti-
ge› Abbildung von Realität» (Keller 2011b:139). «Wahrheit» und «Wirklichkeit» 
werden damit als Ergebnis von Deutungskämpfen begriffen. 

Durch Foucaults Beschäftigung mit der Verbindung von Macht und Wissen 
rückt auch deren Wirkung auf Menschen stärker in den Fokus. Foucault wendet 
sich der Analyse der «Konstitution des Subjekts im geschichtlichen Zusammen-
hang» (Foucault 1978:32) zu, so zum Beispiel in «Wahnsinn und Gesellschaft» 
(Foucault 1973). Subjekte erscheinen ihm nicht als etwas Statisches, sie werden 
vielmehr durch Prozesse der Macht geformt (Bosančić 2014:96). In «Überwachen 
und Strafen» (Foucault 1977) stellt Foucault den Menschen als massgeblicher 
Gegenstand des Wissens in der Neuzeit und die damit einsetzende Disziplinie-
rung seines Körpers,7 die auf die Kontrolle seiner Denk- und Verhaltensweisen 
abzielt, in den Mittelpunkt (Keller 2008:110–112; Bosančić 2014:96). Auch das 
Konzept der Gouvernementalität entsteht in dieser Phase der Auseinandersetzung 
mit Macht-Wissens-Komplexen. Foucault erläutert dieses in seinen Vorlesungen 
am Collège de France 1977–1978: 

Ich verstehe unter «Gouvernementalität» die aus den Institutionen, den Vorgängen, 
Analysen und Reflexionen, den Berechnungen und den Taktiken gebildete Gesamt-
heit, welche es erlauben, diese recht spezifische, wenn auch sehr komplexe Form 
der Macht auszuüben, die als Hauptzielscheibe der Bevölkerung, als wichtigste Wis-
sensform die politische Ökonomie und als wesentliches technisches Instrument die 
Sicherheitsdispositive hat. (Foucault 2004:162) 

Es geht ihm also um eine ganz bestimmte Form des Regierens der Bevölkerung 
durch den modernen Staat. Mit dem Begriff des Regierens bezeichnet Foucault 
einerseits «die Regierung der anderen», andererseits auch «die Regierung des 
Selbst», womit eine Art und Weise der Selbstführung gemeint ist (Bosančić 
2014:98). Laut Foucault ist das moderne Selbst zwar den in Diskursen zirku-
lierenden Subjektpositionen unterworfen. Das bedeutet aber keineswegs, dass 
dieses machtlos ist, denn «[w]o es Macht gibt, gibt es Widerstand» (Foucault 
1979:116). Foucault konzeptualisiert eine «Sorge um sich» bzw. eine bestimmte

7 Diese wird von Foucault mit dem Begriff der Disziplinarmacht gefasst (vgl. z. B. Foucault 
1977:200–201, 220). 



48 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

Art der Selbstführung, die durchaus auch widerständig gegen solche diskursi-
ven Adressierungen auftreten kann (Keller 2011b:210). In den drei Bänden8 von 
«Sexualität und Wahrheit» (Foucault 1979; 1986a; 1986b) untersucht Foucault 
entsprechend Unterwerfungen des Subjekts unter Subjektpositionen, aber auch 
Selbstführungspraktiken. Foucaults Subjektverständnis, das sich vor allem gegen 
ein als ahistorisch verstandenes Subjekt richtet, hat viele Diskussionen ausge-
löst (vgl. dazu Keller 2011b:209–215; Bosančić 2014:86). Laut Keller sind diese 
Debatten für philosophische Perspektiven aber bedeutsamer als für soziologische, 
weil sich die empirische Soziologie grundsätzlich immer mit historischen sozialen 
Akteur*innen beschäftigt und beschäftigt hat (Keller 2011b:214–215). 

Gegen Foucaults Werk wurden zudem verschiedenste weitere Kritikpunkte 
vorgebracht (vgl. Keller 2011b:143–148). Aus soziologischer Perspektive sind 
insbesondere zwei Punkte erwähnenswert: Erstens hat Foucault nicht überzeugend 
dargelegt, wie der Zusammenhang zwischen einer beobachteten Regelmässigkeit 
und der Gesamtstruktur des Diskurses zu denken ist, denn es fehlt ein Kriterium, 
um zwischen einer zugrundeliegenden Regel und einer zufälligen Regelmässig-
keit zu unterscheiden. Dies lässt sich lösen, wenn man die Regelmässigkeit als 
Ergebnis einer Befolgung von Regeln durch Akteur*innen versteht. Das ver-
weist auch auf den zweiten Kritikpunkt: Das Fehlen einer Kategorie sozialer 
Akteur*innen. Wird eine solche in Foucaults Werk eingebracht, «wird deutlich, 
dass nicht ein Diskurs sich selbst vollzieht, sondern dass er im praktischen Han-
deln sozialer Akteure produziert, reproduziert und transformiert wird» (Keller 
2011b:146). 

3.1.3 Die Zusammenführung von Wissenssoziologie und 
Diskursbegriff 

Reiner Keller übernimmt mehrere Grundgedanken aus Foucaults Diskurstheorie,9 

so zum Beispiel die «Bestimmung von Diskursen als gegenstandskonstituierende 
Praktiken, denen ein [sic!] gemeinsame Struktur zugrunde liegt; […] das Ver-
ständnis von ‹Wissen› und ‹Wahrheit› als diskursiven Konstruktionen; […] die 
Idee der Machtwirkungen von Diskursen» und anderes mehr (Keller 2011b:149; 
vgl. diese Stelle auch für eine Gesamtübersicht). Er betont jedoch, dass die

8 Mittlerweile ist posthum der vierte Band erschienen: vgl. Foucault (2019).
9 Er folgt damit einer Aufforderung Foucaults, sein Werk als Werkzeugkasten zu verwen-
den: «Ich wünschte mir, dass meine Bücher eine Art tool-box wären, in der die anderen 
nach einem Werkzeug kramen können, mit dem sie auf ihrem eigenen Gebiet etwas anfangen 
können» (Foucault 2014:651). 



3.1 Theoretische Überlegungen I: Diskurse 49

handlungstheoretischen Elemente, die bei Foucault bereits vorliegen, aber nicht 
ausgearbeitet sind, stärker hervorgehoben werden müssen (Keller 2011b:150). 
Erst die Einführung einer Kategorie sozialer Akteur*innen macht Diskurse sozio-
logisch verständlich, denn «Diskurse existieren nur insoweit, wie sie durch soziale 
Akteure realisiert werden» (Keller 2011b:233). Dazu dient ihm das Konzept 
der Akteur*innen der Hermeneutischen Wissenssoziologie, welche den bzw. die 
Akteur*in einerseits versteht «als selbstreflexives Subjekt, das in der alltägli-
chen Aneignung soziale Wissensbestände ausdeutet und sie prüft, sie differenziert 
oder zusammenfasst», Akteur*innen aber andererseits auch «als Adressaten von 
Wissensbeständen und darin eingelassenen Wertungen» betrachtet (Hitzler et al. 
1999:13). 

Wie erwähnt, schlägt Keller vor, den Begriff der kommunikativen Konstruk-
tion durch denjenigen der diskursiven Konstruktion zu ersetzen, um Foucaults 
Diskursperspektive in die an Berger und Luckmann anschliessende Wissenssozio-
logie zu übersetzen. Die Konstruktion der Wirklichkeit vollzieht sich damit über 
Diskurse, d. h. über «relativ dauerhafte und regelhafte, d. h. zeitliche und soziale 
Strukturierungen von (kollektiven) Prozessen der Bedeutungszuschreibung» (Kel-
ler 2011b:236). 

An dieser Stelle werden nun noch weitere Begriffe der WDA dargelegt, 
die für diese Arbeit von Wichtigkeit sind. Um das Regelhafte von Diskursen 
herausarbeiten zu können, unterscheidet Keller zwischen Äusserung und Aus-
sage: «Im Anschluss an Michel Foucault nenne ich Äußerung das konkrete, 
für sich genommen je einmalige Aussageereignis. Demgegenüber meint Aus-
sage bereits eine Ebene des Typischen und Typisierbaren: die gleiche Aussage 
kann in ganz unterschiedlichen Äußerungen und situativ-singulären Gestalten 
getroffen werden» (Keller 2011b:235–236). Ein weiterer wichtiger Begriff ist der-
jenige des Deutungsmusters. Deutungsmuster sind diskursiv erzeugte, typisierte 
Interpretationsschemata, die individuelle und kollektive Erfahrungen organisieren, 
die Wahrnehmung und Deutung eines Phänomens inklusive seiner normati-
ven Bewertung lenken und dadurch sinnstiftend wirken (Keller 2011b:240; 
Keller und Bosančić 2018:898). Sie «organisieren individuelle bzw. kollektive 
Erfahrungen und sie implizieren meist Vorstellungen (Modelle) angemessenen 
Handelns» (Keller 2011b:240). Diese werden in Diskursen zu Deutungsarrange-
ments verknüpft, Diskurse können aber auch neue Deutungsmuster hervorbringen. 
Diese können dann wiederum in öffentlichen Arenen platziert werden (Keller 
2011b:243). Da dies durchaus auch strategisch geschehen kann, gibt es hier



50 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

einen Anknüpfungspunkt an Ansätze, die sich mit der Mobilisierung von sozia-
len Bewegungen und sogenanntem Framing10 beschäftigen und die innerhalb der 
Politik- und Kommunikationswissenschaften stark rezipiert werden (z. B. Benford 
und Snow 1988; Snow und Benford 2000). 

Die beiden Begriffe von Subjekt- und Sprechposition beziehen sich auf soziale 
Akteur*innen. Subjektpositionen meinen «die in Diskursen […] vorgenommenen 
Positionierungen und Adressierungen sozialer Akteure», d. h. «Identifikati-
onsangebote für Subjektivierungen» (Keller 2012b:100).11 Eine Form solcher 
Subjektpositionen sind Modell- und Anti-Subjekte (vgl. auch Trucco und Pokitsch 
i. E.), die den Adressierten «als Verheißung […] oder mahnendes Beispiel» die-
nen und «entlang von Gegensätzen zwischen einem positiv besetzten ‹Wir› und 
den ‹gegnerischen Anderen›» (Keller 2012b:100) konstruiert werden. Die vor-
liegende Arbeit nimmt Subjektpositionen in den Blick, indem sie sich dafür 
interessiert, welche an Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen 
und politischen Diskursen der Schweiz konstruiert werden. Sprechpositionen hin-
gegen verweisen auf die machttheoretische Perspektive Foucaults, weil sie auf 
«die institutionellen Regulierungen der Zugänge von Akteuren zum legitimen 
Vollzug diskursiver Praktiken» verweisen bzw. bezeichnen, von wo aus «‹ernst-
haft› gesprochen werden darf» (Keller 2011b:215). Es geht also um «Orte des 
legitimen Sprechens innerhalb von Diskursen, die von sozialen Akteuren unter 
bestimmten Bedingungen (bspw. nach Erwerb spezifischer Qualifikationen)» 
(Keller 2011b:223) eingenommen werden können. Dabei können Ressourcen 
bzw. Kapitalsorten eine wichtige Rolle spielen (Keller 2012b:99), was Anschluss-
möglichkeiten für Ansätze bietet, die sich mit sozialer Schliessung befassen (vgl. 
Kapitel 4).

10 Das Konzept des Framings hat diskurstheoretische Anklänge, der Begriff des Frames 
ähnelt insbesondere dem Begriff des Deutungsmusters. Erving Goffman z. B. versteht 
Frames als «Interpretationsschemata», welche «die Lokalisierung, Wahrnehmung, Identifi-
kation und Benennung einer anscheinend unbeschränkten Anzahl konkreter Vorkommnisse, 
die im Sinne des Rahmens definiert sind», ermöglichen (Goffman 1977:31). Die bekannteste 
Definition von Framing stammt von Robert M. Entman, der sich unter anderem auf Goffman 
stützt. Er versteht unter Framing: «to select some aspects of a perceived reality and make them 
more salient in a communicating text, in such a way as to promote a particular problem defini-
tion, causal interpretation, moral evaluation, and/or treatment recommendation for the item 
described» (Entman 1993:52). 
11 Hierbei muss erneut darauf hingewiesen werden, dass der Begriff Adressierung offener 
und breiter als in der Adressierungsanalyse verwendet wird (vgl. Abschnitt 2.3). Die vor-
liegende Arbeit nutzt ihn vor allem, um zu beschreiben, wie Imame in Diskursen angerufen 
werden. 



3.2 Theoretische Überlegungen II: Subjekte 51

Damit sind die wichtigsten diskurstheoretischen Konzepte sowie deren wesent-
lichen Begriffe für diese Arbeit erläutert. Da die WDA ihren Fokus hauptsächlich 
auf die Analyse der diskursiven Konstruktion von Wirklichkeit und damit 
auf Sprechpositionen gelegt hat, jedoch nicht auf die Aneignung der Sub-
jektpositionen durch Individuen (Bosančić 2014:91), sind weitere theoretische 
Überlegungen nötig. 

3.2 Theoretische Überlegungen II: Subjekte 

Es müssen also weitere Konzepte herangezogen werden, um die in der empiri-
schen Subjektivierungsforschung anvisierte Analyse von Prozessen der Selbstwer-
dung und -deutung und deren Abhängigkeit von gesellschaftlichen Subjektnormen 
auf einer methodologischen Grundlage zu ermöglichen (Bosančić 2014:133). 
Diese Weiterentwicklung wurde bereits mit Rückgriff auf verschiedene theore-
tische Konzepte in unterschiedlicher Form vorgenommen (vgl. Spies 2009, 2010; 
Keller, Schneider und Viehöver 2012a; Spies und Tuider 2017; Bosančić et al.  
2019; Geimer et al. 2019; Bosančić et al. 2022a, 2022b) und muss daher nicht 
von Grund auf neu entworfen werden. 

Ein wichtiger Ausgangspunkt für die empirische Subjektivierungsforschung 
bildet die Vorstellung des dezentrierten Subjekts, das in historisch kontingente 
gesellschaftliche Ordnungen eingebunden ist. Die «Dezentrierung des Subjekts» 
bezieht sich auf eine seit dem 19. Jahrhundert stattfindende, kritische Ausein-
andersetzung verschiedener Denker*innen mit der Annahme der Autonomie des 
Subjekts der klassischen Subjektphilosophie (vgl. dazu auch Bosančić 2022:45– 
46). Diese beginnen, das Subjekt anders zu denken, nämlich «in seiner Form als 
abhängig von gesellschaftlich-kulturellen Strukturen, die ihm nicht äußerlich sind 
und in deren Rahmen es seine Gestalt jeweils wechselt» (Reckwitz 2008:13). So 
hat auch Stuart Hall in unterschiedlichen Arbeiten zu Identität und Differenz die 
Dekonstruktion des «Subjekts der Aufklärung» dargelegt, an dessen Stelle ein 
«soziologisches» und dezentriertes Subjekt tritt (Spies 2010:115–120). Mit «Sub-
jekt der Aufklärung» bezeichnet Stuart Hall ebenjenes klassisch-philosophische 
Subjektmodell eines vernünftigen, zentrierten Individuums, das einen «inneren 
Kern» besitzt, «der mit der Geburt des Subjekts entsteht und sich mit ihm 
entfaltet, aber im Wesentlichen während der ganzen Existenz des Individuums 
derselbe bleibt» (Spies 2009:Abs. 7). Diese Idee wirkt teilweise noch heute 
in Vorstellungen weiter, die alle Veränderungen, die ein Individuum durch-
lebt, als Abwandlung dieses früh ausgeprägten Wesenskerns verstehen (Strauss



52 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

1968:96–97). Sie findet sich zum Beispiel in Erik H. Eriksons entwicklungspsy-
chologischem Stufenmodell der Identitätsbildung, das einen Prozess konzipiert, 
an dessen Ende eine «abgeschlossene» und damit «gelungene» Identität steht 
(Erikson 2002 [1966]). Beim «soziologischen Subjekt», das nun gemäss Hall an 
die Stelle des «Subjekts der Aufklärung» tritt, handelt es sich im Grunde um die 
klassische, soziologische Identitätskonzeption, die massgeblich auf Autor*innen 
innerhalb des interpretativen Paradigmas zurückgeht (Spies 2009:Abs. 8). Diese 
Perspektive betrachtet den Menschen als in symbolische Ordnungen eingebet-
tet, aber nicht vollständig durch diese determiniert (Bosančić 2019:45).12 An 
dieser Stelle erfolgt daher zunächst ein Überblick über das Identitätskonzept 
des interpretativen Paradigmas, bevor weitere massgebliche Konzepte dargelegt 
werden. 

3.2.1 Das Identitätskonzept des interpretativen 
Paradigmas 

Grundlegend für das Identitätskonzept des interpretativen Paradigmas sind die 
Arbeiten von George Herbert Mead (2002). Er selbst verwendet den Begriff 
Identität nicht, sondern spricht von «Self».13 Seinen Überlegungen legt er eine 
Untersuchung des menschlichen Denkens bzw. Bewusstseins («Mind») zugrunde. 
Dieses entsteht laut Mead «aus der Kommunikation durch Übermittlung von Ges-
ten innerhalb eines gesellschaftlichen Prozesses oder Erfahrungszusammenhanges 
– nicht die Kommunikation durch den Geist» (Mead 2002:89). Das bedeutet, 
dass Denken bzw. Bewusstsein nicht etwa gesellschaftlichen Interaktionsprozes-
sen vorgelagert ist, sondern diesen entspringt. «Mind» ist daher eine sekundäre 
Erscheinung, der soziale Erfahrungs- und Handlungszusammenhänge vorausge-
hen (Keller 2012a:99). Kommunikation bedingt, wie im vorhergehenden Zitat

12 Saša Bosančić distanziert sich dabei recht deutlich von der Vorstellung, dass alles von 
Diskursen bestimmt wird: «Dies bedeutet […] nicht, dass es keinerlei Bereiche des mensch-
lichen Lebens gibt oder geben kann, die nicht durch andere, nicht-diskursive Ebenen der 
symbolischen Ordnungen der Gesellschaft beeinflusst sind oder hervorgebracht werden» 
(Bosančić 2014:163). 
13 Aus dem Titel des Buchs «Mind, Self and Society» wurde in der deutschen Übersetzung 
«Geist, Identität und Gesellschaft» (vgl. Bosančić 2014:134, Fussnote 103). Hier wird in 
der Folge «Self» verwendet und auch weitere Konzepte im Englischen belassen (z. B. «I» 
und «Me»), um Unklarheiten zu vermeiden. Beachtet werden muss auch, dass es sich bei 
dem Buch um posthume Vorlesungsnachschriften handelt, d.h. die Texte einen ursprünglich 
mündlichen Charakter haben und durch den institutionellen Verwendungszusammenhang 
geprägt sind (Joas 1980:91). 



3.2 Theoretische Überlegungen II: Subjekte 53

ersichtlich wird, die Verwendung von Gesten in einem gesellschaftlichen Zusam-
menhang, genauer: der Gebrauch signifikanter Symbole. Damit sind Zeichen 
gemeint, die auf etwas verweisen und «jeweils in dem die Geste setzenden Indi-
viduum wie auch in den auf sie reagierenden Individuen die gleichen Haltungen 
auslösen» (Mead 2002:86–87). Signifikante Symbole setzen also ein «System 
gemeinsamer oder gesellschaftlicher Bedeutungen» voraus, damit sie verstanden 
werden können (Mead 2002:129–130).14 

Aus diesen Überlegungen ergibt sich, dass auch das Selbst-Bewusstsein 
(«Self») als Bewusstsein der eigenen Identität mit der Gesellschaft verbunden 
ist, weil es ebenfalls im Interaktionskontext entsteht (Mead 2002:177). Mead ent-
wirft das «Self» als ein Zusammenspiel zweier Teile, des «I» und des «Me». 
Das «Me» bezeichnet die Selbstwahrnehmung, die durch den Blick der Ande-
ren geprägt ist, d. h. «[d]ie Haltungen der anderen, die man selbst einnimmt 
und die das eigene Verhalten beeinflussen» (Mead 2002:219). Oder anders aus-
gedrückt: «‹Me› bezeichnet meine Vorstellung von dem Bild, das der andere 
von mir hat bzw. auf primitiver Stufe meine Verinnerlichung seiner Erwartungen 
an mich» (Joas 1980:117). Dieser Blick des Anderen wird in der Sozialisation 
durch die Übernahme von Rollen signifikanter Anderer eingeübt und später durch 
die Einnahme der Haltungen der generalisierten Anderen15 weiter ausgeprägt 
(Bosančić 2014:134). Das «I» hingegen ist «die Reaktion des Organismus auf 
die Haltung anderer» (Mead 2002:218). Dabei betont Mead die kreative, spon-
tane und überraschende Seite des «I». Das «I» hat man nicht vollständig unter 
Kontrolle: «Man ist sich seiner selbst nie sicher und wird durch das eigene Ver-
halten genauso überrascht wie andere Menschen» (Mead 2002:248). Das «I» 
ist dem Menschen demzufolge nicht direkt zugänglich. Das Individuum kann 
zwar sein Verhalten nach eigenen Interessen ausrichten, aber nicht eruieren, wie 
diese Interessen im «I» zustande gekommen sind. Teile der Identität bleiben

14 Kritik an Meads Argumentation zur Entstehung und Funktionsweise signifikanter Sym-
bole betrifft laut Keller (2012a:97–98) vor allem den gattungsgeschichtlichen Teil seiner 
Überlegungen, also die Frage, wie die Entstehung signifikanter Symbole im Übergang vom 
Tier zum Mensch erklärt werden kann. Sobald jedoch entsprechende Symbolsysteme exis-
tieren, beurteilt Keller Meads Ausführungen als plausibel. 
15 Der generalisierte Andere umfasst die Haltungen und Erwartungen einer Gemeinschaft 
oder Gruppe, die man verinnerlicht und sich auf die eine oder andere Weise daran orientiert. 
Mead erläutert dies am Beispiel eines Spiels, bei dem die Haltungen der Mitspieler*innen 
dem oder der einzelnen Spieler*in geläufig sein müssen, damit eine Teilnahme am Spiel 
überhaupt möglich ist (Mead 2002:196). Anders ausgedrückt: Im Spiel sind die Verhaltenser-
wartungen des generalisierten Anderen die Spielregeln, im Allgemeinen sind es Normen und 
Werte einer Gruppe (Joas 1980:118). 



54 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

damit intransparent. Dies führt dazu, «dass die Beschreibung eigener identitä-
rer Selbstverortungen nur im Modus des Me und somit nur durch den Rückgriff 
auf gesellschaftlich-symbolische Wissensordnungen erfolgen kann» (Bosančić 
2014:136). Durch dieses Zusammenspiel von «Me» und «I» beschreibt Mead 
das Individuum gleichzeitig als gesellschaftlich konstituiert und einmalig (Keller 
2012a:104–105). Hiermit wird auch deutlich, warum sich Berger und Luckmann 
auf die Sozialisationstheorie von Mead stützen (vgl. Abschnitt 3.1.1). 

Ein so beschaffener Identitätsbegriff bedingt zwei Dinge: Erstens gibt es weder 
für das Individuum selbst noch für äussere Beobachtende eine Möglichkeit, die 
«tatsächliche» Identität einer Person aufzudecken. Zweitens hat er zur Folge, dass 
Interaktionen betrachtet werden müssen, wenn man Identität untersuchen will, 
weil die Identität in Interaktionsprozessen entsteht (Bosančić 2014:137). 

Erving Goffman hat Interaktionsprozesse näher untersucht. Er übernimmt von 
Mead die Konzeptionen der Rollenübernahme und des «Self» und baut sie an 
verschiedenen Stellen aus (Goffman 1974:367). Er unterscheidet drei Ebenen 
der Identität: die soziale, die persönliche und die Ich-Identität. Während die 
ersten beiden «Interessen und Definitionen anderer Personen hinsichtlich des 
Individuums» (Goffman 1972:132) darstellen, ist die Ich-Identität «das subjek-
tive Empfinden seiner eigenen Situation und seiner eigenen Kontinuität und 
Eigenart, das ein Individuum allmählich als ein Resultat seiner verschiedenen 
sozialen Erfahrungen erwirbt» (Goffman 1972:132). Goffman zeigt insbesondere 
auf, wie sich Menschen in sozialen Situationen gegenüber Anderen selbst erzäh-
len (vgl. Bosančić 2014:137–150) und sich damit als Wesen mit einer gewissen 
Kontinuität und Kohärenz konstruieren. Er verwendet dafür den Begriff der Kar-
riere (Goffman 1973a:127). Eine solche Karriere legt sich der Mensch selbst 
im Rückblick in einer Erzählung zurecht (Goffman 1973a:144, 149) und auch 
«Karriere-Zufälle» werden dabei so eingebaut, dass sich ein kohärenter Zusam-
menhang ergibt (Goffman 1973a:134). Weil solche Erzählungen das eigene Selbst 
unterstützen sollen (Goffman 1973a:152), braucht es Zuhörer*innen bzw. ein 
Publikum, das mit Verständnis, Wertschätzung und Anerkennung reagiert (Goff-
man 1977:579). Entsprechend folgert Bosančić (2014:156), dass «[i]dentitäre 
Kontinuität und Kohärenz […] eine Konstruktionsleistung des Selbst» sind, «die 
in Interaktionen neben den vorhandenen Identitätsaufhängern durch Erzählungen 
hergestellt wird». 

Bosančić arbeitet im Rückgriff auf Goffmann zwei Tendenzen heraus, die in 
diesen Selbsterzählungen zum Ausdruck kommen: Die Tendenz zur Normalität 
und die Tendenz zur Abweichung. Goffmann versteht die Ich-Identität als «eine 
veränderliche Formel», die kulturell geprägt ist (Goffman 1977:617). Er geht



3.2 Theoretische Überlegungen II: Subjekte 55

dabei von einer ganz bestimmten kulturellen Identitätsvorstellung aus: Der Hei-
ligkeit des Selbst in der Moderne (Bosančić 2014:139). Darunter versteht er, dass 
«dem Individuum in unserer urbanisierten, säkularisierten Welt eine Art Hei-
ligkeit zugesprochen wird» (Goffman 1973c:54). Diskursanalytisch ausgedrückt 
handelt es sich um ein Deutungsmuster, «das dem Individuum den höchsten mora-
lischen Wert zuspricht» (Bosančić 2014:139). Goffman untersucht in der Folge 
Interaktionsrituale, die auf den Schutz des Selbst zielen, weil aus der Heilig-
keit des Selbst dessen Verletzlichkeit abgeleitet werden kann. Da der Mensch 
das Selbst in Interaktionssituationen einbringen muss, ist es Gefahren ausgesetzt 
und deswegen versucht er fortwährend, das Selbst vor Übergriffen und Verletzun-
gen zu schützen (Bosančić 2014:140). Dies geschieht über die Aufrechterhaltung 
einer als normal angesehenen Identität. Das heisst, es existiert so etwas wie 
«Selbstarbeit», also die Bemühung «ein Image von sich zu wahren, das vor den 
anderen zu bestehen vermag» (Goffman 1974:252). Normalitätsvorstellungen und
-erwartungen sind dabei immer historisch kontingent (Bosančić 2014:175–176) 
und können als diskursive Konstruktionen verstanden werden, an welchen sich 
Individuen auf die eine oder andere Weise orientieren. Ein Individuum hat somit 
eine bestimmte Vorstellung von sich, «die es in den Augen anderer anwesender 
Personen aufrechtzuerhalten wünscht» (Goffman 1974:365). 

Bosančić (2014:142) nennt dies die Tendenz zur Normalität. Das stellt nun 
eine der Erweiterungen von Meads Konzepten durch Goffman dar: 

Mead hatte nur darin unrecht, daß er glaubte, die einzigen relevanten Anderen wären 
diejenigen, die dem Individuum anhaltende und besondere Aufmerksamkeit zu schen-
ken bereit seien. Es gibt jedoch noch Andere, nämlich jene, die ein Interesse daran 
haben, in ihm jemanden zu finden, der nicht alarmierend ist und dem sie keine Auf-
merksamkeit zu schenken brauchen, damit sie sich ungestört anderen Angelegenhei-
ten zuwenden können. Das Individuum muß also teilweise für es selbst zu jemandem 
werden, dessen Erscheinung die ihm gegenüberstehenden Anderen als normal anse-
hen können. (Goffman 1974:367) 

Individuen versuchen demgemäss, in den Augen Anderer als möglichst «normal» 
zu erscheinen. Dieser Aspekt ist von Wichtigkeit für das zweite Forschungsin-
teresse dieser Arbeit, also die Frage nach Umgangsweisen der Imame mit den 
Adressierungen der öffentlichen Debatten. Gerade weil diese Diskurse stark ver-
sicherheitlicht sind, kann davon ausgegangen werden, dass im Datenmaterial



56 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

sichtbar werden wird, dass Imame versuchen, als «normal» zu gelten und sich 
daher an Normalitätsvorstellungen anzupassen versuchen.16 

Goffmann hat in seiner Arbeit jedoch auch den Einfluss von Organisatio-
nen auf Identitätsbildungsprozesse betrachtet (Bosančić 2014:143). In «Asyle» 
untersucht er zwar psychiatrische Kliniken, aber diese sind für ihn nur ein 
Extrembeispiel jeglicher Organisation. Organisationen machen über Handlungs-
erwartungen gewisse Identitätsvorgaben (Goffman 1973a:182–183). Dabei zeigt 
Goffmann, dass Menschen sich zwar an die Identitätsvorgaben von Organisa-
tionen anpassen, indem jemand zum Beispiel «auf kooperative Art und Weise 
eine verlangte Tätigkeit für eine Organisation leistet» (Goffman 1973a:185). 
Gleichzeitig, so Goffman (1973a:185), umgehen Menschen die Erwartungen von 
Organisationen auf die eine oder andere Art, um die eigene Selbstdefinition vor 
einer Aneignung durch die Organisation zu schützen. Diese Aufrechterhaltung 
des eigenen Selbst durch Distanzierung macht Goffmann auch in seiner Kon-
zeptualisierung der Rollendistanz deutlich (Goffman 1973b). Er zeigt, dass das 
tatsächliche Rollenverhalten eines Individuums immer vom typischen Rollen-
verhalten abweicht (Goffman 1973b:104). Das Individuum lässt sich zwar auf 
eine Rolle ein, weist jedoch Teile davon zurück oder relativiert sie (Goffman 
1973b:120–121). Um zu zeigen, dass man nicht vollständig in der Rolle auf-
geht, also das «situative Selbst der Rolle nicht mit dem übereinstimmt, was man 
darüber hinaus zu sein glaubt» (Bosančić 2014:147), gibt es verschiedene Mit-
tel wie Entschuldigungen, aber auch Ironie oder Scherze (Goffman 1973b:118, 
129). Goffman konzipiert Rollendistanz als einen typischen, nicht-normativen 
Aspekt einer Rolle (Goffman 1973b:160), weil das Individuum als Träger*in 
mehrerer Rollen verstanden wird und somit gar nicht vollständig in einer ein-
zigen Rolle aufgehen kann. Weiter setzt die kulturell dominante Vorstellung, 
dass jeder Mensch eine unverwechselbare Identität aufweist, Rollendistanz vor-
aus. Goffmann zeigt somit, dass auch die Abweichung von Identitätsnormen dazu 
dient, das eigene Selbst aufrechtzuerhalten (Bosančić 2014:147–148). Dies nennt 
Bosančić die  Tendenz zur Abweichung (Bosančić 2014:142). Hier zeigt sich nun 
erneut, dass das Individuum zwar gesellschaftlich geprägt ist, aber «stets Mittel 
und Wege findet, eine gewisse Distanz […] zu bewahren» (Goffman 1973a:303). 
Das bedeutet, dass im Datenmaterial im Hinblick auf den Umgang der Imame 
mit den Adressierungen in den Debatten vermutlich auch gewisse Umdeutungen, 
Eingriffe oder Widerstände sichtbar werden.

16 Wobei es sich im Hinblick auf Imame stets um eine Normalitätsvorstellung innerhalb von 
rassifizierten Diskursen handelt, in welchen eine Kluft zwischen «wir» und «den Anderen» 
aufrechterhalten wird (vgl. Trucco und Pokitsch i. E.). 



3.2 Theoretische Überlegungen II: Subjekte 57

Diese unterschiedlichen «Momente der Eingriffsmöglichkeiten» (Röhrer i. E.) 
von Subjekten, die sowohl in der Tendenz zur Normalität als auch in der Tendenz 
zur Abweichung zum Ausdruck kommen, werden im Folgenden näher behandelt. 
Dazu ist es notwendig, noch einmal auf den Begriff des Subjekts einzugehen 
sowie den Begriff der menschlichen Agency einzuführen, um dann auf den für 
diese Arbeit zentralen Begriff der Selbst-Positionierung zu sprechen zu kommen. 

3.2.2 Subjekt, Agency und Selbst-Positionierung 

«Ein Subjekt ist man nicht, man wird dazu gemacht und muss sich selbst dazu 
machen», wie Thomas Alkemeyer und Ulrich Bröckling (2018:17) pointiert for-
mulieren. Dies geschieht in einem Prozess der Subjektwerdung, in dessen Ablauf 
Individuen mit Normen des Subjektseins in Auseinandersetzung stehen. Dies wird 
mit dem zu Beginn des Kapitels eingeführten Subjektivierungsbegriff gefasst. 
Subjekte sind somit am Subjektivierungsprozess beteiligt und in ihn multipel 
eingebunden (Röhrer i. E.). In Anbindung an das oben dargelegte interpretative 
Identitätskonzept können Subjekte verstanden werden als prekäre, sich stets im 
Werden befindende Wesen, die sich selbst mit Kontinuität und Kohärenz erzäh-
len. Noch präziser gefasst sind sie «sozial konstruierte und durch materielle, 
räumliche und kommunikative Ordnungen konstruierte Entitäten» bzw. «verge-
meinschaftete und vergesellschaftete, leiblich positionierte und mit Bewusstheit 
ausgestattete Akteur*innen […], die gesellschaftliche Vorgaben mehr oder weni-
ger aktiv interpretieren» (Bosančić et al. 2022c:6). Ein Subjekt zu werden 
bedeutet also einerseits, sich selbst zu gestalten, andererseits aber auch mit 
den soziokulturellen Kontexten zu interagieren, auf diese zurückzuwirken und 
dadurch die Bedingungen der Subjektivierung zu verändern (Brodersen i. E.). Das 
setzt einen Begriff von menschlicher Agency oder Handlungsfähigkeit voraus. 

Eine der bekanntesten Konzeptionen von Agency stammt von Mustafa Emir-
bayer und Ann Mische. Diese definieren menschliche Agency als einen Prozess 
sozialer Gestaltung, «der (hinsichtlich habitueller Aspekte) durch die Vergan-
genheit informiert ist, aber (als Vermögen, unterschiedliche Möglichkeiten zu 
bedenken) auch auf die Zukunft und (als Vermögen, vergangene Gewohnhei-
ten und zukünftige Projekte unter Rücksichtnahme auf die Begrenzungen des 
Moments zu kontextualisieren) auf die Gegenwart gerichtet ist» (Emirbayer 
und Mische 2017:139). Wie deutlich wird, orientieren sich Menschen in ihrem 
Handeln an Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart, so dass Agency in dieser 
Konzeption einerseits eine temporale Komponente hat (vgl. dazu auch Röhrer i. 
E.). Andererseits betonen Emirbayer und Mische den sozialen, relationalen und



58 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

dialogischen Aspekt von Agency, da «Akteurinnen und Akteure in Beziehung 
treten zu umgebenden Personen, Orten, Bedeutungen und Ereignissen» und sich 
«gemeinsam mit anderen in kollektiv organisierten Handlungskontexten enga-
gieren» (Emirbayer und Mische 2017:151–152). Anders ausgedrückt: Agency 
umfasst «the abilities to participate competently, idiosyncratically, and strategi-
cally in social orders, as well as to reject them. Given divergent norms, agency 
therefore describes the fundamental ability to position oneself and to take action» 
(Brodersen i. E.). Mit dieser Definition von menschlicher Agency als Fähigkeit 
sich zu positionieren, muss im Folgenden geklärt werden, was «Positionierung» 
bzw. «Selbst-Positionierung» meint. 

Saša Bosančić versteht unter Selbst-Positionierung 

ein tentativer, prekärer, dynamischer und unabschließbarer Prozess der Auseinan-
dersetzung mit den Fremd-Identifizierungen durch diskursiv konstruierte Subjekt-
positionen, die im weitesten Sinne als Identitätserwartungen und Identitätsmodelle 
verstanden werden können. (Bosančić 2016:108) 

Selbst-Positionierungen finden also, wie in dieser Definition offenkundig wird, 
immer im Hinblick auf diskursive Adressierungen in Form von Subjektpositionen 
statt. Diese stellen diskursiv vermittelte Subjektnormen bzw. Normen des Subjekt-
seins oder «Identifikationsangebote für Subjektivierungen» (Keller 2012b:100) 
dar. Wie im vorhergehenden Kapitel erläutert wurde, positionieren sich Individuen 
insbesondere in Erzählungen: 

Erzählungen sind deshalb von besonderer Bedeutung, da Selbst-Positionierungen 
zumeist in sozialen Situationen stattfinden und es in diesen, neben den körperlichen, 
praktischen und sonstigen Ausdrucksmöglichkeiten, in erster Linie die Geschichten 
sind, die anderen erzählt werden, die etwas darüber aussagen, wie jemand sich selbst 
sieht. (Bosančić 2016:110) 

Dabei geht Bosančić von einem fragmentierten, kontextabhängigen und daher 
eher «schwachen» Begriff der Selbsterzählung aus und nicht von einer «Gross-
Erzählung» mit quasi ontologischem Status (Bosančić 2014:190, 193). Selbst-
erzählungen werden zudem nicht als Abbild der Wirklichkeit verstanden. Es 
spielt keine Rolle, ob sie «wahr» sind, denn es finden sich in solchen Erzäh-
lungen immer Muster, die Auskunft darüber geben, welche «Positionierungs-
weisen einem Selbst im Rahmen der gegebenen diskursiv-kulturellen Ordnung» 
(Bosančić 2014:192) und der entsprechenden Situation als möglich erscheinen.



3.3 Verknüpfung mit dem Forschungsvorhaben 59

Die jeweiligen Aneignungen der Subjektpositionen durch tatsächlich lebenden 
Menschen müssen dabei empirisch untersucht werden. Ein Ergebnis feministi-
scher Kritik an poststrukturalistischen Ansätzen ist, dass Menschen als Schauplatz 
multipler und konkurrierender Identitäten betrachtet werden (Moore 1994:57). 
Es muss somit davon ausgegangen werden, dass Menschen meist mehrere Sub-
jektpositionen (oder Teile davon) gleichzeitig aufnehmen oder umdeuten, die 
sich auch widersprechen können (Moore 1994:55), denn «niemand kann auf 
nur eine Subjektposition z. B. als Mann oder als Migrantin reduziert wer-
den» (Spies 2017:76). Gleichzeitig bedeutet das, dass sich ein Subjekt nicht 
nur innerhalb eines Diskurses verortet, sondern «unterschiedliche Subjektposi-
tionen innerhalb verschiedener, intersektionell verschränkter Diskurse» annimmt 
(Spies 2009:Abs. 46). Ein weiterer wichtiger Punkt, auf den Henrietta Moore 
in Anlehnung an Wendy Holloway (1984) hinweist, ist, dass Positionierungen 
immer im Verhältnis zu Anderen stattfinden: «one’s interrelations with other 
individuals – intersubjectivity – will also determine what positions one takes 
up» (Moore 1994:65). Selbst-Positionierungen sind daher immer relational und 
situativ. Was bedeuten all diese Aspekte nun für das in dieser Arbeit verfolgte 
Forschungsinteresse? 

3.3 Verknüpfung mit dem Forschungsvorhaben 

Diese Arbeit interessiert sich für Subjektivierungsprozesse von Imamen in der 
Schweiz. Dabei wird, wie dies der Begriff der Subjektivierung voraussetzt, das 
Verhältnis und die Dynamik zwischen diskursiv vermittelten Subjektnormen und 
der Auseinandersetzung der tatsächlich lebenden Menschen mit diesen unter-
sucht, also «das kontinuierliche Werden des Subjekts in der Subjektivierung» 
(Brodersen 2022:116). Dies bedingt zuallererst den bereits erläuterten Diskurs-
begriff von Keller, der Diskurse als «relativ dauerhafte und regelhafte, d. h. 
zeitliche und soziale Strukturierungen von (kollektiven) Prozessen der Bedeu-
tungszuschreibung» (Keller 2011b:236) versteht, die durch soziale Akteur*innen 
«produziert, reproduziert und transformiert» werden (Keller 2011b:146). Hierbei 
wird jedoch nicht die Phänomenstruktur eines bestimmten Diskurses – zum Bei-
spiel eines «Imam-Diskurses» – betrachtet, denn dies setzt den Nachweis voraus, 
dass diesem ein Zusammenhang, eine Regel oder Struktur zugrundeliegt (Kel-
ler 2011a:83). Vielmehr werden öffentliche Debatten auf an Imame adressierte 
Subjektpositionen untersucht und daher, wenn der Begriff Diskurs überhaupt 
verwendet wird, immer von Diskursen im Plural gesprochen. Wie hier bereits 
deutlich wird, ist der Begriff der Subjektpositionen zentral, also «die in Diskursen



60 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen …

[…] vorgenommenen Positionierungen und Adressierungen» (Keller 2012b:100) 
von Imamen. Dabei werden nur ganz bestimmte öffentliche Debatten auf sol-
che Subjektpositionen untersucht, nämlich die massenmedialen und politischen 
Debatten in der Schweiz. Diese werden im vierten Kapitel in einen grösseren 
theoretischen Zusammenhang gestellt. Die anhand der massenmedialen und poli-
tischen Debatten der Schweiz untersuchte Forschungsfrage lautet somit: Welche 
an Imame adressierte Subjektpositionen werden in massenmedialen und politischen 
Debatten der Schweiz konstruiert? 

Anhand von Selbsterzählungen von Imamen in der Schweiz wird dann 
herausgearbeitet, welche Selbst-Positionierungen Imame vornehmen und wie 
sie Subjektpositionen annehmen, umdeuten, transformieren, ablehnen oder 
ignorieren. Der zweite Fragekomplex lautet dementsprechend: Welche Selbst-
Positionierungen nehmen Imame in Selbsterzählungen ein? Für wen möchten sie 
gehalten werden? Wie gehen sie dabei mit den in massenmedialen und politi-
schen Debatten zirkulierenden Subjektpositionen um? Dabei spielt die Tendenz 
zur Normalität und die Tendenz zur Abweichung eine wichtige Rolle. So wird 
davon ausgegangen, dass Imame versuchen, sich an gewissen Normalitätsvorstel-
lungen und Normalitätserwartungen zu orientieren, gleichzeitig aber vermutlich 
auch gewisse Abweichungen deutlich werden – «der persönlicher Stil des Indi-
viduums» (Goffman 1973b:171) –, weil auch das eine Normalitätserwartung ist. 
Gleichzeitig wurde mit Moore offenkundig, dass Selbst-Positionierungen als rela-
tional und situativ zu verstehen sind. Dies bedeutet im Hinblick auf die hier 
verfolgte Fragestellung, dass die Selbsterzählungen der Imame auch in Beziehung 
gesetzt werden müssen mit der Interviewsituation (vgl. Abschnitt 5.3.1, 5.4.1 und 
5.5). Die Selbsterzählungen der Imame geben jedoch Auskunft darüber, welche 
Positionierungen im Rahmen der diskursiven Ordnungen überhaupt als möglich 
erscheinen. Dies hängt mit einem weiteren wichtigen Aspekt zusammen: 

In addition, there is the question of the institutional power of dominant or hegemo-
nic discourses, where there are very tangible benefits to be gained from constructing 
oneself as a particular sort of person and interacting with others in specific sorts of 
ways. It is important to recognize that investment [in gewisse Positionierungen, Anm. 
nt] is a matter not just of emotional satisfaction, but of the very real, material social 
and economic benefits which are the reward of the senior man, the good wife, the 
powerful mother or the dutiful daughter in many social situations. (Moore 1994:65) 

Wie dieses Zitat deutlich macht, sind Subjektpositionen mit Fragen der Macht und 
Ressourcen verbunden (vgl. dazu auch die weiteren Ausführungen in Kapitel 4). 
Subjektpositionen können daher sowohl Nutzen bringen als auch mit negativen



3.3 Verknüpfung mit dem Forschungsvorhaben 61

Sanktionen verbunden sein (Moore 1994:65). Das heisst, je nachdem auf wel-
che Subjektpositionen Bezug genommen wird, kann dies für tatsächlich lebende 
Menschen bestimmte Folgen haben. Gerade im Zusammenhang mit den stark 
versicherheitlichten Debatten, in welchen Imame adressiert werden, spielt diese 
Perspektive eine wichtige Rolle. Und in Verbindung mit der Tendenz zur Norma-
lität bedeutet dies, dass gewisse mit Sanktionen verbundene Subjektpositionen 
vermutlich deutlich abgelehnt werden (vgl. Kapitel 9). 

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche 
die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem 
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle 
ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, 
ob Änderungen vorgenommen wurden. 

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts 
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt 
ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des 
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


4Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung 
in konflikt- und 
schliessungstheoretische Perspektiven 

Nach der Darlegung des sensibilisierenden Konzepts für die empirische Untersu-
chung wird in diesem Kapitel der Blick noch einmal weiter gefasst und eine 
umfassendere Perspektive auf die in der Arbeit untersuchten Diskurse aufge-
tan. Dies gründet in einer dem Forschungsvorhaben übergeordneten These. Diese 
lautet, dass die politischen und massenmedialen Debatten zu Islam und Mus-
lim*innen in der Schweiz einen konflikthaften Aushandlungsprozess um das 
gesellschaftliche Wissen zu Islam und Muslim*innen darstellen, dabei gleich-
zeitig aber die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft verhandelt wird. 
Das heisst, es findet eine Aushandlung der «Innen-Außen-Unterscheidung einer 
Gesellschaft» (Bonacker 2007:9) statt, die als Schliessungsprozess aufgefasst 
werden kann. Während der erste Teil der These klar auf eine wissenssoziolo-
gische Betrachtungsweise hinweist, zeigt sich im zweiten Teil eine Ausweitung 
hin zu konflikt- und schliessungstheoretischen Ansätzen. In diesem Kapitel soll es 
um diese Ansätze und ihre Anschlussmöglichkeit an diskurstheoretische Zugänge 
gehen. Dabei wird auch ein historisches Deutungsmuster dargelegt, das damit in 
Verbindung steht, und gewisse historische Bezüge aufgezeigt. Eine solche umfas-
sendere Perspektive kann auf grössere Zusammenhänge und längere Prozesse 
verweisen, in welche das Thema der Arbeit eingebettet ist. 

4.1 Die Theorie sozialer Schliessung 

Einen ersten möglichen theoretischen Blickwinkel auf massenmediale und poli-
tische Debatten zu Islam und Muslim*innen bietet die Theorie sozialer Schlies-
sung. Sie gründet auf Max Webers Definition von offenen und geschlossenen 
sozialen Beziehungen. Offen sind Beziehungen gemäss Weber dann, «wenn und

© Der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_4 

63

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_4&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_4


64 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

insoweit die Teilnahme an dem an ihrem Sinngehalt orientierten gegenseiti-
gen sozialen Handeln, welches sie konstituiert, nach ihren geltenden Ordnungen 
niemandem verwehrt wird, der dazu tatsächlich in der Lage und geneigt ist» 
(Weber 2010:31). Als nach aussen geschlossen wiederum begreift Weber Bezie-
hungen, «insoweit und in dem Grade, als ihr Sinngehalt und ihre geltenden 
Ordnungen die Teilnahme ausschließen oder beschränken oder an Bedingun-
gen knüpfen» (Weber 2010:31). Mit einer sozialen Schliessung soll nach Weber 
die Zahl von Konkurrent*innen um Chancen und Ressourcen verringert werden, 
wobei er vor allem die ökonomischen Chancen in den Vordergrund rückt. Eine 
Schliessung muss dabei nicht vollständig sein, sondern kann unterschiedlich weit 
gehen (Weber 2010:260–261). Weber nimmt dabei an, dass ein äusserlich fest-
stellbares Merkmal wie z. B. «Rasse, Sprache, Konfession, örtliche und soziale 
Herkunft, Abstammung, Wohnsitz usw.» (Weber 2010:260) als Begründung für 
einen Ausschluss herhalten muss, wobei das Merkmal als solches keine Rolle 
spielt, sondern ein Ausschluss nur daran angeknüpft wird. 

Max Weber hat den Ansatz der sozialen Schliessung nicht weiter theoretisch 
ausgearbeitet. Dieser wurde erst zu Beginn der 1970er Jahre – unter anderem 
von Frank Parkin und Raymond Murphy – wieder aufgegriffen und theoretisch 
erweitert (Mackert 2004a:9). Insbesondere Frank Parkin vollzieht einen entschei-
denden Schritt: Er weitet den Begriff der Schliessung so aus, «dass er auch 
andere Formen sozialen Konkurrenzhandelns einbezieht, bei denen es um die 
Maximierung von kollektiven Ansprüchen auf Vorteile und Erfolgschancen geht» 
(Parkin 2004b:30). Denn bis zu diesem Zeitpunkt war der Schliessungsansatz 
im Anschluss an Weber hauptsächlich auf die Maximierung bzw. Monopoli-
sierung ökonomischer Chancen durch soziale Akteur*innen bezogen worden 
(Mackert 2004a:10). Weiter berücksichtigt Parkin auch die Gegenreaktionen der 
Ausgeschlossenen. Er versteht den Widerstand gegen Schliessungen ebenfalls 
als Schliessungsstrategie und nennt diesen Solidarismus. Er bezieht dadurch 
beide Seiten einer Schliessung ein: «[K]ollektives Widerstandsbemühen gegen 
Herrschaftsansprüche, die vom Prinzip der Ausschließung getragen sind, kann 
durchaus als die andere Seite der sozialen Schließungsgleichung angesehen wer-
den» (Parkin 2004b:31). Gleichzeitig verweist Parkin auch auf die sogenannte 
duale Schliessung. Er stellt fest, «dass organisierte Arbeiter häufig duale Stra-
tegien der Schließung verfolgen: usurpatorische Aktivitäten gegen Arbeitgeber 
und den Staat einerseits, exkludierende Aktivitäten gegen schwächer organi-
sierte Gruppen von Arbeitern einschließlich ethnischer Gruppen und Frauen 
andererseits» (Parkin 2004a:48). Er hebt damit hervor, dass auch innerhalb 
von Gruppen Ausgeschlossener soziale Schliessungen vollzogen werden können. 
Murphy wiederum versucht, unterschiedliche Schliessungsformen zueinander in



4.1 Die Theorie sozialer Schliessung 65

ein Verhältnis zu setzen. Er unterscheidet zwischen primären, abgeleiteten und 
kontingenten Exklusionsformen, wobei eine primäre Exklusionsform vom Rechts-
system des Staates geschützt wird. Aus primären Exklusionsformen ergeben sich 
abgeleitete Exklusionsformen, kontingente Exklusionsformen wiederum hängen 
vom jeweiligen Kontext ab (Murphy 2004:97–99).1 Aus Murphys Unterscheidung 
von Exklusionsformen folgt, dass unterschiedliche Schliessungsformen gemein-
sam eine Wirkung entfalten, d. h. Gruppen von mehreren unterschiedlichen 
Schliessungen gleichzeitig betroffen sein können (Mackert 2004a:17–18).2 

Hierbei werden drei Aspekte der Theorie sozialer Schliessung deutlich: Der 
Ansatz ist zugleich ungleichheits-, macht- und konflikttheoretisch. Er schliesst, 
erstens, an Konzepte der sozialen Ungleichheit an, weil er eine Erklärung für 
Inklusions- und Exklusionsprozesse von Gruppen sozialer Akteur*innen in und 
aus sozialen Systemen bieten möchte. Zweitens fokussiert er auf mit unterschied-
lichen Ressourcen ausgestattete soziale Akteur*innen sowie auf die zwischen 
ihnen bestehenden asymmetrischen Machtbeziehungen in Schliessungskämpfen. 
Dies deutet, drittens, die konflikttheoretische Perspektive an: Schliessung wird 
als Resultat von Schliessungskämpfen begriffen, «in denen soziale Akteure den 
Versuch unternehmen, Ressourcen, Privilegien, Macht oder Prestige zu mono-
polisieren und andere Akteure davon auszuschließen» (Mackert 2004a:11). Es 
existiert noch ein weiterer soziologischer Ansatz, welcher bestimmte Schlies-
sungsprozesse beschreibt, jedoch etwas andere Schwerpunkte setzt: Die Theorie 
der Etablierten-Aussenseiter-Beziehungen von Norbert Elias und John L. Scotson 
(2017). Da Elias und Scotson zusätzliche Aspekte in den Blick rücken, die in 
dieser Arbeit von Bedeutung sind, wird ihr Konzept hier ebenfalls erläutert.

1 Als Beispiel für eine primäre Exklusionsform nennt Murphy den Schutz des Privateigen-
tums in kapitalistischen Gesellschaften. Eine davon abgeleitete Exklusionsform wäre z. B. 
die während langer Zeit in den USA angewandte Praxis, Frauen aus Clubs und Eliteschulen 
auszuschliessen, die zur Bildung von (kapitalistischen) Netzwerken sehr wichtig waren und 
sind. Hinsichtlich der kontingenten Exklusionsformen bezieht sich Murphy vor allem auf die 
zur Zeit der Entstehung des ursprünglichen Textes (1984) noch stets bipolare Unterteilung 
der Welt in eine kapitalistische und eine kommunistische Sphäre (Murphy 2004:97–99). 
2 Hierbei besteht im Grunde eine Überschneidung mit dem Konzept der Intersektionalität (als 
erstes: Crenshaw 1989). 



66 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

4.2 Etablierte und Aussenseiter*innen: «Wir»-Bilder 
und «Sie»-Bilder 

Norbert Elias und John L. Scotson untersuchten in einer empirischen Studie zu 
Beginn der 1960er Jahre Nachbarschaftsbeziehungen in einem englischen Vorort, 
den sie «Winston Parva» nannten. Dabei stellten sie Schliessungsprozesse fest. 
Interessanterweise wichen die beiden untersuchten Gruppen an Nachbarn jedoch 
nur in einem Punkt voneinander ab: «Als einziger Unterschied blieb, daß die 
Bewohner des einen Bezirks Alteingesessene waren, die seit zwei oder drei Gene-
rationen in der Nachbarschaft lebten, und die des anderen Neuankömmlinge» 
(Elias und Scotson 2017:10). Da sich die beiden Gruppen hinsichtlich verschie-
dener Eigenschaften wie Nationalität, ethnischer Herkunft, sozialer Klasse usw. 
nicht unterschieden (Elias und Scotson 2017:10), kann man rückgebunden an die 
Theorie der sozialen Schliessung folgern, dass das einzige Merkmal, welches 
zum Anlass der Schliessung genommen werden konnte, die Aufenthaltsdauer 
war. Elias und Scotson führen die beobachtete Machtüberlegenheit der Altein-
gesessenen auf den höheren Kohäsionsgrad dieser Gruppe zurück.3 Dies gab den 
Etablierten die Möglichkeit, «soziale Positionen mit einem hohen Machtgewicht 
für die eigenen Leute zu reservieren, was seinerseits ihren Zusammenhalt ver-
stärkt, und Mitglieder anderer Gruppen von ihnen auszuschließen» (Elias und 
Scotson 2017:12). Das wiederum bringt gewisse Vorteile, die materieller oder 
ökonomischer Natur sein können. Wie Parkin weisen Elias und Scotson aber 
ebenfalls darauf hin, dass auch nicht-ökonomische Aspekte in diesem Prozess von 
Bedeutung sind und keinesfalls ausser Acht gelassen werden sollten (Elias und 
Scotson 2017:28–31). Sowohl in der Theorie der sozialen Schliessung als auch 
in der Etablierten-Aussenseiter-Theorie gilt somit, dass die Erlangung, Maxi-
mierung oder Monopolisierung ökonomischer oder materieller Chancen einen 
wichtigen Stellenwert einnehmen, es aber nicht nur ausschliesslich darum geht. 
Elias und Scotson (2017:76) betonen ausserdem, dass zur Untersuchung einer 
Etablierten-Aussenseiter-Figuration4 unbedingt zeitliche Prozesse miteinbezogen

3 Rudolf Stichweh verweist jedoch darauf, dass die Annahme eines tieferen Kohäsionsgrades 
der Gruppe der Aussenseiter*innen nicht zwingend in allen Fällen zutreffen muss, «da Grup-
pen von Fremden im Ausland bei Größenwachstum der Gruppe zu ihrer Schließung nach 
außen tendieren» (Stichweh 1992:307). 
4 «Figuration» ist ein von Norbert Elias geprägter Begriff, mit dem er die Gegenüberstellung 
von Individuum und Gesellschaft aufheben will (Elias 1970:153–154). Der Begriff Figura-
tion drückt aus, dass «[d]as Zusammenleben von Menschen in Gesellschaften […] immer, 
selbst im Chaos, im Zerfall, in der allergrößten sozialen Unordnung, eine ganz bestimmte 
Gestalt» hat (Elias 2003:90). Figuration ist aber nicht eine andere Bezeichnung für Gruppe, 



4.2 Etablierte und Aussenseiter*innen: «Wir»-Bilder und … 67

werden sollten, denn ansonsten besteht die Gefahr, einen strukturellen Grup-
penunterschied wie «neu» und «alt» zu übersehen, wenn Strukturen einzig als 
Zustände bzw. «Standfotos» wahrgenommen werden.5 

Stärker als die Theorie sozialer Schliessung fokussieren Elias und Scotson 
auf die in den Etablierten-Aussenseiter-Figurationen ablaufenden Gruppenpro-
zesse. Sie stellen sich die Frage, «wie und warum Menschen sich als zur selben 
Gruppe gehörig betrachten und einander in Gruppengrenzen einschließen, die 
sie aufrichten, wenn sie das Wort ‹Wir› gebrauchen, während sie gleichzeitig 
andere Menschen als einer anderen Gruppe zugehörig ausschließen, zu der sie 
kollektiv ‹Sie› sagen» (Elias und Scotson 2017:36). Elias und Scotson sprechen 
in der Folge vom «Wir-Bild» bzw. «Wir-Ideal», das nebst dem Ich-Bild – das 
«Bild und Ideal seiner selbst» – als Teil des Selbstbildes einer Person exis-
tiert (Elias und Scotson 2017:44). Dieses Wir-Bild, so Elias und Scotson, wird 
durch Aussenseiter*innen erschüttert, die in der Folge abgelehnt oder stigma-
tisiert werden (Elias und Scotson 2017:48–49). Dabei stellen die Autoren fest, 
dass das Selbstbild der Etablierten, das diese auch nach aussen tragen, eine Ten-
denz zur Idealisierung aufweist, während das Sie-Bild, das die Etablierten den 
Aussenseiter*innen zuschreiben, eine Tendenz zur Herabsetzung hat. Oder wie 
es die Autoren formulieren: Ersteres wird «eher nach der ‹Minorität der Bes-
ten› geformt», das Zweite «eher nach der ‹Minorität der Schlechtesten›» (Elias 
und Scotson 2017:71). Leider vertiefen die Autoren den Entstehungsprozess von 
Wir-Bildern und Wir-Idealen nicht weiter. 

Aufschlussreich ist, dass sich Elias und Scotson explizit davon abgrenzen, die 
von ihnen untersuchten Prozesse als «Vorurteile» zu fassen, weil dieser Begriff 
einzig die individuelle Dimension in den Blick nimmt, während es ihrer Mei-
nung nach unabdingbar ist, zugleich die kollektive Dimension zu untersuchen 
(Elias und Scotson 2017:14). Dies soll als Anknüpfungspunkt für einige Bemer-
kungen zur Vorurteilsforschung dienen. Gegen diese wird Kritik geäussert, die 
derjenigen von Elias und Scotson nahe kommt, nämlich dass Vorurteilsforschung

vielmehr geht es um Beziehungsgeflechte, um Interdependenzen, durch die Menschen anein-
ander gebunden sind (Treibel 2008:70). Wie in der empirischen Subjektivierungsforschung 
(siehe Abschnitt 3.2) werden Menschen damit nicht als vollständig autonom, aber auch nicht 
als vollständig abhängig von gesellschaftlichen Strukturen verstanden (vgl. Treibel 2008:73).
5 Hierin wird deutlich, wie wichtig der Begriff des Prozesses in der Eliasschen Soziologie ist 
(Treibel 2008:87–94). Es wird hier nur auf Norbert Elias Bezug genommen, weil die theoreti-
schen Teile der Studie zu Etablierten und Aussenseiter*innen hauptsächlich von ihm verfasst 
wurden (Treibel 2008:80). Für eine Kritik an Elias, insbesondere in Bezug auf die Stel-
lung, die Gewalt in dem von ihm konzeptualisierten Zivilisierungsprozess einnimmt, siehe 
Malešević und Ryan (2012). 



68 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

die gesellschaftliche Dimension von Vorurteilen, Diskriminierungen und Abwer-
tungen vernachlässige (Attia 2013:4). Vorurteilsforschung wird in dieser Arbeit 
daher auch nicht vertieft behandelt. Mark Terkessidis weist jedoch auf einen 
Aspekt hin, der für die diskurstheoretische Perspektive dieser Arbeit von Wich-
tigkeit ist: Weil die Vorurteilsforschung zur Feststellung von Vorurteilen häufig 
Eigenschaften misst, geht sie implizit davon aus, «dass bestimmte Gruppen als 
Entitäten existieren und solche Eigenschaften besitzen» (Terkessidis 2004:37). 
Aus diskurstheoretischer Perspektive sind gesellschaftliche Gruppen und ihnen 
zugeschriebene Eigenschaften jedoch Resultat diskursiver Aushandlungs- und 
Konstruktionsprozesse. Das ist bereits eine erste Antwort auf die Frage nach dem 
Entstehungsprozess von «Wir»-Bildern. 

An dieser Stelle kann zusätzlich der Sozialanthropologe Fredrik Barth (1998 
[1969]) zur Vertiefung beigezogen werden, der sich mit ebensolchen Konstrukti-
onsprozessen befasst hat. Eine Gruppe definiert sich seiner Ansicht nach sowohl 
über eine Selbstidentifikation als auch durch Zuschreibung von aussen und orga-
nisiert dadurch die Interaktionen zwischen Menschen (Barth 1998:10). Im Fokus 
einer Untersuchung von Gruppen müssen aus dieser Perspektive daher die Grenz-
ziehungen (boundaries) zwischen Mitglieder und Aussenseiter*innen stehen. Die 
Zuschreibung einer Person zu einem «Wir» oder «Sie» bedingt gemäss Barth zwei 
Dinge: Einerseits geteilte Bewertungskriterien innerhalb einer Gruppe, die nicht 
aus «objektiven» Unterschieden bestehen, sondern aus den sozialen Faktoren, die 
von der Gruppe als wesentlich betrachtet werden und sich über die Zeit auch 
verändern können (Barth 1998:14–15). Anders ausgedrückt: Grenzen werden 
nicht «aufgrund wahrgenommener Unterschiede gezogen, sondern Unterschiede 
anhand bereits bestehender Grenzen ‹beobachtet› beziehungsweise erfunden» 
(Bauman 2017:43). Andererseits müssen Grenzen aber auch aufrechterhalten 
werden (Barth 1998:14). Entsprechend schreibt auch Terkessidis: «Tatsächlich 
wird aber das ‹Objekt› durch eine bestimmte Praxis und einen bestimmten Dis-
kurs überhaupt erst hervorgebracht» (Terkessidis 2004:37). Die Situation von 
Minderheiten nimmt dabei eine Sonderstellung innerhalb von Barths Konzept 
ein: Interaktionen zwischen der Bevölkerungsmehrheit und Minderheiten fin-
den immer innerhalb des Rahmens der Statuspositionen und Institutionen der 
dominanten Mehrheit statt, in dem die Identität der Minderheit keine Handlungs-
grundlage bietet (Barth 1998:30–32). Gruppen – im Falle dieser Arbeit z. B. 
«Muslim*innen» und «Schweizer*innen» – werden also in diskursiven Prozes-
sen und durch die entsprechenden Praktiken und boundaries erst konstruiert 
und aufrechterhalten. Anzumerken ist, dass es nie nur ein einziges «Wir»- oder 
«Sie»-Bild gibt, sondern mehrere solche Konstruktionen gleichzeitig in Diskursen 
zirkulieren. Zusammenfassend können zwei Punkte festgehalten werden: Erstens



4.3 Die klassische soziologische Perspektive auf das Fremde 69

betonen Elias und Scotson (2017:14), dass sowohl die individuelle als auch die 
kollektive Dimension betrachtet werden sollten, was auch der Perspektive der 
Subjektivierungsforschung entspricht. Zweitens ist es wichtig zu berücksichti-
gen, dass gesellschaftliche Gruppen das Resultat diskursiver Aushandlungs- und 
Konstruktionsprozesse sind. 

Die in der Studie zu «Winston Parva» gemachten Beobachtungen lassen 
sich abstrahieren, denn eine Etablierten-Aussenseiter-Figuration kann in vielen 
Konstellationen und an vielen Orten gefunden werden: «Man kann Varianten 
derselben Grundfiguration, Zusammenstöße zwischen Gruppen von Neuankömm-
lingen, Zuwanderern, Ausländern und Gruppen von Alteingesessenen überall 
auf der Welt entdecken» (Elias und Scotson 2017:247). Diese Beobachtung 
von Elias und Scotson soll als Ansatzpunkt dienen, den Blickwinkel ein wei-
teres Mal zu öffnen, bevor die bisher gemachten theoretischen Überlegungen 
mit einer diskurstheoretischen Perspektive verknüpft werden. Im Grunde geht es 
in der Etablierten-Aussenseiter-Figuration nämlich um das Fremde in Form des 
«Neuankömmlings». 

4.3 Die klassische soziologische Perspektive auf das 
Fremde 

In der Soziologie kann man von einer klassischen «Theorie und Soziologie des 
Fremden» sprechen (Stichweh 1992:295). In deren Zentrum steht Georg Sim-
mels Überlegungen «Exkurs über den Fremden» (Simmel 1992b). Darin erläutert 
Simmel gleich zu Beginn: 

Es ist hier also der Fremde nicht in dem bisher vielfach berührten Sinn gemeint, 
als der Wandernde, der heute kommt und morgen geht, sondern als der, der heute 
kommt und morgen bleibt – sozusagen der potenziell Wandernde, der, obgleich er nicht 
weitergezogen ist, die Gelöstheit des Kommens und Gehens nicht ganz überwunden 
hat. (Simmel 1992b:764) 

In dieser Beschreibung des Fremden als Wanderer, der nicht weiterreist, sondern 
dableibt, drückt sich eine Spannung aus Zugehörigkeit und Nicht-Zugehörigkeit 
aus (Nassehi 1999:180). Übersetzt in die Gegenwart sind mit Fremden daher 
vor allem die in unserer Nähe lebenden Fremden gemeint, die «Immigranten im 
Nachbarhaus» (Angehrn 1994:33). Diese Spannung aus Nähe und Ferne sowie 
Zugehörigkeit und Nicht-Zugehörigkeit charakterisiert Simmel im folgenden Zitat 
noch genauer: «Der Fremde ist ein Element der Gruppe selbst, nicht anders als die



70 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

Armen und die mannigfachen ‹inneren Feinde› – ein Element, dessen immanente 
und Gliedstellung [sic!] zugleich ein Außerhalb und Gegenüber einschließt» (Sim-
mel 1992b:765). Fremde sind also Teil und gleichzeitig nicht Teil der Gruppe. Sie 
werden jedoch erst durch die Zuschreibung der Gruppe, die sie als fremd wahr-
nimmt, überhaupt als fremd markiert. Diese Wahrnehmung ist dadurch geprägt, 
dass die Fremden gemäss Simmel «nicht als Individuen, sondern als die Fremden 
eines bestimmten Typus überhaupt empfunden» werden (Simmel 1992b:770). Das 
heisst, die Fremden werden als eine Art Kategorie wahrgenommen und dabei ihre 
innere Verschiedenartigkeit und Heterogenität nicht erfasst. Die Beziehung zum 
Fremden ist daher «ein klassischer Fall einer Zurechnung von Eigenschaften auf 
eine andere Person bei Vorhandensein nur minimaler Informationen» (Stichweh 
1992:309). Hierin drückt sich auch aus, dass Fremde vorerst als nicht bekannt, 
nicht vertraut und überraschend klassifiziert werden, weswegen der Mensch nicht 
auf gesicherte Routinen des Umgangs zurückgreifen kann (Nassehi 1999:185; 
Stichweh 2010:75). Denn erscheint uns etwas vertraut, können wir auf typi-
sierte Erfahrungen zurückgreifen, die den Umgang erleichtern und damit Zeit 
und Energie sparen (Stichweh 2010:75; vgl. Berger und Luckmann 2003:56– 
57). Fremdes bedeutet daher auch «eine pragmatische Störung oder Irritation, 
die erst in noch zu findende Lösungen […] umgearbeitet werden muß» (Stich-
weh 2010:75). Emil Angehrn geht in seiner Deutung des Fremden noch einen 
Schritt weiter: Fremde bedeuten auch, dass es andere Subjekte gibt, die eben-
falls «Zentren von Weltbezügen sind» (Angehrn 1994:32). Dies versteht er unter 
anderem als Herausforderung an das «Wir»-Bild einer Gesellschaft: «Diese ist 
[…] mit einem Gegenentwurf, mit einer anderen Möglichkeit ihrer selbst kon-
frontiert, in der eigenen Festgelegtheit in Frage gestellt. Die Möglichkeit einer 
anderen Identität demonstriert die Nicht-Notwendigkeit der eigenen» (Angehrn 
1994:34). Fremde stellen in dieser Perspektive mehr dar als eine Störung gesicher-
ter Routinen: ein Infragestellen des eigenen, als selbstverständlich verstandenen 
«Wir»-Bildes. 

Zusammenfassend werden Fremde in der klassischen Theorie des Fremden 
also als nicht bekannt und nicht vertraut qualifiziert und stellen daher eine gewisse 
Störung gesicherter Routinen dar. Weiter werden sie eher als Typus denn als Indi-
viduen wahrgenommen und stehen in einem Spannungsfeld von Zugehörigkeit 
und Nicht-Zugehörigkeit. Von dieser klassischen Perspektive aus weitergedacht, 
können Fremde aber auch das Selbstverständnis einer Gesellschaft in Frage stel-
len, weil sie dieser allein durch ihre Existenz vor Augen halten, dass es andere 
Möglichkeiten der Konstituierung bzw. der Identität gibt. 

Kritisiert werden an Simmels klassischer Darstellung des Fremden verschie-
dene Punkte: Erstens hat er diesen anhand eines bestimmten Beispiels erarbeitet,



4.3 Die klassische soziologische Perspektive auf das Fremde 71

nämlich an dem der europäischen Jüdinnen und Juden (Nassehi 1999:183; Terkes-
sidis 2004:14–15). «Fremdheit» wird hier im Grunde nicht allgemein beschrieben, 
sondern bezieht sich auf bestimmte Erfahrungen des späten 19. und frühen 20. 
Jahrhunderts (Stichweh 1992:299). Die klassische Theorie des Fremden nimmt 
also einen ganz spezifischen, europäischen Standpunkt ein – es gäbe durchaus 
auch andere Perspektiven auf das Fremde, wie Thomas Bauer (2001) anhand einer 
vormodernen arabisch-islamischen Sicht auf das Fremde zeigen kann.6 Zwei-
tens versteht Simmel den Fremden als jemanden, der in eine bestehende, stabile 
gesellschaftliche Struktur eindringt. Armin Nassehi (1999:182) verweist darauf, 
dass sich diese Konzeption auch in anderen Texten der sogenannten klassischen 
Soziologie des Fremden wiederfindet.7 Er führt dies auf die zugrunde gelegten, 
erwähnten historischen Erfahrungen zurück: «Die Erfahrung stabiler In-Groups, 
die für Out-Sider nur schwer zu betreten sind, mag historisch sowohl für Immi-
granten in die USA als auch für das emanzipierte Judentum bestimmend gewesen 
sein» (Nassehi 1999:183). Die Perspektive, dass Gesellschaften stabile, einheit-
liche Strukturen darstellen, muss aber hinterfragt werden. Simmel vernachlässigt 
dabei auch die Existenz vertikaler Differenzierungen. Der dritte Kritikpunkt an 
Simmel bezieht sich darauf, dass die Perspektive des Fremden selbst weitgehend 
fehlt. So sind für Simmel die Ressourcen, die der Fremde mitbringt, nebensäch-
lich (Nassehi 1999:181).8 Ebenso zieht er die Möglichkeit nicht in Betracht, 
dass jemand, der als fremd markiert wird, diese Zuschreibung eventuell ablegen 
möchte (Terkessidis 2004:15). 

Sowohl Armin Nassehi (1999:189) als auch Rudolf Stichweh (2010:21) weisen 
darauf hin, dass sich Fremde besonders gut im Verhältnis zur Nation definieren 
lassen. Hierbei bieten sich Fremde als (oftmals) Nicht-Bürger*innen «außeror-
dentlich gut als negative Identifikationsfolie, als identitätsstiftender Außenhori-
zont» an (Nassehi 1999:189). Stichweh kritisiert diese Engführung auf die Nation

6 Bauer zeigt auf, dass das Fremde in der vormodernen arabisch-islamischen Kultur ganz 
anders als in der klassischen soziologischen Theorie des Fremden nicht als fremd empfun-
dene Gruppen bezeichnet, gegen die man sich abgrenzt, sondern vor allem von der Perspek-
tive des sich selbst als fremd empfindenden Subjekts ausgeht. Das Fremde hat «nicht die 
Abgrenzung eines (mehr oder weniger feindlichen) Außen gegen das Selbst zur Folge, son-
dern verweist vielmehr auf eine Leerstelle im Innern, d. h. im Selbst des Sprechers» (Bauer 
2001:103). 
7 Nassehi nennt hierbei Robert E. Park (1964) sowie Alfred Schütz Studie Der Fremde 
(Schütz 1972). 
8 Diese nimmt dann Robert E. Park in seinem Konzept des marginal man auf (Park 1964).



72 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

jedoch, weil sie ihm zu reduktiv ist (Stichweh 2010:21). Er verweist unter ande-
rem auf die Weltgesellschaft, welche das Fremde möglicherweise als anachronis-
tisch erscheinen lässt (Stichweh 1992:300). Allerdings ist es in den fast dreissig 
Jahren seit Stichwehs Aussage trotz umfassender Globalisierungsprozesse bislang 
nicht zur Herausbildung eines «Wir»-Gefühls in der Weltgesellschaft gekommen 
(Geiselberger 2017:11). Vielmehr zeigt sich in verschiedenen europäischen Län-
dern eine Perspektive, die im englischsprachigen Raum als Nativismus bezeichnet 
wird: Dass insbesondere rechtspolitische Parteien die Sichtweise vertreten «that 
states should be inhabited exclusively by members of the native group (‹the nation›) 
and that nonnative elements (persons and ideas) are fundamentally threatening to 
the homogeneous nation-state» (Mudde 2007:19). Eine mögliche Erklärung dafür 
ist, dass die Auswirkungen der kapitalistischen Marktglobalisierung heute teil-
weise wieder zu mehr Schliessungstendenzen führen (della Porta 2017:57–76).9 

Die gegenwärtigen politischen Debatten sind stärker von politischen Tendenzen 
geprägt, die nationalstaatliches Denken, Protektionismus und Misstrauen gegen-
über multilateralen Gebilden betonen. Das wiederum drückt sich auch in Debatten 
zum Fremden aus, die, wie Arjun Appadurai urteilt, im Endeffekt ein «Paradebei-
spiel für die Übersetzung von Fragen der ökonomischen Souveränität in Fragen 
der kulturellen Souveränität» darstellen (Appadurai 2017:32). Anders gesagt: Die 
Unmöglichkeit, ökonomische Souveränität in einer globalisierten Marktwirtschaft 
zurückzugewinnen, führt zu einer Abschottungspolitik gegenüber dem Frem-
den, weil zumindest in diesem Bereich noch Souveränität beansprucht werden 
kann. Eine andere bzw. ergänzende Perspektive ist, dass sich diese Bewegungen 
auch aus der Verunsicherung speisen, die aufgrund gelungener Integration ent-
steht, weil dadurch das Konfliktpotenzial in der Gesellschaft steigt (El-Mafaalani 
2020). Man kann also folgern, dass der nationalstaatliche Rahmen ein gewis-
ses Gewicht zurückgewinnt, zumindest in öffentlichen Debatten. Und weil diese 
Arbeit ein kontingentes empirisches Phänomen innerhalb eines bestimmten Kon-
textes untersuchen möchte, nämlich Imame in der Schweiz, wird der Frage nach 
dem spezifischen Verhältnis zum Fremden im Kontext der Schweiz im übernächs-
ten Unterkapitel nachgegangen, nachdem die schliessungstheoretischen Ansätze 
mit einer diskurstheoretischen Perspektive zusammengeführt worden sind.

9 Einige der Autor*innen des Sammelbandes, der sich mit dieser Frage beschäftigt, ver-
weisen dabei auf «The Great Transformation» (Polanyi 2001 [1944]) und eine Art zweiter 
grosser Transformation (z. B. Geiselberger 2017:10; della Porta 2017:60; Fraser 2017:81). 



4.4 Zusammenführung der schliessungstheoretischen Ansätze mit … 73

4.4 Zusammenführung der schliessungstheoretischen 
Ansätze mit einer diskurstheoretischen 
Perspektive 

An dieser Stelle werden nun die bisher erläuterten theoretischen Ansätze mit einer 
diskurstheoretischen Perspektive verbunden. Die massenmedialen und politischen 
Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz werden als diskursive 
Arenen verstanden, in denen «verschiedene Diskurse um die Konstitution bzw. 
Definition eines Phänomens wetteifern» (Keller 2011b:234).10 Das heisst, sowohl 
in der massenmedialen als auch in der politischen Arena der Schweiz kon-
kurrieren unterschiedliche Diskurse um die Definition der Phänomene «Islam» 
und «Muslim*innen».11 Aufbauend auf der Theorie sozialer Schliessung, die 
Schliessung als Resultat von Schliessungskämpfen betrachtet und daher kon-
flikttheoretisch ist (Mackert 2004a:11), werden diese Diskurse als konflikthafte, 
diskursive Aushandlungsprozesse verstanden, aus welchen Schliessungen resul-
tieren können. Zur Konflikthaftigkeit von Diskursen wurde bereits an anderer 
Stelle einiges gesagt: 

Diskurse sind […] Gegenstand von Konflikten, weil in und mit Diskursen Deu-
tungsvorgaben für politische und soziale Ereignis- und Handlungszusammenhänge 
produziert werden, die darüber entscheiden, wie diese Ereignis- und Handlungszu-
sammenhänge wahrgenommen und bewertet werden. Diese Deutungsvorgaben sind 
umstritten, weil sie das Richtige vom Falschen, das Gute vom Bösen, das Angemes-
sene vom Unangemessenen oder das Normale vom Abweichenden trennen und damit 
soziales und politisches Handeln legitimieren. (Schwab-Trapp 2001:263) 

Das heisst, das Wissen um «Islam» und «Muslim*innen», das wiederum zur Legi-
timierung von sozialem und politischem Handeln herangezogen werden kann, 
wird in Diskursen auf konflikthafte Art und Weise ausgehandelt. Dieses Wis-
sen wird auch mit Bewertungen verknüpft. Um verständlich zu machen, wie 
daraus eine Schliessung resultieren kann, muss auf den Dispositivbegriff von 
Foucault rekurriert werden. Ein Diskurs verfügt über eine «materielle und ide-
elle Infrastruktur, d. h. die Maßnahmenbündel, Regelwerke, Artefakte, durch die 
ein Diskurs (re-)produziert wird und Effekte erzeugt» (Keller 2011b:235). Das

10 Keller benutzt nicht den Begriff Arena, sondern «diskursives Feld».
11 Die einzelnen Diskurse und ihre Strukturierungen (Phänomenstrukturen) werden in dieser 
Arbeit jedoch nicht ausgearbeitet, da vorrangig die darin zirkulierenden Subjektpositionen 
im Zentrum stehen. 



74 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

heisst: Diskurse haben reale Konsequenzen in unterschiedlicher Form. Sie kön-
nen in Gesetzen, Verhaltensanweisungen und anderem mehr münden, durch die 
eine Schliessung sodann manifest werden kann. Solche Schliessungen können 
ökonomische Chancen betreffen, aber auch weitere Ressourcen wie z. B. Macht 
oder Prestige. Sie müssen nicht zwingend vollständig erfolgen, sondern können 
auch graduell sein. Schliessungen können aber auch in Diskursen zutage treten. 

Hierin wird der bereits genannte macht- und herrschaftstheoretische Aspekt 
der Theorie sozialer Schliessung sichtbar: Soziale Akteur*innen verfügen über 
unterschiedliche Ressourcen. In Schliessungskämpfen bestehen zwischen ihnen 
asymmetrische Machtbeziehungen (Mackert 2004a:11). Wenn Diskurse also 
als mögliche Schliessungskämpfe begriffen werden, so gilt dieses Verständnis 
auch für soziale Akteur*innen in diskursiven Aushandlungsprozessen. Soziale 
Akteur*innen, die in Diskursen das Wissen zu «Islam» und «Muslim*innen» 
aushandeln, sind unterschiedlich mit Ressourcen ausgestattet und haben daher 
auch unterschiedlichen Zugang zu Sprechpositionen im Diskurs. Das heisst, 
asymmetrische Machtbeziehungen und ungleiche Ressourcenausstattungen spie-
len hinsichtlich der Aussagenproduktion sozialer Akteur*innen in Diskursen eine 
Rolle. Reiner Keller und Saša Bosančić schlagen dementsprechend vor, danach 
zu fragen, 

wie die Sprechpositionen strukturiert sind und wer die jeweiligen SprecherInnen sind, 
die an einer Diskursproduktion teilnehmen. Zugleich geht dies mit der Frage einher, 
wer ausgeschlossen wird oder über welche AkteurInnen und Akteursgruppen aus-
schließlich gesprochen wird, ohne dass diese selbst zu Wort kommen. (Keller und 
Bosančić 2018:895–896) 

Die Teilnahme an und das «Gehört-werden» in Diskursen hängt somit mass-
geblich von bestimmten Bedingungen bzw. der Ressourcenausstattung der 
Akteur*innen ab. Die asymmetrischen Machtbeziehungen und ungleichen Res-
sourcenausstattungen wurden bereits im Forschungsstand (vgl. Kapitel 2) deut-
lich: In der massenmedialen Arena der Schweiz wird eher über Muslim*innen 
gesprochen als mit ihnen und in der politischen Arena fallen die Möglichkeiten 
für Muslim*innen, sich in diese einzubringen, aufgrund der hohen Hürden zum 
Erwerb der Staatsbürgerschaft und damit dem Zugang zu politischen Rechten 
bisher noch geringer aus. Dies gilt im gleichen Masse auch für Imame. 

An dieser Stelle kann, wie bereits erwähnt, auch auf mögliche Gegenre-
aktionen der Ausgeschlossenen verwiesen werden. Parkin versteht die Schlies-
sungsstrategie des Solidarismus als eine kollektive Antwort ausgeschlossener 
Gruppen (Parkin 2004b:31). Diese Strategien «richten politischen Druck nach



4.4 Zusammenführung der schliessungstheoretischen Ansätze mit … 75

oben, denn mit ihren Ansprüchen bedrohen sie den Ressourcenanteil der privile-
gierten Schichten» (Parkin 2004b:32). Eine solche Schliessung als Solidarismus 
kann als eine mögliche Reaktion oder Strategie von (hier: organisierten) Subjek-
ten auf Adressierungen und Positionierungen in Diskursen verstanden werden. Es 
ist jedoch auch eine duale Schliessung denkbar: Nebst «usurpatorischen Aktivitä-
ten» (Parkin 2004a:48) nach oben können von Schliessungen betroffene Gruppen 
auch soziale Schliessungen gegen als schwächer verstandene Gruppen anstreben 
(Parkin 2004a). Ob eine Schliessungsstrategie des Solidarismus verfolgt wird 
oder aber eine Schliessung «nach unten» vorliegt, stellt somit eine empirisch 
zu beantwortende Frage dar, die am vorliegenden Material untersucht werden 
muss. Wie im Forschungsstand deutlich wurde (vgl. Abschnitt 2.2.4), zeigen Mus-
lim*innen durchaus Ansätze von Kritik «nach oben» (vgl. van Es 2021). Für die 
in der vorliegenden Arbeit untersuchten Imame wird jedoch von der Annahme 
ausgegangen, dass sich im Material eher innermuslimische Schliessungen zei-
gen werden, denn zumindest eine solche Schliessung wurde bereits angesprochen 
(vgl. Abschnitt 2.1): Bei Imamen handelt es sich nach verbreiteter Auffassung um 
Männer, Frauen werden meist von der Leitung des Gebets und der Freitagspredigt 
ausgeschlossen. 

Darüber hinaus bietet die Theorie sozialer Schliessung eine ungleichheitstheo-
retische Erklärung für Inklusions- und Exklusionsprozesse von Gruppen sozialer 
Akteur*innen in und aus sozialen Systemen und daher auch für die Lebenschan-
cen der betroffenen Gruppen (Mackert 2004a:11). Letztere stehen nicht im Fokus 
dieser Arbeit, sondern müssten im Rahmen weiterführender, anderer Fragestel-
lungen untersucht werden. Versteht man Imame jedoch als diskursiv hergestellte 
Repräsentationsgruppe von Muslim*innen, so kann diese Arbeit eventuell einen 
Hinweis auf die Beschaffenheit von Lebenschancen von Muslim*innen in der 
Schweiz geben. 

Als nächstes sollen Bezüge zur Theorie von Etablierten-Aussenseiter-
Beziehungen hergestellt werden. Elias und Scotson sprechen von einem «Wir-
Bild», das eine Gruppe von sich konstruiert, und gegen ein «Sie» abgrenzt (Elias 
und Scotson 2017:36). Man kann dies auch als Othering-Prozess beschreiben 
(vgl. Siouti, Spies, Tuider, von Unger und Yildiz 2022b). Debatten zu «Is-
lam» und «Muslim*innen» können als eine Etablierten-Aussenseiter-Figuration 
aufgefasst werden, denn Studien zeigen, wie in diesen in der europäischen Öffent-
lichkeit ein «Wir» und «die Anderen» konstruiert wird (Brubaker 2017:1200; 
vgl. Spielhaus 2006; Ettinger und Udris 2009; Foner 2015). Dieses antagonis-
tisch konstruierte Verhältnis zwischen einem essentialisierten «Islam» und einem 
essentialisierten «Westen» weist historische Dimensionen auf (vgl. Asad 2006), 
die bis mindestens in die frühe Neuzeit zurückreichen (Naumann 2009:22).



76 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

An diese antagonistische Konstruktion schliesst die übergeordnete These die-
ser Arbeit an, die besagt, dass in politischen und massenmedialen Debatten zu 
Islam und Muslim*innen nicht nur das gesellschaftliche Wissen zu «Islam» und 
«Muslim*innen» ausgehandelt wird, sondern es auch um «Schweizer*innen» 
geht, also auch die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft verhan-
delt wird. Allerdings werden die Konstruktionen von «Schweizer*innen» und 
«Schweizer*in-Sein» in dieser Arbeit nicht näher untersucht. 

Des Weiteren macht Reiner Keller deutlich, dass die in Diskursen vorge-
nommenen Positionierungen und Adressierungen sozialer Akteur*innen, also 
Subjektpositionen, «entlang von Gegensätzen zwischen einem positiv besetzten 
‹Wir› und den ‹gegnerischen Anderen›» (Keller 2012b:100) konstruiert werden 
können. So beschaffene Subjektpositionen in Form eines idealen Modell-Subjekts 
und eines Anti-Subjekts enthalten daher eine implizite Wertung. Auch Elias und 
Scotson (2017:71) haben auf solche Wertungen in «Wir»- und «Sie»-Bildern hin-
gewiesen, sie wurden aber auch experimentell in der Sozialpsychologie bestätigt 
(Tajfel und Turner 1979:40). 

Unabhängig davon, ob nun ein Othering geschieht oder nicht, finden in den 
entsprechenden Diskursen Konstruktionen von «Muslim*innen» statt. Wie Fou-
cault an einer berühmten Stelle formuliert, sind Diskurse nicht als «Gesamtheiten 
von Zeichen» zu behandeln, sondern als Praktiken, «die systematisch die Gegen-
stände bilden von denen sie sprechen» (Foucault 2016:525). Es wird in Diskursen 
also soziale Realität hergestellt. Dabei zeigen sich in den öffentlichen Debatten 
zwei Aspekte, die sich verschränken: Erstens kann empirisch aufgezeigt werden, 
dass muslimische Zuwanderer*innen seit den Anschlägen vom 11. September 
2001 hauptsächlich als Muslim*innen aufgefasst werden. Es kam also zu einer 
Verschiebung der Kategorisierung von «Zuwanderer*in» bzw. «Ausländer*in» zu 
«Muslim*in» (Allievi 2006; Schiffauer 2007a:114; Udris, Imhof und Ettinger 
2011:382–385; Lüthi und Skenderovic 2019:6–7). Die eher typenartige oder kate-
goriale Beschaffenheit dieser Konstruktionen könnte auf einen der vorhergehend 
erläuterten Aspekte des Fremden hinweisen: Dass Fremde eher als Typus denn als 
Individuum wahrgenommen werden (Simmel 1992b:770). Damit soll nicht gesagt 
werden, dass Muslim*innen grundsätzlich immer als fremd wahrgenommen wer-
den, es zeigt jedoch, dass bestimmte Verschränkungen und Überlagerungen, z. B. 
mit Diskursen zum Fremden, bestehen, wie im nächsten Kapitel aufgezeigt wer-
den wird. Zweitens wird hierbei deutlich, dass Menschen durch ihre Religion 
markiert, auf dieses Merkmal reduziert und weitere Identitätsaspekte ignoriert 
werden (Behloul 2007b:294; Spielhaus 2010:15; Halm 2013:457). Muslim*innen 
werden also oftmals als homogene Gruppe verstanden und dadurch die ethnische,



4.4 Zusammenführung der schliessungstheoretischen Ansätze mit … 77

religiöse und kulturelle Verschiedenheit und Pluralität von Muslim*innen ver-
nachlässigt (Behloul 2007b:295–296; Spielhaus 2006:32). Alles in allem finden 
damit ganz bestimmte Konstruktionen von Muslim*innen statt, die Muslim*innen 
eher als Typus oder Kategorie wahrnehmen. Das kann auch auf stärker konflikt-
hafte Aushandlungsprozesse verweisen, denn die Wahrscheinlichkeit, dass sich 
Menschen in Bezug auf Gruppenzugehörigkeiten und nicht in Bezug auf indivi-
duelle Eigenschaften zueinander verhalten, nimmt zu, je intensiver Konflikte sind, 
wie Tajfel und Turner (1979:34) experimentell aufzeigen konnten. 

Elias und Scotson merken noch zwei weitere wichtige Punkte an, die hier auf-
genommen werden sollen. Erstens machen sie darauf aufmerksam, dass sowohl 
die individuelle als auch die kollektive Dimension eines Phänomens einbezogen 
werden muss. Diese Überwindung der Gegenüberstellung von Individuum und 
Gesellschaft ist ein grundlegendes Merkmal der Eliasschen Soziologie, das in 
seinem Figurationsbegriff zum Ausdruck kommt (vgl. Treibel 2008:69–85). Hier 
kann eine Brücke zur Subjektivierungsanalyse geschlagen werden. Wie bereits 
erläutert, möchte die Subjektivierungsforschung genau diese Verbindung zwi-
schen Individuum und kollektiven Dimensionen untersuchen, indem sie fragt, 
wie sich das Verhältnis des Subjekts zu sozialen und kulturellen Ordnungen 
bzw. Strukturen gestaltet (Bosančić et al. 2019:142). Die von Elias angestrebte 
Doppelperspektive wird im Rahmen dieses theoretisch-methodischen Werkzeugs 
also bereits berücksichtigt. Zweitens, so Elias und Scotson (2017:50), sollen 
bei der Untersuchung von Etablierten-Aussenseiter-Figurationen «Gruppen und 
ihre Beziehungen in der Abfolge der Zeit» betrachtet werden. Dies kann in 
der Analyse im Hauptteil dieser Arbeit nur in einem kleineren Umfang geleis-
tet werden (vgl. Abschnitt 5.2.1). Allerdings setzt die WDA die methodische 
Annahme voraus, dass über Zeit und Raum verstreute Ereignisse bzw. Äusserun-
gen zusammenhängen, also einen Diskurs konstituieren (Keller 2011a:83). Diese 
Voraussetzung hat also bereits einen gewissen prozessualen Charakter. Ausserdem 
bietet der Verweis auf ein historisches Deutungsmuster und dessen mögliche Ver-
schränkungen mit Debatten zu Islam und Muslim*innen im nächsten Unterkapitel 
eine Art der Einbettung in längere zeitliche Abläufe.



78 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

4.5 Verhältnisbestimmungen zum diskursiv 
konstruierten Fremden im Kontext der Schweiz 

Als letztes werden nun noch Bezüge zum diskursiv konstruierten «Fremden» her-
gestellt. Hierbei wird als erstes der bereits erwähnten Frage nach dem Verhältnis 
der Schweizer*innen zur diskursiven Konstruktion des Fremden nachgegan-
gen. Die Schweiz als Nationalstaat versteht sich als eine Willensnation (Imhof 
2006:202).12 Sie entspricht in dem Sinne Renans Definition der Nation als täg-
liches Plebiszit (Renan 1882:27), als eine Praxis von Bürger*innen, die ihre 
demokratischen Rechte ausüben. Das Konstrukt der Willensnation Schweiz wird 
daher oftmals als Struktur aufgefasst, «die stark genug ist, die ethnischen Span-
nungen eines multikulturellen Staatsbürgerverbandes auszugleichen» (Habermas 
1994:634). Allerdings geriet dieses Verständnis von Nation ab dem letzten Drittel 
des 19. Jahrhunderts in der Schweiz ernsthaft unter Druck, weil der ethnolingu-
istische Nationalismus in vielen Teilen Europas erstarkte (Zimmer 2000:198). 
Als Reaktion auf die ethnonationalistische Deutungshoheit entstanden Diskurse 
der nationalen Identität in der Schweiz – man könnte auch von «Wir»-Bildern 
sprechen –, die von Mythen und Narrativen wie dem Gründungsmythos des Rüt-
lischwurs 1291 oder dem Mythos der Befreiung vom Joch der Habsburger in 
der Figur Wilhelm Tells Gebrauch machten. Dies schlug sich in einer Schwei-
zer Selbstwahrnehmung als selbstbestimmt, aber ständig bedroht nieder (Imhof 
2006:203–207). Ein weiteres Narrativ, das in diesen Diskursen geformt wurde, 
um der schweizerischen Identität mehr Kontinuität und Einzigartigkeit zu ver-
leihen, war die Darstellung der Alpen als Kraft, welche die nationale Identität 
und den Charakter der Schweizer*innen bestimmt (Tanner 1994:20–21; Zimmer 
1998:645). Zugleich dienten die Alpen auch als Symbol des Schutzes vor exter-
ner Bedrohung (Zimmer 1998:653). Nebst diesen Mythen und Narrativen entstand 
jedoch zusätzlich «eine Selbstdefinition ex-negativo» (Kury 2008:24), eine Selbst-
bestimmung über eine Abgrenzung zum Fremden. Dabei ist wichtig anzumerken, 
dass es hierbei nicht darum geht, dieses Verhältnis zum Fremden als einzigar-
tig zu behaupten. Ähnliche Prozesse finden sich vielerorts, allerdings war wohl 
die Ausgangslage der Schweiz in ihrer Eigenwahrnehmung als Willensnation 
eine etwas andere als in vielen anderen europäischen Ländern. Die Abgrenzung 
zum Fremden «diente als Instrument der nationalen Homogenisierung, ohne die

12 Die Herausbildung des schweizerischen Nationalstaates bzw. seiner Institutionen geschah 
über mehrere Schritte, deren wichtigste die Helvetik (1798–1803), die Mediationsverfassung 
von 1803, der Bundesvertrag von 1815 sowie die Bundesverfassungen von 1848 und 1874 
sind (Altermatt, Bosshart-Pfluger und Tanner 1998:11). 



4.5 Verhältnisbestimmungen zum diskursiv konstruierten Fremden … 79

sprachlich-kulturelle Heterogenität der Schweiz ernsthaft zu gefährden» (Erlan-
ger, Kury und Lüthi 2003:442). Hierin zeigt sich, dass Konflikte – hier eine 
konflikthafte Abgrenzung – der Etablierung und Aufrechterhaltung der Identi-
tät von Gesellschaften und Gruppen dienen (Coser 2009 [1956]:36–41; Simmel 
1992a [1908]:288–289).13 

Diese Abgrenzung geschah massgeblich über den Begriff der «Überfrem-
dung», eine schweizerdeutsche Wortschöpfung, die auch im Französischen und 
Italienischen gebraucht wurde, weil sich das Wort schlecht übersetzen lässt 
(Buomberger 2004:29). Diskurstheoretisch gesprochen ist «Überfremdung» ein 
Deutungsmuster, das im kollektiven Wissensvorrat zur Verfügung steht. Deu-
tungsmuster sind typisierte Interpretationsschemata, die Wahrnehmung und Deu-
tung eines Phänomens lenken und dadurch sinnstiftend wirken (Keller 2011b:240; 
vgl. Abschnitt 3.1.3). Als nicht genau definierter, schwammiger Terminus wirkt 
«Überfremdung» über alle Bevölkerungsschichten hinweg verbindend (Kury 
2003:75, 80). In ihm kommt ein «Zuviel» zum Ausdruck, gleichzeitig aber auch 
eine nicht näher definierte imaginäre Normalität (Kury 2003:74).14 In «Über-
fremdung» drückt sich eine vermeintliche Gefahr aus, «la crainte d’être débordés 
(‹Ueber›) par les étrangers»15 (Garrido 1987:9). Die darin eingeschriebene Angst 
vor Zuwanderung ist begleitet von der Idee, «ohne dauernde Abwehr, ohne Schutz 
durch Grenzen würde das ‹Eigene› durch das ‹Andere› überlagert, verdrängt, 
überstimmt – eben: ‹überfremdet›» (Tanner 1994:17). Hierin wird eine nativisti-
sche Sicht deutlich, aus welcher jede*r Ausländer*in potenziell eine Bedrohung 
für den Nationalstaat Schweiz darstellt (Dahinden und Manser-Egli 2023:144). 
In diesem Deutungsmuster fallen mehrere Aspekte der drei in diesem Kapi-
tel erläuterten theoretischen Ansätze zusammen. Das Deutungsmuster hatte über 
die Zeit verschiedene Formen der Schliessung zur Folge, wie aufgezeigt wer-
den wird. Aus diskurstheoretischer Perspektive bringt der Versuch, die eigene 
Identität über eine Abgrenzung aufrechtzuerhalten, das Fremde im Sinne einer 
diskursiven Konstruktion erst hervor (vgl. Bauman 1992:86–87). Dieses ganz

13 Zur Konfliktsoziologie siehe unter anderem Dahrendorf (1972), Simmel (1992a), Coser 
(2009); für einen Überblick siehe unter anderem Bonacker (2005), Bonacker und Imbusch 
(2010). 
14 Hier kann ein Verweis auf die von Foucault mehrfach beschriebene Genese der Normali-
sierungsgesellschaft gemacht werden (vgl. Foucault 1977, 1979). 
15 Die Studie wurde durchgehend gemäss den Regeln der deutschen Sprache gesetzt, wie 
sie in der Schweiz gelten, auch wenn sie anderssprachige Zitate beinhaltet. Unter anderem 
bedeutet das, dass kein scharfes S gebraucht und als Satzzeichen die schweizerischen Guil-
lemets «…» verwendet werden, die auch im Französischen ohne weite Spationierung gesetzt 
werden. 



80 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

bestimmte Verhältnis zum Fremden kann daher als eine Konstruktion von «Wir» 
und «die Anderen» und als eine Etablierten-Aussenseiter-Figuration verstanden 
werden. Ausserdem zeigen sich gewisse Verschränkungen des Deutungsmusters 
mit Debatten zu «Islam» und «Muslim*innen», insbesondere in gegenwärtigen 
rechtspolitischen Diskursen. 

Seit seinem ersten Auftauchen um 1900 erscheint das Deutungsmuster «Über-
fremdung» bis heute wiederholt in öffentlichen Diskursen (Tanner 1994:18).16 

Über die Zeit geht damit ein bestimmtes Dispositiv einher, das aus Amtsstel-
len, Gesetzgebungen, Weisungen und ähnlichem mehr besteht und durch das 
Schliessungen vollzogen werden. Den Anfang machte die Gründung der Zentral-
stelle für die Fremdenpolizei 1917, der späteren eidgenössischen Fremdenpolizei, 
die eine ihrer Aufgaben in der Bekämpfung der «Überfremdung» sah (Erlanger 
et al. 2003:438). Ein weiterer Eckpunkt stellt das 1931 verabschiedete Bun-
desgesetz über Aufenthalt und Niederlassung der Ausländer (ANAG) dar, das 
die Niederlassung von Ausländer*innen in der Schweiz erschwerte und erst 
2008 durch das neue AIG17 ersetzt wurde (Erlanger et al. 2003:440; D’Amato 
2008a:168–173). Die 1933 zum ANAG erlassenen Weisungen verwendeten den 
Begriff Überfremdung explizit und verlangten von Ausländer*innen, die eine 
Aufenthaltsbewilligung erhalten, «Assimilierbarkeit», was als eine innere Ein-
gliederung in das Schweizer Volkstum und die Schweizer Verhältnisse erläutert 
wird (Kury 2003:174).18 Ein weiterer wichtiger Teil des Dispositivs war das 
«Gastarbeitenden-» oder «Rotationsmodell» nach dem Zweiten Weltkrieg, in dem 
auch eine ökonomische Dimension des Deutungsmusters zum Ausdruck kommt.

16 Für genauere Beschreibungen der historischen Überfremdungsdiskurse in der Schweiz, 
siehe Garrido (1987), Tanner (1994), Misteli und Gisler (1999), Romano (1999), Erlan-
ger et al. (2003), Kury (2003, 2006, 2008), Buomberger (2004), Skenderovic und D’Amato 
(2008), Lüthi und Skenderovic (2019). 
17 Das neue Gesetz hiess erst Bundesgesetz über die Ausländerinnen und Ausländer (AuG). 
Mit den in Kraft tretenden Änderungen am 1. Januar 2019 wurde es in Bundesgesetz über 
die Ausländerinnen und Ausländer und über die Integration (AIG) umbenannt. 
18 Diese Idee von Integration als Assimilation überdauerte in der Schweiz bis heute. Schwei-
zerische Staatsbürgerschaftsgesetze und Einbürgerungsverfahren verlangen oft noch heute 
von Einbürgerungswilligen, dass sie nachweisen, dass sie sich an Sitten, Traditionen und 
Kultur des Landes angepasst haben (Lüthi und Skenderovic 2019:2). Dementsprechend gilt 
die Schweiz als Land mit hohen Hürden für den Erwerb der Staatsbürgerschaft und daher 
auch für die Möglichkeit der politischen Partizipation (Cinalli und Giugni 2013:157). Eine 
neue Studie zeigt, dass die Totalrevidierung des Bürgerrechtsgesetzes von 2018 dazu führte, 
dass die ordentliche Einbürgerung noch selektiver geworden ist: Weniger gebildete Zugewan-
derte werden deutlich seltener eingebürgert als zuvor (Fibbi, von Rütte und Wanner 2024). 
Hieraus wird deutlich, dass Staatsbürgerschaft immer mit Schliessungsprozessen verbunden 
ist (Mackert und Turner 2017:1; vgl. auch Mackert 2004b). 



4.5 Verhältnisbestimmungen zum diskursiv konstruierten Fremden … 81

Die Schweiz verfolgte nach dem Zweiten Weltkrieg einerseits eine restriktive 
Einwanderungspolitik, andererseits aber eine relativ liberale Arbeitsmarktpolitik 
(Misteli und Gisler 1999:100). Während der Wirtschaftsaufschwung nach dem 
Krieg die Nachfrage nach ausländischen Arbeitskräften ansteigen liess, sollte 
gleichzeitig deren dauerhafte Niederlassung verhindert werden. Im Rotations-
modell, das auch von linkspolitischen Gewerkschaftskreisen verteidigt wurde 
(Buomberger 2004:35), war die jährliche Aufenthaltsdauer ausländischer Arbeits-
kräfte auf neun Monate beschränkt und der Familiennachzug sowie Wechsel von 
Wohnort und Arbeitgeber*in verboten (Senn 2017:31–32). Es diente dadurch 
auch als Konjunkturpuffer, den die Schweiz insbesondere in der Rezession 
nach dem Erdölschock in den 1970er Jahren erfolgreich einsetzte (Buomberger 
2004:190–191).19 Die Schweiz wandte sich zwar ab den 1960er Jahren allmählich 
von diesem Modell ab, allerdings setzt genau in dieser Zeit die Herausbildung 
von kleinen, zum Teil kurzlebigen Parteien am rechtspolitischen Rand ein, die 
gegen die «Überfremdung» antraten (Misteli und Gisler 1999:103–104). Eine 
mögliche Erklärung dafür ist, dass bei einer erfolgreichen Integration von Min-
derheiten – in diesem Fall Zugewanderte, dasselbe gilt jedoch auch für andere 
marginalisierte Gruppen, wie zum Beispiel Menschen mit körperlichen Beein-
trächtigungen – auch das Konfliktpotential innerhalb der Gesellschaft steigt, 
weil soziale Positionen, Ressourcen und Privilegien neu verhandelt werden (El-
Mafaalani 2020:79). Hier spielt nun die direkte Demokratie in der Schweiz eine 
wichtige Rolle, weil Mittel der direkten Demokratie als Gelegenheitsstruktu-
ren dienen können, um Rechte von Minderheiten einzuschränken (Skenderovic 
2007:171–174; vgl. auch Vatter 2011).20 Dies zeigte sich bereits 1893 in der 
historisch frühesten Initiative zum Schächtverbot, das sich im Grunde gegen 
eine jüdische Minderheit richtete. Über die Zeit kam es zu verschiedenen gegen 
Ausländer*innen bzw. die «Überfremdung» gerichtete Initiativen, darunter die 
sogenannte Schwarzenbach-Initiative 1970, die den Anteil an Ausländer*innen 
in der Schweiz auf 10 % beschränken wollte, und nur relativ knapp abgelehnt 
wurde (Buomberger 2004:15–28). Initiativen entfalten dabei auch eine Wirkung, 
wenn sie abgelehnt werden, weil damit Themen auf die Tagesordnung gesetzt 
werden können. Manchmal scheitern Initiativen auch nur deshalb (oder werden

19 Die Schweiz hatte in der Rezession im Vergleich mit allen OECD-Ländern am meisten 
Arbeitsplätze verloren, aber dennoch die geringste Arbeitslosenquote, weil zwei Drittel der 
verlorenen Arbeitsplätze von Ausländer*innen besetzt gewesen waren. Ca. 250’000 auslän-
dische Arbeitskräfte mussten Mitte der 1970er Jahre die Schweiz verlassen (Buomberger 
2004:191). 
20 Allerdings gilt das nicht für die Sprachminderheiten in der Schweiz, wie Bolliger (2007) 
aufzeigen kann. 



82 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

zurückgezogen), weil das Parlament bereits unter Druck gesetzt wurde, in einer 
strittigen Frage zu handeln (Albertazzi 2008:108). 

Heute verwendet vor allem die SVP – mit fast 28 % Wähleranteil stärkste 
Partei im Nationalrat (BFS 2024c) – und ihr nahestehende Kreise das Deu-
tungsmuster «Überfremdung». Im Rahmen der Umformung der SVP in den 
1990er Jahren unter Christoph Blocher und der Zürcher Kantonalpartei wurde 
diese immer stärker zum Konkurrenten der rechtspolitischen Randparteien und 
daher auch zum «Erben» des Deutungsmusters «Überfremdung» (Skenderovic 
2007:164–166; vgl. auch Skenderovic und D’Amato 2008). In den Diskursen der 
SVP und ihr nahestehenden Kreise kommt es gelegentlich zu Verschränkungen 
des Deutungsmusters «Überfremdung» und der Thematisierung von Islam und 
Muslim*innen, indem z. B. mit demographischen Prognosen suggeriert wird, 
in einigen Jahren werde die Mehrheit der Schweizer Bevölkerung muslimisch 
sein (D’Amato 2008a:183; Skenderovic 2008b:143). Diese Verschränkungen 
haben auch damit zu tun, dass die SVP bereits in den 1990er Jahren damit 
begann, die Konstruktion eines Gegensatzes zwischen «Islam» und «Schweizer 
Kultur» aufzugreifen und zu verbreiten (Skenderovic 2007:169–170). Insbeson-
dere nach dem 11. September 2001 wurde dieser Gegensatz im SVP-Diskurs 
immer wichtiger, weil sich darin «sicherheits-, migrations- und integrationspoli-
tische Diskursstränge überschneiden» (Hildebrand 2017:311). Es muss allerdings 
angemerkt werden, dass das Deutungsmuster «Überfremdung» über seine lan-
gen Wirkungsjahre nicht allein von rechtspolitischen Akteur*innen verwendet 
wurde. Insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg trugen linkspolitische Gewerk-
schaftskreise massgeblich zu seiner Verbreitung bei, weil sie in ausländischen 
Arbeitskräften Konkurrent*innen und Lohndrücker*innen sahen (Buomberger 
2004:36–39). Ausserdem hatte die fortwährende Thematisierung des Fremden 
durch rechtspolitische Randparteien in den 1980er Jahren zur Folge, dass das 
Deutungsmuster «Überfremdung» zunehmend gesellschaftliche Akzeptanz erfuhr 
und in Diskursen der etablierten Partien Eingang fand. Begriffe der rechtspoliti-
schen Parteien wurden in den offiziellen Diskurs übernommen und nicht in Frage 
gestellt (Skenderovic 2008a:64, 67; D’Amato 2008b:212). Dies belegt auch eine 
neuere Studie,21 die zum Schluss kommt, dass nativistische Formen von Othering, 
die im Deutungsmuster «Überfremdung» zum Ausdruck kommen, mittlerweile in 
der Schweizer Gesellschaft institutionalisiert und verankert sind und zu Standar-
dannahmen in alltäglichen Praktiken und Interaktionen wurden (Dahinden und 
Manser-Egli 2023:155–156).

21 Die Studie von Dahinden und Manser-Egli (2023) beschäftigt sich mit boundary making 
gegenüber muslimischen, als Migrantinnen gelesenen Frauen in der Schweiz. 



4.6 Zusammenfassend: Einbettung in konflikt- und … 83

Nebst diesem ganz bestimmten Verhältnis zum Fremden, das im Deutungs-
muster «Überfremdung» in Erscheinung tritt, finden sich noch weitere, kleinere 
Bezüge zum Fremden. Im Zusammenhang mit Othering wurde in Abschnitt 4.4 
bereits auf die Ähnlichkeit der von Simmel beschriebenen Wahrnehmung des 
Fremden als Typus und den Konstruktionen von «Muslim*innen» in den mas-
senmedialen und politischen Debatten in der Schweiz hingewiesen. Ein weiterer 
wichtiger Aspekt erscheint in der Kritik an Simmels Beschreibung des Frem-
den: Dass die Perspektive des Fremden – man könnte etwas weiter gefasst auch 
sagen: des konstruierten «Anderen» – in Simmels Theorie weitgehend fehlt. 
Dies möchte diese Arbeit explizit leisten, indem die Perspektive der Imame ins 
Zentrum gerückt wird. 

4.6 Zusammenfassend: Einbettung in konflikt- und 
schliessungstheoretische Perspektiven 

Dieses Kapitel hat mit einem Überblick über drei konflikt- und schliessungs-
theoretische Ansätze und deren Zusammenführung mit einer diskurstheoretischen 
Perspektive einen umfassenderen Blickwinkel eröffnet, der auf grössere Zusam-
menhänge und längere Prozesse verweist. Damit soll der übergeordneten These 
Rechnung getragen werden, die lautet, dass politische und massenmediale Debat-
ten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz einen konflikthaften Aushand-
lungsprozess um das gesellschaftliche Wissen zu «Islam» und «Muslim*innen» 
darstellen und dabei gleichzeitig auch die symbolische Form der Schweizer 
Gesellschaft verhandelt wird. Wie dargelegt wurde, werden gesellschaftliche 
Gruppen – wie «Muslim*innen» und «Schweizer*innen» – als Resultat dis-
kursiver Aushandlungs- und Konstruktionsprozesse begriffen. Zudem zeitigen 
Diskurse reale Konsequenzen wie Verhaltensanweisungen oder Gesetze, durch 
die soziale Schliessungen manifest werden können. Soziale Akteur*innen, die in 
Diskursen Wissen aushandeln, sind darüber hinaus ungleich mit Ressourcen aus-
gestattet und haben demzufolge unterschiedlichen Zugang zu Sprechpositionen 
im Diskurs. Die Teilnahme an und das «Gehört-werden» in Diskursen hängt somit 
massgeblich von bestimmten Bedingungen bzw. der Ressourcenausstattung der 
Akteur*innen ab. Die ungleichheits-, macht- und konflikttheoretische Perspek-
tive der Subjektivierungsforschung – die den sozialen Raum versteht als «durch 
eine ungleiche Verteilung von sowohl materiellen als auch immateriellen Ressour-
cen wie Rechten, Macht und Anerkennung strukturiert» (Schürmann und Pfahl 
2022:11) – wird durch die Auseinandersetzung mit schliessungstheoretischen 
Ansätzen stärker in den Fokus gerückt.



84 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und …

Zusätzlich wurde das Forschungsvorhaben durch eine Beschreibung des 
Schweizer Kontextes und des spezifischen historischen Deutungsmuster «Über-
fremdung» in einem Teil seines direkten Bezugsrahmens adäquater verortet. 
Wie gezeigt wurde, bringt diese schweizerische Selbstbestimmung über ein 
Othering in Form einer Abgrenzung zum Fremden zum einen das Fremde als 
diskursive Konstruktion erst hervor. Zum anderen findet sich das Deutungs-
muster inzwischen insbesondere in den öffentlichen Debatten zu Islam und 
Muslim*innen. Es ist darin fest verankert und wurde zu einer Art institutiona-
lisierter Standardannahme in diesen Diskursen (vgl. Dahinden und Manser-Egli 
2023). 

Diese Erkenntnisse haben Einfluss auf den empirischen Teil der Arbeit. So 
stellt sich unter anderem die Frage, ob und wie die übergeordnete These – d. h. 
der gleichzeitige konflikthafte Aushandlungsprozess von Wissen zu «Islam» und 
«Muslim*innen» und zur symbolischen Form der Schweizer Gesellschaft, die sich 
insbesondere über eine Abgrenzung zum «Fremden» definiert und der daher eine 
soziale Schliessung inhärent ist – einen Einfluss auf die Debatten zu Imamen 
hat. Weiter ist zu fragen, inwiefern sich das wiederum in den Adressierungen 
und Positionierungen der Imame in den öffentlichen Debatten niederschlägt. Dies 
wird an den entsprechenden Stellen der empirischen Ergebnisse (Kapitel 6 bis 10) 
diskutiert. 

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche 
die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem 
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle 
ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, 
ob Änderungen vorgenommen wurden. 

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts 
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt 
ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des 
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


5Methodisches Vorgehen 

Wie bereits erläutert, setzt die Subjektivierungsforschung eine empirische Dop-
pelperspektive voraus (Bosančić et al. 2019:143). Das bedeutet, dass diese Arbeit 
mit zwei verschiedenen Datenkorpora arbeitet: Für die Untersuchung diskursiv 
konstituierter Subjektpositionen, die Imame adressieren, wird ein erstes Daten-
korpus gebildet. Als Grundlage für die Untersuchung der Selbst-Positionierungen 
von Imamen dient ein zweites Korpus. Die Daten beider Korpora werden dann in 
Beziehung gesetzt und verknüpft, um die geforderte empirische Doppelperspek-
tive einzulösen. Dies stellt im Grunde ein triangulatives Vorgehen dar (Truschkat 
2018:133). Methodisch stützt sich diese Arbeit zunächst auf Vorgehensweisen 
der WDA, die Reiner Keller allerdings als «orientierende Vorschläge» begreift, 
die im Laufe einer empirischen Untersuchung «komplettiert und modifiziert wer-
den können und müssen» (Keller 2011b:277). Auch Saša Bosančić beschreibt die 
von ihm vorgelegte Heuristik einer Subjektivierungsanalyse «als eine Art ‹Such-
scheinwerfer› zur Analyse von Subjektivierungsprozessen» (Bosančić 2016:109). 
Für die Analyse werden Elemente aus der Grounded Theory Methodologie (Gla-
ser und Strauss 2005 [1967]; Strauss und Corbin 1996; Strauss 1998)1 verwendet, 
die als Hilfsmittel betrachtet und an die Diskurs- bzw. Subjektivierungsforschung

1 Dabei wird aus der Zitation schon ersichtlich, dass sich diese Arbeit hauptsächlich auf die 
Weiterführung der Grounded Theory Methodologie von Strauss (1998) sowie Strauss und 
Corbin (1996) stützt. Glaser und Strauss haben nach ihrem gemeinsamen ersten Werk später 
jeweils einen eigenen Ansatz entwickelt, die sich nebst anderem darin unterscheiden, wie die 
Rolle des Vorwissens der Forschenden beurteilt wird. Strauss hebt diese positiv hervor (Przy-
borski und Wohlrab-Sahr 2021:245, Fussnote 138, 249). Diese Ausprägung der Grounded 
Theory Methodologie, welche unter anderem die theoretische Sensibilisierung der Forschen-
den betont und auf einem vieldimensionalen und vielstimmigen Verständnis der sozialen 
Realität basiert, wird als konstruktivistische Variante bezeichnet (Truschkat 2013:78). Sie 
wurde insbesondere von Kathy Charmaz (2014) weiterentwickelt. 

© Der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_5 

85

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_5&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_5


86 5 Methodisches Vorgehen

angepasst werden, wie dies Keller vorschlägt (Keller 2011a: 8–99, Fussnote 83). 
Die Grounded Theory Methodologie eignet sich aus unterschiedlichen Gründen 
(vgl. dazu Truschkat 2013), insbesondere aber weil sie theoretisch fundiert und 
gleichzeitig offen genug ist (Truschkat 2013:83). Zudem wird das sequenzanaly-
tische Vorgehen der Hermeneutischen Wissenssoziologie (Reichertz und Schröer 
1994; Soeffner und Hitzler 1994) als Hilfsmittel betrachtet, an das Forschungs-
vorhaben angepasst und für die Analyse verwendet. Im Folgenden wird auf die 
einzelnen Schritte zur Korpusbildung und Analyse genauer eingegangen. Dabei 
wird erst das methodische Vorgehen und in einem zweiten Schritt die Umsetzung 
für das jeweilige Datenkorpus genauer beschrieben. 

Dieses Kapitel dient insgesamt dazu, den Forschungsprozess intersubjek-
tiv nachvollziehbar darzustellen. Dies ist eines der Gütekriterien qualitativer 
Forschung, das ermöglichen soll, «die Untersuchung Schritt für Schritt zu ver-
folgen und den Forschungsprozess und die daraus hervorgegangenen Ergebnisse 
zu bewerten» (Steinke 2012:324). Eine transparente Ergebnisdarstellung in den 
Kapiteln 6 bis 9, die hinreichende Textbelege aus dem Datenmaterial enthält, 
ist ebenfalls Teil der Gütekriterien, ebenso wie die Diskussion der Grenzen der 
Ergebnisse (Steinke 2012:328–330). Es geht dabei insgesamt um eine «prinzi-
pielle Offenlegung und Nachvollziehbarkeit der Interpretationsschritte» (Keller 
2011b:274). Schliesslich wird in diesem Kapitel in einem letzten Unterkapitel 
auch die Position der Forschenden reflektiert, was ebenfalls als ein Gütekriterium 
qualitativer Forschung verstanden werden kann (Steinke 2012:330–331). 

5.1 Subjektpositionen: Methodische Schritte zur 
Korpusbildung und Analyse 

Die Rede von Diskursen setzt die Annahme voraus, dass zwischen – z. T. auch 
nur partiellen – Datenfragmenten, die als einzelne Ereignisse bzw. Äusserungen 
existieren, Beziehungen bestehen, die im Rahmen einer Diskursanalyse aufge-
spürt werden sollen (Keller 2011a:83). Im Unterschied zu anderen qualitativen 
Verfahren wird ein Datenfragment – ein Text, ein Video, ein Bild, eine Audio-
aufnahme – nicht als ein in sich abgeschlossener Fall betrachtet, vielmehr müssen 
Verbindungen zwischen Einzelereignissen bzw. -äusserungen hergestellt werden, 
um Aussagen über «den» Diskurs machen zu können. Um etwas über die in 
verschiedenen Diskursen zirkulierenden Subjektpositionen aussagen zu können, 
für die sich diese Arbeit interessiert, müssen daher die Analyseergebnisse ver-
schiedener Datenfragmente aufeinander bezogen werden (Keller 2011a:78). Diese



5.1 Subjektpositionen: Methodische Schritte zur Korpusbildung … 87

Annahme eines Zusammenhangs stellt den Ausgangspunkt für die Bildung des 
ersten Datenkorpus dar. 

5.1.1 Korpusbildung I: Methodische Schritte 

Die Zusammenstellung des ersten Datenkorpus erfordert eine vorausgehende, 
ausführliche Beschäftigung mit dem Untersuchungsfeld, um Fragestellung und 
Datengrundlagen präzisieren zu können. Diese Kenntnisse über das Untersu-
chungsfeld werden während der Korpusbildung fortwährend vertieft (Keller 
2011a:86). Hauptbezugspunkt während der Erstellung des Korpus sind die for-
schungsleitenden Fragen (Keller 2011a:90), hier dementsprechend die Frage nach 
Subjektpositionen in politischen und massenmedialen Debatten der Schweiz, die 
Imame adressieren. Aus dem Forschungsinteresse ergab sich die Entscheidung, 
mit textförmigen Daten zu arbeiten, wie in Abschnitt 5.2 näher begründet werden 
wird. 

Die Auswahl der Texte erfolgt anhand eines theoretischen Samplings (Glaser 
und Strauss 2005:53–57). Dies entspricht dem Vorgehen der Grounded Theory 
Methodologie (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:252). Theoretisches Sampling 
heisst, dass dieses auf der Basis von Konzepten erfolgt, die eine theoretische 
Relevanz für die sich entwickelnde Arbeit haben (Strauss und Corbin 1996:148). 
Bestimmte Konzepte werden als wichtig erachtet, weil sie im Prozess des Ver-
gleichens immer wieder in Erscheinung treten oder im Gegenteil nicht vorhanden 
sind, und zu Kategorien zusammengefasst (Strauss und Corbin 1996:149). Immer 
ausgehend vom Forschungszweck (Glaser und Strauss 2005:59) ist das Ziel des 
theoretischen Samplings, «Ereignisse, Vorkommnisse usw. auszuwählen, die Indi-
katoren für Kategorien, ihre Eigenschaften und Dimensionen sind» (Strauss und 
Corbin 1996:149). Das Sampling wird dementsprechend während der Erhebung 
permanent angepasst (Glaser und Strauss 2005:56). Dabei dienen die Prinzipien 
der minimalen und maximalen Kontrastierung (Glaser und Strauss 2005:62–66) 
zur Auswahl der Texte, d. h. es geht darum, «[s]o viele Unterschiede und Ähn-
lichkeiten der Daten wie möglich zu vergleichen» (Glaser und Strauss 2005:63). 
Einfacher ausgedrückt: Bereits während der Datenerhebung findet ein inhaltlicher 
Vergleich bzw. eine Kategorisierung der Texte in Bezug auf die Forschungsfrage 
nach Subjektpositionen statt. Dabei wird die Textauswahl für das Datenkorpus 
von ständigen Vergleichen angeleitet: Wo finden sich Unterschiede? Wo finden 
sich Ähnlichkeiten? Dadurch wird es möglich, Texte bereits im Erhebungspro-
zess zu kategorisieren und dabei auch zu entscheiden, ob ein Text Eingang in das



88 5 Methodisches Vorgehen

Korpus findet oder nicht. Über das Sammeln ähnlicher Daten (minimale Kontras-
tierung) können grundlegende Eigenschaften einer Kategorie deutlich gemacht 
werden. Dadurch dass gleichzeitig auch möglichst grosse Unterschiede zwischen 
den Kategorien angestrebt werden (maximale Kontrastierung), ist es wahrschein-
licher, dass tatsächlich unterschiedliche Daten gesammelt werden. Ausserdem 
sind Barney Glaser und Anselm Strauss der Meinung, dass der Versuch, die 
Unterschiede zwischen den Kategorien zu verstehen, dazu führe, dass man die 
Eigenschaften von Kategorien besser entwickle (Glaser und Strauss 2005:63–64). 
Diese Methode des permanenten Vergleichs begründet einen Erkenntnispro-
zess, «der explizit auf eine ergebnisoffene Prozessualität angelegt ist und einer 
abduktiven Forschungslogik folgt» (Truschkat 2013:80). Abgeschlossen wird die 
Datenerhebung, wenn eine theoretische Sättigung eintritt. Damit ist gemeint, 
dass keine neuen oder bedeutsamen Daten mehr auftauchen (Strauss und Cor-
bin 1996:159). Dieses Kriterium wird auf jede einzelne Kategorie angewendet. 
Abgeschlossen wird die gesamte Datenerhebung, wenn jede Kategorie gesät-
tigt ist (Glaser und Strauss 2005:69). Die Grounded Theory Methodologie gibt 
Forschenden entsprechend einen gewissen Wechsel zwischen Erheben und Ana-
lysieren vor. In der Erstellung des Datenkorpus wird bereits in einem bestimmten 
Mass kategorisiert bzw. kodiert, was als eine Art Grobanalyse verstanden werden 
kann. 

5.1.2 Analyse I: Methodische Schritte 

Die Analyse der Daten beginnt mit einem einfachen Lesen (Keller 2011a:98), 
was in dieser Arbeit bereits bei der Korpusbildung geschieht, weil nur dadurch 
Vergleiche zwischen den Texten angestellt werden können. Im Erhebungsprozess 
wird so eine grosse Bandbreite an Material gesichtet, wenn nötig im Korpus 
erfasst und durch das offene und zum Teil auch axiale Kodieren grob kategori-
siert. Mit diesen beiden Begriffen werden in der Grounded Theory Methodologie 
zwei Typen des Kodierens bezeichnet. Es existieren insgesamt drei Formen: das 
offene, das axiale und das selektive Kodieren (Strauss und Corbin 1996:40). 
Dabei spielt für die Analyse des ersten Datenkorpus vor allem das offene und 
das axiale Kodieren eine Rolle.2 Beim offenen Kodieren werden durch das Stel-
len von Fragen und das Anstellen von Vergleichen Konzepte identifiziert und

2 Das selektive Kodieren dient in der Grounded Theory Methodologie vor allem dazu, die 
sogenannte «Kernkategorie» zu entwickeln, also der rote Faden der Geschichte, die eine 
Untersuchung erzählen möchte (Strauss und Corbin 1996:94–117). Dies ist hier von unter-
geordneter Bedeutung, weil die Fragestellung bereits auf ein zentrales Phänomen abzielt 



5.1 Subjektpositionen: Methodische Schritte zur Korpusbildung … 89

entwickelt (Strauss und Corbin 1996:43–55). Dieses Kategorisieren ist dabei 
durchaus als provisorisch zu verstehen und gründet sowohl in den Daten als auch 
im Kontextwissen des oder der Forschenden (Strauss 1998:58). Die wichtigsten 
zwei Fragen in diesem Prozess lauten: «(1) Was geschieht eigentlich im Text? 
(2) Auf welche Kategorie weist die Textpassage hin?» (Titscher, Wodak, Meyer 
und Vetter 1998:97). Dabei hat dieser erste Schritt noch «starken Versuchscha-
rakter» (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:265). Es geht darum, Daten durch 
eine eingehende Untersuchung zu kategorisieren und diese Kategorien gleich-
zeitig anschaulich, aber in abstrakter Form zu benennen (Strauss und Corbin 
1996:43–50). Axiales Kodieren richtet im Anschluss daran seinen Fokus stärker 
auf einzelne Kategorien, indem diese vertieft anhand ihrer Eigenschaften entwi-
ckelt werden (Strauss 1998:101). So zählen Anselm Strauss und Juliet Corbin 
(1996:76) folgende Subkategorien einer Kategorie auf, die beim axialen Kodie-
ren spezifiziert werden sollen: Bedingungen, die das Phänomen verursachen, 
der Kontext, die Handlungs- und interaktionalen Strategien und die Konsequen-
zen dieser Strategien. Da die Grounded Theory auf die Untersuchung sozialer 
Handlungs- und Praxiszusammenhänge ausgerichtet ist (Keller 2011a:105, Fuss-
note 90), können die von Strauss und Corbin angegebenen Subkategorien, die sie 
mit Beispielen aus der Gesundheitsforschung illustrieren, nicht unmittelbar auf 
die Diskursforschung und damit das hierbei untersuchte Datenkorpus übertragen 
werden. Die tatsächlichen Elemente – hier: einer Subjektposition – werden daher 
aus dem Material erarbeitet. Wird im Rahmen dieser Arbeit axial kodiert, sol-
len also Dimensionen einer Kategorie sowie auch die «Beziehungen zwischen 
dieser Kategorie und anderen Kategorien bzw. ihren Subkategorien» (Przybor-
ski und Wohlrab-Sahr 2021:266) herausgearbeitet werden. Das Kodieren wird im 
ganzen Forschungsprozess – d. h. ab Beginn der Datenerhebung bis zum Ende 
der Analyse – begleitet von Memos und Kommentaren, in welchen allgemeine 
Ideen, Entscheidungen und Überlegungen z. B. hinsichtlich der Kode-Vergabe 
festgehalten werden (Strauss und Corbin 1996:169–192). 

Nach Abschluss der Bildung eines Grobkorpus an Texten, in dessen Verlauf 
bereits in einem gewissen Rahmen offen und axial kodiert wird, folgt eine Ver-
feinerung des Korpus sowie die Feinanalyse. Dafür wird eine Textauswahl aus 
dem Grobkorpus getroffen, die sich an Schlüsseltexten und -passagen orientiert. 
Das heisst, ein Text oder eine Passage soll ein typisches Beispiel für seine, in 
der Erhebung bereits grob entwickelte Kategorie darstellen. Als erstes wird ein 
als bedeutsam erachtetes Dokument ausgewählt und in einem zweiten Schritt

und dieses nicht von Grund auf, wie in der Grounded Theory üblich, aus dem Feld heraus 
entwickelt werden muss.



90 5 Methodisches Vorgehen

die maximale und minimale Kontrastierung angewendet, indem stark unter-
schiedliche oder sehr ähnliche Texte gesucht werden. Um die Eigenschaften der 
Kategorie voll zu entwickeln, müssen alle dafür relevanten Texte oder Passagen 
einbezogen werden, bis sie gesättigt wirken (Keller 2011a:90–93). Ausgewählte 
Schlüsseltexte werden dabei einerseits in Anlehnung an die Hermeneutische 
Wissenssoziologie sequenzanalytisch erschlossen. Durch das sequenzanalytische 
Vorgehen möchte die Hermeneutische Wissenssoziologie Selbstverständlichkei-
ten in Frage stellen und eine Haltung entwickeln, «aus der heraus man bereit ist, 
alte Überzeugungen aufzugeben und neue integrationsfähigere zu entwickeln» 
(Reichertz und Schröer 1994:75). Damit liegt ein Verständnis von Sequenzana-
lyse vor, das nicht demjenigen der Objektiven Hermeneutik entspricht, es geht 
also nicht darum, «das Material selbst zum Sprechen [zu] bringen», weil sich 
«etwas Objektives» über die Welt in Erfahrung bringen liesse (Reichertz und 
Schröer 1994:64). Vielmehr werden in einer Zeile für Zeile vorgenommenen 
Interpretation möglichst viele Lesarten erzeugt, die erst einmal nebeneinander 
stehen gelassen werden (Bosančić 2014:296). Dieser Schritt sollte möglichst 
gemeinsam mit anderen Forschenden durchgeführt werden. Dadurch dass der 
oder die Interpretierende gezwungen wird, «sein Vorwissen in einem unnatür-
lich langatmigen ‹Schritt-für-Schritt-Verfahren› […] begründet zu überarbeiten 
und zergliedernd zu explizieren, zerbricht für ihn die Fraglosigkeit des ihm bis-
lang Selbstverständlichen» (Reichertz und Schröer 1994:74). Andererseits wird in 
der Feinanalyse nochmals vertieft offen und axial kodiert. Es handelt sich beim 
gesamten Kodieren also immer um einen iterativen Prozess (Strauss und Cor-
bin 1996:40), bei dem Arbeitsschritte nicht linear abgearbeitet werden, sondern 
sich diese auch immer wechselseitig beeinflussen und daher auch immer wieder 
Überprüfungen und Überarbeitungen stattfinden (Przyborski und Wohlrab-Sahr 
2021:263). Die Kodierung wird hierbei im Programm MAXQDA vorgenommen, 
denn das Programm macht es einfacher, einzelne Kategorien und die ihr zugeord-
neten Textfragmente zusammenzuziehen, zu prüfen und Kodierungen bei Bedarf 
anzupassen. 

Die Anwendung von Aspekten der Grounded Theory Methodologie erleich-
tert Lesenden «eine Kontrolle bzw. den Nachvollzug der Untersuchung» (Steinke 
2012:326), weil es dabei um ein regelgeleitetes und systematisches Vorgehen 
handelt. Sowohl die Anwendung von Aspekten der Grounded Theory Metho-
dologie als auch die Interpretation in Gruppen dienen somit der Herstellung 
intersubjektiver Nachvollziehbarkeit.



5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten methodischen … 91

5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten 
methodischen Schritte 

Das erste Datenkorpus fasst massenmediale und politische Debatten der Schweiz, 
um darin zirkulierende Subjektpositionen, die Imame adressieren, zu rekon-
struieren. Das Datenkorpus besteht aus Texten, genauer: aus Zeitungsartikeln 
sowie politischen Vorstössen im nationalen Parlament. Wie bereits erwähnt, 
werden massenmediale und politische Debatten als diskursive Arenen verstan-
den. Dadurch dass die Medien eine Auswahl treffen und entscheiden, was zur 
Nachricht wird, bestimmten sie über die Bedeutung oder Bedeutungslosigkeit 
bestimmter Themen mit (Keller 2009:52). Politische Vorstösse in der politischen 
Arena hingegen stellen für Politiker*innen eine Möglichkeit dar, um «die Auf-
merksamkeit des Parlamentes, der Medien und der Bevölkerung auf bestimmte 
Themen und Aspekte zu lenken» (Kepplinger 1998:154), was aus einer Dis-
kursperspektive wichtig ist. Das kann auch aus strategischen Gründen geschehen, 
z. B. um Wähler*innen-Stimmen zu gewinnen (vgl. Strom 1990). Vorstösse wer-
den heute weit häufiger genutzt als Mitte der 1990er Jahre, wobei die Erfolge eher 
bescheiden sind. Allerdings haben Vorstösse, auch wenn sie verworfen werden, 
indirekte Wirkungen (Vatter und Brüschweiler 2019:29), weil sie Themen auf die 
Agenda setzen. Aus politischen Vorstössen hervorgehende Gesetzeserlasse kön-
nen überdies als Diskurseffekte aufgefasst werden, d. h. als sogenannte «reale 
Konsequenzen» von Diskursen (Keller 2011b:237). 

Die Beschränkung auf textförmige Daten begründet sich dadurch, dass das 
Material für den Umfang dieser Arbeit bewältigbar gehalten werden muss. Über-
dies zeigt sich, dass Zeitungen einen wichtigeren Einfluss auf politische Agenden 
ausüben als Fernsehen (Walgrave, Soroka und Nuytemans 2008:832). Damit ist 
ein weiterer wichtiger Punkt angesprochen: Massenmediale und politische Debat-
ten werden in einem gemeinsamen Datenkorpus gefasst, weil Studien zeigen, dass 
es eine Verflechtung von Massenmedien und politischen Debatten gibt. Studien 
zu politischem Agenda-Setting versuchen zum Beispiel zu erklären, inwiefern die 
mediale Berichterstattung die Festlegung politischer Agenden beeinflusst (vgl. 
z. B. Walgrave und Van Aelst 2006; Walgrave et al. 2008; Helfer 2016) bzw. 
inwiefern Aktivitäten von Parlamentarier*innen Einfluss auf die Berichterstat-
tung haben (Midtbø, Walgrave, Van Aelst und Christensen 2014). Studien zur 
Mediatisierung der Politik wiederum untersuchen, inwiefern die Logik der Mas-
senmedien die Gestaltung der Politik prägen (Kepplinger 1998; Strömbäck 2008; 
Maurer und Pfetsch 2014; van Santen, Helfer und van Aelst 2015). Schliesslich 
deuten auch Studien zu Framing auf eine gewisse Verflechtung von Massenme-
dien und Politik hin (Hänggli und Kriesi 2010; Hänggli 2012). Für diese Arbeit ist



92 5 Methodisches Vorgehen

ausschlaggebend, dass massenmediale und politische Debatten nicht unabhängig 
voneinander existieren, sondern aufeinander Bezug nehmen. Nicht entscheidend 
sind jedoch Richtung und Stärke möglicher Einflüsse, weil in einer qualitativer 
Studie keine Korrelationen gemessen werden. 

5.2.1 Korpusbildung und Grobanalyse 

Für die massenmedialen Debatten werden Artikel aus nationalen und regionalen 
deutsch- und französischsprachigen Zeitungen sowie einzelnen Nachrichtenporta-
len der Schweiz erhoben.3 Italienischsprachige sowie rätoromanische Zeitungen 
und Nachrichtenportale stellen hinsichtlich der hier untersuchten Forschungsfrage 
ein Forschungsdesiderat dar, das in dieser Untersuchung noch nicht berücksich-
tigt werden konnte. Mit dem deutsch- und dem französischsprachigen Landesteil 
wurden aber die beiden grossen Sprachregionen der Schweiz einbezogen.4 Es 
werden bewusst auch eher regional ausgerichtete Zeitungen herangezogen, weil 
davon ausgegangen wird, dass über Imame und muslimische Gemeinschaften ins-
besondere auch regional berichtet wird. Untersucht wird der Zeitraum der Jahre

3 In der Datenbank swissdox für die Stichwortsuche angewählt (aber nicht zwingend alle-
samt im Datenkorpus für die Feinanalyse enthalten) waren folgende Zeitungen und Nach-
richtenportale: 20 Minuten, 20 Minuten online, Aargauer Zeitung, Basellandschaftliche 
Zeitung, Basler Zeitung, Berner Zeitung, Blick, Blick online, Der Bund, Bündner Tag-
blatt, bz-Zeitung, Freiburger Nachrichten, Furttaler, Glattaler, Landbote, Limattaler Zeitung, 
Luzerner Zeitung (ab 2016), Neue Luzerner Zeitung (bis 2016), Nidwaldner Zeitung, NZZ, 
NZZ online, NZZ am Sonntag, Obersee Nachrichten, Obwaldner Zeitung, Oltner Tagblatt, 
Rümlanger, Schaffhauser Nachrichten, Seetaler Bote, Solothurner Zeitung, Sonntagsblick, 
Sonntagszeitung, SRF online, St. Galler Tagblatt, Südostschweiz, Tagblatt der Stadt Zürich, 
Tages-Anzeiger, Thurgauer Zeitung, Urner Zeitung, Volketswiler, Walliser Bote, watson, 
Weltwoche, Werdenberger & Obertoggenburger, Willisauer Bote, WOZ, Zentralplus online, 
Zentralschweiz am Sonntag, Zofinger Tagblatt, Zürcher Oberländer, Zürcher Unterländer, 
Zürichsee-Zeitung, 20 minutes, 20 minutes online, 24 heures, La Broye, L’Hebdo (bis 2017), 
Journal du Jura, La Liberté, Le Matin Dimanche, Le Matin (bis 2018), Le Nouvelliste, RTS 
online, Le Temps, Tribune de Genève. 
4 In der Strukturbefragung der Schweizer Bevölkerung nannten im Jahr 2020 62.3 % der 
Befragten Deutsch bzw. Schweizerdeutsch als eine ihrer Hauptsprachen, 22.8 % Französisch, 
8 % Italienisch und 0.5 % Rätoromanisch. Die Befragten konnten bis zu drei Hauptsprachen 
nennen. Nebst den vier Landessprachen gaben 23.1 % auch andere Sprachen an (BFS 2024d). 



5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten methodischen … 93

2016 bis Mitte 2020.5 Dies lässt sich einerseits damit begründen, dass aktu-
elle Debatten betrachtet werden sollen, weil es scheint, als ob auch Imame mit 
dem zunehmenden Fokus der Berichterstattung auf Radikalisierung und Terror 
(Ettinger 2018:14, 28; vgl. Abschnitt 2.2.2) immer stärker zum Thema werden. 
Andererseits will diese Arbeit nicht eine prozessuale Veränderung der Subjektpo-
sitionen untersuchen, sondern vielmehr rekonstruieren, welche Subjektpositionen 
in den Debatten zirkulieren. Ein Fokus auf die letzten Jahre reicht daher aus, eine 
Längsschnittperspektive über mehrere Jahre bzw. Jahrzehnte ist nicht nötig und 
das Material bleibt bewältigbar. 

Um von den zum Zeitpunkt der Datenerhebung aktuellsten Debatten auszuge-
hen, wurde das Sampling zeitlich rückwärts angegangen, d. h. anfänglich wurden 
Artikel des ersten Halbjahres 2020 und des Jahres 2019 gesichtet. Im Sinne des 
theoretischen Samplings wurde die Suche immer weiter zurück bis zum Jahr 
2016 ausgeweitet, bis für alle sich entwickelnden Kategorien eine theoretische 
Sättigung erreicht war. Der Endzeitpunkt 2016 wurde dabei nicht von Anfang 
an gesetzt, sondern von der theoretischen Sättigung abhängig gemacht. Über die 
Datenbank swissdox wurden so über 7800 Artikel von nationalen und regiona-
len Zeitungen und relevanten Nachrichtenportalen der Deutschschweiz und der 
Romandie zum Stichwort «Imam» gesichtet und die als wesentlich befundenen 
Artikel heruntergeladen. Dabei wurde darauf geachtet, dass die Zeitung bzw. das 
Nachrichtenportal über einen bestimmten Zeitraum in swissdox erfasst ist, da der 
Zeitraum aufgrund des theoretischen Samplings nicht von Anfang an feststand. 
Aussortiert wurden Artikel, die Menschen erwähnen, die «Imam» heissen, oder 
Orte, die «Imam» im Namen tragen, wie z. B. der Imam Khomeini-Flughafen in 
Teheran. Aufgrund der Medienkonzentration in der Schweiz (MQR-20 2020:16– 
17) gibt es relativ häufig Mehrfachtreffer mit zum Teil minimalen Unterschieden 
zwischen den Artikeln sowie Artikel, die eindeutig Textteile von anderen Artikeln 
übernehmen. In diesen Fällen wurde jeweils der inhaltlich umfassendste Artikel 
berücksichtigt. Alle Artikel, die Eingang in das Datenkorpus fanden, wurden im 
Sinne des offenen Kodierens grob kategorisiert und in einer Excel-Liste erfasst. 

An dieser Stelle ist eine Reflexion nötig: Die Ergebnisse zweier angewandter 
Forschungsprojekte (Schmid und Trucco 2019; Baumann et al. 2021), an denen 
ich mitgewirkt habe, führten zu Medienberichten im entsprechenden Zeitraum. 
Es muss also eine gewisse Rückwirkung dieser Studien und damit auch von 
mir auf die massenmedialen Debatten mitbedacht werden. Deswegen wurde in

5 Das erste Halbjahr 2020 lässt sich mit dem Zeitpunkt erklären, an welchem mit der Zusam-
menstellung des Datenkorpus begonnen wurde, nämlich Frühjahr 2020. 



94 5 Methodisches Vorgehen

der Zusammenstellung des Datenkorpus darauf geachtet, von den entsprechen-
den Artikeln nur diejenigen einzubeziehen, die für die theoretische Sättigung der 
einzelnen Aspekte der Subjektpositionen wirklich nötig waren.6 

Für die politischen Debatten wurden Vorstösse von Schweizer Parlamenta-
rier*innen in der Bundesversammlung zum Stichwort «Imam» erhoben. Vorstösse 
umfassen alle Instrumente, die National- und Ständerät*innen zur Gesetzesinitia-
tive und zur Regierungskontrolle zur Verfügung stehen, d. h. die parlamentarische 
Initiative,7 die Motion, das Postulat, die Interpellation, die Anfrage sowie die 
Fragestunde im Nationalrat. Vorstösse können von jedem Mitglied des Bundes-
parlaments, von jeder Fraktion8 und von allen parlamentarischen Kommissionen 
eingereicht werden (Brüschweiler und Vatter 2018:71). Sie können ausserdem 
von weiteren Politiker*innen aus derselben, aber auch aus anderen Fraktio-
nen mitunterzeichnet werden. Zur Gesetzesinitiative dienen mit absteigendem 
Wirkungsgrad die parlamentarische Initiative, die Motion und das Postulat (Brü-
schweiler und Vatter 2018:72). Mit einer parlamentarische Initiative «kann ein 
Ratsmitglied, eine Fraktion oder eine Kommission den Entwurf zu einem Erlass 
oder die Grundzüge eines solchen Erlasses vorschlagen» (Parlamentswörterbuch 
2024e), während eine Motion dem Bundesrat den Auftrag erteilt, «einen Entwurf 
zu einem Erlass der Bundesversammlung vorzulegen oder eine Massnahme zu 
treffen» (Parlamentswörterbuch 2024d). Ein Postulat, das schwächste Instrument 
der dreien, «beauftragt den Bundesrat zu prüfen und zu berichten, ob ein Entwurf 
zu einem Erlass der Bundesversammlung vorzulegen oder eine Massnahme zu 
treffen ist» (Parlamentswörterbuch 2024f). Während der Motion sowohl National-
als auch Ständerat zustimmen müssen, gilt ein Postulat als angenommen, wenn 
ihm einer der beiden Räte zustimmt (Parlamentswörterbuch 2024d, 2024f). Zur 
Regierungskontrolle dienen die Interpellation und die Anfrage bzw. die Dringliche

6 Insgesamt hatten beide Projekte zusammen über zwanzig Medienberichte zur Folge. Ein-
bezogen in das Datenkorpus wurden nur NZZ (06.11.2019a; 06.11.2019b) und Le Temps 
(06.11.2019a) für das erste Forschungsprojekt und Tages-Anzeiger (20.11.2019) und Zürcher 
Oberländer (20.11.2019) für das zweite. 
7 Streng gesehen ist die parlamentarische Initiative kein Vorstoss im rechtlichen Sinn (Par-
lamentswörterbuch 2024g), sie wird hier aber dennoch einbezogen, weil sie eine ähnliche 
Funktion einnimmt wie die übrigen Vorstösse. 
8 Die Bundesversammlung ist politisch in Fraktionen und nicht in Parteien gegliedert. Frak-
tionen versuchen, sich auf einheitliche Positionen zu verständigen, die im Rat, aber auch 
gegenüber der Öffentlichkeit vertreten werden. Eine Fraktionszugehörigkeit ist im National-
rat eine Voraussetzung, um Einsitz in einer Kommission zu erhalten (Bundesversammlung 
2024c). 



5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten methodischen … 95

Anfrage, welche vom Bundesrat Auskunft über wichtige innen- oder aussenpoli-
tische Angelegenheiten verlangen. Während die Interpellation im National- oder 
Ständerat verhandelt werden kann, ist die Anfrage mit der schriftlichen Antwort 
des Bundesrates erledigt (Parlamentswörterbuch 2024a, 2024c). Die Fragestunde 
des Nationalrats wiederum erlaubt Ratsmitgliedern Fragen zu stellen, die von 
der oder dem zuständigen Departementsvorsteher*in beantwortet werden (Parla-
mentswörterbuch 2024b). Parlamentarische Vorstösse des Schweizer Parlaments 
sind in der Datenbank Curia Vista einsehbar, welche die meisten Geschäfte, die 
im National- und Ständerat behandelt werden, ab der Wintersession 1995 erfasst. 
Einzig die Fragestunde ist erst ab 1999 enthalten (Bundesversammlung 2024b). 

Bei der Sichtung der politischen Vorstösse zum Stichwort «Imam» wurden 
wie bei den Artikeln diejenigen ausgeschlossen, die Imame lediglich nebensäch-
lich erwähnen oder den Begriff «Imam» wie im Falle von «Imam Khomeini» 
als Titel von Personen verwenden. Der berücksichtigte Zeitraum der ausgewähl-
ten Vorstösse ist länger als bei den Texten aus den massenmedialen Debatten, 
weil insgesamt weniger Material vorhanden ist. Berücksichtigt wurden alle poli-
tischen Vorstösse ab 2009, die in irgendeiner Art Imame behandeln. Das Jahr 
2009 wurde als Anfangspunkt gewählt, weil dann im Rahmen des Nationalen 
Forschungsprogramms 58 zu «Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft» 
ein Forschungsbericht erschien, in welchem Fragen zur Aus- und Weiterbil-
dung von Imamen behandelt wurde (Rudolph et al. 2009). Es wird hierbei 
davon ausgegangen, dass damit das Thema «Imame» stärker in den Fokus der 
öffentlichen Wahrnehmung rückte. Des Weiteren wurde Ende November 2009 
die Minarettverbots-Initiative angenommen, die einen ersten Kulminationspunkt 
der Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweizer Öffentlichkeit dar-
stellt (Behloul 2011:16). Der Endpunkt des Zeitraums bildete für die politischen 
Debatten ursprünglich ebenfalls das erste Halbjahr 2020, aber es wurde nachträg-
lich noch ein politischer Vorstoss des ersten Halbjahres 2021 einbezogen (das 
Postulat SiK-S), weil dieser – als einer von insgesamt nur zwei Vorstössen im 
untersuchten Zeitraum – angenommen wurde. Auch die so erhobenen politischen 
Vorstösse wurden in einem ersten Schritt im Sinne eines offenen Kodierens grob 
kategorisiert und in einer Excel-Liste erfasst. 

5.2.2 Feinanalyse 

In einem nächsten Schritt musste eine Feinauswahl aus dem gesamten Textmate-
rial getroffen werden. Im Verlauf der Auswahl wurde im Sinne des theoretischen



96 5 Methodisches Vorgehen

Samplings sowohl auf inhaltliche Ähnlichkeiten als auch möglichst grosse Unter-
schiede geachtet. Dabei wurden auch die sich entwickelnden Kategorien stetig 
angepasst, wenn dies nötig schien. Insbesondere bei den Zeitungsartikeln wurden 
zum Teil nur Ausschnitte ausgewählt, weil sich oft nicht der ganze Artikel um das 
Thema «Imam» drehte, sondern nur ein Teil. Das Korpus umfasst abschliessend 
für die massenmedialen Debatten 584 Artikel bzw. Artikelauszüge von 2016 bis 
Mitte 2020. Dabei wurden Artikel bzw. Artikelauszüge aus der regionalen, natio-
nalen und internationalen Berichterstattung einbezogen, also nicht nach Ressorts 
oder Ausland-/Inlandteil der Zeitungen unterschieden. 

Für die politischen Debatten fanden 36 Vorstösse des Zeitraums 2009 bis 2021 
Eingang in das Datenkorpus (für eine Aufschlüsselung nach Fraktionen siehe 
nachfolgend Tabelle 5.1;9 für eine Aufschlüsselung nach Art des Vorstosses, siehe 
nachfolgend Tabelle 5.2). Aufgegliedert nach Räten wurden 34 der 36 untersuch-
ten Vorstösse im Nationalrat eingegeben, zwei im Ständerat, davon einer von der 
Sicherheitspolitischen Kommission des Ständerats (SiK-S).10 Insgesamt wurden 
nur zwei Vorstösse angenommen, das Postulat Ingold (2016) und das Postulat 
SiK-S (2021). Beide Postulate verlangen einen Bericht vom Bundesrat, im Falle 
des Postulats Ingold wurde dieser im Herbst 2021 vorgelegt (Bundesrat 2021a). 
Der Bericht fand allerdings aufgrund seines Erscheinungsdatums keinen Eingang 
mehr in das Datenkorpus.11 

9 Grundlage für Tabelle 5.1 war die Fraktion des oder der einreichenden Politiker*in. Die 
Betrachtung politischer Vorstösse nach Fraktionen ist nicht unüblich, Adrian Vatter und 
Jonas Brüschweiler (2019:27) z. B. zeigen eine besonders intensive Nutzung der parlamen-
tarischen Instrumente durch die Polparteien SVP und SP. Diese zeigt sich im vorliegenden 
Datenmaterial nur einseitig, nämlich anhand der Fraktion der SVP (vgl. Tabelle 5.1). 
10 Diese setzt sich zur Zeit der Eingabe des Postulats aus 13 Ständerät*innen zusammen: 
3 aus der Fraktion der Schweizerischen Volkspartei, 4 aus der FDP-Liberalen Fraktion, 3 
aus der Mitte-Fraktion, 2 aus der Grünen Fraktion sowie 1 Ständerat aus der Sozialdemo-
kratischen Fraktion (Bundesversammlung 2022). Die Mitte-Fraktion besteht aus der Partei 
Die Mitte, dem Zusammenschluss der Christlichdemokratischen Volkspartei (CVP) und der 
Bürgerlich-Demokratischen Partei (BDP) seit 1. Januar 2021. Zusätzlich gehört der Fraktion 
auch die Evangelische Volkspartei (EVP) an (Bundesversammlung 2024c). 
11 Ein weiterer Ausschlussgrund ist ausserdem, dass die Autorin als Expertin für den Bericht 
konsultiert wurde (Bundesrat 2021a:6). 



5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten methodischen … 97

Tabelle 5.1 Politische Vorstösse zum Schlagwort «Imam» im Datenkorpus nach Fraktionen 

Fraktion Anzahl Vorstösse im Korpus 

Fraktion der Schweizerischen Volkspartei12 23 

BDP-Fraktion (ab 2021: Die Mitte-Fraktion) 2 

FDP-Liberale Fraktion 4 

CVP-Fraktion (ab 2021: Die Mitte-Fraktion) 5 

Sozialdemokratische Fraktion 1 

Grüne Fraktion – 

Grünliberale Fraktion – 

Sicherheitspolitische Kommission Ständerat 1 

Total 36 

Tabelle 5.2 Untersuchte Vorstösse nach Art des Vorstosses 

Art des Vorstosses Anzahl Vorstösse im Korpus 

Parlamentarische Initiative 1 

Motion 6 

Postulat 3 

Interpellation 15 

Anfrage / Dringliche Anfrage 2 

Frage 9 

Total 36 

Wichtig ist, dass sich auch die Exekutive in den untersuchten Vorstössen äus-
sert, allerdings agiert sie reaktiv, weil jeweils dasjenige der sieben Departemente 
im Namen der entsprechenden Bundesrätin oder des entsprechenden Bundesrats 
den Vorstoss beantworten muss, unter dessen Zuständigkeit das jeweilige Thema 
fällt. Im Fall der Vorstösse im Datenkorpus kommt ein grosser Teil der Ant-
worten vom Eidgenössischen Justiz- und Polizeidepartement (EJPD), das sich 
gemäss Eigendarstellung «mit den Themen Bürgerrecht, innere Sicherheit, Asyl

12 Diese setzt sich in der Legislaturperiode 2019–2023 aus der Schweizerischen Volkspartei 
(SVP), der Eidgenössisch-Demokratischen Union (EDU) und der Lega dei Ticinesi (Lega) 
zusammen. Die Zusammensetzung der Fraktion der Schweizerischen Volkspartei war auch 
in früheren Legislaturperioden ähnlich: 2015–2019 sowie 2011–2015 gehörten ihr neben der 
SVP die Lega und das Mouvement Citoyens Genevois an, 2007–2011 bestand sie aus SVP, 
Lega und EDU (Bundesversammlung 2024a). 



98 5 Methodisches Vorgehen

und Migration» befasst (Bundesrat 2024).13 Am zweithäufigsten folgen Antwor-
ten des Eidgenössischen Departements für Verteidigung, Bevölkerungsschutz und 
Sport (VBS). Weitere Antworten kommen vom Eidgenössischen Departement des 
Innern (EDI),14 vom Eidgenössischen Departement für auswärtige Angelegenhei-
ten (EDA) und vom Eidgenössischen Departement für Umwelt, Verkehr, Energie 
und Kommunikation (UVEK).15 

Einzelne Schlüsseltexte wurden in Zusammenarbeit mit zwei Assistierenden 
sowie teilweise in einer Interpretationsgruppe sequenzanalytisch analysiert und 
diese Analysen schriftlich festgehalten. Alle Texte wurden überdies in MAX-
QDA offen und axial kodiert. Dabei wurden die Kategorien und Subkategorien 
über das ganze Datenkorpus hinweg erstellt, d. h. Artikel und politische Vor-
stösse gleich behandelt. Artikel wurden nicht im Hinblick auf unterschiedliche 
Medientypen – wie Boulevardzeitungen, Abonnementszeitungen usw. – hin ana-
lysiert. Die tatsächlichen Elemente einer Subjektposition wurden beim axialen 
Kodieren aus dem Material heraus erarbeitet (vgl. Kapitel 6). Während des gan-
zen Interpretationsprozesses wurden fortwährend Memos verfasst, die allgemeine 
Ideen, Fragen, Auffälliges, Überlegungen usw. enthielten. Nach dem Abschluss 
einer ersten Kodierrunde in MAXQDA wurden alle Kategorien zusammengezo-
gen, ausgedruckt, gesichtet und wenn nötig nochmals umkodiert. Das Kodieren 
folgte also auch in der Feinanalyse einem iterativen Prozess. 

5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur 
Erhebung und Analyse 

Das zweite Datenkorpus bildet den Ausgangspunkt der Untersuchung der Selbst-
Positionierungen von Imamen in der Schweiz. Das Ins-Verhältnis-Setzen dieses 
Korpus mit den Ergebnissen der Analyse des ersten Datenkorpus dient zur

13 Dem EJPD unterstehen unter anderem das Staatssekretariat für Migration (SEM), das 
Bundesamt für Polizei (fedpol) und das Bundesamt für Justiz (Bundesrat 2024). 
14 Das EDI beantwortete zwei Vorstösse zum Thema Imam-Ausbildung (Interpellation Hilt-
pold 2009; Postulat Hiltpold 2009). Hierbei ist anzumerken, dass zur Zeit der Vorstösse das 
Staatssekretariat für Bildung und Forschung noch dem EDI unterstand. Es wurde 2013 unter 
dem Namen Staatssekretariat für Bildung, Forschung und Innovation (SBFI) neu geschaffen 
und in das ebenfalls neu benannte Eidgenössische Departement für Wirtschaft, Bildung und 
Forschung (WBF) überführt (Bundesrat 2012). 
15 Das UVEK beantwortet zwei Vorstösse zur Eröffnung des Gotthardtunnels (Frage von Sie-
benthal 2016; Frage Zuberbühler 2016), zu dessen interreligiösen Segnung auch ein Imam 
eingeladen worden war (vgl. Hänggli und Trucco 2022). 



5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur Erhebung … 99

Ausarbeitung der Umgangsweisen der Imame mit den rekonstruierten Subjekt-
positionen. Wie in Abschnitt 3.2.2 erläutert wurde, positionieren sich Individuen 
insbesondere in Erzählungen. Daher bilden sogenannte Selbsterzählungen die 
Grundlage für die Erarbeitung von Selbst-Positionierungen: 

Die Selbst-Erzählungen in Situationen liefern Hinweise auf die identitären Positio-
nierungen des betreffenden Selbst in dem Sinne, dass die Inhalte der Erzählungen 
und die dabei hergestellten Selbst- und Weltbezüge darauf bezogen sind, wie das 
Selbst gesehen werden möchte, ohne aber dass das betreffende Individuum dabei 
bewusst strategisch handeln muss. Selbst-Erzählungen sind also nicht unabhängig von 
den Vorstellungen, die ein Selbst über sich hegt und diese sind wiederum auch nicht 
unabhängig von den Subjektpositionen und kulturellen Stereotypen, die erst die Deu-
tungsvorgaben dafür bereitstellen, wie sich ein Individuum in sozialen Situationen 
selbst begreifen kann und welche Selbstdarstellungsweisen Chancen auf Anerken-
nung haben. (Bosančić 2014:191) 

Ziel ist damit, aus Selbsterzählungen herauszuarbeiten, wie auf Subjektpositionen, 
die in Diskursen zirkulieren, Bezug genommen wird und welche Transforma-
tionen in diesen Prozessen stattfinden (Bosančić 2014:196). Gerade Interviews 
eignen sich als Datengrundlage, weil sie soziale Situationen darstellen, in wel-
chen Individuen Geschichten erzählen, die zeigen, wie sie sich selbst sehen bzw. 
wie sie von anderen gesehen werden möchten (Bosančić 2016:110). 

5.3.1 Korpusbildung II: Methodische Schritte 

Für das zweite Datenkorpus werden daher problemzentrierte Interviews mit Ima-
men geführt. Bei dem von Andreas Witzel (1985, 2000) entwickelten problem-
zentrierten Interview stehen ähnlich wie beim narrativen Interview16 Erzählungen 
von Interviewten im Zentrum, d. h. die Befragten können «ihre Problemsicht 
[…] zur Geltung bringen» (Witzel 1985:232). Im Sinne einer rekonstruktiven 
qualitativen Sozialforschung ist es wichtig, den Befragten die Möglichkeit zu 
geben, «ihre Art und Weise der sprachlichen Gestaltung zu entfalten» (Przybor-
ski und Wohlrab-Sahr 2021:33). Anders als das narrative Interview stützt sich 
das problemzentrierte Interview jedoch bewusst auf das Vorwissen des oder der 
Forschenden – im Sinne von sensibilisierenden Konzepten –, indem diese die 
Befragten zu Erzählungen anregen, aber auch detailfördernde Nachfragen stel-
len (Mey 2000:140–141). Günter Mey betrachtet das problemzentrierte Interview

16 Vgl. für einen Überblick zu dem von Fritz Schütze (z. B. 1983) entwickelten narrativen 
Interview: Przyborski und Wohlrab-Sahr (2021:106–111). 



100 5 Methodisches Vorgehen

dementsprechend als eine «dialogische Variante des narrativen Interviews» (Mey 
2000:147). Das problemzentrierte Interview weist drei grundsätzliche Eigen-
schaften auf: Erstens eine Problemzentrierung, das heisst es orientiert sich an 
einer «gesellschaftlich relevanten Problemstellung» (Witzel 2000:4), die im Zen-
trum des Interviews steht. Zweitens versteht sich das problemzentrierte Interview 
als gegenstandsorientiert, das heisst, es zeigt sich «gegenüber unterschiedlichen 
Anforderungen des untersuchten Gegenstands» (Witzel 2000:4) methodisch flexi-
bel. Und drittens orientiert sich das problemzentrierte Interview am Prozess und 
stellt sich damit in die Tradition der Grounded Theory Methodologie (Glaser und 
Strauss 2005). Es folgt entsprechend nicht unveränderlichen Phasen, sondern dem 
Gesprächsverlauf und will bereits während des Interviews Verstehensprozesse bei 
den Forschenden anregen (Witzel 1985:233–234). 

Der im problemzentrierten Interview verwendete Leitfaden gleicht eher einem 
Gesprächsfaden, in dem Themen zur Orientierung festgehalten werden: «Im 
Idealfall begleitet der Leitfaden den Kommunikationsprozess als eine Art Hin-
tergrundfolie, die zur Kontrolle dient, inwieweit seine einzelnen Elemente im 
Laufe des Gesprächs behandelt worden sind» (Witzel 2000:8). Damit kann auch 
die Vergleichbarkeit der Interviews gesichert werden. Die Eingangsfrage muss 
allgemein und offen genug sein, damit die Befragten sie erzählerisch ausgestal-
ten können. Gleichzeitig soll sie das Gespräch auf das zu untersuchende Problem 
hin ausrichten (Witzel 1985:245). Eine Erzählaufforderung (z. B. «Erzählen Sie 
doch mal!») in der einleitenden Frage, so Witzel (2000:13) «fordert noch ein-
mal explizit zur Abkehr vom traditionellen und von den meisten Interviewten 
zunächst erwarteten Interviewstil des Frage-Antwort-Spiels auf». Im weiteren 
Verlauf des Interviews werden erzählungs- und verständnisgenerierende Frage-
techniken eingesetzt (Witzel 2000:17). Allgemeine Sondierungen sind material-
und erzählungsgenerierende Nachfragen, die Aspekte der ersten Erzählsequenz 
aufgreifen, um diese z. B. mit konkreten Erfahrungsbeispielen zu vertiefen (Wit-
zel 1985:246–247). Erzählungsgenerierend meint hierbei also, dass der oder die 
Befragte zum vertieften Erzählen angeregt werden soll. Materialgenerierend sind 
die Nachfragen deswegen, weil durch das Vertiefen im Gespräch mehr Material 
zur späteren Auswertung generiert wird. Spezifische Sondierungen dienen dann 
dem Verständnis (des oder der Forschenden): Dazu gehört die an die Gesprächs-
psychotherapie angelehnte Strategie der Zurückspiegelung von Aussagen der 
Befragten, um sie kommunikativ validieren zu lassen, klärende Verständnisfra-
gen sowie Konfrontationen bei widersprüchlichen Aussagen und Ungereimtheiten 
des oder der Befragten (Witzel 2000:16). Das heisst, wenn eine befragte Per-
son im Verlauf des Interviews sich widersprechende Aussagen macht, versucht 
der oder die Forschende den Widerspruch mit einer Konfrontation aufzulösen,



5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur Erhebung … 101

in deren Folge sich die interviewte Person genauer erklärt (Witzel 1985:250). 
Allerdings ist bei Konfrontationen eine gute Gesprächsatmosphäre unumgänglich 
und es ist zu beachten, dass nicht zwingend alle Diskrepanzen aufgelöst werden 
können, wenn diese «objektiv existierenden, gesellschaftlichen Widersprüchen 
entsprechen» (Witzel 1985:248). Weiter werden erzählgenerierende Ad-hoc- bzw. 
thematische Fragen eingesetzt, um Themenbereiche aufzunehmen, die von den 
Befragten nicht erwähnt wurden, aber für die Untersuchung und die Vergleich-
barkeit der Interviews zentral sind (Witzel 2000:15). Wichtig ist, die für eine 
Untersuchung wesentlichen Begriffe nicht zu nennen, um keine Relevanzen zu 
setzen und die Befragten nicht zu beeinflussen (Bosančić 2014:291–292), denn 
das kann «die Aufmerksamkeit der Forschungssubjekte in einer Weise ‹lenken›, 
dass die Forschungsresultate selbst dadurch beeinträchtigt werden» (Przyborski 
und Wohlrab-Sahr 2021:63). Auch theoretische Annahmen sollten gegenüber 
möglichen Interviewpartner*innen nicht offengelegt werden, weil auch diese 
«das Interview […] nachhaltig strukturieren» können (Przyborski und Wohlrab-
Sahr 2021:84). Dennoch müssen die Befragten vor dem Interview angemessen 
informiert werden (Friedrichs 2014:81–82). Ausserdem wird ihnen die Anony-
misierung sowie die vertrauliche Behandlung der Daten vor dem Interview 
zugesichert (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:86). 

Das Interview wird aufgezeichnet und ein Postskriptum verfasst, das Anmer-
kungen zu «situativen und nonverbalen Aspekten sowie zu Schwerpunktsetzun-
gen» (Witzel 2000:9) der Befragten enthält. Auch Auffälligkeiten und Interpre-
tationsideen können notiert werden, ähnlich den Memos und Kommentaren der 
Grounded Theory Methodologie (Strauss und Corbin 1996:169–192). Weiter dient 
ein Kurzfragebogen im Anschluss an das Interview der Ermittlung der wichtigsten 
Sozialdaten (Witzel 2000:6). 

Es gilt auch, das Verhältnis von Forschenden und Beforschten in der Interak-
tion nachträglich zu reflektieren und, wie bereits erwähnt (vgl. Kapitel 1), auch 
die eigene Rolle und Position als Forschende*r zu bedenken. Auch wenn ein 
gutes Vertrauensverhältnis zu den Befragten aufgebaut werden kann, so ist die 
Interviewsituation doch immer eine asymmetrische, weil der oder die Forschende 
sich dafür interessiert, wie der oder die Beforschte «die Welt erlebt und deutet» 
(Hermanns 2012:264) und nicht umgekehrt. Der oder die Forschende muss aber 
auch überdenken, «als wer» er oder sie in der Situation gesehen wird (Hermanns 
2012:264), denn er oder sie tritt «in einen Kommunikationsprozess ein, und in 
diesen Prozess geht viel von dem ein, was sie als Person mit einem bestimmten 
Geschlecht, mit sozialen Bindungen, individuellen Eigenschaften, theoretischem 
Vorwissen, sozialen Ressourcen etc. mitbringt» (Przyborski und Wohlrab-Sahr 
2021:63–64). Überdies ist auch die soziale Rolle als Forschende*r eine ganz



102 5 Methodisches Vorgehen

bestimmte. Sie setzt voraus, dass man im Forschungsprozess eine Balance zwi-
schen Nähe und Distanz findet. Ersteres ist in gewissem Mass notwendig im 
Vertrauensaufbau zu den Beforschten, letzteres in gewissem Umfang unumgäng-
lich für die Interpretation der Forschungsergebnisse, denn: «Nur dann kann man 
‹Fälle› interpretieren und wissenschaftliche Konzepte entwickeln – und nicht das 
Leben von Freunden deuten» (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:68). Die Rolle 
als Forschende*r bedingt zusätzlich auch, dass man das Feld irgendwann wieder 
verlässt (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:65). 

Die Auswahl der Befragten für die Interviews basiert auf einem purposeful 
sampling (Patton 2002:230–242). Dabei soll im Sinne einer maximalen Varia-
tion eine möglichst grosse Heterogenität der Fälle erreicht werden. Die Logik 
einer solchen Sampling-Strategie ist, dass «[a]ny common patterns that emerge 
from great variation are of particular interest and value in capturing the core 
experiences and central, shared dimensions of a setting or phenomenon» (Patton 
2002:235). Eine Gemeinsamkeit wird dem Sample jedoch zugrunde gelegt: Dass 
es sich um sunnitische Imame handelt. Ansonsten werden verschiedene Merk-
male im Sampling berücksichtigt: Es werden, erstens, sowohl Imame aus der 
deutschsprachigen als auch aus der französischsprachigen Schweiz einbezogen. 
Dies ist insofern wichtig, als dass Muslim*innen aus Nordafrika und dem Nahen 
Osten aus sprachlichen Gründen stärker in der Romandie vertreten sind, während 
in der Deutschschweiz Muslim*innen aus Osteuropa oder der Türkei überwie-
gen (Salzbrunn und Dellwo 2019:18–19). Dabei ist eine Grundvoraussetzung für 
ein Interview, dass die Imame über gewisse lokale Sprachkenntnisse verfügen, 
denn diese erhöhen die Wahrscheinlichkeit, dass sie mit öffentlichen Debatten in 
der Schweiz in Berührung kommen. Die befragten Imame müssen also zumin-
dest so gut Deutsch und Französisch sprechen, dass ein (einfaches) Gespräch 
möglich ist. Zweitens werden sowohl Imame berücksichtigt, die eine Sprechpo-
sition innehaben oder in den massenmedialen Debatten zur Sprache kommen,17 

als auch solche, die sich kaum oder nicht öffentlich äussern. Drittens werden 
die vier häufigsten sprachlichen Gemeinschaften berücksichtigt, also albanisch-
sprachige, türkischsprachige, bosnischsprachige sowie arabischsprachige Imame

17 Diese Unterscheidung wird hier insofern gemacht, als dass es wenig Imame mit einer 
längerfristigen Sprechposition gibt (vgl. Keller 2011b:253). Sprechpositionen bezeichnen 
«Orte des legitimen Sprechens innerhalb von Diskursen, die von sozialen Akteuren unter 
bestimmten Bedingungen (bspw. nach Erwerb spezifischer Qualifikationen) […] eingenom-
men und interpretiert werden können» (Keller 2011b:223). In den massenmedialen Debatten 
finden sich Artikel, in denen Imame zum Beispiel in einem Interview befragt werden, sie also 
auch sprechen können – was jedoch noch nicht bedeutet, dass sie längerfristig eine mediale 
Sprechposition einnehmen. 



5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur Erhebung … 103

befragt. Dies ist relevant, weil sich Imame verschiedener sprachlicher Gemein-
schaften durch verschiedene Formen der Anbindung an den Herkunftskontext, 
durch unterschiedliche Verbandszugehörigkeiten mit jeweils anderer Orientierung 
oder durch verschiedene Beschäftigungsformen und Bildungswege auszeichnen 
(vgl. Abschnitt 2.1.1). Weitere Merkmale werden also über den Einbezug der 
unterschiedlichen sprachlichen Gemeinschaften erschlossen und nicht vorab fest-
gelegt, auch um den Feldzugang nicht noch zusätzlich zu erschweren (vgl. 
Abschnitt 5.4). Die Sample-Grösse wurde bei 14–16 Interviews angesetzt. 

Im Anschluss werden die Interviews transkribiert. Dabei ist es wichtig, sich zu 
vergegenwärtigen, dass die der gesprochenen Sprache zugrundeliegenden Regeln 
andere sind als diejenigen der geschriebenen Sprache (Przyborski und Wohlrab-
Sahr 2021:215). Es wird selten in ganzen Sätzen gesprochen, zwei oder mehrere 
Personen sprechen gleichzeitig oder unterbrechen sich, Geschwindigkeit, Intona-
tion und Lautstärke variieren. All das drückt zusätzlich zum Inhalt des Gesagten 
etwas aus, ist also ebenfalls Bedeutungsträger. Die Transkription verlangt daher 
eine Entscheidung, «welche Phänomene in die Transkription einfließen sollen» 
(Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:215). Dies hängt einerseits vom Forschungs-
interesse ab, andererseits jedoch auch von forschungsökonomischen Gründen, da 
ausführliche Transkriptionen sehr zeitaufwändig sind. 

5.3.2 Analyse II: Methodische Schritte 

An die Transkription der Interviews schliesst sich die Analyse an. Sie folgt dem 
bereits in Abschnitt 5.1.2 erläuterten Vorgehen: Einer Mischung aus Sequenz-
analyse und offenem und axialem Kodieren der Grounded Theory Methodologie, 
in dessen Verlauf Kategorien und ihre Dimensionen aus den Interviews heraus 
erarbeitet werden. Die Eingangssequenzen der Interviews werden sequenzanaly-
tisch interpretiert, obwohl das anders als in der Objektiven Hermeneutik nicht 
als «unabdingbare Voraussetzung für die Identifikation von typischen Aussa-
gen» (Bosančić 2014:299) betrachtet wird.18 Weitere Passagen aus dem Material, 
die bei einer ersten Durchsicht im Hinblick auf das Forschungsinteresse wich-
tig, widersprüchlich oder aber ganz eindeutig erscheinen (Bosančić 2014:303), 
werden im Sinne einer Feinanalyse ebenfalls sequenzanalytisch interpretiert. 
Dies geschieht wie beim ersten Datenkorpus wenn möglich gemeinsam mit

18 Vgl. dazu die vertiefenden Überlegungen Bosančićs (2014:375–376) anhand seines empi-
rischen Materials. 



104 5 Methodisches Vorgehen

anderen Forschenden, um damit voreilige Deutungen und Voreingenommenhei-
ten aufgrund des unvermeidlichen Vorwissens des oder der Forschenden über 
das Feld zu umgehen (Bosančić 2014:296). Saša Bosančić (2014:303) gibt in 
Anbindung an seinen theoretischen Zugang ausserdem einige Anhaltspunkte 
für Selbst-Positionierungen in Interviews, die der Auswahl von Passagen für 
die entsprechenden Analysen dienen können: Zum Beispiel, wenn der Befragte 
«als maßgebendes Subjekt in der von ihm […] erzählten Geschichte/Anekdote 
auftaucht» oder «sich in ein positives Licht rückt, indem er entweder eine 
‹Erfolgsstory› oder eine ‹traurige Geschichte› erzählt und dies evtl. in den Zusam-
menhang mit persönlichen Eigenschaften gestellt wird» (Bosančić 2014:303). 
Weiter nennt er auch die Herstellung von Verknüpfungen und Kontinuitäten, die 
Erwähnung von Zeiterfahrungen (Vergangenheit/Zukunft) und Normalitätsvorstel-
lungen sowie Distanzierungen von Subjektpositionen. Er macht jedoch klar, dass 
es sich dabei nicht um eine abgeschlossene Liste an Vorschlägen handelt und 
dass auch andere Aspekte möglich erscheinen (Bosančić 2014:304). Die hier 
genannten Elemente werden daher als erste Orientierungspunkte für die Auswahl 
von Textpassagen verstanden. Der Analyseprozess wird erneut von Memos und 
Kommentaren begleitet, in welchen stetig Ideen, Beobachtungen und Entschei-
dungen festgehalten werden. Die Kodierung wird auch für dieses Datenkorpus 
im Programm MAXQDA vorgenommen. 

In seiner empirischen Arbeit hat Saša Bosančić (2014:270–272) anschliessend 
eine akteurszentrierte Typologie auf Grundlage der empirischen Daten erstellt, 
was ein fallrekonstruktives Vorgehen darstellt. In einem zweiten Schritt hat er 
fallübergreifend über die jeweiligen Typen hinweg diskursiv konstituierte Sub-
jektpositionen als Teil der Selbst-Positionierungen rekonstruiert. Das heisst, es 
muss auch in der Interpretation der Interviews die diskurstheoretische Annahme 
berücksichtigt werden, dass zwischen verstreuten Datenfragmenten Beziehungen 
bestehen (Keller 2011a:83) und die Analyseergebnisse verschiedener Datenfrag-
mente aufeinander bezogen werden müssen (Keller 2011a:78). Das Vorgehen 
hierbei entspricht der eingangs genannten triangulativen Herangehensweise, wel-
che die beiden Datenkorpora zueinander ins Verhältnis setzt und verschränkt. 
Ferner muss davon ausgegangen werden, dass Menschen meist mehrere Subjekt-
positionen aufnehmen oder umdeuten, bzw. dass diese auch «nur partiell oder 
bruchstückhaft auftauchen können» (Bosančić 2014:271). 

In dieser Arbeit soll das von Bosančić vorgeschlagene Vorgehen etwas 
modifiziert werden. Berücksichtigt wird, dass die Herausarbeitung von Selbst-
Positionierungen und die Rekonstruktion von Umgangsweisen mit Subjektpo-
sitionen (bzw. mit Aspekte davon) als Teil von Selbst-Positionierungen zwei



5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur Erhebung … 105

unterschiedliche Schritte darstellen. Der Analyseprozess bleibt somit ein zwei-
schrittiger. Anders als Bosančić strebt diese Arbeit jedoch keine Typologie von 
Selbst-Positionierungen an, zumindest nicht in dem Sinne, dass «ein Fall bzw. ein 
Interview für einen bestimmten Typus» steht und dass das Vorgehen entsprechend 
darin besteht, «ähnliche Fälle zu einen [sic!] Typus zu gruppieren und dadurch 
von anderen Typen abzugrenzen» (Bosančić 2014:271). Dies lässt sich durch die 
im sensibilisierenden Konzept dargelegte Perspektive begründen, dass Menschen 
mehrere Subjektpositionen oder Teile davon gleichzeitig aufnehmen, umdeuten 
oder zurückweisen und daher davon ausgegangen wird, dass sie in einem Inter-
view auch verschiedene Selbst-Positionierungen gleichzeitig oder nacheinander 
einnehmen können (Spies 2010:133; vgl. auch Abschnitt 3.2.2). Eine ausschliess-
liche Zuordnung eines Falles zu einem Typus der Selbst-Positionierung wird 
somit nicht als möglich erachtet. Was in dieser Arbeit stattdessen versucht wird, 
ist eine Erarbeitung einer Typik, in welcher Personen bzw. Fälle auch mehre-
ren Positionierungen zugeordnet werden können. Ihre spezifische Art und Form 
ist aus dem Material heraus zu erarbeiten, kann hier also vorab nicht fest-
gelegt werden. Im Hinblick auf die Umgangsweisen mit den rekonstruierten 
Subjektpositionen wird in einem zweiten Schritt jedoch eine Typologie sich aus-
schliessender Typen erstellt, weil hierbei die Sichtweise vertreten wird, dass 
in einem Interview insgesamt nur eine Umgangsweise einer Person mit einer 
bestimmten Subjektposition zutage tritt.19 

Methodisch zeigen sich zwei mögliche Vorgehen für die Herausarbeitung von 
Selbst-Positionierungen und für die Erarbeitung der Umgangsweisen mit den Sub-
jektpositionen: Entweder lässt sich ein entdeckter Zusammenhang an anderen 
Fällen verifizieren, d. h. man weist nach, «dass ein Zusammenhang nicht nur 
für einen Einzelfall/eine einzelne Konstellation gilt, sondern bei einer Reihe von 
Fällen/Konstellationen in strukturell gleicher Art wieder auftaucht» (Przyborski 
und Wohlrab-Sahr 2021:256). Oder man verifiziert einen Zusammenhang am Fall 
selbst, zeigt also auf, dass dieser bei einem Fall oder einer Konstellation nicht 
zufällig auftritt, «sondern für den Fall/die Konstellation als solche(n) typisch ist» 
(Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:256).

19 Das heisst: Zeigt sich zum Beispiel zunächst eine Zurückweisung von Teilen einer Sub-
jektposition, später im Interview jedoch eine Ausdeutung, dann würde dies insgesamt als eine 
ambivalente Umgangsweise qualifiziert und nicht als zwei unterschiedliche Umgangsweisen. 



106 5 Methodisches Vorgehen

5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der 
skizzierten methodischen Schritte 

Das zweite Datenkorpus besteht aus Interviews, um Selbst-Positionierungen und 
Umgangsweisen der Befragten mit den rekonstruierten Subjektpositionen heraus-
zuarbeiten. Die anfängliche Felderschliessung gestaltete sich relativ unkompli-
ziert, da mir das Forschungsfeld bereits aus einer früheren Forschungsarbeit in 
Ansätzen bekannt war (vgl. Schmid und Trucco 2019).20 Ausschlaggebend war 
vor allem, Personen für ein Interview zu gewinnen. Das Schweizerische Zentrum 
für Islam und Gesellschaft (SZIG), an das ich als Forschende angeschlossen bin, 
steht in Kontakt mit verschiedenen muslimischen Verbänden, Gemeinschaften und 
Imamen (vgl. dazu weiterführende Überlegungen in Abschnitt 5.5), so dass meine 
institutionelle Zugehörigkeit entscheidend war für den Feldzugang. Zunächst wur-
den Imame aus den unterschiedlichen sprachlichen Gemeinschaften – immer mit 
Blick auf die angestrebte Heterogenität – per E-Mail angeschrieben, das For-
schungsinteresse dargelegt und auf die Zugehörigkeit der Forschenden zum SZIG 
verwiesen. Bekundet wurde die Absicht, eine Dissertation über Imame in der 
Schweiz und ihre Tätigkeit zu verfassen. Aufgrund der zu der Zeit herrschenden 
Covid-19-Pandemie wurde den Angeschriebenen angeboten, das Interview ent-
weder vor Ort, jedoch mit Maske und auf Distanz, oder aber über Skype oder 
ein ähnliches Videokonferenz-Tool durchzuführen. Nach der Anfrage per E-Mail 
wurde zum Teil auch telefonisch nachgefragt, falls keine Antwort erfolgte und 
die entsprechende Telefonnummer bekannt war. Dies führte bereits zu einigen 
Zusagen. 

Dennoch konnten viele angefragte Personen nicht für ein Interview gewon-
nen werden.21 Dafür lassen sich verschiedene mögliche Gründe ausmachen: 
Erstens sind Personen im Feld stark nachgefragt, es kommt daher häufig zu 
Interview-Anfragen. Die mit vielen Aufgaben betrauten Imame finden dafür 
nicht in jedem Fall Zeit. Zweitens ist es auch möglich, dass Imame zur Zeit 
der Anfrage mit dringlicheren Problemen konfrontiert waren, denn es herrschte

20 Da in der entsprechenden Studie eine Schätzung der Anzahl Imame in der Schweiz 
vorgenommen wurde, lag auch bereits ein relativ ausführlicher, jedoch nicht abschliessen-
der Überblick über Imame in der Schweiz vor. Zusätzlich informieren viele muslimische 
Gemeinschaften und Verbände in der Schweiz transparent über die in den Gemeinschaften 
beschäftigten Imame (inkl. deren E-Mail-Adressen), so dass auch über eine Online-Suche 
viele Informationen gewonnen werden konnten. 
21 Es wurden etwas mehr als doppelt so viele Imame angefragt als am Ende interviewt wur-
den. Wäre das angestrebte Ziel von 14–16 Interviews nicht erreicht worden, so wären die 
Bemühungen fortgeführt worden. 



5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten methodischen … 107

die Covid-19-Pandemie, welche die Aktivitäten in muslimischen Gemeinschaf-
ten fast gänzlich zum Erliegen brachte (Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti 
2022:643). Da viele muslimischen Gemeinschaften sich nur durch Spenden und 
Mitgliederbeiträge finanzieren (vgl. Schmid et al. 2022), brachte die Pandemie 
einige in finanzielle Schwierigkeiten. Drittens führen die öffentlichen Debatten 
zu Islam und Muslim*innen möglicherweise auch zu einer gewissen Müdigkeit, 
sich «öffentlich» gegenüber einer Forschenden zu äussern. Und viertens begrün-
deten einige angefragte Personen ihre Absage auch dadurch, dass sie nicht über 
ausreichende Sprachkenntnisse verfügen, was im Zusammenhang mit den ver-
sicherheitlichten öffentlichen Debatten und der Möglichkeit, falsch verstanden 
zu werden, durchaus nachvollziehbar ist. Daher wurde im Anschluss versucht, 
über Schlüsselpersonen wie Forschende anderer Universitäten, Verbandspräsiden-
ten von muslimischen Vereinen sowie bereits interviewte Imame weitere Personen 
für Interviews zu gewinnen, um das angestrebte Ziel von 14–16 Interviews zu 
erreichen. 

5.4.1 Korpusbildung: Interviews 

Insgesamt wurden 15 Interviews mit Imamen durchgeführt. Es konnten fünf 
albanischsprachige, fünf türkischsprachige, vier arabischsprachige und ein bos-
nischsprachiger Imam befragt werden. Leider gelang es trotz grossem Aufwand 
und mehrfachem Nachfragen nicht, einen weiteren bosnischsprachigen Imam für 
ein Interview zu gewinnen, was auf Schwierigkeiten des Feldzugangs im Hin-
blick auf die bosnischsprachigen Imame verweist. Von den fünfzehn befragten 
Imamen stammen insgesamt fünf aus der Romandie. Darunter sind drei der ins-
gesamt vier arabischsprachigen Imame, was an der stärkeren Vertretung von 
Muslim*innen aus Nordafrika und dem Nahen Osten in der Romandie liegt. 
Neun der befragten Imame kommen kaum oder gar nicht in den massenme-
dialen Debatten zur Sprache, während sich sechs in den öffentlichen Debatten 
durchaus äussern. Dabei hatten zwei dieser sechs Imame über eine gewisse Zeit 
eine mediale Sprechposition inne. Einer war gleichzeitig Präsident eines überre-
gionalen muslimischen Dachverbands, während dem zweiten aus der Perspektive 
der Medien ein Expertenstatus zugeschrieben wurde. Das Alter der Imame zum 
Zeitpunkt der Interviews reicht von 32 bis 66 Jahren und deckt somit ein breites 
Altersspektrum ab. Obwohl das Alter kein Auswahlkriterium für das Sampling 
darstellte, konnte hierbei dennoch eine Heterogenität erreicht werden. Die meis-
ten befragten Imame sind durch ihren Verein angestellt und Vollzeit tätig. Es 
konnte aber ein Imam, der zu 80 % in einem anderen Berufsfeld arbeitet und



108 5 Methodisches Vorgehen

nur 20 % als Imam angestellt ist, ein ehrenamtlich tätiger Imam sowie drei über 
die TISS angestellte und vom türkischen Präsidium für Religionsangelegenheiten 
Diyanet bezahlte Imame befragt werden. In Bezug auf die Bildung kann man 
schon fast von einem sich etablierenden Standard sprechen (Schmid und Trucco 
2019:50): Die meisten Imame haben mindestens ein Bachelorstudium in Theo-
logie absolviert. Nur drei Imame verfügen über kein Theologie-Studium. Einer 
wurde durch die persönliche Wissensweitergabe von Lehrer zu Schüler (iǧāza) 
ausgebildet, die zwei anderen sind weitgehend Autodidakten, wobei einer dieser 
beiden in Frankreich eine Weiterbildung in Koranrezitation besucht hat. Weiter 
konnte auch ein in der Schweiz geborener und aufgewachsener Imam befragt wer-
den, der das UİP-Theologie-Studium in der Türkei absolviert hat, das spezifisch 
für die im Ausland lebende türkische zweite und dritte Generation angeboten wird 
(vgl. Abschnitt 6.1.2; Bruce 2020). Er ist über die TISS angestellt und wird vom 
Diyanet bezahlt. Ausserdem gelang es, Imame aller drei in der Schweiz wichtigen 
türkischsprachigen Verbände (TISS, VIKZ und SIG) zu befragen. Das angestrebte 
Ziel, eine breite Vielfalt an sunnitischen, männlichen Imamen zu interviewen und 
dadurch eine maximale Variation zu erhalten, konnte somit erreicht werden. 

Nebst den fünfzehn Imamen wurden auch zwei Frauen befragt, die in einer 
ähnlichen Funktion tätig sind: Frau P. und Frau R. Gender kristallisierte sich im 
Lauf des Forschungsprozesses als eine wichtige Vergleichs- und Kontrastdimen-
sion heraus, gerade weil Imame in der Regel männlich sind (vgl. Abschnitt 2.1 
und Abschnitt 7.3). Daher wurden zusätzlich zwei Interviews mit Frauen geführt. 
Frau P. ist eine türkischsprachige Religionsangestellte, die über die Stiftung 
TISS in die gleiche Organisationsstruktur eingebunden ist wie die entsprechen-
den Imame und ebenfalls vom Diyanet entlohnt wird. Sie ist in der Schweiz 
aufgewachsen und hat ein UİP-Theologiestudium in der Türkei absolviert. Sie 
äussert sich nicht in den öffentlichen Debatten. Frau R. ist arabischsprachig und 
übernimmt ab und zu ehrenamtlich eine Gebetsleitung oder eine Predigt. Sie 
ist Akademikerin und verfügt über eine Sprechposition in den massenmedialen 
Debatten der Schweiz. 

Insgesamt wurden also 17 Interviews durchgeführt, vier davon über ein 
Videokonferenz-Tool, die restlichen vor Ort, in fast allen Fällen im Vereinslo-
kal der jeweiligen muslimischen Gemeinschaft. Eine Ausnahme diesbezüglich 
stellte das Interview mit Frau P. dar, das bei ihr zu Hause geführt wurde. 
Überdies gestaltete sich eine Interviewsituation ganz anders als die übrigen: 
Ein Imam, Herr F., bestand zu Beginn des Interviews darauf, auf Türkisch zu 
antworten, hatte aber den Verbandspräsidenten zum Interview mitgebracht, der 
seine Antworten simultan auf Schweizerdeutsch übersetzte. Es entstand so eine



5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten methodischen … 109

Interviewsituation, die aufgrund der Anwesenheit von drei Personen – Befrag-
tem, (nicht-professionellem) Übersetzer und Forschenden – von einer anderen 
Dynamik geprägt war und sich daher markant von den anderen Interviews unter-
scheidet. Daraus ergab sich jedoch äusserst reichhaltiges Material, weil sich der 
Imam als sehr mitteilsam herausstellte, womöglich weil er sich in der von ihm 
selbst gewählten Sprache wohler fühlte. Wichtig ist an dieser Stelle anzumerken: 
Dass in die Interviewsituation auf Türkisch eingewilligt wurde, liegt in meinen 
Türkischkenntnissen begründet. Diese ermöglichten, sowohl die schweizerdeut-
sche Übersetzung als auch die Originalantwort in Türkisch zu analysieren. In 
einem weiteren Interview zeigte sich, dass der Befragte schlechter Französisch 
sprach, als es vorab den Anschein gemacht hatte, so dass das Interview eher kurze 
und wenig reichhaltige Antworten produzierte. In diesem Interview halfen meine 
Türkischkenntnisse ebenfalls etwas, weil es mir zumindest möglich machte, spon-
tan einige Stichworte auf Türkisch anzubieten, wenn der Befragte die französische 
Frage nicht verstand. Hieraus ergibt sich die (bisher nicht abschliessend beant-
wortete) Frage, ob es allenfalls in weiteren Untersuchungen besser wäre, in der 
Sprache zu befragen, die eine Person am besten beherrscht, auch wenn dies im 
Anschluss Probleme für die Analyse und Auswertung mit sich bringt. Dazu hätten 
zusätzlich vermutlich Bosnisch, Albanisch und verschiedene arabische Dialekte 
befragt, interpretiert und übersetzt werden müssen, was mit wenig Mitteln sehr 
schwierig zu leisten ist und allerhand methodische Probleme mit sich bringt.22 

Dennoch zeigt das Interview mit Herrn F., dass ein Interview in einer anderen 
Sprache nicht bedeutet, dass die Landessprache (in seinem Fall Deutsch) nicht 
ausreichend verstanden wird, um sich auf öffentliche Debatten in der Schweiz 
beziehen zu können. Wie sich zeigt, finden sich in Herrn F.s Interview durchaus 
Bezüge (vgl. Abschnitt 8.4.1). 

Der Leitfaden für die Interviews wurde anhand des Vorwissens der Forschen-
den erstellt und nicht anhand der Analyse des ersten Datenkorpus, was ebenfalls 
eine Möglichkeit darstellen würde. Er wurde vorab in einem Probeinterview mit 
einem Imam getestet23 und nochmals leicht angepasst. Die Eingangsfrage – «Was 
machen Sie als Imam so? Erzählen Sie doch einfach mal!» bzw. «Pouvez-vous 
me raconter ce que vous faites en tant qu’imam?» – ist offen formuliert, um

22 Wichtig ist an dieser Stelle anzumerken, dass es sich beim Verbandspräsidenten Herrn 
S. nicht um einen professionellen Dolmetscher handelt und auch meine Türkischkenntnisse 
alles andere als perfekt sind. Zur Frage von Interviews mit Dolmetscher*innen bzw. den Pro-
blemen, die qualitative Interviews in anderen Sprachen mit sich bringen können, siehe z. B. 
Kruse, Bethmann, Niermann und Schmieder (2012), Bahadır (2020), Nowak und Hornberg 
(2020) und Uçan (2020). 
23 Dieser wurde später selbstverständlich nicht noch ein zweites Mal befragt.



110 5 Methodisches Vorgehen

einen direkten Einstieg in den Alltag eines Imams zu gewährleisten, den Befrag-
ten aber gleichzeitig die Möglichkeit zu geben, selbst Relevanzen zu setzen. 
Die Eingangsfrage wurde für die Interviews mit den beiden Frauen angepasst.24 

Entsprechend den methodischen Überlegungen wurden thematische Fragen for-
muliert, an welchen sich der Interviewverlauf orientierte, aber auch allgemeine 
und spezifische Sondierungen sowie Verständnisfragen. Relevanzsetzungen durch 
Begriffe wie «Debatten», «Diskurs», «Hassprediger» o.ä. wurden im Leitfaden 
vollumfänglich vermieden. Allerdings wurde versucht, sowohl die Gemeinschaft 
als auch die Gesellschaft über verschiedene thematische Fragen anklingen zu 
lassen, zum Beispiel zur möglichen Zusammenarbeit mit bestimmten gesell-
schaftlichen Akteur*innen oder zum gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen 
Verständnis der Imam-Tätigkeit. Imame, die in den massenmedialen Debatten 
zur Sprache kommen oder sogar eine Sprechposition einnehmen, wurden zum 
Schluss des Interviews auch nach ihrer persönlichen Erfahrung mit Schweizer 
Medien gefragt. Der Leitfaden wurde sowohl in Deutsch als auch in Französisch 
verfasst. Zusätzlich wurde ein Kurzfragebogen zur Ermittlung der wichtigsten 
Sozialdaten erstellt. 

Den interviewten Personen wurde vor dem Interview noch einmal meine Zuge-
hörigkeit zum SZIG bestätigt (wenn das Interview vor Ort stattgefunden hat zum 
Beispiel durch das Überreichen einer Visitenkarte). Dann habe ich meine Absicht 
erläutert, eine Dissertation über die Tätigkeit von Imamen in der Schweiz zu ver-
fassen, in welcher deren Erfahrungen im Mittelpunkt stehen sollen. Weiter wurde 
den Befragten Anonymität zugesichert, bevor das Aufnahmegerät eingeschaltet 
wurde. Diese Informationen dienten dazu, eine möglichst grosse Transparenz 
herzustellen, um eine gewisse Offenheit im Gespräch zu erreichen, was aber 
nicht immer gleich gut gelang. Zwei der Befragten haben zum Beispiel gleich 
zu Beginn mir gegenüber gewisse Grenzen abgesteckt. Einer begann das Inter-
view mit der Bemerkung, er habe anfangs eigentlich nicht einwilligen wollen 
(Herr G., Zeile 2–3), ein zweiter begrenzte die Zeit auf eine Stunde, weil er für 
die Kinder kochen müsse (Herr B., Zeile 6–7).

24 Sie wurde für die beiden doch sehr unterschiedlichen Fälle spezifisch angepasst. Frau P. 
wurde zuerst eine Klärungsfrage zur richtigen Bezeichnung ihrer Tätigkeit gestellt und dann 
gefragt: «Und was machst Du konkret so als Religionsangestellte?» (Interviewerin in Frau 
P., Zeile 15). Frau R. wurde gefragt: «[I]ch würde mich in diesem Interview jetzt spezifisch 
darauf beziehen, dass Sie auch schon als Vorbeterin tätig waren. Und ich würde Sie je- oder 
Dich, Entschuldigung (lacht), man muss sich manchmal ein bisschen gewöhnen- Dich bitten, 
mir vielleicht einfach mal davon zu erzählen» (Interviewerin in Frau R., Zeile 1–4). Zum 
informellen «Du», vgl. Abschnitt 5.5. 



5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten methodischen … 111

Das Imamsein wird in der Eingangsfrage als Tätigkeit gerahmt. Beinahe in 
jedem Fall sind die Antworten auf diese erste Frage auf der inhaltlichen Ebene 
ähnlich strukturiert, nämlich durch ein Aufzählen verschiedener Tätigkeiten (vgl. 
dazu Abschnitt 7.1). Möglicherweise ist das ein Hinweis darauf, dass einige 
der Imame schon öfters Interviews gegeben haben und auf eine Art Standard-
antwort zurückgreifen. Dies schmälert den analytischen Wert jedoch nicht. Der 
Ablauf der Interviews orientierte sich grundsätzlich an den thematischen Fragen. 
Wenn gewisse Themen bereits von den Befragten selbst aufgegriffen wurden, 
wurden Fragen auch weggelassen, um einen natürlichen Gesprächsverlauf zu 
ermöglichen. Der angestrebte dialogische Verlauf gelang jedoch nicht immer 
gleich gut. Vermutlich verweist auch das auf die zum Teil erhebliche Interview-
erfahrung einiger Imame, die daher das übliche «Frage-Antwort-Spiel» (Witzel 
2000:13) erwarten, welches ein problemzentriertes Interview eigentlich eher ver-
meiden möchte. Deswegen wäre für zukünftige Untersuchungen allenfalls zu 
überlegen, ob eine explizitere Erläuterung der Gesprächsart nötig wäre, wenn 
Befragte bereits Interviewerfahrung mitbringen. Als letztes wurde durchgängig 
immer die Frage gestellt, ob es noch etwas gäbe, was der oder die Befragte 
ansprechen möchte, weil es als wichtig erachtet werde oder vergessen gegan-
gen sei. Diese Frage erwies sich als äusserst reichhaltig und wurde von den 
meisten Befragten als Möglichkeit für längere Antworten und für erneute eigene 
Schwerpunktsetzungen genutzt. 

Grundsätzlich zeigte sich der Leitfaden als vielseitig und gehaltvoll, mit Aus-
nahme der Frage nach der gesellschaftlichen Zusammenarbeit.25 Befragte haben 
Zusammenarbeiten, zum Beispiel mit Kirchen oder Behörden, oft selbst ange-
sprochen. Wenn die Frage jedoch gestellt wurde, so hat sie relativ gleichförmige 
Antworten produziert. Der Grund dafür kann nicht ausgemacht werden, allenfalls 
liegt es an bestimmten, dahinterstehenden gesellschaftlichen Erwartungen (vgl. 
dazu Abschnitt 6.3), die solche Zusammenarbeiten als «Öffentlichkeitsarbeit» der 
muslimischen Vereine bzw. als Integrationsbemühungen der entsprechenden Ver-
eine verstehen (Farman und Merz 2017:45). Die Idee hinter der Frage war, damit 
lokale Interaktionen und Vernetzungen der muslimischen Gemeinschaften und 
Imame einzubeziehen, was allerdings, so schien es zumindest in der Analyse, 
wenig gehaltvolles Material produzierte, zumindest im Hinblick auf das in dieser 
Studie verfolgte Forschungsinteresse. 

Nach Ausschalten des Aufnahmegeräts wurden die Fragen des Kurzfragebo-
gens mit den Befragten durchgegangen. Ausserdem wurde nach den Interviews

25 «Mit wem arbeiten Sie zusammen? Also aus der Gesellschaft?» bzw. «Diriez-vous que 
vous avez des collaborations? Et si oui, avec qui?». 



112 5 Methodisches Vorgehen

ein Postskriptum verfasst, in welchem ich die Interviewsituation reflektierte und 
auch erste Auffälligkeiten notierte. Im Anschluss wurden die Interviews tran-
skribiert. Dabei wurden Fallfehler aufgrund der Nicht-Muttersprachlichkeit der 
meisten Imame leicht geglättet. Ansonsten wurde sehr nahe am Gesproche-
nen transkribiert, d. h. Wort- und Satzabbrüche, Sprechpausen nach Länge26 

sowie non-verbale Äusserungen wie Lachen und Räuspern festgehalten und 
besonders betonte Wörter durch Unterstreichung gekennzeichnet. Einzig Füll-
laute wie «ähm» wurden nicht transkribiert. Fülllaute können bei Nicht-
Muttersprachler*innen sehr häufig vorkommen, wenn nach Wörtern gesucht wird, 
was die Verständlichkeit der jeweiligen Sequenzen stark vermindern kann, wes-
wegen sie weggelassen wurden. Die meisten Befragten sprachen Französisch 
oder Hochdeutsch, zwei Interviews wurden in Schweizerdeutsch geführt. Diese 
beiden Interviews wurden in Hochdeutsch transkribiert, wie dies Standard ist, 
aber gewisse Dialektbegriffe kursiv in eckigen Klammern hinzugefügt, wenn 
die Übersetzung ins Hochdeutsche nicht ganz alle Nuancen des verwendeten 
Wortes wiedergibt. Da die Transkription auch Sprechpausen festhält, werden 
Auslassungen in Interview-Zitaten mit eckigen Klammern dargestellt. 

5.4.2 Analyse der Interviews 

Das offene und später auch axiale Kodieren der Interviews erfolgte zunächst von 
Hand, um voreilige Deutungen aufgrund zu schnellen Arbeitens am Computer zu 
unterbinden. Dabei wurde das transkribierte Interview ausgedruckt, mit Farben 
unterschiedliche Stellen markiert und die sich langsam aus dem Material her-
auskristallisierenden Kategorien von Hand herausgeschrieben. Erst dann wurden 
die Kategorien in MAXQDA erfasst. Nebenbei wurden die Eingangssequenzen 
und weitere als wichtig, widersprüchlich oder eindeutig wahrgenommene Sequen-
zen der Interviews entweder in Zusammenarbeit mit einer Assistentin oder in 
einer Interpretationsgruppe sequenzanalytisch analysiert. Von diesen Interpretati-
onssitzungen wurden Protokolle erstellt, die später als Memos in das Programm 
MAXQDA übertragen wurden. Nachdem jedes Interview auf diese Weise bear-
beitet worden war, wurden alle Kategorien in MAXQDA zusammengezogen, 
ausgedruckt, gesichtet und wenn nötig nochmals umkodiert. Der Fokus der Inter-
pretation lag dabei gemäss den Forschungsfragen auf Selbst-Positionierungen und

26 Wort- und Satzabbrüche wurden mit Trennstrichen gekennzeichnet (Bsp.: Freita-). Für 
die Sprechpausen: (.) kennzeichnet eine Pause von einer Sekunde, (..) eine Pause von zwei 
Sekunden und (...) eine Pause von drei Sekunden. Längere Pausen werden entsprechend 
angegeben, z. B. (5s) für fünf Sekunden. 



5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten methodischen … 113

den Umgangsweisen mit den rekonstruierten Subjektpositionen. Die aus dem 
ersten Datenkorpus herausgearbeiteten Subjektpositionen wurden als Vorwissen 
in der Analyse immer mitgeführt. Nebenbei wurden in Memos stetig Ideen, 
Entscheidungen, Überlegungen und Auffälliges festgehalten. 

Während dieses Prozesses stellte sich bald heraus, dass die Ergebnisse der 
Analyse des zweiten Datenkorpus nicht nur den methodischen Schritten fol-
gend eine zweiteilige (vgl. Abschnitt 5.3.2), sondern eine dreiteilige Darstellung 
nötig machten. Nebst der Herausarbeitung von Selbst-Positionierungen und der 
Rekonstruktion von Aspekten diskursiv konstituierter Subjektpositionen in den 
Selbsterzählungen traten in den Interviews grundsätzliche Aspekte des Imamseins 
aus der Perspektive der Imame zutage. Diese machten eine Darstellung unum-
gänglich, weil die Rolle und Tätigkeit des Imams und die Probleme, die sich für 
Imame in der Schweiz ergeben, der Schweizer Gesellschaft wenig bekannt sind, 
was gleichzeitig auch etwas über die öffentlichen Debatten aussagt. In Kapi-
tel 7 zur Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz wird daher der Sicht 
der Imame Raum gegeben. Dieses Kapitel stellt eine Art Gegenstück zu den in 
Kapitel 6 dargestellten Ergebnissen des ersten Datenkorpus dar (den aus den mas-
senmedialen und politischen Debatten herausgearbeiteten Subjektpositionen) und 
bietet gleichzeitig eine Grundlage für das Verständnis der Selbst-Positionierungen 
im darauffolgenden Kapitel. In Kapitel 8 werden dann Selbst-Positionierungen 
dargestellt, ohne Bezüge zu den rekonstruierten Subjektpositionen herzustel-
len. Allerdings klingen in den Selbst-Positionierungen Bezüge zu einer Vielzahl 
anderer Debatten und Diskurse an, die nur angedeutet, aber nicht ausreichend 
plausibilisiert werden können. Dadurch wird deutlich, dass Imame in einer 
Vielzahl Diskurse adressiert werden, die womöglich für die Selbsterzählungen 
und Selbst-Positionierungen eine grössere Rolle spielen als die beiden in die-
ser Arbeit untersuchten Arenen. Den so gearteten Selbst-Positionierungen wird 
ausreichend Platz eingeräumt, um nicht voreilig den hier untersuchten massen-
medialen und politischen Debatten eine grössere Wichtigkeit zuzugestehen als 
diese in der Realität möglicherweise haben. Zugleich kann und soll dieses Kapi-
tel auch Anschlussmöglichkeiten für weitere Analysen bieten, zum Beispiel im 
Hinblick auf Subjektpositionen in islamisch-theologischen Diskursen. In Kapi-
tel 9 wird dann aufgezeigt, wie die Befragten in ihren Selbsterzählungen mit den 
rekonstruierten Subjektpositionen umgehen. 

Da ein Interview mit einem Imam aufgrund eines Defektes des Aufnahmegerä-
tes nur zur Hälfte aufgezeichnet wurde (Herr H.), wurde dieses Interview nur für 
Kapitel 7 in die Interpretation einbezogen, da das Material als nicht ausreichend 
für die Herausarbeitung der Selbst-Positionierungen und der Umgangsweisen mit 
den rekonstruierten Subjektpositionen erachtet wurde. Die Interviews mit den



114 5 Methodisches Vorgehen

beiden Frauen wurden als Vergleichs- und Kontrasthorizonte verwendet, standen 
also nicht gleichermassen im Zentrum der Analyse wie die Interviews mit den 
Imamen. Sie wurden da einbezogen, wo durch ihre Analyse ein Aspekt beleuch-
tet werden konnte, der ansonsten unbeachtet bleiben würde. Das Interview mit 
Frau P. wurde infolgedessen für Kapitel 7 und 9 hinzugezogen, das Interview mit 
Frau R. für Kapitel 9. 

Für die Ergebnisdarstellung in Kapitel 8 und 9 wurden, wie in Abschnitt 5.3.2 
bereits anskizziert, zwei unterschiedliche Herangehens- und Darstellungswei-
sen gewählt. In Kapitel 8 ist dies eine Typik unterschiedlicher Selbst-
Positionierungen, die keine ausschliessliche Zuordnung von Fällen vornimmt, 
weil davon ausgegangen wird, dass Menschen mehrere Selbst-Positionierungen 
einnehmen können. Allerdings wurden der Analyse und Ergebnisdarstellung zwei 
Kriterien zugrundegelegt: Dass die dargestellten Selbst-Positionierungen in den 
Interviews eine bestimmte Wichtigkeit einnehmen und dass alle Fälle – mit 
Ausnahme des bereits für die entsprechende Analyse ausgeschlossenen Inter-
views mit Herrn H. – mindestens einer Selbst-Positionierung zugeordnet werden 
können. Die Umgangsweisen mit den rekonstruierten Subjektpositionen in Kapi-
tel 9 wurden dann fallübergreifend für jede Subjektposition einzeln erarbeitet. 
Die Befragten wurden diesen Umgangsweisen ausschliesslich zugeteilt, das 
heisst: Ein*e Befragte*r geht mit einer Subjektposition nur auf eine bestimmte 
Weise um. Dies liegt in der diskurstheoretischen Annahme begründet, dass zwi-
schen verstreuten Datenfragmenten in den jeweiligen Interviews Beziehungen 
bestehen (Keller 2011a:83) und daher die Ergebnisse verschiedener Fragmente 
aufeinander bezogen werden müssen (Keller 2011a:78). Der oder die Befragte 
kann jedoch mit jeder der rekonstruierten Subjektpositionen auf eine andere 
Art und Weise umgehen, in dieser Hinsicht zeigt eine Person also durchaus 
verschiedene Umgangsweisen, jedoch jeweils im Hinblick auf unterschiedliche 
Subjektpositionen. 

Hinsichtlich der Anonymisierung wurde versucht, so viele Informationen wie 
möglich zu anonymisieren – Orte, Institutionen sowie alle weiteren Angaben 
in den Äusserungen der Befragten, die einen Hinweis auf die Person geben 
könnten. Gerade in der kleinräumigen Schweiz mit einer geringen Zahl an mus-
limischen Gemeinschaften und Imamen stellt die Anonymisierung eine gewisse 
Herausforderung dar. Dennoch gibt es Angaben, die nicht weggelassen werden 
konnten, wie die Herkunftskontexte und -sprachen (was am Beispiel des auf Tür-
kisch geführten Interviews augenfällig ist) oder die Verbandszugehörigkeit und 
Anstellungsverhältnisse der Imame. Es wurden aber bewusst keine ausführlichen 
Einzelfalldarstellungen gemacht, sondern die unterschiedlichen Informationen zu 
den einzelnen Personen über die Kapitel gestreut, so dass die Personen für die



5.5 Reflexion der eigenen Positionierung 115

Lesenden eher zu einem Gesamtbild verschwimmen, denn als Einzelpersonen 
in den Vordergrund treten. Dies widerspricht zwar in einem gewissen Masse 
dem Fokus auf Selbst-Positionierungen, wurde aber im Hinblick auf die nötige 
Anonymisierung als wichtig erachtet. Für die Anonymisierung der Namen wurde 
entschieden, die Anrede «Herr» bzw. «Frau» und ein Kürzel zu verwenden, weil 
die oftmals gebräuchlichen Anonymisierungen mit Vornamen wie «Imam Ismail» 
(Aslan et al. 2015:95), «Imam Zeki» (Amiti 2022:94) oder «Imam Said M.» 
(Ceylan 2021:61) für die Imame als unpassend empfunden wurde. Die Imame 
stellten sich mir durchwegs mit Nachnamen vor und blieben mit Ausnahme eines 
Imams, den ich bereits aus einem anderen Kontext kannte, sowie der beiden 
Frauen (vgl. dazu Abschnitt 5.5) während dem Interview beim förmlichen «Sie». 
Daher wurde die Anonymisierung als «Herr A.», «Herr B.» usw. für diese Arbeit 
als passend erachtet. Sie trägt ausserdem mit dazu bei, dass die Einzelpersonen 
in der Wahrnehmung verschwimmen, was die Anonymisierung unterstützt. 

5.5 Reflexion der eigenen Positionierung 

In diesem Kapitel gilt es nun unterschiedliche Aspekte der eigenen Rolle 
und Positionierung als Forschende und auch das Forschungsanliegen in seinem 
spezifischen Machtgefüge zu reflektieren (vgl. Spies und Tuider 2022:74). Im For-
schungsprozess traten dabei drei verschiedene Charakteristika besonders in den 
Vordergrund: Die Tatsache, dass ich nicht-muslimisch bin, mein Gender sowie 
meine Zugehörigkeit zum Schweizerischen Zentrum für Islam und Gesellschaft 
(SZIG) an der Universität Fribourg (SZIG 2024). 

Die Tatsache, dass ich selbst nicht-muslimisch gelesen werde, wurde in 
bestimmten Interaktionssituationen von den Beforschten aktiv angesprochen. So 
fragten zwei Imame vor dem Interview, ob ich Christin sei und zwei weitere 
verwendeten das Christentum als Referenzrahmen für gewisse Erläuterungen, in 
der impliziten Annahme, dass mir das Christentum vertrauter sei als der Islam 
(vgl. dazu Fussnote 35, Abschnitt 8.4.1). In einer Selbst-Positionierung spricht 
ein Imam mich sogar als Nicht-Muslimin an (vgl. Abschnitt 8.4.1). Er erwähnt 
anschliessend jedoch explizit, dass ihn einmal ein Forschender einer Schwei-
zer Universität in der Moschee besucht habe, der nicht muslimisch sei, aber 
dennoch sehr viel Wissen über den Islam habe (Herr F., Zeile 558–562). Mit 
dieser Bemerkung, so wird das hier zumindest interpretiert, relativiert er in gewis-
ser Weise die Adressierung der Forschenden als nicht-muslimisch bzw. versucht 
damit auszudrücken, dass er diesen Aspekt nicht zwingend als negativ wahr-
nimmt. Interessanterweise fragten zwei Imame aufgrund meines italienischen



116 5 Methodisches Vorgehen

Nachnamens auch nach, ob ich denn «richtige» Schweizerin sei (Postskriptum 
Interview Herr D., 09.03.2021; Postskriptum Interview Herr G., 18.03.2021). Ich 
erzählte daraufhin, dass mein Urgrossvater aus Italien in die Schweiz eingewan-
dert war, ich selbst aber in der Schweiz zur Welt kam. Die Frage deutet auf 
jeden Fall ein bestimmtes Interesse an der Möglichkeit an, dass ich selbst eine 
«internationale Geschichte» (El-Mafaalani 2020:54)27 mitbringe. 

Methodisch gesehen wirkt sich ein «Fremdsein» der Forschenden im Hin-
blick auf die Religionszugehörigkeit nicht unbedingt negativ aus, sondern kann in 
Interviewsituationen auch Vorteile haben: Die Rolle der Fremden ermöglicht es, 
Nachfragen zu Sachverhalten stellen zu können, die für Angehörige der jeweili-
gen Gruppe selbstverständlich scheinen (Hermanns 2012:366–367). Die mögliche 
Kritik, Befragte würden in einer solchen Konstellation nicht «das wahre Selbst» 
in der Gesprächssituation einbringen, kann dadurch entschärft werden, dass dies 
einerseits nicht geprüft werden kann (Bosančić 2014:191) und andererseits nur 
dann ein Problem darstellt, wenn man ein essentielles, wahres Selbst voraussetzt, 
das verzerrt wiedergegeben oder nicht erfasst werden könnte (Ullrich 2019:42) – 
was diese Arbeit in ihrem sensibilisierenden Konzept gerade verwirft. Dennoch 
wurde bei der Analyse festgestellt, dass Imame wenig auf theologische Wis-
sensbestände Bezug nahmen. Ob dies daran lag, dass ich als nicht-muslimisch 
gelesen wurde, kann nicht abschliessend festgestellt werden. Allenfalls ist es 
eher darauf zurückzuführen, dass einige Imame Interviewerfahrungen mitbringen, 
die zu einer bestimmten Art der Selbsterzählung führen (vgl. z. B. die «ver-
festigte» Selbsterzählung in Abschnitt 9.4). Gleichzeitig kann es auch als eine 
Anpassung der Selbsterzählung an bestimmte Adressierungen verstanden werden, 
deren Fokus hauptsächlich auf gesellschaftlich als wichtig erachteten Aspekten 
wie zum Beispiel Radikalisierungsprävention liegt und Kompetenzen im Hinblick 
auf rituelle Praktiken und theologisches Wissen nicht als zentral behandeln (vgl. 
Abschnitt 6.3 und 6.6). 

Gender hat sich in der Arbeit insgesamt als eine wichtige Vergleichs- und 
Kontrastdimension herauskristallisiert, so dass auch zwei Frauen interviewt wur-
den. Diese beiden Interviews gestalteten sich zu meinem Erstaunen anders als 
diejenigen mit den männlichen Befragten: Beide Frauen boten mir das Du an,

27 Aladin El-Mafaalani (2020:50–57) problematisiert den Begriff des «Migrationshinter-
grundes», weil er kein Zugehörigkeitsbegriff ist, sondern eine Fremdzuschreibung darstellt 
und verwendet stattdessen «eine internationale Geschichte haben». Die Gruppe von Men-
schen, die mit dem Begriff «Migrationshintergrund» gefasst wird, ist ausserdem so hetero-
gen, dass der Begriff kaum der näheren Beschreibung dieser Gruppe dient. Dies gilt insbe-
sondere für die Schweiz: Das BFS definiert den Begriff so, dass 2022 39,9 % der Schweizer 
Bevölkerung einen Migrationshintergrund aufweisen (BFS 2024b). 



5.5 Reflexion der eigenen Positionierung 117

das Interview mit Frau P. wurde auf Einladung der Befragten bei ihr zu Hause 
geführt und beide Gesprächssituationen wirkten vertrauter und lockerer als mit 
den männlichen Imamen. Damit soll jedoch keine Wertung der Gesprächssitua-
tionen vorgenommen, sondern lediglich eine Andersartigkeit festgestellt werden. 
Obwohl die beiden interviewten Frauen sehr unterschiedliche Sichtweisen ein-
nehmen, wie noch deutlich werden wird (vgl. Abschnitt 7.3 und 9.6), und ihnen 
daher auch nicht dasselbe Geschlechterbild unterstellt werden kann, haben beide 
gleichermassen Nähe zur Forschenden hergestellt. Dies liegt nicht in persönli-
cheren Erzählungen begründet – auch einige der Imame haben sehr Persönliches 
wie z. B. Diskriminierungserfahrungen preisgegeben –, sondern vermutlich viel-
mehr darin, dass Gender bzw. Frau-Sein bei diesen beiden Interviews thematisch 
zentral war und darüber eine unmittelbare Verbindung zwischen den Befragten 
und der Forschenden entstand. Die Rolle von Gender in qualitativen Interview-
situationen wird zwar in mancher Hinsicht reflektiert, allerdings oft nur in ganz 
bestimmten Bereichen wie z. B. der Männlichkeitsforschung (vgl. z. B. Arendell 
1997; Jachyra, Atkinson und Gibson 2014; Lefkowich 2019). Inwiefern sich die 
Interviews mit den männlichen Imamen als Mann anders dargestellt hätten, kann 
nicht beurteilt werden. Vermutet werden kann aber, dass die Rolle des Imams 
als religiöser Experte und Vorbild und in dem Sinne als Respektsperson in den 
Interviewsituationen mit den männlichen Imamen bedeutsamer war als Gender. 

Einer der wichtigsten Aspekte für die Interviewsituationen war meine Zugehö-
rigkeit zum Schweizerischen Zentrum für Islam und Gesellschaft (SZIG). Nicht 
nur, dass dieses entscheidend war für den Feldzugang. In den Interviews wurde 
von den Befragten auch mehrfach darauf verwiesen, dass das SZIG und die von 
ihm durchgeführten Weiterbildungen sehr geschätzt werden. Zusätzlich nahmen 
mich zwei Imame für Anliegen in Anspruch, die auf meine universitäre Position 
Bezug nahmen: Der eine fragte mich für eine Textkorrektur an, der andere nutzte 
die Möglichkeit, mich über universitäre Zulassungsbedingungen zu befragen. 
Beiden Anliegen wurde im Sinne der Reziprozität eines Gebens und Nehmens 
entsprochen, weil sie keinen unmittelbaren Einfluss auf die Forschungsarbeit 
hatten. 

Meine Zugehörigkeit zum SZIG hat aber nebst dem vereinfachten Feldzugang 
auch zwei weitere Implikationen, die an dieser Stelle reflektiert werden müssen. 
Erstens bin ich durch meine Mitwirkung an insgesamt drei angewandten For-
schungsprojekten des SZIG (Schmid und Trucco 2019; Baumann et al. 2021; 
Schmid et al. 2022) sowie auch durch diese Arbeit Teil der Wissensproduktion 
zu Islam und Muslim*innen. Die ersten beiden genannten Forschungsprojekte 
hatten Medienberichte zur Folge, die aufgrund des gewählten Zeitraums teil-
weise auch in den ersten Datenkorpus einflossen, wie an gegebener Stelle bereits



118 5 Methodisches Vorgehen

reflektiert wurde. Ich hatte entsprechend auch Anteil an den massenmedialen 
Debatten, wenn auch in begrenztem Ausmass. Um diesen Effekt in dieser Arbeit 
so gering wie möglich zu halten, wurde versucht, nur diejenigen Artikel in das 
erste hier untersuchte Datenkorpus einzubeziehen, die für die theoretische Sät-
tigung der einzelnen Aspekte der Subjektpositionen wirklich nötig waren (vgl. 
Abschnitt 5.2.1).28 Ich wurde ausserdem für einen Bundesratsbericht als Exper-
tin konsultiert (Bundesrat 2021a), der als Antwort auf einen politischen Vorstoss 
konzipiert wurde. Aufgrund seines Erscheinungsdatums, das mitten in den Analy-
seprozess fiel, und seines beträchtlichen Umfangs wurde dieser aber aus zeitlichen 
Gründen nicht mehr in das Datenkorpus aufgenommen, so dass ich keinen Anteil 
an den in dieser Arbeit untersuchten, politischen Debatten hatte. 

Gleichzeitig, und damit kommt der zweite Aspekt zur Sprache, ist die Kom-
munikation mit der gesellschaftlichen Öffentlichkeit und die Vermittlung von 
Forschungsergebnissen in die Öffentlichkeit hinein Teil der Rolle des SZIG. Das 
SZIG versteht sich gemäss Eigendarstellung als «Kompetenzzentrum für aktuelle 
gesellschaftliche Fragen unter Einschluss einer islamisch-theologischen Perspek-
tive» (Dehbi, Lang und Sheikhzadegan 2021:127). Es steht somit im Schnittpunkt 
verschiedener Ansprüche, wie weiter deutlich gemacht wird: «Auf diese Weise 
nimmt es sowohl gesellschaftliche Anliegen ernst und fördert gleichzeitig die 
wissenschaftliche Artikulation muslimischer Positionierungen in die schweize-
rische Gesellschaft hinein» (Dehbi et al. 2021:127). Das SZIG hat somit drei 
sehr unterschiedliche, aber wichtige Stakeholder-Gruppen: die Wissenschaft, die 
schweizerische Öffentlichkeit und Muslim*innen in der Schweiz. Diese stellen 
zum Teil widersprüchliche Ansprüche, so dass man sich als Forschende am SZIG 
in einem Spannungsfeld unterschiedlicher Erwartungen befindet, die gegenein-
ander abgewogen werden müssen. Dies wird noch dadurch verschärft, dass das 
SZIG selbst Gegenstand der in dieser Arbeit untersuchten Debatten ist: So hat der 
SVP-Nationalrat Piero Marchesi ein Postulat eingereicht, das einen Bericht des 
Bundesrates zu den Tätigkeiten des SZIG verlangt. Dieses wurde vom National-
rat angenommen (Postulat Marchesi 2021). Das SZIG steht damit sehr ähnlich 
wie die in dieser Arbeit untersuchten Imame unter einer gewissen öffentlichen 
Beobachtung. Gleichzeitig ist das SZIG das bisher einzige universitäre Zentrum 
in der Schweiz, das explizit den Anspruch hat, Muslim*innen einzubeziehen. 
Daher werden auch von muslimischer Seite gewisse Erwartungen deutlich. Und

28 Das letzte Forschungsprojekt (Schmid et al. 2022) wurde erst nach Abschluss der Erstel-
lung des Datenkorpus veröffentlicht und hatte daher keinen Einfluss mehr auf die Zusam-
menstellung des Datenkorpus. 



5.5 Reflexion der eigenen Positionierung 119

schliesslich werden auch innerhalb der Wissenschaft bzw. innerhalb der einzel-
nen Fachbereiche – im Falle dieser Arbeit der empirischen Soziologie – Standards 
für die wissenschaftliche Arbeit vorausgesetzt, die erfüllt werden müssen. Diese 
Konstellation hat auch einen gewissen Einfluss auf den Forschungsprozess, da 
insbesondere die beiden erstgenannten Anspruchsgruppen Bereiche des Nicht-
Sagbaren an mich herangetragen haben. Im Falle der Muslim*innen ist das für 
diese Arbeit von Interesse: Das Bedürfnis einer Kontrolle von Aussagen über 
«Islam» und «Muslim*innen» in den Bereichen, in welchen diese als realisierbar 
erscheint, kann auch als ein Effekt der problematisierenden und versicherheit-
lichten Debatten verstanden werden. Als noch junge Forschende bedeutet das, 
diese unterschiedlichen Ansprüche im Forschungsprozess fortwährend gegenein-
ander abzuwägen und zu versuchen, nichtsdestotrotz eine kritisch-distanzierte 
Forschendenrolle einzunehmen. 

Als Forschende positioniere ich mich und meine Arbeit daher wie folgt: Ich 
interessiere mich grundsätzlich für die Wechselwirkungen zwischen Subjekten 
und Wissensordnungen, d. h. für Fragen der Subjektwerdung und Subjektkonstitu-
tion in wechselseitiger Beziehung und Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen 
Vorstellungen und Anforderungen an das Subjekt. Dabei werden in dieser Arbeit 
gesellschaftliche Positionsvorgaben an Imame in den Blick genommen, die in 
massenmedialen und politischen Debatten zu Islam und Muslim*innen zirkulie-
ren. Diese sehr spezifischen Debatten werden von mir dabei als konflikthafter 
Aushandlungsprozess um die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft ver-
standen (vgl. Kapitel 4). Es geht daher aus meiner Perspektive in der Konstruktion 
des Wissens zu «Islam» und «Muslim*innen» auch um mögliche Schliessungs-
prozesse. Mit berücksichtigt werden muss dabei, dass der schweizerische Kontext 
durch das direktdemokratische System und hohe Hürden zum Erwerb der Staats-
bürgerschaft auf spezifische Weise strukturiert ist. Mein Forschungsanliegen ist es 
daher, die in der Öffentlichkeit vorherrschenden Deutungen in diesem Machtge-
füge differenziert zu untersuchen und der Perspektive der Imame in dieser Arbeit 
Raum zu geben. Dabei wird durchgängig eine kritisch-wissenschaftliche Perspek-
tive sowohl im Hinblick auf die Debatten als auch im Hinblick auf die Imame 
eingenommen, die von einer transparenten Darstellung des Forschungsprozesses 
und der Ergebnisse im Sinne der intersubjektiven Nachvollziehbarkeit begleitet 
wird.



120 5 Methodisches Vorgehen

5.6 Zusammenfassend: Methodisches Vorgehen 

In diesem Kapitel wurde das methodische Vorgehen zunächst theoretisch dar-
gelegt und dann seine Umsetzung für das jeweilige Datenkorpus und deren 
Verknüpfung beschrieben. Im Anschluss wurde auch die Rolle und Positionierung 
als Forschende reflektiert. 

Die Zusammenstellung des ersten Datenkorpus der massenmedialen und poli-
tischen Debatten der Schweiz, das der Rekonstruktion der Subjektpositionen 
dient, orientierte sich vor allem an der Grounded Theory Methodologie und 
folgte einem theoretischen Sampling. Die Prinzipien der minimalen und maxima-
len Kontrastierung dienten zur Auswahl der textförmigen Daten, die bereits im 
Erhebungsprozess offen und axial kodiert wurden. Die Erhebung der einzelnen, 
sich während des Forschungsprozesses herauskristallisierenden Kategorien wurde 
beim Eintreten einer theoretischen Sättigung abgeschlossen. Das Korpus umfasst 
abschliessend für die massenmedialen Debatten 584 Artikel bzw. Artikelaus-
züge aus deutsch- und französischsprachigen Schweizer Zeitungen und einzelnen 
Nachrichtenportalen von 2016 bis Mitte 2020. Für die politischen Debatten 
fanden 36 Vorstösse des Zeitraums 2009 bis 2021 Eingang in das Datenkor-
pus. Einzelne Schlüsseltexte wurden in Zusammenarbeit mit zwei Assistierenden 
sowie teilweise in einer Interpretationsgruppe sequenzanalytisch analysiert. Alle 
Texte wurden überdies in MAXQDA offen und axial kodiert. 

Für das zweite Datenkorpus zur Untersuchung der Selbst-Positionierungen von 
Imamen wurden problemzentrierte Interviews erhoben. Die Auswahl der Befrag-
ten für die Interviews basierte auf einem purposeful sampling, d. h. es wurde 
eine möglichst grossen Heterogenität der Fälle angestrebt. Eine Gemeinsam-
keit wurde dem Sample zugrunde gelegt: Dass es sich um sunnitische Imame 
handelt, die über Grundkenntnisse der lokalen Sprache verfügen. Ansonsten wur-
den Imame aus den vier häufigsten sprachlichen Gemeinschaften – albanisch-, 
türkisch-, bosnisch- sowie arabischsprachige Gemeinschaften – aus der deutsch-
wie auch der französischsprachigen Schweiz in das Sample einbezogen. Diese 
haben teilweise eine Sprechposition in den medialen Diskursen inne, zum Teil 
äussern sie sich aber kaum oder gar nicht öffentlich. Insgesamt wurden 15 Inter-
views mit Imamen durchgeführt. Zusätzlich wurden auch zwei Frauen befragt, 
da sich Gender im Laufe der Arbeit als wichtige Vergleichs- und Kontrast-
dimension herauskristallisierte. Das angestrebte Ziel, eine breite Vielfalt an 
sunnitischen, männlichen Imamen zu interviewen und dadurch eine maximale 
Variation zu erhalten, wurde erreicht. Die Analyse der transkribierten Inter-
views folgte demselben Vorgehen wie beim ersten Datenkorpus: Einer Mischung 
aus Sequenzanalyse und offenem und axialem Kodieren. Die aus dem ersten



5.6 Zusammenfassend: Methodisches Vorgehen 121

Datenkorpus herausgearbeiteten Subjektpositionen wurden als Vorwissen in der 
Analyse mitgeführt. Während des Analyseprozesses stellte sich heraus, dass die 
Ergebnisse eine dreiteilige Darstellung nötig machen: Nebst der Herausarbeitung 
von Selbst-Positionierungen und der Rekonstruktion von Aspekten diskursiv kon-
stituierter Subjektpositionen in den Selbsterzählungen traten in den Interviews 
grundsätzliche Aspekte des Imamseins aus der Perspektive der Imame zutage. 
Diese machen eine Darstellung unumgänglich: Offensichtlich sind die Rolle und 
Tätigkeit des Imams der Schweizer Gesellschaft wenig bekannt, was gleich-
zeitig auch zeigt, dass Muslim*innen in der Konstruktion des Wissens in den 
untersuchten Diskursen weniger Geltung beanspruchen können. 

Für die Reflexion der Rolle und Positionierung als Forschende stellten 
sich drei Charakteristika als massgeblich heraus: Die Tatsache, dass ich nicht-
muslimisch bin, mein Gender sowie meine Zugehörigkeit zum Schweizerischen 
Zentrum für Islam und Gesellschaft (SZIG) der Universität Fribourg. Insbe-
sondere letztere war nicht nur entscheidend für den Feldzugang, sondern hatte 
auch zur Folge, dass verschiedene Erwartungen von unterschiedlichen Stake-
holdern des SZIG an mich herangetragen wurden, so dass ich mich in einem 
Spannungsfeld widersprüchlicher Erwartungen wiederfand. Als Nachwuchsfor-
schende bedeutet das, diese unterschiedlichen Ansprüche im Forschungsprozess 
fortwährend gegeneinander abzuwägen und zu versuchen, nichtsdestotrotz eine 
kritisch-distanzierte Forschendenrolle einzunehmen. 

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche 
die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem 
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle 
ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, 
ob Änderungen vorgenommen wurden. 

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts 
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt 
ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des 
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


6An Imame adressierte 
Subjektpositionen in massenmedialen 
und politischen Debatten der Schweiz 

Dieses Kapitel beginnt zunächst mit einem Unterkapitel (6.1), das die bisher 
eher spärlichen wissenschaftlichen Erkenntnisse zu Imam-Debatten und Subjekt-
positionen sowie das aus der Versicherheitlichung entstandene Dispositiv und 
seine Konsequenzen für Imame beschreibt. Diese wurden nicht als Datenma-
terial in das Datenkorpus miteinbezogen, weil in dieser Arbeit primär die in 
öffentlichen Debatten zirkulierenden Vorstellungen von Imamen im Fokus stehen 
und nicht die wissenschaftliche Auseinandersetzung damit. Diese Entscheidung 
hat auch forschungspragmatische Gründe. Allerdings habe ich die bisherigen 
wissenschaftlichen Erkenntnisse ausgehend von der Darstellung des grösseren 
Untersuchungsfelds (Kapitel 2) aus kritischer Perspektive gelesen und lege sie aus 
diesem Blickwinkel vorab dar. Sie fliessen folglich als Vorwissen in die Diskurs-
analyse mit ein, da man sich den Daten immer «bereits in theoretisch inspirierter 
Weise nähert» (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:245, Fussnote 138). 

In den danach folgenden Unterkapitel (6.2 bis 6.5) werden die Ergebnisse der 
eigentlichen Diskursanalyse dargestellt, das heisst, welche an Imame adressierte 
Subjektpositionen in massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz kon-
struiert werden und welche Zuschreibungen damit verbunden sind. Demgemäss 
liegt das Forschungsinteresse vorrangig auf einer Rekonstruktion der Subjekt-
positionen. Folglich bleiben Veränderungen im Zeitverlauf in der Darstellung der 
Ergebnisse unberücksichtigt, obwohl die in das Datenkorpus einbezogenen politi-
schen Vorstösse einen Zeitraum von 13 Jahren (2009 bis 2021) umfassen und sich 
aus der Analyse auch Anhaltspunkte ergaben, dass Veränderungen im Zeitverlauf 
stattgefunden haben.1 Da die Textmenge der politischen Vorstösse eher gering

1 In der Analyse der politischen Vorstösse zeigt sich ab 2015 ein Wandel: Alle Vorstösse 
zu Imamen nehmen nun die nachgehend in Abschnitt 6.2 als erstes beschriebene Subjekt-
position des Imams als Bedrohung auf. Ein Teil zwar noch immer vorsichtig oder indirekt,

© Der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_6 

123

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_6&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_6


124 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

ist, würde eine Analyse der Veränderungen nicht auskommen ohne eine Erwei-
terung des Datenmaterials im Hinblick auf die massenmedialen Debatten. Eine 
solche vertiefte Untersuchung der Veränderungen des Imam-Bildes über einen 
längeren Zeitraum – ähnlich wie dies z. B. Kai Hafez (2002) für das Nahost- und 
Islambild in der deutschen Presse geleistet hat – wäre sicherlich lohnenswert. 
Dies entspricht jedoch nicht der Forschungsfrage und kann daher an dieser Stelle 
nicht geleistet werden. 

6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen 
und Dispositiven 

Debatten zu Imamen innerhalb der grösseren Debatten zu Islam und Mus-
lim*innen in der europäischen Öffentlichkeit sind noch relativ wenig erforscht, 
insbesondere was die darin zirkulierenden und an Imame adressierten Sub-
jektpositionen betrifft. Dargelegt werden entsprechend die wenigen bisherigen 
Erkenntnisse im Hinblick auf Debatten und Subjektpositionen, bevor auf das 
spezifische Dispositiv eingegangen wird, das aus der Versicherheitlichung der 
Debatten (siehe Abschnitt 2.2.1) hervorgegangen ist und an die allgemeinen 
Konsequenzen der Versicherheitlichung (siehe Abschnitt 2.2.3) anschliesst. 

6.1.1 Öffentliche Debatten zu Imamen und daraus 
gewonnene Erkenntnisse zu Subjektpositionen 

Welmoet Boender, die unter anderem die öffentliche Wahrnehmung von Imamen 
in den Niederlanden von den 1980er Jahren bis 2004 untersucht hat, stellt fest, 
dass Imame als zentrale Autoritätspersonen verstanden werden, die das soziale 
Handeln und die moralischen Ansichten der Muslim*innen beeinflussen (Boen-
der 2007:107–108). Zu einem ähnlichen Schluss kommt auch Dominik Müller: 
Er macht als gemeinsamer Nenner der massenmedialen und politischen Debat-
ten der Schweiz die Annahme aus, «dass die Vorbeter aufgrund ihres Amtes 
einen Einfluss auf die jeweilige Gemeinschaft ausüben können und eine gewisse 
Autorität in Bezug auf die Praxis und das Denken der Gemeindemitglieder besit-
zen» (Müller 2017:68). Imamen wird in öffentlichen Debatten somit Autorität

aber zuvor war dies so noch nicht der Fall. Vermutlich sind dafür bestimmte katalysie-
rende Ereignisse verantwortlich (Keller und Bosančić 2018:887, 900): Die Annahme der 
Minarettverbots-Initiative 2009, verschiedene Anschläge in Europa ab 2015 und ein Rechts-
ruck im Parlament 2015.



6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen und Dispositiven 125

und eine Position mit einem gewissen Einfluss zugeschrieben. Welmoet Boen-
der (2007:108) macht zudem deutlich, dass die Fokussierung der öffentlichen 
Debatten auf den Imam zur Folge hat, dass die religiöse Welt der Frau praktisch 
unsichtbar bleibt. Ausserdem konstatiert sie, dass die Sicht der Imame selbst zu 
wenig aufgegriffen wird, was diese Arbeit explizit leisten will. 

Cora Døving (2014) wiederum hat unter anderem die Darstellung von Ima-
men in der norwegischen Presse von 2000 bis 2010 untersucht. Sie zeigt, dass 
Imame oft als homogene Gruppe behandelt werden und sich generalisierende, 
oftmals auch negative Darstellungen finden. Diese Ergebnisse stimmen mit den 
allgemeinen Befunden zur Darstellung von Muslim*innen in öffentlichen Debat-
ten überein (vgl. Abschnitt 2.2). Døving stellt weiter fest, dass die norwegische 
Presse Imamen ein beträchtliches Mass an Macht zuschreibt, ganz ähnlich wie 
dies auch Boender (2007) und Müller (2017) festgehalten haben. Paradoxerweise 
ist die norwegische Presse gleichzeitig der Meinung, dass Imame mehr Einfluss 
ausüben sollten, weil ihnen Verantwortung für die Devianz von Muslim*innen 
zugeschrieben wird, und dass sie ihre Führungsrolle nicht genügend wahrnehmen 
(Døving 2014:224–228). 

In ihrer Studie hat Døving zudem Interviews mit Imamen geführt und stellt 
eine Diskrepanz zwischen deren Selbstverständnis im Hinblick auf Arbeit, Posi-
tion und Einfluss und der Darstellung in den Medien fest (Døving 2014:210). 
Auch die bereits erwähnte Studie von Hansjörg Schmid (2020b) gibt dahingehend 
Hinweise. Die Studie spricht zwar nicht von Adressierungen, sondern von Erwar-
tungen. Schmid kann aber zeigen, dass Imame grundsätzlich drei Umgangsweisen 
als Reaktion auf die vielfältigen Erwartungen zeigen: Erstens die Integration der 
verschiedenen Rollen-Segmente innerhalb der Rolle des Imams, zweitens eine 
Differenzierung und mögliche Trennung zwischen verschiedenen Rollen wie z. B. 
Imam und Seelsorger und drittens eine Veränderung des Rollenprofils (Schmid 
2020b:86–88). Auch wenn beide Studien keine Subjektpositionen herausarbeiten, 
so geben diese Befunde bereits einen ersten Hinweis auf mögliche Aneignungen, 
Umdeutungen oder Umwendungen diskursiver Adressierungen, Zuschreibungen 
und Erwartungen durch Imame. 

Cora Døving weist überdies darauf hin, dass die norwegische Presse auch 
definiert, was ein «guter» Imam ist (Døving 2014:227). Das schliesst zunächst 
an den Befund an, dass in den öffentlichen Debatten eine Unterscheidung zwi-
schen «guten» und «schlechten» Muslim*innen sichtbar wird (Mamdani 2002, 
2004, 2005; Bonnefoy 2003; Belt 2009; van Es 2021; vgl. Abschnitt 2.2.1). 
Tatsächlich zeigen auch weitere Studien, dass zwischen «guten» und «schlech-
ten» Imamen unterschieden wird (Birt 2006:692; Jouanneau 2009:154; Boender



126 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

2014:36; Lewis 2014:237). Dies ist ein Hinweis darauf, dass an Imame adres-
sierte Subjektpositionen in öffentlichen Debatten womöglich auf ganz bestimmte 
Weise – nämlich dichotom – strukturiert sind. Der «gute» und der «schlechte» 
Imam stellen «Modellsubjekte idealer oder abzulehnender Handelnder» (Keller 
und Bosančić 2018:896) dar, die Normalitätsvorstellungen entlang von Gegen-
sätzen konstruieren. Es handelt sich dabei um Identifikationsangebote in Form 
einer ganz bestimmten Art von Subjektpositionen (vgl. Trucco und Pokitsch i. 
E.). Etabliert wird eine Dichotomie zwischen dem radikalen Prediger und dem 
Imam als Schlüsselfigur der Integration und des Kampfes gegen Extremismus 
(Schönfeld 2014:399), die vermutlich auf der von Bosco (2014) aufgezeigten und 
in der Versicherheitlichung verorteten Dichotomisierung des Islam in «modern» 
und «radikal» beruht. Der «gute» Imam verkörpert staatsbürgerliche Werte, inter-
religiöse Toleranz, besitzt Führungskompetenzen sowie seelsorgerische Fähigkeit, 
fördert die Integration und bekämpft Extremismus. Der «schlechte» Imam verkör-
pert den spaltenden «Anderen», dem versucht wird, durch bürokratische Hürden 
oder Deportation Herr zu werden (Birt 2006:687). Bereits die erste Sichtung 
des Materialkorpus zeigte, dass die hier erwähnte Unterscheidung zwischen «gu-
tem» und «schlechtem» Imam auch im empirischen Material zu finden ist. Diese 
dichotome Strukturierung diente daher als erster Ausgangspunkt der Analyse 
(vgl. Abschnitt 6.2 und 6.3). Bevor die Analyseergebnisse aufgegriffen werden, 
muss aber zunächst auf die Konsequenzen der Versicherheitlichung für Imame 
eingegangen werden, die bereits in der Beschreibung des «schlechten» Imams 
anklingen. Es wird nämlich versucht, diesem durch unterschiedliche Massnahmen 
beizukommen. 

6.1.2 Dispositiv von Massnahmen als Konsequenz der 
Versicherheitlichung 

Die Versicherheitlichung der Debatten hat – nebst der Dichotomie zwischen «gu-
tem» und «schlechtem» Imam – weiterführende Konsequenzen in Form eines 
Dispositivs unterschiedlicher Massnahmen. Nebst Überwachungen wird vor allem 
die Ausweisung von Imamen, die als «radikal» gelten, praktiziert (Yazbeck Had-
dad und Balz 2008:215; Kamp 2014:245; Lewis 2014:239; Peter 2014:243). 
Dies ist aber nur möglich, wenn Imame nicht über die Staatsbürgerschaft des 
ausweisenden Landes verfügen. Darüber hinaus gibt es verschiedene weitere 
staatliche Versuche der Kontrolle und Steuerung von Imamen. Solenne Jouan-
neau legt solche Versuche des französischen Staates dar. So zeigt sie, dass ab



6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen und Dispositiven 127

Anfang der 1990er Jahre die sogenannten imams consulaires durch zwischen-
staatliche Abkommen gefördert werden. Diese Imame werden von einem anderen 
Staat ausgewählt, gesandt und zum Teil auch bezahlt. Die Idee dahinter ist, dass 
bürokratische Prozesse von Botschaften und Konsulaten übernommen werden, 
diese gleichzeitig aber auch garantieren, dass die Imame den Interessen der 
Regierungen der entsendenden Staaten entsprechen und keine extremistischen 
Ansichten vertreten. Im Fall von Problemen kann dann ebenfalls auf ein diplo-
matisches Dispositiv zurückgegriffen werden (Jouanneau 2013:271–272). Eine 
weitere Möglichkeit der Steuerung stellt die Instrumentalisierung des Aufenthalts-
rechts dar (Jouanneau 2013:305), an anderer Stelle auch «bürokratische Hürden» 
genannt (Birt 2006:687). Durch eine Analyse interner Dokumente verschiedener 
Behörden des Innenministeriums zeigt Jouanneau (2009:166), dass die verschie-
denen Behörden des französischen Innenministeriums durch den Entzug des 
Aufenthaltsrechts oder die Ausstellung eines nur temporären Aufenthaltsrechts 
ausländischen Imamen eine gewisse Interpretation der Funktion eines Imams in 
Frankreich auferlegen können. 

Die Schweiz kennt ebenfalls verschiedene Möglichkeiten der Kontrolle und 
Steuerung von Imamen. Es besteht die Möglichkeit, Einreiseverbote oder Aus-
weisungen zu erlassen, wenn bestimmte Bedingungen erfüllt sind (AIG 2005:Art. 
67, Art. 68). Weiter gibt es in der Schweiz auch eine Form der imams con-
sulaires. Wie bereits erwähnt, arbeiten in der Schweiz im Schnitt 34 Imame, 
die durch das Diyanet aus der Türkei entsandt werden (Schmid und Trucco 
2019:11). Darüber hinaus sieht das Bundesgesetz über die Ausländerinnen und 
Ausländer und über die Integration (AIG), das für Drittstaatangehörige2 , nicht  
aber für EU-Bürger*innen gilt, mit Art. 26a einen spezifischen Paragraphen für 
religiöse Betreuungs- oder Lehrpersonen vor. Für diese gelten zusätzliche Vor-
aussetzungen, ergänzend zu den sonst schon geltenden Bedingungen für die 
Zulassung zu einem Aufenthalt mit Erwerbstätigkeit. Sie sollen sich einerseits 
in der am Arbeitsort gesprochenen Landessprache verständigen können, ande-
rerseits werden sie nur zugelassen, wenn sie «mit dem gesellschaftlichen und 
rechtlichen Wertesystem in der Schweiz vertraut sind und fähig sind, diese Kennt-
nisse den von ihnen betreuten Ausländerinnen und Ausländern zu vermitteln», 
wie in Art. 26a Abs. 1 Buchstabe a des AIG (2005) formuliert wird. Die von 
Rudolph et al. (2009:6) befragten Schweizer Institutionen gaben an, hinsichtlich 
des Wertesystems genau dies von Imamen zu erwarten. Der Gesetzesartikel stellt 
dementsprechend eine Verpflichtung der religiösen Betreuungspersonen durch den

2 «Drittstaaten» ist ein Begriff aus dem EU-Recht, der von der Schweiz übernommen wurde, 
und meint Staaten ausserhalb des EU-/EFTA-Raumes. 



128 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Schweizer Staat dar, eine Brückenfunktion zwischen der Schweizer Gesellschaft 
und ihrer Gemeinschaft einzunehmen (Müller 2017:76). Diese Verpflichtung kann 
jedoch als lückenhaft betrachtet werden, weil der Gesetzesartikel nur Drittstaatan-
gehörige regelt, jedoch nicht für religiöse Betreuungs- oder Lehrpersonen aus 
der Schweiz oder der EU gilt. Interessant ist auch der zweite Teilsatz von Art. 
26a Abs. 2 des AIG (2005): Religiöse Betreuungspersonen sollen fähig sein, 
den von ihnen betreuten Ausländer*innen Kenntnisse des gesellschaftlichen und 
rechtlichen Wertesystems zu vermitteln. Darin wird ein ganz bestimmtes Bild 
von religiösen Betreuungspersonen und ihren Gemeinschaften gezeichnet: «Hier 
vermittelt die Gesetzgebung das veraltete Bild, dass die Einheimischen Chris-
tinnen und Christen sind, während die Zugelassenen nur Hindus, Muslime oder 
Buddhistinnen betreuen, die nicht über den Schweizer Pass verfügen» (Acher-
mann 2016:101). Dabei kann die Situation durchaus konträr ausfallen, nämlich 
dass soeben in die Schweiz gekommene religiöse Betreuungspersonen in ihrer 
Gemeinschaft vor allem Schweizer*innen betreuen. Da der Anteil Schweizer 
Bürger*innen unter den Muslim*innen in der Schweiz mittlerweile bei etwas 
mehr als 36 % liegt (BFS 2023), kann das durchaus der Fall sein. Wichtig 
ist ausserdem, dass die Formulierung «fähig sein, Kenntnisse zu vermitteln» 
in der Verwaltungspraxis bedeutet, dass Imame aus Drittstaaten darauf über-
prüft werden, ob sie ein Theologiestudium absolviert haben (SEM-Mitarbeiter*in, 
persönliche Mitteilung, 26.04.2021). 

Die Entsendungspolitik (und damit die sogenannten imams consulaires) wird 
europaweit schon länger kritisiert, wobei insbesondere die begrenzte Zeit, in der 
sich die Imame in einem Land aufhalten, und die dadurch oftmals geringen 
Kenntnisse der Landessprache und der Lebenswelt als problematisch angeführt 
werden (Schönfeld 2014:401). Dies ist auch einer der Kritikpunkte von Mus-
lim*innen am Rotationsprinzip (Schmid und Trucco 2019:11; Schmid 2020b:77). 
Allerdings hat das Diyanet auf solche Kritik reagiert und verpflichtet die entsen-
deten Imame mittlerweile, Sprach- und Länderkurse sowie zum Teil auch Wei-
terbildungen zu besuchen (Bruce 2019:195–197; Schmid und Trucco 2019:11). 
Ausserdem hat das Diyanet 2006 das Internationale Theologie-Programm (Ulus-
lararası İlahiyat Programı, UİP) etabliert, das ausländische Studierende der 
zweiten und dritten Generation anziehen soll (Bruce 2020:1167). Diese kön-
nen seit einer türkischen Gesetzesänderung im Jahr 2010 vom Diyanet nach 
Abschluss ihres Studiums im Land ihres Wohnsitzes beschäftigt werden, was 
deutliche Vorteile für das Diyanet mit sich bringt: Diese Beschäftigten kennen 
die lokalen Gegebenheiten und die Sprache(n), ausserdem besitzen sie bereits 
eine Aufenthaltsbewilligung oder sogar eine Staatsbürgerschaft, so dass die admi-
nistrativen Hürden für das Diyanet bei einer Anstellung geringer sind (Bruce



6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen und Dispositiven 129

2020:1173).3 Auch die 2019 in Kraft getretenen Bestimmungen in Art. 26a 
des AIG (2005) können als Versuch gesehen werden, die Kritik hinsichtlich 
mangelnder Kenntnisse der Landessprache sowie der lokalen Gegebenheiten 
zu entschärfen. Ausserdem wird die Entsendungspolitik mittlerweile zum Teil 
auch als Möglichkeit der Einflussnahme ausländischer Staaten auf muslimische 
Gemeinschaften im Inland betrachtet (Schönfeld 2014:402; Müller 2017:80), im 
Hinblick auf die Türkei vor allem seit dem gescheiterten Putsch 2016 (Jacobs und 
Lipowsky 2019:6). Diese Wahrnehmungsverschiebung hat stark mit veränderten 
geopolitischen Umständen im Vergleich zu den frühen Entsendungsjahren zu tun. 
Deutschland hat zudem Ende 2023 entschieden, die Entsendung aus der Türkei 
schrittweise zu beenden, indem vermehrt Imame im Inland ausgebildet werden 
(Tagesschau 2023). 

Dies leitet über zum wohl am meisten diskutierten Vorschlag der Steuerung: 
Der Etablierung von Imam-Ausbildungen oder -Weiterbildungen in Europa, auch 
bezeichnet als «politics of imam training» (Sunier 2023:74). Wie Frank Peter 
(2018:342–343) aufzeigen kann, existierten Debatten zu Imam-Ausbildungen 
in einigen Ländern schon bevor diese in den 2000er Jahren europaweit zu 
einem Thema wurden. In den Niederlanden wurde beispielsweise bereits 1982 
der Vorschlag gemacht, eine staatlich finanzierte Imam-Ausbildung zu etablie-
ren. Begründet wurde dies hauptsächlich mit der Rolle des Imams, die sich 
geändert habe und andere Kompetenzen verlange. Die heutigen europaweiten 
Debatten zu und Versuche der Etablierung von Imam-Ausbildungen sind aber 
eng verknüpft mit der Versicherheitlichung der öffentlichen Debatten zu Islam 
und Muslim*innen und deren Verschränkung mit Integrations- und Radikalisie-
rungsdiskursen (Larsson 2018:134). Nebst Radikalisierungsprävention und dem 
Einbezug von Imamen in die Integrationsziele der entsprechenden Regierung 
sieht Thijl Sunier (2023:85, 98) ein drittes Motiv: Religiöse Aktivitäten mit dem 
säkular-liberalen Staat in Einklang zu bringen, wobei der Staat für ihn ein kultu-
reller Akteur darstellt, welcher die Religion mit dem Ziel der Reproduktion eines 
bestimmten nationalen Narrativs domestiziert. 

Grundsätzlich können zwei Modelle der Imam-Ausbildungen in Europa unter-
schieden werden, die vom religionsrechtlichen Modell des jeweiligen Landes 
abhängig sind. Länder, die keine theologischen Fakultäten an staatlichen Univer-
sitäten haben – wie dies aufgrund der laïcité der Fall in Frankreich ist –, setzen 
auf eine Art staatsbürgerliche Bildung (Ferrari 2012:108–109). In Frankreich 
werden sogenannte Diplômes Universitaires in Religion und Laizität angeboten,

3 Mittlerweile sind auch eine Handvoll ehemaliger UİP-Studierenden in der Schweiz 
beschäftigt (Mufid 2024). 



130 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

in welchen vor allem Staatsbürgerkunde, Recht und Geschichte vermittelt wer-
den (Messner 2013:23–24). Diese werden allerdings gemäss einer Studie nur 
bedingt als ausreichend betrachtet, weil sie weder theologische noch religions-
pädagogische Elemente beinhalten (Jacobs und Lipowsky 2019:10). Deutschland 
hingegen, das theologische Fakultäten an staatlichen Universitäten kennt, begann 
ab 2010/2011 Institute für Islamische Theologie an verschiedenen Universitäten 
zu etablieren (Schmid und Trucco 2019:41; Dreier und Wagner 2020:13). Jan 
Felix Engelhardt (2017) hat die Ausdifferenzierung und Selbstkonzeption dieser 
neuen Wissenschaftsdisziplin umfassend untersucht und kommt unter anderem 
zum Schluss, dass die Etablierung der Islamischen Theologie sowohl politisch 
als auch gesellschaftlich als Instrument zur Integration des Islams betrachtet 
wird, das sich «vor allem aus dem Zähmungsinteresse gegenüber der Religion 
des Islams und der muslimischen Glaubensgemeinschaft begründet» (Engelhardt 
2017:327). Ertuğrul Şahin (2011:8) urteilt dementsprechend, dass die Islamische 
Theologie mit überzogenen Erwartungshaltungen überfrachtet werde. Er nennt 
zum Beispiel «die Pflichtaufgabe […], mit der Lehre eines aufgeklärten Islams 
den extremistischen Tendenzen entgegenzuwirken» (Şahin 2011:11). Allerdings 
beinhaltet die universitäre Islamische Theologie in Deutschland keine praktische 
Imam-Ausbildung. Wie eine Studierendenbefragung zeigt, werden gewisse für 
Imame notwendige Kenntnisse im Theologie-Studium nicht vermittelt (Ceylan 
2019:24–26). Infolgedessen hat die deutsche Akademie für Islam in Wissenschaft 
und Gesellschaft (AIWG) eine Expertise erstellt, die Handlungsempfehlungen 
für den Modellversuch eines «Imamseminars» macht (Ceylan 2019). Ein solches 
«Imamseminar» ist dabei an das Beispiel christlicher Priesterseminare angelehnt, 
die von Theologie-Studierenden nach Abschluss ihres Studiums besucht wer-
den können, denn die Ausbildung und Einstellung religiöser Betreuungspersonen 
ist Angelegenheit der jeweiligen Religionsgemeinschaft in Deutschland (Ceylan 
2019:2). Die entsprechende Studie gibt sowohl strukturelle als auch inhaltliche 
Empfehlungen für einen solchen Modellversuch (Ceylan 2019:27–31). 

Grundsätzlich können verschiedene Herausforderungen in der Etablierung von 
Imam-Ausbildungen und -Weiterbildungen genannt werden. Ein Bericht, der sich 
mit Beispielen aus elf Ländern – zehn europäischen Ländern und den USA – 
befasst, nennt als Herausforderungen die Akkreditierung, Anerkennung und 
institutionelle Einbettung der Aus- und Weiterbildungen, der Umgang mit Einheit 
und Vielfalt in Fragen der Theologie, die Frage nach muslimischer Autorität, die 
fehlende Finanzierung, die Frage der Rekrutierung und die schlechten Arbeits-
bedingungen für Absolvent*innen sowie die Frage des Gleichgewichts zwischen 
gesellschaftlichen Erwartungen und gemeinsamer Verantwortung (Vinding und 
Chbib 2020:41–48). Auch Frank Peter (2018:345) sieht ein Grundproblem im



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 131

niedrigen Gehalt, das zukünftige Imame erwarten können, weil dieses in gros-
sem Widerspruch zu den erheblichen Bildungsinvestitionen steht. Weiter glaubt 
er, dass Ausbildungen in Europa von Muslim*innen weiterhin nur als zweitbeste 
Option im Vergleich zu den Ausbildungen in muslimischen Ländern betrachtet 
werden. Insbesondere die enge Verknüpfung mit Sicherheits- und Integrations-
diskursen scheint die Attraktivität europäischer Ausbildungen zu schwächen und 
dadurch zum Nachteil zu werden (Peter 2018:345; Sözeri, Altinyelken und Vol-
man 2018). Es wird auch davor gewarnt, die gesellschaftliche und politische 
Bedeutung der Imame zu überhöhen und eine Ausbildung in Europa als Garantie 
für den Einsatz für Demokratie und Rechtsstaatlichkeit zu sehen, denn dies muss 
keineswegs der Fall sein (Jacobs und Lipowsky 2019:12). Imam-Ausbildungen 
bzw. -Weiterbildungen werden daher breit diskutiert, sowohl in wissenschaftli-
chen als auch in öffentlichen Debatten. Sie mögen als eine im Vergleich mit 
Ausweisungen oder Nicht-Verlängerungen von Aufenthaltsbewilligungen «sanf-
te» Variante der Steuerung und Kontrolle betrachtet werden, spielen aber genauso 
in die «guter Imam – schlechter Imam»-Dichotomie hinein wie erstere. 

Wie diese dichotom strukturierten Modell-Subjekte – als spezifische Art von 
Subjektpositionen (vgl. Trucco und Pokitsch i. E.) – in den massenmedialen 
und politischen Debatten der Schweiz ausgestaltet sind, wird nun im Folgen-
den in den nächsten beiden Unterkapiteln (6.2 und 6.3) dargestellt. Darauf folgt 
die Darstellung eines Deutungsmusters (6.4) sowie einer dritten Subjektposition 
(6.5) in zwei weiteren Unterkapiteln. Die Ergebnisse sind aus dem Datenmate-
rial erarbeitet, orientieren sich am Material und unterscheiden sich daher in ihrer 
Struktur und Darstellung. Während beim Anti-Subjekt unterschiedliche Facetten 
näher beschrieben werden, sind es beim idealen Modell-Subjekt verschiedene 
Kompetenzfelder. Und auch das Deutungsmuster und die dritte Subjektposition 
weisen eine eigene Struktur auf. 

6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 

Die Subjektposition des Imams als Bedrohung ist das Anti-Subjekt des abzuleh-
nenden Imams, der in verschiedener Hinsicht als Bedrohung für die Ordnung 
der Gesellschaft wahrgenommen wird. In den Texten und Textfragmenten zum 
Imam als Bedrohung finden sich zahlreiche Verdachtsmomente, von denen nicht 
immer sicher auf etwas geschlossen werden kann, die aber so konstruiert wer-
den, dass sie auf eine mögliche Bedrohung hinweisen. Der Imam als Bedrohung 
wird oftmals als «radikal» (Weltwoche 03.05.2018) oder salafistisch (Tribune 
de Genève 19.02.2018) beschrieben. Der Begriff «radikal» wird als Gegensatz



132 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

zu «moderat» oder «gemässigt» verwendet und ist ein relativer Begriff, denn 
er beschreibt jemanden, der eine extreme Richtung vertritt (Duden 2024a). Im 
Zusammenhang mit Imamen entspringt der Gegensatz radikal/gemässigt der Ver-
sicherheitlichung von Islam und Muslim*innen und der Rahmung des «radikalen 
Islams» als Bedrohung (Bosco 2014). Die Normalitätsvorstellung, zu welcher der 
Begriff «radikal» in einem bestimmten Kontext in Beziehung gesetzt wird, wird 
jedoch meist nicht genannt oder explizit gemacht, so dass es zu einer absolu-
ten Verwendung des Begriffs «radikal» kommt (Sedgwick 2010:481–482).4 Es 
wird dadurch unklar, auf was er sich überhaupt bezieht. Auch der Begriff «sala-
fistisch», eine neuere Wortschöpfung im Deutschen, wird in Artikeln oft nicht 
erläutert,5 scheint aber mit Engstirnigkeit und Antimodernismus assoziiert zu 
werden (Schneiders 2014:11–12) und ist daher stark negativ konnotiert. Beide 
Begriffe funktionieren als Signalwörter, die ganz bestimmte, negativ bewertete 
Assoziationen auslösen. 

Es können verschiedene Facetten des Imams als Bedrohung differenziert wer-
den. Zum Teil sind es gewisse Handlungen, die einen Imam zu einer Bedrohung 
werden lassen, zum Teil sind es ganz bestimmte Zuschreibungen. Nachfolgend 
werden sechs solche Facetten näher beschrieben, weil sich so die verschiedenen 
Aspekte der wahrgenommenen Bedrohung besser fassen lassen. Diese Unter-
scheidung ist ein analytisches Hilfsmittel, denn in den Textfragmenten sind die 
verschiedenen Facetten oftmals in vermischter Form vorzufinden. Daher wird hier 
auch von einer Subjektposition gesprochen und nicht von mehreren. Der Imam als 
Bedrohung wird ausserdem teilweise über Differenzen zum Modell-Subjekt des 
idealen Imams konstruiert, Beispiele dafür werden jedoch im nächsten Unterkapi-
tel zum Modell-Imam erläutert, weil die Bezüge zwischen den beiden dann besser 
hergestellt werden können.

4 Sedgwick (2010) zeigt in seinem Artikel auf, dass sich der Begriff in unterschiedli-
chen Kontexten auf unterschiedliche Referenzpunkte bezieht. Er untersucht Sicherheits-, 
Integrations- und aussenpolitische Kontexte. 
5 Tatsächlich definiert der Duden (2024b) den Begriff «Salafismus» als «ultrakonservative 
Strömung des Islam, die eine Rückkehr zu den Wurzeln des Islam anstrebt». Ähnlich die 
Definition von Schneiders (2014:11–12): «Der Salafismus, wie man ihn heute ihn wissen-
schaftlichen Kreisen versteht, gehört zum fundamentalistischen Spektrum des Islams […]. 
Das heißt, seine Auffassungen sind rückwärtsgewandt, streng, wenig kompromissbereit». 



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 133

6.2.1 Der Hassprediger 

Der Hassprediger wird in Artikeln beschrieben als ein Imam, der Hasspredig-
ten hält (NZZ 06.11.2019b), radikale Botschaften propagiert (Luzerner Zeitung 
18.10.2019), zu Gewalttaten (Blick online 19.07.2019) oder zum Jihad aufruft 
(Basler Zeitung 04.12.2019), gegen Andersgläubige hetzt (Bund 15.12.2017) oder 
schwulenfeindliche und antisemitische Predigten hält (SRF online 26.01.2018). 
Diese Handlungen, die einem Hassprediger zugeschrieben werden, können einen 
Straftatbestand darstellen, falls ein Nachweis dafür erbracht werden kann: Eine 
Person kann gemäss Artikel 259 StGB (1937) wegen öffentlicher Aufforderung 
zu Gewalt oder Verbrechen oder gemäss Artikel 261bis wegen öffentlichen Auf-
rufs zu Hass oder Diskriminierung gegen eine Person oder eine Gruppe von 
Personen wegen ihrer Rasse, Ethnie, Religion oder sexuellen Orientierung ver-
urteilt werden. Das kann entsprechend in einem aufgenommenen Strafverfahren, 
Ermittlungen, einer Festnahme (Luzerner Zeitung 18.10.2019), einer Verurteilung 
und, wenn es sich um einen Imam ohne Schweizer Staatsbürgerschaft handelt, 
sogar in einer Ausschaffung münden (Tages-Anzeiger 06.05.2019). Es finden sich 
ausserdem Texte, welche die Zuschreibung Hassprediger auch dann aufrechter-
halten, wenn sich der Vorwurf nicht erhärtet und keine Straftat nachgewiesen 
werden kann. Dies wird hier nun anhand eines Artikels des St. Galler Tagblatts 
exemplarisch aufgezeigt. Dieser beschreibt im Text die Einstellung eines Strafver-
fahrens gegen einen zu Unrecht verdächtigten Imam. Dennoch titelt die Zeitung: 
«Dschihad-Aufruf ist erlaubt: Kritisierter Imam bleibt straffrei» (St. Galler Tag-
blatt 18.11.2019). Es kann davon ausgegangen werden, dass der Begriff Dschihad/ 
Jihad von Leser*innen in der heute in der Öffentlichkeit gebräuchlichsten Deu-
tung verstanden wird, nämlich einer ultraislamischen6 (FINO 2018a:3). Das 
heisst: als «Aufruf zum bewaffneten Kampf» (St. Galler Tagblatt 18.11.2019).7 

Mit dem Titel wird kolportiert, dass ein Jihad-Aufruf gemäss dieser Deutung 
stattgefunden hat, der Imam aber dennoch straffrei bleibt. Dementsprechend 
wird die Zuschreibung Hassprediger über den Titel aufrechterhalten, obwohl der 
Artikeltext diese Zuschreibung eigentlich ausräumt. 

In den politischen Vorstössen wird der Hassprediger an verschiedenen Stel-
len entworfen. Die Fraktion der SVP verwendet den Begriff oft in Vorstössen 
selbst sowie in den Debatten zu Vorstössen, einmal sogar direkt im Titel (Motion

6 Der Begriff «ultraislamisch» wurde entwickelt, um Terrorismus, der von Akteur*innen ver-
übt wird, die sich selbst als Muslim*innen bezeichnen, benennen zu können. Er hat «den 
Vorteil, dass hier die durch ultraislamische Akteure entwickelte Neudeutung des Islam zur 
Grundlage gemacht wird» (FINO 2018b:1). 
7 Für die verschiedenen Bedeutungen des Begriffs Jihad, siehe FINO (2018a).



134 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Reimann 2011). So werden Hassprediger in einem Vorstoss der Fraktion der 
SVP als «Gefahr für die Sicherheit des Landes und für ein friedliches Zusam-
menleben» beschrieben (Motion Reimann 2011). Ein Vorstoss der CVP-Fraktion 
charakterisiert Hassprediger als Imame, die «in ihren Predigten eine radikale, 
sprich fundamentalistische Sicht des Islam vertreten, die Hass, Gewalt, Drohun-
gen und Intoleranz verbreitet» (Anfrage Romano 2016). Ein weiterer Vorstoss der 
CVP-Fraktion kann als Beispiel für die Verflechtung von massenmedialen und 
politischen Diskursen dienen, denn er verwendet ein konkretes Beispiel für einen 
Hassprediger, nämlich der Imam, «der gemäss übereinstimmenden Medien [sic!] 
wiederholt in der Bieler Moschee Ar’Rahman zur Zerstörung aller Islamfeinde 
aufgerufen hat» (Frage Ingold 2017). Ein Vorstoss der Fraktion der BDP the-
matisiert gemäss Titel illegale Aktivitäten im Umfeld religiöser Gruppierungen. 
Durch den allgemein gehaltenen Titel wird ein Stück weit kaschiert, dass sich 
der Vorstoss konkret nur auf Imame bezieht, die als «umstritten» und «streit-
bar» beschrieben werden. Die Hasspredigt wird als eine Handlung erwähnt, die 
strafrechtlich verfolgt werden kann, sie bleibt aber das einzige konkrete Beispiel 
für illegale Aktivitäten im religiösen Umfeld, die im Vorstoss mehrfach erwähnt 
werden (Interpellation Quadranti 2016). Es gibt auch Vorstösse, die den Begriff 
«Hassprediger» verwenden, ohne ihn näher zu erläutern, so eine Dringliche 
Anfrage der Fraktion der SVP (2020), der sich erkundigt, wie viele «sogenannte 
muslimische Hassprediger» zurzeit in der Schweiz leben sowie eine Interpellation 
der FDP-Liberalen, die vom Bundesrat wissen will, was dieser über «mögliche 
Hassprediger in Moscheen» weiss (Interpellation Fiala 2016). Der Begriff scheint 
also in einem gewissen Mass selbsterklärend zu sein. 

Auch in den Antworten des Bundesrates finden sich Konstruktionen des Hass-
predigers. So definiert der Bundesrat in der Antwort auf eine Motion, welche 
die Veröffentlichung eines klassifizierten Berichts zu Imamen verlangt (Motion 
Baumann 2009), den Hassprediger wie folgt: «Fremdenfeindliche, rassistische 
oder antisemitische Rhetorik ist das Mittel von Hasspredigern, um Feindselig-
keit und Gewalt gegenüber Dritten zu schüren» (Bundesrat in Motion Baumann 
2009). Diese Definition nimmt der Bundesrat auch in einer späteren Antwort 
auf (Bundesrat in Motion Reimann 2011). Dabei fällt auf, dass die Definition 
allgemein gehalten ist und nicht nur auf Imame abzielt, d. h. im Sinne der Nicht-
Diskriminierung gemäss Art. 8 Abs. 2 der Bundesverfassung (1999) vermieden 
wird, eine bestimmte Bevölkerungsgruppe bzw. Religionsgemeinschaft zu stigma-
tisieren. Allerdings spricht der Bundesrat in der Antwort auf die Motion Baumann 
(2009) nach der oben erwähnten, allgemein gehaltenen Definition im darauffol-
genden Satz von «islamistischen Hasspredigern» und bezieht die Definition damit 
auf Imame, da auch die Motion einzig Imame behandelt. Hassprediger werden



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 135

in der Antwort des Bundesrates weiter beschrieben als Imame, «die gewalttätige 
Propaganda betreiben oder bei denen die Gefahr besteht, dass ihre Anwesen-
heit zu Ausschreitungen führen könnte» (Bundesrat in Motion Baumann 2009; 
ebenfalls: Bundesrat in Motion Reimann 2011). An anderer Stelle erwähnt der 
Bundesrat in seiner Antwort auch «sicherheitsgefährdende Hassprediger» (Bun-
desrat in Interpellation Quadranti 2016). Allerdings ist anzumerken, dass der 
Bundesrat den Begriff «Hassprediger» nur in Antworten auf Vorstösse verwendet, 
die diesen Begriff bereits selbst benutzen. 

6.2.2 Der Terror-Imam 

Für den Terror-Imam werden in Artikeln Begriffe wie «terroriste» (Journal du 
Jura 20.06.2019), «IS-Mitglied» (Bund 15.04.2020) oder «Rekruteur» (20 Minu-
ten online 13.06.2019) verwendet. Die zugeschriebenen Handlungen umfassen 
Rekrutierungen für den Islamischen Staat (IS), die Planung eines Attentats 
(Thurgauer Zeitung 17.05.2019), die Teilnahme an Operationen von Al-Qaida 
im syrischen Bürgerkrieg (20 Minuten online 19.06.2019) oder die Anstiftung 
zu Selbstmordattentaten (Landbote 16.05.2019). Diese Handlungen können bei 
entsprechendem Nachweis ebenfalls einen Straftatbestand darstellen und zwar 
entweder wegen Unterstützung einer kriminellen Organisation gemäss Art. 260ter 
StGB (1937) oder aufgrund des Verbots von Al-Qaida, IS und verwandter 
Organisationen gemäss SR 122 (2014).8 Dementsprechend kann es wie beim 
Hassprediger zu einem Strafverfahren, einer Festnahme oder Verurteilung kom-
men (z. B. NZZ 17.10.2019). Allerdings werden auch Imame in die Nähe des 
Terror-Imams gerückt, die keine eindeutig strafbaren Handlungen ausführen oder 
ausgeführt haben. So wird ein Imam beschrieben als «ein in Saudiarabien [sic!] 
ausgebildeter Imam, der in der Schweiz mit salafistischen Imamen und IS-
Unterstützern […] aufgetreten ist» (Tages-Anzeiger 26.07.2017). Dabei scheinen 
die Begriffe «Saudi-Arabien», «salafistisch» und «IS-Unterstützer» als Signal-
wörter zu fungieren, die eine Assoziationskette bilden und den entsprechenden 
Imam in die Nähe von Terrorismus rücken. Die im entsprechenden Satz tat-
sächlich erwähnte Handlung des Imams ist ein Auftritt, dessen Umstände nicht 
näher ausgeführt werden. Hierin zeigt sich das am Anfang des Kapitels erwähnte 
Verdachtsmoment.

8 Letzteres gilt jedoch nur für den Zeitraum 2015–2022, denn das entsprechende Gesetz SR 
122 trat am 1. Januar 2015 in Kraft, wurde aber am 1. Dezember 2022 wieder aufgehoben. 



136 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Der Terror-Imam erscheint nur in politischen Vorstössen der Fraktion der SVP, 
allerdings hauptsächlich anhand konkreter Beispiele aus Medienberichten: «[D]er 
libysche Imam der umstrittenen An’Nur-Moschee in Winterthur» habe in einem 
Interview zugegeben, Mitglied einer Libyschen Terrororganisation zu sein (Inter-
pellation Keller-Inhelder 2017) und bei einem Tessiner Imam vermute «das SEM 
eine Verbindung zum islamistischen Terrorismus» (Interpellation Quadri 2019). 
Ansonsten finden sich Aspekte des Terror-Imams in politischen Vorstössen eher 
verflochten mit weiteren Aspekten, so zum Beispiel mit dem Hassprediger, wenn 
Imame beschrieben werden als «ausländische Extremisten […], die öffentlich 
[…] zu Gewalt, Mord oder Terror aufrufen» (Motion Reimann 2011). Dasselbe 
gilt für Antworten des Bundesrates. Auf eine Frage nach der Überwachung 
von Hasspredigern stellt dieser klar, dass Informationen über Imame nur unter 
bestimmten gesetzlichen Voraussetzungen bearbeitet werden dürfen: «Erlaubt ist 
dies beispielsweise, wenn konkrete Hinweise darauf bestehen, dass terroristische 
oder gewaltextremistische Tätigkeiten durch Predigen religiösen Hasses gutge-
heissen, vorbereitet oder beauftragt werden» (Bundesrat in Interpellation Fiala 
2016). Auch in diesem Beispiel fallen Aspekte des Hasspredigers («durch Predi-
gen religiösen Hasses») und des Terror-Imams («terroristische […] Tätigkeiten») 
zusammen. 

6.2.3 Der 5. Kolonne-Imam 

Der 5. Kolonne-Imam ist «der verlängerte Arm» (Tages-Anzeiger 26.07.2017; 
Sonntagsblick 20.05.2018) einer ausländischen Regierung oder Organisation. Er 
ist «eingebunden […] in Organisationen, die sich ausserhalb der Schweiz befin-
den» (NZZ am Sonntag 27.08.2017) und handelt «auf Geheiss» (Tages-Anzeiger 
09.06.2018) der entsprechenden Regierung oder Organisation. Dabei werden auch 
Formulierungen wie «ferngesteuert» (SonntagsZeitung 20.10.2019) oder «be-
dingungslos eingeschworen» (Sonntagsblick 05.01.2020) verwendet, die diese 
Imame als wenig eigenmächtig handelnd darstellen. Dieser Aspekt des passiven 
Gesteuert-Seins drückt sich auch in der Beschreibung als «importiert» (Sonntags-
Zeitung 22.04.2018) oder «Import-Imame» (NZZ 25.08.2016) aus. Da das Verb 
«importieren» im Normalfall für Waren verwendet wird, erscheint der «Import-
Imam» hier als passives Objekt, das aus dem Ausland in die Schweiz gebracht 
wird. Dabei wird nicht deutlich gemacht, wer ihn in die Schweiz bringt. In 
anderen Textfragmenten wird er beschrieben als «entsendet» (Aargauer Zeitung 
01.09.2017) oder «geschickt» (Bund 25.03.2017), womit die sendende Einheit 
im Ausland verortet wird. Allerdings wird der 5. Kolonne-Imam nicht überall



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 137

gleich passiv dargestellt, so ist an einer Stelle davon die Rede, dass diese Imame 
in der Schweiz «operieren» (Weltwoche 21.11.2019). In eine ähnliche Richtung 
geht eine Handlung, die dem 5. Kolonne-Imam in einigen Texten zugeschrie-
ben wird: die Betätigung als Spitzel. Damit liegt gemäss Art. 272 StGB (1937) 
der Straftatbestand des verbotenen politischen Nachrichtendienstes vor, wenn der 
entsprechende Nachweis erbracht werden kann. Diese Zuschreibung erscheint vor 
allem im Hinblick auf türkische Imame nach dem Putsch in der Türkei im Juli 
2016 vermehrt in den massenmedialen Debatten (20 Minuten online 10.03.2017; 
NZZ 25.03.2017; Tages-Anzeiger 27.11.2017; Basler Zeitung 17.02.2018). Im 
5. Kolonne-Imam scheint sich eine ältere Angst zu manifestieren, die bereits 
zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Zusammenhang mit dem Deutungsmuster 
«Überfremdung» in öffentlichen Debatten in Erscheinung trat, nämlich die Angst 
vor dem politisch tätigen Fremden, der eine Bedrohung für die Integrität der 
Schweiz darstellt (vgl. Abschnitt 4.5).9 Diese Angst findet im 5. Kolonne-Imam 
eine Erneuerung. 

Der auf diese Weise entworfene 5. Kolonne-Imam kann durch die inter-
nationale Berichterstattung eine zusätzliche Verstärkung erfahren, weil diese 
Aspekte davon aufruft. So finden sich in der internationalen Berichterstattung 
einerseits Darstellungen politisch tätiger Imame, wie z. B. des Imams Moktada 
al-Sadr, der im Irak einer politische Bewegung vorstand, die 2018 die Wahlen 
gewann (RTS online 10.08.2018), oder des Imams Mahmoud Dicko in Mali, 
der die Opposition gegen die Regierung anführte (Temps 22.06.2020). Anderer-
seits erscheinen Imame in der internationalen Berichterstattung auch als politisch 
instrumentalisiert. Die NZZ schildert z. B. 2016 die Kontrolle von Imamen durch 
den ägyptischen Staat: «Imame wurden entlassen, weil sie mit den falschen 
politischen Ideen sympathisierten. Die Predigten für das Freitagsgebet wurden 
standardisiert und mit nationalistischen Elementen versehen» (NZZ 02.02.2016). 
Drei Jahre später, erneut zu Ägypten, schreibt sie: «Um eine noch stärkere 
Mobilisierung zu verhindern, hat das Regime die Imame angewiesen, gegen die 
Protestbewegung zu predigen» (NZZ online 27.09.2019). Imame erscheinen hier

9 So riet der erste Adjunkt der Schweizer Fremdenpolizei Max Ruth 1920, dass «Ausländer, 
von denen eine unerwünschte politische Tätigkeit im Innern der Schweiz oder nach Aussen 
zu befürchten ist», nicht in die Schweiz gelassen werden sollen (Kury 2003:122). Im Rahmen 
von Debatten zur Staatsbürgerschaft tauchte zudem die Argumentation immer wieder auf, 
«dass Ausländer und Ausländerinnen nur darauf warteten, eingebürgert zu werden, um sich 
anschliessend politisch betätigen zu können mit dem Ziel, der Schweiz zu schaden» (Kury 
2003:178). Im Kontext des beginnenden Kalten Krieges kam es 1948 zu einem Bundesrats-
beschluss betreffend der politischen Reden von Ausländern (AS 1948 119), der bis 1998 in 
Kraft war. Dieser Beschluss verbot Ausländer*innen in der Schweiz über politische Themen 
zu reden (Buomberger 2004:84). 



138 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

als eine nicht eigenmächtig handelnde Personengruppe, die durch den Staat kon-
trolliert und instrumentalisiert werden kann. Das bestimmte, auf die Schweiz 
bezogene Imam-Bild, das im 5. Kolonne-Imam konstruiert wird, kann daher durch 
die internationale Berichterstattung gestärkt werden, weil sie den politisch tätigen 
oder durch die Politik instrumentalisierten Imam aufruft. 

Der 5. Kolonne-Imam erscheint in politischen Vorstössen der SVP, der FDP-
Liberalen sowie in einem Vorstoss der CVP-Fraktion. Letzterer verwendet ins-
besondere den Begriff «Import-Imam» (Postulat Ingold 2016) und charakterisiert 
diesen über Differenzen zum Modell-Imam, was an späterer Stelle aufgenommen 
wird (vgl. Abschnitt 6.3.2). Die Vorstösse der SVP-Fraktion sowie der einzelne 
Vorstoss der Fraktion der FDP-Liberalen greifen den 5. Kolonne-Imam einzig in 
Bezug zur Türkei auf und dies, wie bereits erwähnt, ab 2016. Die Motion Quadri 
(2016) schreibt zum Beispiel: «Gemäss Medienberichten soll die türkische Regie-
rung – direkt oder indirekt – 35 Moscheen und islamische Zentren in der Schweiz 
finanzieren. Ziel dieses finanziellen Engagements sei es oder könnte es sein, in 
der Schweiz einen radikalen Islam zu propagieren». Der erste Satz bezieht sich 
auf die jeweils etwa 35 vom türkischen Präsidium für Religionsangelegenheiten 
Diyanet in die Schweiz entsandten und vollumfänglich finanzierten türkischen 
Imame (vgl. Schmid und Trucco 2019:11). Dieser Sachverhalt erscheint in der 
Motion leicht skandalisiert, weil unterschwellig suggeriert wird, dass er durch 
die Medien aufgedeckt wurde. Dabei ist die Tatsache, dass der türkische Staat 
Imame entsendet und finanziert, den Behörden bekannt, weil gesetzlich gere-
gelt ist, dass Personen aus Drittstaaten wie der Türkei, die in der Schweiz einer 
Arbeitstätigkeit nachgehen wollen, ein Zulassungsverfahren der Schweizer Behör-
den durchlaufen müssen.10 Weiter scheint es für den Motionär Quadri keinen 
Zweifel zu geben, dass es nur einen Grund für die Finanzierung eines Imams 
durch einen anderen Staat geben kann, nämlich die Verbreitung eines radikalen 
Islams.11 Es wird hier also einzig auf die von der Fraktion der SVP wahrge-
nommene Bedrohung fokussiert. Dieselbe Argumentation taucht auch in weiteren 
Vorstössen der Fraktion auf: Eine türkische Moschee in Schaffhausen, die einen 
vom Diyanet gesandten und finanzierten Imam beschäftigt, könnte «die Verbrei-
tung in der Schweiz des extremistischen und politischen Islams, in diesem Fall 
türkischen Ursprungs, fördern» (Interpellation Quadri 2018). Der türkische Staat

10 Dies ist im Bundesgesetz über die Ausländerinnen und Ausländer und über die Integration 
AIG (2005) festgelegt. 
11 Natürlich sind viele andere Gründe denkbar: Zum Beispiel, dass muslimische Gemein-
schaften nicht über die finanziellen Möglichkeiten verfügen, einen Imam zu einem Schweizer 
Lohn einzustellen. Das ist jedoch gemäss Art. 22 Abs. 1 lit. 1 AIG (2005) eine Zulassungs-
bedingung für arbeitstätige Drittstaat-Angehörige. 



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 139

operiere in der Schweiz «als Strippenzieher, Vernetzer, ‹Imam-Exporteur› und 
Financier erzkonservativer Islam-Auslegungen» (Interpellation Gafner 2020). Ein 
Vorstoss, der vom Bundesrat Informationen zur Aktivität des türkischen Geheim-
dienstes in der Schweiz verlangt, fragt sogar, ob «ein Zusammenhang zwischen 
dem türkischen Geheimdienst MIT und der Finanzierung des türkischen Staats 
von Moscheen und Imamen in der Schweiz» bestehe (Interpellation Wobmann 
2016). Im von der Fraktion der SVP entworfenen 5. Kolonne-Imam drückt sich 
wie in den massenmedialen Debatten die Bedrohung durch den politisch tätigen 
Fremden aus. Dieser wird hierbei aber ausschliesslich als türkisch-muslimisch 
verstanden. Auch eine Interpellation der FDP-Liberalen Fraktion hat den Putsch-
versuch in der Türkei zum Thema und möchte in einer Frage wissen, wie der 
Bundesrat die Finanzierung von Imamen durch das Diyanet beurteilt und ob 
damit verbotene nachrichtendienstliche Tätigkeiten verbunden sind (Interpellation 
Dittli 2016). Hier wird pauschal gemutmasst, dass der durch das Ausland finan-
zierte 5. Kolonne-Imam in der Schweiz einer Spionagetätigkeit für die Türkei 
nachgehen könnte. Dieser Verdacht steht vermutlich in Zusammenhang mit den 
vorhergehend erwähnten Medienberichten (z. B. 20 Minuten online 10.03.2017; 
NZZ 25.03.2017; Tages-Anzeiger 27.11.2017), obwohl in der Interpellation kein 
Verweis darauf gemacht wird. 

Der Bundesrat hingegen drückt in seinen Antworten auf die jeweiligen 
politischen Vorstösse klar aus, dass er der Deutung der vom türkischen Präsi-
dium für Religionsangelegenheiten Diyanet finanzierten türkischen Imame als 
5. Kolonne-Imame nicht folgt: 

Dem Bundesrat ist bekannt, dass das türkische Präsidium für religiöse Angelegen-
heiten, Diyanet Isleri Baskanligi (DIB), auch in der Schweiz Imame beschäftigt. […] 
Den Sicherheitsbehörden des Bundes liegen aktuell keine Indizien vor, wonach zwi-
schen DIB und terroristischen oder gewaltextremistischen Aktivitäten Bezüge beste-
hen. (Bundesrat in Interpellation Fiala 2016)12 

Anders als dies die Motion Quadri (2016) anzudeuten versucht, ist die Regierung 
darüber informiert, dass die türkische Religionsbehörde Imame finanziert. Dar-
über hinaus erachtet sie diese Finanzierung nicht per se als problematisch, weil 
sie die existierenden arbeits- und migrationsrechtlichen Massnahmen der Schweiz 
als ausreichend beurteilt. So spezifiziert der Bundesrat zum Beispiel: «In Bezug 
auf das Risiko, dass allenfalls radikalisierte Imame von der Türkei aus in die 
Schweiz entsandt werden könnten, ist anzumerken, dass vor einer Bewilligungs-
erteilung die arbeitsmarktlichen Voraussetzungen sowie diejenigen der Integration

12 Vgl. auch Bundesrat in Interpellation Dittli (2016).



140 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

für die Einreise geprüft werden» (Bundesrat in Interpellation Quadri 2018). Es 
findet sich in einer Antwort allerdings eine Stelle, die sich nicht auf die vom Diya-
net gesendeten türkischen Imame bezieht, in welcher der 5. Kolonne-Imam vom 
Bundesrat angedeutet wird. So schreibt der Bundesrat (Interpellation Fiala 2016): 
«Aus dem Ausland geförderte fundamentalistische Imame können bei sinnsu-
chenden Jugendlichen eine radikalisierende Wirkung erzielen». Die Beschreibung 
«aus dem Ausland geförderte» verweist eindeutig auf den 5. Kolonne-Imam, die 
Verwendung von «können» deutet aber darauf hin, dass ihm nicht eine kausale, 
sondern eher eine potenziell mögliche radikalisierende Wirkung zugeschrieben 
wird. Ausserdem schränkt der Bundesrat diese Äusserung bereits in den darauf-
folgenden Sätzen seiner Antwort wieder ein, indem er sagt, dass in der Schweiz 
gemäss den Auskünften des Geheimdienstes keine systematische Radikalisierung 
stattfinde und es sich bei radikalisierten Personen höchstens um Einzelpersonen 
handle (Bundesrat in Interpellation Fiala 2016). 

6.2.4 Der Wertekonflikt-Imam 

Als viertes kann der Wertekonflikt-Imam genannt werden. Seine Werte stehen im 
Widerspruch zu «den hiesigen Wertvorstellungen» (Blick 16.12.2019), er schätzt 
«die hiesigen Werte der Freiheit des Denkens und der Gleichstellung» gering 
(Basler Zeitung 29.12.2018) und vertritt Ansichten, «die nicht mit der Bundes-
verfassung zu vereinbaren sind» (Blick 17.10.2019). Im Wertekonflikt-Imam wird 
ein Werte-Antagonismus konstruiert, der in einer Dichotomie von «Wir» und 
«die Anderen» gründet. Dementsprechend erscheinen in Textfragmenten auch 
die Begriffe «Parallelgesellschaft» (NZZ am Sonntag 27.08.2017; Tages-Anzeiger 
09.06.2018) bzw. «Parallelwelten» (Luzerner Zeitung 03.11.2016). Einige Texte 
gehen noch einen Schritt weiter und entwerfen Wertekonflikt-Imame als Imame, 
welche die Mitglieder ihrer Gemeinschaften «gegen die westlichen Gesellschaf-
ten aufhetzen» (NZZ 25.08.2017). Damit rückt der Wertekonflikt-Imam auch 
in die Nähe des subversiven 5. Kolonne-Imams. Der Wertekonflikt-Imam ist 
daher «eine Gefahr für die innere Sicherheit der Schweiz» (Thurgauer Zei-
tung 06.04.2018). Wie beim Hassprediger und beim Terror-Imam wird Imamen 
der Wertekonflikt-Imam zugeschrieben, indem ihnen zum Beispiel «Kontakte zu 
radikalen Predigern» (Thurgauer Zeitung 06.04.2018) oder «liens […] avec des 
milieux salafistes» (Temps 17.02.2018) unterstellt werden. Die Art, Intensität 
und Dauer dieser Kontakte werden meist nicht näher ausgeführt. Hierin werden 
erneut die am Anfang des Unterkapitels beschriebenen Verdachtsmomente deut-
lich. Bedeutend ist in Textfragmenten zum Wertekonflikt-Imam weiter, dass dieser



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 141

als jemand dargestellt wird, der «zwei Gesichter» (Basler Zeitung 21.06.2018) 
oder «un double agenda» (Temps 19.01.2017) hat: «In der Öffentlichkeit präsen-
tiert er sich als gemässigter Vorzeige-Imam, abseits der Öffentlichkeit verkehrt er 
aber in ganz üblen Kreisen» (20 Minuten online 31.05.2016). Dem Wertekonflikt-
Imam wird absichtliche Täuschung oder Doppelzüngigkeit unterstellt, weil er 
sich öffentlich gemässigt zeige, es im Grunde aber nicht sei. Dieser Täu-
schungsvorwurf wird dabei zum Teil auch mit scheinbaren Islam-Kenntnissen 
untermauert: 

Doch der Islam kennt eine Besonderheit, die uns zur Vorsicht mahnen sollte: Seit den 
Anfängen des Islam werden Imame darin geschult, die «Ungläubigen» über die wah-
ren Absichten des Islam bewusst zu täuschen und zu belügen. Täuschung, Hinterlist, 
Verschwörung, Betrug, Stehlen und Töten sind nichts als Mittel für die Sache Allahs. 
Diese Lügen werden im Islam «Taqiyya» genannt. Um die wahren Absichten ihrer 
Religion zu verschleiern, dürfen Muslime mit dem Segen Allahs und Mohammeds die 
«Ungläubigen» täuschen und gar belügen. Und wenn Bekim Alimi [ein Imam, Anm. 
nt] dieses Prinzip leugnet, dann handelt es sich gerade um eine praktische Anwendung 
dieser Taktik. (Leserbrief eines SVP-Kantonsrats, St. Galler Tagblatt 17.03.2018) 

In diesem Textfragment wird auf den arabischen Begriff taqiyya (wörtl. «Schutz») 
zurückgegriffen. Taqiyya ist ursprünglich mit der Frühgeschichte der schiiti-
schen Gemeinde verbunden,13 spielte für Sunnit*innen aber kaum je eine Rolle. 
Heute ist der Begriff für das islamische Glaubensverständnis insgesamt irrele-
vant, wird aber gerne von muslim- bzw. islamfeindlichen Kreisen verwendet 
(FINO 2019). Wie im Textausschnitt ersichtlich wird, münden solche Argu-
mentationen meist in der Behauptung, «dass man Musliminnen und Muslimen 
aufgrund der Möglichkeit von taqiyya auch Bekenntnisse zu Demokratie und 
westlichen Werten oder die Verurteilung von Gewalt nicht abnehmen könne, da 
die Lüge quasi integraler Bestandteil ihrer Glaubenspraxis sei» (FINO 2019:3). 
Diese Art der Argumentation beraubt den Imam (im Textfragment Bekim Alimi) 
jeglicher Handlungsmöglichkeit, denn egal was er sagt oder tut, er kann immer 
der Lüge bezichtigt werden. Entsprechend entzieht diese Diskursstrategie den so 
Bezichtigten jegliche Handlungsfähigkeit. 

Der Wertekonflikt-Imam erscheint in politischen Vorstössen der Fraktion 
der SVP, der FDP-Liberalen und der CVP. Dass die Fraktion der SVP den

13 Einerseits sahen sich die schiitischen Gemeinschaften im Besitz einer geheimen Wahr-
heit, die es zu schützen galt. Andererseits waren sie in der Anfangszeit starken Repressionen 
ausgesetzt, weshalb taqiyya auch religionsdogmatisch als Erlaubnis zur Geheimhaltung des 
eigenen Glaubens verstanden werden kann (FINO 2019:1). 



142 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Wertekonflikt-Imam entwirft, erscheint schlüssig, denn die Fraktion zeichnet all-
gemein einen starken Gegensatz von «Wir» und einem muslimischen «Ande-
ren».14 Imame, «welche unseren säkularen Rechtsstaat, die Demokratie, die 
Religionsfreiheit oder die Menschenrechte ablehnen», sollen ausgewiesen wer-
den, fordert die Motion Reimann (2009) beispielsweise. Hier wird also auf 
einen Wertekonflikt-Imam verwiesen. Der Wertekonflikt-Imam wird von der Frak-
tion ausserdem als «islamistisch» (Motion Baumann 2009), «radikalislamisch» 
(Interpellation Keller 2015), «radikal» (Motion Fraktion der SVP 2017, 2019) 
und «extremistisch» (Interpellation Quadri 2018) beschrieben. Die Fraktion der 
SVP fordert in Vorstössen auch, dass Imame bzw. Muslim*innen allgemein die 
Rechtsordnung einhalten oder die Grundrechte anerkennen (Motion Reimann 
2009; Motion Fraktion der SVP 2017, 2019) und unterstellt damit indirekt, dass 
dies normalerweise nicht der Fall ist. Vergleichbar auch eine Interpellation der 
CVP-Fraktion, die den Bundesrat fragt, wie bei Bewilligungen für Imame aus

14 Exemplarisch zeigt sich diese Gegensatz-Konstruktion in den hier untersuchten politi-
schen Vorstössen wie folgt: Die Schweiz hat einen «jüdisch-christlichen Hintergrund» (Frage 
Zuberbühler 2016) bzw. wird ausschliesslich «christlich-abendländisch» (Motion Baumann 
2009) verstanden. Muslim*innen und Islam sind daher a priori nicht miteingeschlossen. 
Die Parlamentarische Initiative Addor (2017) formuliert entsprechend: «Die Schweiz ist ein 
Land mit christlichen Wurzeln: Ihre Verfassung verkündet es, in ihrer Nationalhymne wird 
es besungen, ihre Fahne veranschaulicht es». In der Debatte zu dieser parlamentarischen 
Initiative sagt Initiant Jean-Luc Addor weiter: «l’islam ne fait pas partie de nos racines 
ni de nos traditions» (Parlamentarische Initiative Addor 2017). Muslim*innen werden als 
fremd betrachtet und markiert, was sich durch Begriffe wie «Immigranten» (Motion Bau-
mann 2009), «ausländisch», «Einwanderer» (Motion Reimann 2011) oder «Doppelbürger» 
zeigt (Dringliche Anfrage Fraktion der SVP 2020). Weiter werden «vielfältige Konflikte 
zwischen dem Islam […] und den Grundwerten der Schweizerischen Eidgenossenschaft» 
postuliert (Parlamentarische Initiative Addor 2017). «Der Islam» ist in der Perspektive der 
Fraktion der SVP «nicht nur Religion, sondern auch eine politische Ideologie mit eigenem 
Rechtssystem» (Interpellation Arnold 2017) und «eine Gefahr für die Sicherheit des Landes» 
(Motion Reimann 2011). «Der Islam» wird als Bedrohung dargestellt, die darin besteht, dass 
der als radikal charakterisierte Islam «sich in unserem Land ungehindert und unbemerkt» 
ausbreite (Motion Fraktion der SVP 2017), dass ein «Islamisierungsprozess der Schweiz» 
stattfinde (Interpellation Quadri 2017) und «das Ziel des Islams […] klar die Weltherr-
schaft» sei (Parlamentarische Initiative Addor 2017). Wie aus den Beispielen deutlich wird, 
stellt die Fraktion der SVP Islam und Muslim*innen pauschal als Bedrohung dar. Es wird 
also ein deutlicher Gegensatz zwischen einem «Wir» und einem muslimischen «Anderen» 
konstruiert. Rogers Brubaker (2017) beobachtet in populistischen Parteien in Europa eine 
Verschiebung vom Nationalismus hin zu dem, was er «civilizationalism» nennt. Dabei führt 
die Beschäftigung mit dem Islam «as an alien and threatening civilization» dazu, dass diese 
Parteien Christentum, Säkularismus und Liberalismus zusammenbringen und verschmelzen 
(Brubaker 2017:1204). Die Betonung des Christentums in obigen Zitaten kann daher aus 
dieser Perspektive verstanden werden. 



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 143

Drittstaaten sichergestellt werde, «dass diese unsere rechtsstaatlichen Prinzipien 
und gesellschaftlichen Gepflogenheiten vorbehaltlos respektieren und einhalten» 
(Interpellation Humbel 2016). Auch hier erscheint die Einhaltung von rechtsstaat-
lichen Prinzipien durch Imame nicht als Normalzustand, sondern als etwas, was 
überprüft und überwacht werden muss. Ein weiterer Vorstoss der Fraktion der 
CVP unterstellt, dass in Schweizer Moscheen eine Version des Islams verbreitet 
werde, «die kaum mit Schweizer Werten vereinbar ist» (Postulat Ingold 2016), 
während eine Interpellation der FDP-Liberalen Fraktion von Imamen spricht, 
«die totalitäres, freiheitsfeindliches Gedankengut» verbreiten (Interpellation Dittli 
2016). Hierbei wird deutlich ein Werte-Antagonismus sichtbar, der im bereits 
erwähnten Gegensatz von einem «Wir» und einem muslimischen «Anderen» 
gründet. 

Auch in einer Antwort der Exekutive erscheint der Wertekonflikt-Imam, 
wenn der Bundesrat von einzelnen Predigern schreibt, welche «die kulturel-
len Konflikte» schüren, «indem sie gegen die hier herrschende Rechts- und 
Gesellschaftsordnung antreten und somit der Integration von Ausländerinnen und 
Ausländern entgegenwirken» (Bundesrat in Motion Reimann 2009). Die Wort-
wahl «kultureller Konflikt» ist bemerkenswert, insbesondere weil nicht weiter 
erläutert wird, was der Bundesrat mit kulturellen Konflikten meint. Im Zusam-
menhang mit dem Thema des entsprechenden Vorstosses («Bessere Kontrolle 
von Imamen», Motion Reimann 2009) klingt mit dieser Wortwahl aber fast ein 
«Kampf der Kulturen» an (Huntington 1993). Allerdings folgt der Bundesrat auch 
in dieser Antwort dem Gleichbehandlungsgebot und formuliert die Äusserung all-
gemein («Prediger») und nicht auf Imame bezogen. Dennoch wird sie inhaltlich 
mit Imamen in Beziehung gesetzt, weil die Motion selbst bereits im Titel nur auf 
Imame Bezug nimmt. Interessant ist auch, dass dem Wertekonflikt-Imam vom 
Bundesrat hier zugeschrieben wird, dass er der Integration von Ausländer*innen 
entgegenwirke, ihm also eine gewisse Verantwortung für mögliche mangelnde 
Integration übertragen wird. Darin deutet sich eine Deutungsfigur an, die in 
Abschnitt 6.3 näher erläutert wird. 

6.2.5 Der Militär-Imam 

Der Militär-Imam zeigt zunächst exemplarisch die Verflechtung von Massenme-
dien und politischen Vorstössen. Im Jahr 2017 löst eine Äusserung des damaligen 
Chefs der Schweizer Armee Philippe Rebord an einer Pressekonferenz – «Ich 
hätte nichts gegen einen Militär-Imam einzuwenden» (Bund 11.04.2017) – zwei 
Interpellationen und eine Parlamentarische Initiative der Fraktion der SVP aus.



144 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Durch die Verwendung der Bezeichnung «Militär-Imam» (Interpellation Quadri 
2017; Bund 11.04.2017) oder «Armee-Imam» (Interpellation Arnold 2017; Bund 
11.04.2017) wird unterschlagen, dass es im Grunde nicht um Imame, sondern um 
muslimische Seelsorger*innen im Dienst der Armee geht. Muslimische Seelsorge 
kann nicht nur von Imamen, sondern von Muslim*innen mit verschiedenen Hin-
tergründen ausgeübt werden (vgl. Abschnitt 2.1.2). Ein «Militär-Imam» in dem 
Sinne, wie ihn zum Beispiel Frankreich während dem Ersten Weltkrieg eingesetzt 
hatte, um die Loyalität der muslimischen Truppen sicherzustellen (Jouanneau 
2013:26), war in der Schweiz gar nie angedacht. 

In den entsprechenden politischen Vorstössen wird der Militär-Imam ins 
Narrativ der SVP-Fraktion zu Islam und Muslim*innen eingebettet, in wel-
chem der Islam verstanden wird als «eine politische Ideologie mit eigenem 
Rechtssystem, der Scharia» (Interpellation Arnold 2017). Dem Militär-Imam 
werden Radikalisierungs- und Rekrutierungsabsichten unterstellt, gerade weil 
Armeeangehörige durch die Tatsache, dass sie mit Waffen umzugehen wissen, 
für diesen besonders interessant seien. Die mögliche Einführung von Militär-
Imamen wird daher als «einen weiteren Schritt im Islamisierungsprozess der 
Schweiz» interpretiert (Interpellation Quadri 2017). Auch die Parlamentarische 
Initiative Addor (2017) spricht vom Risiko, «dass unsere Armee in eine islami-
sche Missionierungsstätte verwandelt werden könnte oder sogar Dschihadisten 
rekrutiert werden könnten». Entsprechend wird auch die Loyalität des Militär-
Imams angezweifelt (Addor in der Debatte zur Parlamentarischen Initiative 
Addor 2017). Derselbe Vorstoss fordert, dass das Militärgesetz so geändert wer-
den soll, dass «ausschliesslich evangelisch-reformierte, römisch-katholische und 
christkatholische Seelsorgerinnen und Seelsorger» (Parlamentarische Initiative 
Addor 2017) im Dienst der Armee stehen dürfen. Die Interpellation Arnold 
(2017) wiederum fragt provokativ, wie das im Verteidigungsfall aussehen würde: 
«Würde dann der Feldprediger wie üblich mit unseren Soldaten einen Feld-
gottesdienst abhalten, während der Imam mit den muslimischen Soldaten in 
Richtung des saudi-arabischen Mekka betet und sie anschliessend im Namen 
des Propheten Mohammed zum Dschihad auffordert?». In der Konstruktion des 
Militär-Imams werden Aspekte des Terror-Imams, des Wertekonflikt-Imams und 
des 5. Kolonne-Imams vermischt, allerdings hat er ein ganz konkretes Tätigkeits-
feld: die Schweizer Armee. Die Aufgabe der Armee ist die Landesverteidigung. 
Die entsprechenden Vorstösse, die den Militär-Imam konstruieren, verstehen die 
Armee als eine symbolische Verkörperung des Schutzes der Nation, woran wirk-
mächtige Bilder und Narrative angeknüpft werden können. Die Nation wird im 
Narrativ der Vorstösse bedroht durch diesen «Fremden», der sie zu unterwandern



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 145

versucht. Daher wird der Militär-Imam als eigenständige Facette des Imams als 
Bedrohung dargestellt, der hierbei zudem eine Zuspitzung erfährt. 

Die Einführung muslimischer Seelsorger*innen in der Armee15 wird von der 
SVP-Fraktion ausserdem als Schritt hin zur Anerkennung des Islam ausgelegt. 
So fragt die Interpellation Arnold (2017): «Sollte wirklich die Schweizer Armee 
vorangehen, um den Islam öffentlich-rechtlich anzuerkennen?». Dabei wird die 
Tatsache, dass die Kompetenz für eine öffentlich-rechtliche Anerkennung einer 
Religionsgemeinschaft gemäss Art. 72 Abs. 1 der Bundesverfassung (1999) den 
Kantonen zusteht, ausser Acht gelassen. Die Parlamentarische Initiative verweist 
auf «ein Klima der Unsicherheit», das durch die «vermehrten Bestrebungen in 
fast allen Kantonen, den Islam als offizielle Religion anzuerkennen», ausge-
löst wird und «dem ein Ende gesetzt werden sollte» (Parlamentarische Initiative 
Addor 2017). Dies ist faktisch nicht der Fall, weil es in keinem Kanton Bestre-
bungen zur öffentlich-rechtlichen Anerkennung gibt, sondern allerhöchstens zur 
öffentlichen, sogenannten «kleinen» Anerkennung einzelner Vereine oder Ver-
bände, bei der diese meist ihren privatrechtlichen Status behalten (wie z. B. in 
Basel-Stadt, vgl. Pahud de Mortanges 2014:193, Fussnote 31). In der Debatte 
zur Parlamentarischen Initiative wird auch gefragt: «Wenn nun eine Öffnung auf 
muslimische Armeeseelsorger erfolgen würde, würden Sie dann befürworten, dass 
der Islam den Status einer Landeskirche mit all den damit verbundenen Pflich-
ten und Vorteilen erhält?» (Keller in der Debatte zur Parlamentarischen Initiative 
Addor 2017). Es wird hier nebst der Bedrohung, die vom Militär-Imam aus-
geht, also eine zweite Bedrohung konstruiert: Dass die Zulassung muslimischer 
Armee-Seelsorger*innen zu einer Anerkennung des Islams führt und dieser mit 
den Landeskirchen gleichgesetzt wird. Das wird im Narrativ der Fraktion der 
SVP, die Islam und Muslim*innen als «Andere» konstruiert hat, entsprechend als 
starke Bedrohung des Eigenen wahrgenommen. 

6.2.6 Der deviante Imam 

Dem devianten Imam werden kriminelle Handlungen zugeschrieben wie «Ver-
mählungen Minderjähriger» (NZZ online 29.01.2017), «unrechtmässiger Bezug

15 Mittlerweile hat der erste muslimische Seelsorger die Ausbildung zum Armeeseelsorger 
abgeschlossen. Vgl. Hartmann (2022), Pfeifer (2022) sowie VIOZ (2022). Der Bericht des 
Bundesrates (2021a:51) in Erfüllung des Postulats Ingold (2016) verweist darauf, dass Insti-
tutionen des Bundes wie die Armee und Bundesasylzentren sich für die Seelsorge nicht 
öffentlich-rechtlich anerkannter Religionsgemeinschaften öffnen sollten, sagt aber an glei-
cher Stelle auch, dass die Armee diese bereits getan habe. 



146 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

von Sozialhilfe» (Tages-Anzeiger 04.12.2019), «physische und sexuelle Gewalt» 
(NZZ 06.11.2019a) oder Verstösse gegen das Asylgesetz (Tages-Anzeiger 
04.12.2019). Ausser der Verheiratung, die Geistliche im Allgemeinen nach einer 
zivil geschlossenen Ehe vollziehen können und die somit Teil des Tätigkeits-
feldes sein kann, stehen alle anderen Handlungen nicht mit dem Tätigkeitsfeld 
eines Imams in Beziehung. Aber durch die Erwähnung des Umstandes, dass die 
entsprechende kriminelle Handlung von einem Imam begangen wurde, werden 
Imame im Generellen mit Kriminalität in Beziehung gebracht. Im Materialkorpus 
findet sich nur ein einziger politischer Vorstoss, in welchem der Bundesrat in sei-
ner Antwort auf den devianten Imam verweist. Es handelt sich um einen Vorstoss 
zum Thema Eheschliessung. Der Bundesrat schreibt: «Das EJPD ist sich bewusst, 
dass in einzelnen Fällen nach wie vor Ehen unter Nichtbeachtung des schwei-
zerischen Rechts durch Verantwortliche religiöser Gemeinschaften, insbesondere 
Imame, geschlossen werden» (Bundesrat in Frage Schlüer 2010). Der Bundes-
rat versucht, die Äusserung allgemein zu halten, indem von Verantwortlichen 
religiöser Gemeinschaften die Rede ist. Dies wird mit dem Zusatz «insbeson-
dere Imame» allerdings hinfällig. Der deviante Imam findet sich im untersuchten 
Datenmaterial insgesamt selten. 

6.2.7 Forderungen nach Massnahmen 

Die Subjektposition des Imams als Bedrohung wird oftmals von Forderungen 
nach Massnahmen oder Erläuterungen bereits ergriffener Massnahmen beglei-
tet. Dies spielt insbesondere in den politischen Vorstössen eine Rolle, ist aber 
auch in den Massenmedien der Fall. Gerade in politischen Vorstössen, die Geset-
zesinitiativen vorsehen, werden oft sicherheitspolitische Massnahmen gefordert, 
während in Vorstössen, die der Regierungskontrolle dienen, bereits bestehende 
Massnahmen abgefragt werden. Einer dieser Vorschläge ist die Idee eines Imam-
Registers (Blick online 24.07.2016). So fragt eine Interpellation der SP-Fraktion 
im Zusammenhang mit «islamistisch begründeter Radikalisierung» danach, ob 
der Bundesrat sich vorstellen kann, «eine verpflichtende Registrierung für Imame 
und andere religiös tätige Personen zu verlangen, welche in der Schweiz auf-
treten?» (Interpellation Aebischer 2017). Es wird nicht ganz klar, was mit der 
Formulierung «in der Schweiz auftreten» gemeint ist. Einerseits könnte das auf 
Personen hinweisen, die nur temporär aufgrund eines bestimmten Anlasses in 
die Schweiz einreisen. Andererseits könnten damit aber auch Personen gemeint 
sein, die sich längerfristig in der Schweiz aufhalten, weil der Satz keine zeitliche 
Einschränkung enthält. Das Verb «auftreten» evoziert allerdings eher Auftritte an



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 147

öffentlichen Anlässen als die Tätigkeit in einer Moschee. Ebenfalls unklar bleibt, 
wen «andere religiös tätige Personen» meint. Eventuell wurde dieser Zusatz 
angefügt, weil ein ausschliesslicher Bezug auf Imame gemäss Art. 8 Abs. 2 
der Bundesverfassung (1999) diskriminierend wäre und dies dem Interpellanten 
bewusst war. Auf jeden Fall wird in diesem Vorstoss nach einer möglichen sicher-
heitspolitischen Massnahme gefragt, nämlich einer Registrierung von Imamen 
und anderen religiös tätigen Personen. Auch das Postulat SiK-S (2021) verlangt 
vom Bundesrat, in einem Bericht «Vor- und Nachteile […] eines öffentlichen 
Imam-Registers» aufzuzeigen. Aus der Gesamtheit der untersuchten politischen 
Vorstösse stellt das Postulat SiK-S eines von zwei angenommenen Vorstössen dar, 
weswegen die Vor- und Nachteile eines solchen Imam-Registers vom Bundesrat 
in einem Bericht dargelegt werden mussten.16 Die Frage einer Überwachung von 
Imamen wird sowohl in politischen Vorstössen (Motion Baumann 2009; Interpel-
lation Fiala 2016; Dringliche Anfrage Fraktion der SVP 2020), als auch in den 
Massenmedien debattiert (z. B. Basler Zeitung 30.10.2017; Temps 13.04.2018). 
Weiter werden Eignungstests (NZZ online 01.01.2017) oder eine notwendige 
Bewilligung durch Behörden (Sonntagsblick 27.08.2017; Postulat SiK-S 2021) 
gefordert oder «ein Prüfungsorgan für Imame zu schaffen und eine damit verbun-
dene Bewilligungspflicht für deren Berufsausübung […] einzuführen» (Motion 
Reimann 2009). Weitere Forderungen umfassen «das Verbot für […] Imame, Gel-
der aus dem Ausland anzunehmen» sowie «die Pflicht, die Predigt in der Sprache 
des Ortes abzuhalten» (Motion Quadri 2016), Hassprediger in den Katalog der 
Delikte für eine Ausschaffung aufzunehmen (Motion Baumann 2009; Motion 
Reimann 2011) sowie «keine Visa an ausländische Imame, welche […] temporär 
einreisen wollen» auszustellen (Motion Fraktion der SVP 2017, 2019). 

Mögliche Straftatbestände wurden in den vorhergehenden Unterkapiteln 
bereits umrissen. Es werden jedoch auch Massnahmen gegen Imame angewandt, 
die in den Bereich des Migrations- und Aufenthaltsrechts fallen oder Einrei-
sebestimmungen betreffen, wie zum Beispiel die Aberkennung des Asylstatus 
(z. B. NZZ online 29.09.2017), ein Nichtausstellen (Bundesrat in Frage Regazzi 
2015), eine Nichtverlängerung (Blick 16.12.2019) oder ein Entzug der Einreise-
bzw. Aufenthaltsbewilligung (SonntagsZeitung, 20.10.2019) oder eine Ablehnung 
des Einbürgerungsgesuchs (Temps 06.11.2019b). Auch darauf wird in politischen

16 Der entsprechende Bericht erschien im Dezember 2023: «Der Bundesrat erachtet die Ein-
führung von Imam-Bewilligungen, Imam-Registern und auch ein Auslandsfinanzierungsver-
bot für Moscheen weder als sinnvoll noch zielführend» (Bundesrat 2023:46). Diese liessen 
sich nicht mit der Glaubens- und Gewissensfreiheit noch mit dem Diskriminierungsverbot 
vereinbaren. Der Bundesrat ist zudem der Meinung, dass es nicht zielführend ist, Massnah-
men auf eine Religion zu reduzieren (Bundesrat 2023:45). 



148 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Vorstössen Bezug genommen (z. B. Interpellation Quadranti 2016). Hier wird 
deutlich, warum es in den Debatten auch zu einer Verschränkung mit Debat-
ten zum «Fremden» kommt: Diese Massnahmen können nur angewandt werden, 
wenn die entsprechenden Imame keine Schweizer Staatsbürger sind. Zusammen-
gefasst geht es um Kontrollmassnahmen – Vorschriften, Bewilligungen, Prüfung, 
Beobachtung oder Überwachung von Imamen –, die bereits als eine Form der 
teilweisen Schliessung verstanden werden können, aber auch um eindeutige 
Schliessungen wie Ausweisungen, Einreisesperren und Verbote. 

Insbesondere die Exekutive listet in ihren Antworten auf die politischen Vor-
stösse, die den Imam als Bedrohung ansprechen, zu einem grossen Teil auf, 
welche arbeitsmarktlichen, ausländerrechtlichen, strafrechtlichen oder sonstigen 
gesetzlichen Massnahmen in Bezug auf die in den Vorstössen angesproche-
nen Probleme bereits existieren und umgesetzt werden. Dadurch drückt sich 
zum einen das exekutive Handeln aus, das einer Regierung eigen ist. Zum 
anderen antwortet die Exekutive damit auf die Forderung nach mehr (v. a. 
sicherheitspolitischen) Massnahmen. 

6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 

In der Subjektposition des Modell-Imams wird das Bild eines idealen Imams 
entworfen. In der wissenschaftlichen Literatur wird diese Subjektposition als 
«Super-Imam» bezeichnet, «who is hoped to manage any social issue as a 
religious authority and bridge builder for integration as well as pastoral care pro-
vider» (Aslan 2012:61). Wie in diesem Zitat deutlich wird, gehen damit diverse 
Kompetenzen einher, die mit hohen Erwartungen verbunden sind. Dies zeigt sich 
auch im Datenmaterial: In den Texten und Textfragmenten werden verschiedene 
Kompetenzen genannt. Nachfolgend werden diese Kompetenzfelder des Modell-
Imams in verschiedenen Unterkapitel beschrieben, wobei auch hier eine rein 
analytische Trennung zwischen den einzelnen Feldern gemacht wird, da sie in den 
Textfragmenten oftmals in vermischter Form vorzufinden sind. Viele der Kompe-
tenzen weisen im Hinblick auf die Subjektpositionen eine gegensätzliche Struktur 
auf, weil sich das ideale Modell-Subjekt durch Differenzmarkierungen gegenüber 
dem Anti-Subjekt und seinen unerwünschten Eigenschaften konstituiert (Reck-
witz 2006:45). Wie genau eine solche dialektische Strukturierung aussieht, wird 
jeweils in den Erläuterungen zu den einzelnen Kompetenzfeldern dargestellt. In 
einem letzten Unterkapitel werden schliesslich Massnahmen veranschaulicht, die 
im Zusammenhang mit der Subjektposition des Modell-Imams verhandelt werden.



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 149

Im Unterschied zu den Massnahmen, die im Hinblick auf den Imam als Bedro-
hung gefordert werden, handelt es sich vorrangig um Ideen, wie ein Modell-Imam 
möglich gemacht werden könnte. 

6.3.1 Kenntnisse des Schweizer Kontexts 

Ein Modell-Imam soll erstens über Kenntnisse des Schweizer Kontexts verfü-
gen. Das bedeutet, dass er über die Lebensverhältnisse (SRF online 17.01.2017; 
NZZ online 23.10.2019) bzw. über die Gesellschaft in der Schweiz (Journal 
du Jura 09.10.2017) Bescheid weiss und diese Lebensrealität in seiner Tätig-
keit in Betracht zieht (Tribune de Genève 28.02.2017). Er ist vertraut mit «der 
Funktionsweise der Gesellschaft und der Institutionen in der Schweiz» (Inter-
pellation Hiltpold 2009). Der Modell-Imam spricht über aktuelle Themen mit 
Bezug zur Schweiz in seiner Freitagspredigt (Limmattaler Zeitung 17.12.2016; 
Thurgauer Zeitung 08.11.2017; Aargauer Zeitung 08.11.2019) oder bezieht sich 
mit Beispielen in seinem Religionsunterricht auf die schweizerische Lebenswelt 
der Kinder (Luzerner Zeitung 03.11.2016). Er kennt «die Sitten und Gebräu-
che des Landes» (Luzerner Zeitung 03.11.2016) und «les institutions politiques, 
le contexte culturel et les valeurs suisses» (Liberté 17.03.2017) und respektiert 
«Schweizer Gesetze und Werte» (Luzerner Zeitung 10.06.2020). Gerade diese 
Bezugnahme auf Werte deutet an, dass Imame implizit als fremd gesehen wer-
den. In der Schweizer Gesetzgebung, sowohl in Art. 58a Abs. 1 des AIG (2005) 
als auch in Art. 12 Abs. 1 des Bundesgesetzes über das Schweizer Bürger-
recht BüG (2014) ist die «Respektierung der Werte der Bundesverfassung» als 
Kriterium zur Beurteilung einer erfolgreichen Integration verankert. Verfügt ein 
Modell-Imam über Kenntnisse des Schweizer Kontexts, so kann dies auch als 
eine Markierung verstanden werden, dass er erfolgreich integriert ist. Ausser-
dem zeigt sich in diesem Kompetenzfeld die dialektische Strukturierung von 
Anti-Subjekt und idealem Modell-Subjekt: Der im Wertekonflikt-Imam angelegte 
Werte-Antagonismus kann vom Modell-Imam durch Kenntnisse des Schweizer 
Kontexts überwunden werden. Der Modell-Imam soll also «eine Brücke schla-
gen vom eigenen Hintergrund hin zu den Schweizer Gepflogenheiten» (NZZ 
04.01.2017) oder, anders formuliert, den in der Subjektposition des Imams als 
Bedrohung angelegten Werte-Antagonismus überwinden. 

Dieses Kompetenzfeld dient daher auch als Anknüpfungspunkt für eine der 
Massnahmen, durch die ein Modell-Imam verwirklicht werden soll: die Imam-
Ausbildung bzw. Imam-Weiterbildung in der Schweiz (vgl. Abschnitt 6.3.8).



150 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Argumentiert wird, dass eine Aus- oder Weiterbildung in der Schweiz Kennt-
nisse des Schweizer Kontextes garantiert (Landbote 02.12.2016; Journal du Jura 
09.10.2017; SRF online 18.10.2019). Oft wird dieses Kompetenzfeld ausserdem 
mit dem nachfolgend erläuterten Kompetenzfeld der Sprachkenntnisse verbunden. 

6.3.2 Sprachkenntnisse 

Ein Modell-Imam soll zweitens die lokal vorherrschende Landessprache beherr-
schen (20 Minuten online 26.10.2018; Tribune de Genève 12.01.2019; Tages-
Anzeiger 05.02.2019). Auffallend oft finden sich in Artikeln Beschreibungen der 
Sprachkenntnisse eines Imams17 und dies auch, wenn nicht zwingend ein Zusam-
menhang zwischen der Erwähnung von Sprachkenntnissen und dem im Artikel 
behandelten Thema ersichtlich wird. Ausserdem wird in Artikeln häufig themati-
siert, in welcher Sprache der Imam die Predigt hält.18 An einigen Stellen werden 
ausserdem Sprachkenntnisse und Integration direkt nacheinander genannt.19 

Für ein besseres Verständnis dieser Stellen ist ein erneuter Verweis auf die 
Schweizer Gesetzgebung nötig. In Art. 4 Abs. 4 des AIG (2005) wird festgehal-
ten, dass es für die Integration erforderlich ist, «dass sich Ausländerinnen und 
Ausländer mit den gesellschaftlichen Verhältnissen und Lebensbedingungen in 
der Schweiz auseinandersetzen und insbesondere eine Landessprache erlernen». 
Das heisst, die beiden Kompetenzfelder Kenntnisse des Schweizer Kontextes und 
Sprachkenntnisse werden als Integrationsbedingungen allen Ausländer*innen in 
der Schweiz gesetzlich vorgeschrieben. Dass Sprachkenntnisse als entscheidend 
für den Erfolg der Integration angesehen werden, ist keine nur in der Schweiz 
vorherrschende Sicht, diese existiert in öffentlichen Debatten in vielen europäi-
schen Ländern (Johansen und Spielhaus 2012:107; vgl. auch Pokitsch 2022). In

17 Zum Beispiel: «In bestem Hochdeutsch sagt er» (Tages-Anzeiger 18.01.2018), «dans un 
bon français» (Tribune de Genève 28.02.2017), «in gebrochenem Deutsch» (Oltner Tag-
blatt 24.11.2017), «l’imam […] n’a du français qu’une connaissance lacunaire» (Temps 
19.01.2017) oder «er spricht, im Gegensatz zum vereinseigenen Imam, sehr gut Deutsch» 
(Aargauer Zeitung 11.11.2019). 
18 Unter anderem: «Die Ansprache, arabisch Chutba genannt, war auch auf Deutsch» 
(Basellandschaftliche Zeitung 14.11.2016), «Er rezitiert auf Türkisch und Arabisch. Über 
die Wand flimmern die Übersetzungen auf Deutsch und Englisch» (Aargauer Zeitung 
07.03.2017), «Gepredigt wird zuerst auf Arabisch und dann auf Deutsch» (Zürcher Oberlän-
der 26.10.2019), «Seine Predigten hält er auf Albanisch und auf Deutsch» (Aargauer Zeitung 
08.11.2019). 
19 Vgl.: «Schnell integrierte er sich und lernte Deutsch» (Zürcher Oberländer 26.10.2019); 
«il a appris le français et s’est bien integré» (Broye 20.12.2018). 



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 151

einem weiteren Artikel, nämlich Art. 26a des AIG (2005),20 wird die Zulassung 
von Lehrpersonen und religiösen Betreuungspersonen aus Drittstaaten gere-
gelt. Der Begriff «religiöse Betreuungspersonen» ist ein spezifischer Begriff der 
Schweizerischen Ausländer*innen-Gesetzgebung (Achermann 2016:100). Darun-
ter versteht das Staatssekretariat für Migration (SEM) «ausschliesslich Personen 
[…], die für ihre Glaubensgemeinschaft durch ihre Funktion und Orientierung 
die zentrale spirituelle und rituelle Ausübungs- und Ansprechperson darstellen» 
(SEM 2021:95). Als Beispiele genannt werden Pfarrer, Rabbiner, Imame, hin-
duistische Priester sowie buddhistische Mönche und Nonnen (SEM 2021:95). 
Art. 26a AIG (2005) betrifft entsprechend Imame, die nicht aus dem EU-/EFTA-
Raum stammen und zwecks ihrer Tätigkeit als Imam in die Schweiz einreisen 
möchten. Lehrpersonen und religiöse Betreuungspersonen sollen sich gemäss 
Art. 26a Abs. 1 lit. b AIG (2005) «in der am Arbeitsort gesprochenen Landes-
sprache verständigen können». Die in diesem Artikel formulierten sprachlichen 
Anforderungen sind daher höher als die allgemein geforderten in Art. 4, denn 
Lehrpersonen und religiöse Betreuungspersonen sollen nicht nur eine Landes-
sprache erlernen, sondern sich in dieser verständigen können, was bereits auf 
eine bestimmte Fähigkeit schliessen lässt. Diese Anforderungen müssen bereits 
bei der Einreise erfüllt sein (Bundesrat 2021a:25). Entsprechend verweist der 
Bundesrat in Antworten auf politische Vorstösse gerne auf diese Bestimmungen. 
So schreibt er in einer Antwort auf die Motion Quadri (2016), die verpflichtend 
einführen möchte, dass Imame Predigten in der Landessprache halten, dass die 
Gesetzgebung es bereits vorsehe, «dass Ausländerinnen und Ausländer, die in 
der Schweiz als religiöse Betreuungspersonen tätig sein wollen, Kenntnisse der 
am Arbeitsort gesprochenen Landessprache haben müssen» (Bundesrat in Motion 
Quadri 2016). 

Aus diesen Ausführungen zur Schweizer Ausländer*innen-Gesetzgebung kann 
geschlossen werden, dass die Sprachkenntnisse eines Imams und seine Bereit-
schaft, die Predigt auch in einer lokalen Landessprache zu halten oder sie 
zumindest zu übersetzen, in den Texten und Textfragmenten als Markierung dient, 
wie «ausländisch» oder «fremd» bzw. wie «integriert» ein Imam ist. Das Label 
«fremd» wiederum scheint die Vermutung nahezulegen, dass es sich dabei eher 
um einen Imam als Bedrohung handelt. Hier wird das spezifische Verhältnis zum 
Fremden und entsprechende Schliessungsprozesse sichtbar (vgl. Abschnitt 4.5). 
Entsprechend werden Kenntnisse des Schweizer Kontextes und Sprachkenntnisse

20 Dieser Artikel ist seit 1. Januar 2019 in Kraft. Die darin formulierten Bedingungen fan-
den sich zuvor an anderer Stelle, z. B. in Art. 7 der alten Fassung der Verordnung über die 
Integration von Ausländerinnen und Ausländern VIntA (2007). 



152 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

auch als nicht vorhandene oder mangelhafte Kompetenzen in Bezug auf den Imam 
als Bedrohung verhandelt. Dies verleiht diesen Kompetenzen des Modell-Imams 
zusätzliches Gewicht. Der Imam als Bedrohung wird dabei über die Differen-
zen zum Modell-Imam konstruiert, wie im folgenden Beispiel ersichtlich wird: 
«Viele der Imame in der Schweiz sprechen weder fliessend eine Landessprache, 
noch kennen sie die Lebensrealitäten ihrer Moscheegänger» (Aargauer Zeitung 
01.09.2017). Diese Differenz-Konstruktion wird auch in politischen Vorstössen 
und den Debatten verwendet, die auf gewisse Vorstösse im Parlament folgen. Das 
Postulat Ingold (2016) erwähnt zum Beispiel «Import-Imame», welche «die hie-
sigen Gepflogenheiten» nicht kennen. Es entwirft den Imam als Bedrohung nebst 
der Beschreibung als 5. Kolonne-Imam («importiert») entsprechend, indem ihm 
mangelnde Kenntnisse des Schweizer Kontexts attestiert werden. In der Debatte 
zum Postulat betont EVP-Nationalrätin Maja Ingold bei ihrer Erwähnung der 
«Import-Imame» ausserdem, dass Muslim*innen ihre Sicht teilen würden. Sie 
zieht ein konkretes Beispiel heran, nämlich «Nusret Sulimani aus Winterthur», 
der sich eine Imam-Ausbildung in der Schweiz wünsche, «damit sie keine Predi-
ger aus Mazedonien holen müssen, die meist kein Deutsch können und mit den 
Schweizer Verhältnissen nicht vertraut sind» (Ingold in der Debatte zum Postu-
lat Ingold 2016). In der parlamentarischen Debatte wird der abzulehnende Imam 
von ihr also nebst mangelhaften Kenntnissen des Schweizer Kontextes auch über 
fehlende Sprachkenntnisse entworfen. 

In den massenmedialen Debatten, jedoch nicht in den politischen Vorstössen, 
finden sich vereinzelt auch Äusserungen von Imamen zu Sprachkenntnissen oder 
der Sprache der Predigt, die andere Bezüge herstellen. Diese Äusserungen kön-
nen als einen ersten Hinweis darauf verstanden werden, auf welche Weise Imame 
Subjektpositionen ausdeuten können (vgl. Kapitel 9). Gleichzeitig wird sichtbar, 
dass gewisse Imame ihre Deutungen auch in die massenmedialen Debatten ein-
bringen, wenn sie die Möglichkeit dazu haben. So wird ein Imam zur Tatsache, 
dass er auf Deutsch predigt, in einem Artikel folgendermassen zitiert: 

Unsere Gläubigen kommen aus unterschiedlichen Herkunftsländern. Deutsch bildet 
für sie eine Art Verbindungssprache. Bei Jugendlichen stelle ich sowieso fest, dass sie 
Texte auf Deutsch viel besser verstehen als in der Sprache ihrer Eltern. Zudem müssen 
wir zukunftsorientiert denken. Die Moschee soll den nachfolgenden Generationen zur 
Verfügung stehen. Das sind Menschen, die in der Schweiz aufwachsen und hier ihren 
muslimischen Glauben pflegen wollen. (Bekim Alimi, St. Galler Tagblatt 11.05.2017) 

In dieser Äusserung wird deutlich, dass dieser Imam die lokal gesprochene 
Sprache einerseits als Verbindungssprache zwischen Gläubigen verschiedener



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 153

Herkunft versteht, diese also innerhalb der muslimischen Gemeinschaft Verbin-
dungen schafft. Andererseits weist er darauf hin, dass Deutsch die Sprache der 
jungen Generation ist und daher in der Zukunft immer wichtiger werden wird. 
Im Grunde macht er hier auf die postmigrantische21 Verfasstheit der Schwei-
zer Gesellschaft aufmerksam. Seine Beweggründe für eine Predigt in Deutsch 
werden von ihm mit Bezugnahmen auf seine muslimische Gemeinschaft darge-
legt. Dadurch dass er in Deutsch predigt, entspricht er zwar dem Modell-Imam, 
gleichzeitig knüpft er das Predigen in Deutsch aber an die Funktionen, welche 
die Sprache für ihn innerhalb der muslimischen Gemeinschaft erfüllt. Er deutet 
daher das Predigen in Deutsch für sich neu aus und schafft sich einen erweiterten 
Bezugsrahmen dafür. 

6.3.3 Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und 
Prävention 

Ein drittes Kompetenzfeld betrifft den Bereich Radikalisierung. Ein Modell-Imam 
soll Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Prävention mitbringen. Die-
ses Kompetenzfeld umfasst zwei Aspekte. Erstens versucht ein Modell-Imam 
aktiv, Radikalisierungen vorzubeugen, z. B. durch die Arbeit mit Jugendlichen 
(20 minutes online 02.03.2017), die Veranstaltung von Seminaren (Thurgauer 
Zeitung 04.04.2018), den Ausschluss radikalisierter Mitglieder aus der Moschee 
(St. Galler Tagblatt 24.08.2017) oder die Nutzung von Online-Kanälen, um der 
Radikalisierung im Internet etwas entgegenzusetzen (Südostschweiz 27.04.2019). 
Dies wird auch im bereits erwähnten Postulat Ingold (2016) aufgenommen und 
zeigt sich bereits in dessen Titel: «Gemässigte Imame sind Schlüsselpersonen 
gegen die Radikalisierung von jugendlichen Muslimen». Der Vorstoss behandelt 
entsprechend Imame, die «gemässigt» sind, was auf ein ausgewogenes Subjekt 
verweist, das Mass hält. Gleichzeitig drückt «gemässigt» eine Wertung aus und 
verweist implizit auf sein Gegenteil: nicht gemässigte Imame. Gemässigte Imame 
erscheinen im Titel als Disziplinierungsagenten von sich möglicherweise radi-
kalisierenden muslimischen Jugendlichen. Dabei wird vorwiegend ein Bild von 
sich radikalisierenden jungen Männern gezeichnet, weil nur die männliche Form 
(«Muslime») verwendet wird. Imamen wird daher im Titel eine einzige Funktion

21 Gemäss Naika Foroutan (2021:7) wurde dieser Begriff durch Shermin Langhoff geprägt: 
«Ihr künstlerischer Claim bestand darin, dass sich Gesellschaften nicht mehr in Kategorien 
von ‹Migranten› und ‹Einheimischen› erzählen und begreifen lassen, wenn die Generationen, 
die hier sozialisiert werden, nicht nur beanspruchen, ein selbstverständlicher Teil des Ganzen 
zu sein, sondern ‹das Ganze› neu zusammensetzen». 



154 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

zugeschrieben: Radikalisierungsprävention. Bereits im Titel des Postulats wird 
also deutlich, dass dieser Vorstoss den Modell-Imam entwirft, der hierbei aber 
auf seine Kompetenzen im Bereich Radikalisierungsprävention reduziert wird. 

Ein zweiter Aspekt dieses Kompetenzfeldes ist, dass sich der Modell-Imam 
öffentlich gegen Extremismus ausspricht und sich davon distanziert (vgl. dazu 
auch Farman und Merz 2017:41–42). So wird zum Beispiel ein Imam mit den 
folgenden Worten in einem Artikel zitiert: «Ich lehne jegliche Form von Radika-
lismus und Extremismus ab und bin offen für alle Muslime» (Zürcher Oberländer 
26.10.2019).22 Hierin wird deutlich, wie sich der Modell-Imam über die Mar-
kierung von Differenzen zum Imam als Bedrohung konstituiert, die in diesem 
Kompetenzfeld noch stärker als in anderen in der Versicherheitlichung von Islam 
und Muslim*innen wurzelt. Ein Starkmachen eines oder mehrerer Aspekte des 
Modell-Imams dient der Entkräftung des Verdachtsmoments, das durch das Nega-
tivmodell des Imams als Bedrohung aufgetan wird (vgl. dazu Abschnitt 9.4). 
Imame berufen sich entsprechend oft auf dieses Kompetenzfeld, wenn sie von 
einer Zuschreibung des Imams als Bedrohung abgrenzen wollen, wie das folgende 
Textbeispiel zeigt: «Mais Rijad Aliu rejette tout soupçon de radicalisme dans son 
établissement: ‹Nous avons au contraire contribué à déradicaliser certains jeunes›, 
affirme-t-il» (Temps 19.01.2017). Der hier beschriebene Imam weist jeglichen 
Radikalisierungsverdacht von sich, indem er betont, dass seine Gemeinschaft 
zur Deradikalisierung gewisser Jugendlicher beigetragen habe. Es scheint, als 
ob sich die Radikalisierungsprävention als Kompetenzfeld des Modell-Imams im 
Anschluss an das die Berichterstattung dominierende Thema der Radikalisierung 
(Ettinger 2018:14) besonders gut für eine Differenzmarkierung eignet. In diesem 
Zusammenhang kann die bereits in Abschnitt 2.2.4 erwähnte Studie herangezo-
gen werden, die zeigt, dass die Verbindung von essentialistischen Aussagen über 
«den Islam» als gewalttätige Religion mit der Erwartung, dass sich Muslim*innen 
von Extremismus distanzieren sollen, in den öffentlichen Debatten ebenso essen-
tialistischen Aussagen über «den Islam» als «Religion des Friedens» von Seiten 
der Muslim*innen begünstigt (van Es 2018). Die durch die Versicherheitlichung 
geschaffene Dichotomie wird durch öffentlich geäusserte Distanzierungen von 
Muslim*innen daher nicht überwunden, sondern mitgetragen und mitkonstruiert.

22 Vgl. ebenfalls: «[I]l […] condamne les exactions de l’Etat islamique» (Temps 
20.05.2016); «Greueltaten [sic!] und Attentate des Terrornetzwerks Islamischer Staat 
verurteilt er aufs schärfste [sic!]» (Thurgauer Zeitung 21.05.2016); «Wir als Gemeinschaft 
haben es in unseren eigenen Reihen nie zugelassen, dass radikale Ansichten gelehrt werden, 
und wir kämpfen ständig dagegen an» (Thurgauer Zeitung 27.04.2017); «[Il] condamne les 
‹actes barbares› de Barcelone et les déclare ‹étrangers à l’islam›» (RTS online 21.08.2017). 



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 155

Dies gilt genauso für Imame, die sich auf Kompetenzen im Bereich Radikali-
sierung und Prävention berufen, um sich von einer Zuschreibung des Imams als 
Bedrohung abzugrenzen. Durch entsprechende Äusserungen wird die Dichotomie 
Modell-Imam/Imam als Bedrohung daher gestützt. 

6.3.4 Kompetenzen im Bereich Integration 

Das vierte Kompetenzfeld betrifft Kompetenzen im Bereich Integration, welche 
der Modell-Imam mitbringen soll. Imame gelten als «modèle d’intégration» (RTS 
online 13.05.2017) und «als Schlüsselfiguren und Multiplikatoren der Integrati-
on» (Bund 03.04.2018). Das bereits erwähnte Postulat Ingold (2016) verweist 
ebenfalls auf das «Integrationspotenzial der Imame», genauso wie eine Interpel-
lation der FDP-Liberalen Fraktion, die davon spricht, dass Imame als «wichtiger 
Integrationsfaktor für die muslimische Gemeinschaft wahrgenommen» werden 
(Interpellation Hiltpold 2009). Ein Modell-Imam fördert also die Integration sei-
ner Gemeindemitglieder. Dies geschieht zum Beispiel dadurch, dass der Imam in 
seinen Predigten und in seinem Unterricht bestimmte Werte vermittelt (24 heures 
08.10.2016; Temps 01.03.2017; Landbote 26.06.2017). In diesem Kompetenzfeld 
wird nun zum einen ein weiteres Mal die dialektische Strukturierung der beiden 
Subjektpositionen sichtbar: Dadurch dass der Modell-Imam seinen Gemeindemit-
gliedern Werte vermittelt, überbrückt er den im Wertekonflikt-Imam konstruierten 
Werte-Antagonismus und fördert damit die Integration seiner Gemeindemitglie-
der. Implizit schwingt damit aber auch mit, dass dies nur mit der Vermittlung der 
«richtigen» Werte zu leisten ist. 

Zum andern wird in diesem Kompetenzfeld ein bestimmtes Bild von Inte-
gration, aber auch ein bestimmtes Bild der muslimischen Gemeinschaft sichtbar. 
Beide finden ihre Entsprechung im bereits erwähnten Art. 26a des AIG (2005). 
Lehrpersonen und religiöse Betreuungspersonen aus Drittstaaten können gemäss 
Art. 26a Abs. 1 lit. a AIG (2005) zur Ausübung einer Erwerbstätigkeit zugelassen 
werden, wenn sie «mit dem gesellschaftlichen und rechtlichen Wertesystem in der 
Schweiz vertraut sind und fähig sind, diese Kenntnisse den von ihnen betreuten 
Ausländerinnen und Ausländern zu vermitteln». Im Gesetz ebenso wie im hier 
beschriebenen Kompetenzfeld des Modell-Imams wird also implizit verlangt, dass 
religiöse Betreuungspersonen aus Drittstaaten23 und damit auch gewisse Imame 
eine Brückenfunktion zwischen der Schweizer Gesellschaft und ihrer religiösen

23 Die Differenzierung «aus Drittstaaten» ist, wie bereits erwähnt, wichtig: Das Gesetz kann 
dies nur für religiöse Betreuungspersonen und Lehrpersonen verlangen, die von ausserhalb 
der EU/EFTA stammen und zum Zweck der Erwerbstätigkeit einreisen (also nicht etwa als 



156 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Gemeinschaft einnehmen und «einen positiven Einfluss auf die Mitglieder ihrer 
Gemeinschaft ausüben» (Achermann 2016:101). Darauf verweist auch der Bun-
desrat in Antworten auf hier untersuchte politische Vorstösse, so in folgendem 
Beispiel: 

Der Bundesrat teilt die Auffassung des Motionärs, dass religiösen Betreuungsper-
sonen eine wichtige Rolle bei der Integration von Ausländerinnen und Ausländern 
zukommt. Sie nehmen eine Brückenfunktion zwischen Staat und Glaubensgemein-
schaft respektive zwischen Mehrheitsgesellschaft und Glaubensgemeinschaft wahr. 
(Bundesrat in Motion Reimann 2009)24 

An dieser Antwort ist insbesondere interessant, dass der Bundesrat hier 
«Mehrheitsgesellschaft» und «Glaubensgemeinschaft» als getrennte Einheiten 
beschreibt, zwischen denen ein Imam eine Verbindung herstellen soll, wobei nicht 
deutlich wird, wen die «Mehrheitsgesellschaft» genau umfasst. Die «Glaubensge-
meinschaft» erscheint in dieser Äusserung als eine noch zu integrierende Entität. 
Dies entspricht auch dem im Gesetz mitschwingenden Bild, wie es bereits in 
Abschnitt 6.1.2 erwähnt wurde, dass Einheimische Christ*innen sind, während 
die zugelassenen religiösen Betreuungspersonen nur Hindus, Muslim*innen oder 
Buddhist*innen betreuen, die nicht Schweizer*innen sind (Achermann 2016:101). 
Dabei verfügten 2020 etwas mehr als 36 % der Muslim*innen in der Schweiz 
über eine Schweizer Staatsbürgerschaft (BFS 2023). Ausserdem waren 55.1 % der 
zugelassenen religiösen Betreuungspersonen im Zeitraum 2008–2012 römisch-
katholisch (Achermann, Achermann, Menet und Mühlemann 2013:36). Dennoch 
hält sich das oben beschriebene Bild. Exemplarisch zeigt sich dies in einem Pos-
tulat der FDP-Liberalen Fraktion, das feststellt, dass in der Schweiz ausgebildete 
Imame «die Integration muslimischer Neuankömmlinge […] verbessern» wür-
den (Postulat Hiltpold 2009). Durch den Begriff «Neuankömmlinge» werden 
Muslim*innen vorrangig als Migrant*innen beschrieben, die als kürzlich zuge-
wanderte Fremde der Integration bedürfen. Der Imam erscheint dabei als Agent 
der Integration.

Geflüchtete in der Schweiz um Asyl nachsuchen). Diese Bedingungen betreffen daher nur 
einen Teil der Imame.
24 Eine sehr ähnliche Antwort gibt auch Bundesrätin Simonetta Sommaruga in der Debatte 
zum Postulat Ingold (2016): «Der Bundesrat teilt die Auffassung, dass religiöse Betreuungs-
personen, welcher Religion auch immer, eine bedeutsame Rolle im Integrationsprozess von 
Ausländerinnen und Ausländern spielen». Vgl. auch: «[A]ufgrund der Rolle von Imamen 
und anderen Verantwortlichen für die religiöse Führung und die Integration von Ausländern 
[…]» (Bundesrat in Interpellation Quadranti 2016). 



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 157

Diese Aspekte können auch durch das Postulat Ingold (2016) illustriert 
werden. Gleich im ersten Satz des Postulats wird ein Bericht erbeten, der Aus-
bildungsvoraussetzungen für Imame aufzeigen soll. Die angestrebte Ausbildung 
soll «vor islamistischer Missionierung schützen und stattdessen das Integrations-
potenzial der Imame nutzen im Umgang mit Jugendlichen in ihren muslimischen 
Gemeinschaften» (Postulat Ingold 2016). Muslimische Jugendliche erscheinen 
als Objekte ohne eigene Handlungsfähigkeit, auf die in der einen («islamisti-
sche Missionierung») oder anderen Art («Integration») eingewirkt wird und die 
integrationsbedürftig und daher fremd sind. Weil sich die Integration muslimi-
scher Jugendlicher in dieser Darstellung massgeblich über ihre muslimischen 
Gemeinschaften zu vollziehen scheint, erweckt die Formulierung ausserdem den 
Anschein, als ob ihre Sozialbeziehungen einzig durch ihre Religion bestimmt 
werden. Die Begründung des Vorstosses beginnt dann mit der Tatsache, dass fast 
eine halbe Million Muslime in der Schweiz lebe, wobei einzig die männliche 
Form «Muslime» verwendet wird. Dann folgt die Äusserung: «Sie sind Teil der 
Gesellschaft und werden es bleiben» (Postulat Ingold 2016). Dies erweckt den 
Eindruck, als ob spezifiziert werden muss, dass auch in Zukunft kein Ausschluss 
von Muslim*innen realisierbar ist, ihre Existenz in der Schweiz also eine Tat-
sache ist und bleibt. In der Debatte zum Postulat verwendet Nationalrätin Maja 
Ingold sogar die Formulierung «sie […] reisen auch nicht wieder aus» (Ingold 
in der Debatte zum Postulat Ingold 2016) und betont damit die Verortung von 
Muslim*innen als Zuwanderer*innen. 

Das in diesem Kompetenzfeld des Modell-Imams gezeichnete Bild der musli-
mischen Gemeinschaft stellt diese also als fremd und daher integrationsbedürftig 
dar. Zusätzlich erscheint die muslimische Gemeinschaft als homogene Gruppe, 
deren Integration als Ganzes gefördert werden muss, ohne dass mögliche Unter-
schiede innerhalb der Gruppe in Betracht gezogen werden (wie zum Beispiel, 
dass ein Teil der Gemeinschaft längst Schweizer*innen sind). Und schliess-
lich wird die Gemeinschaft als passiv dargestellt, weil die Integration über eine 
Autoritätsperson von oben vorangetrieben werden muss. 

Kompetenzen im Bereich Integration werden sehr oft angeführt, wenn es 
darum geht, einen Imam als Modell-Imam darzustellen. Er wird dann zum 
Beispiel beschrieben als «quelqu’un d’exemplaire dans son engagement pour 
l’intégration» (Tribune de Genève 26.03.2018). Imame bedienen sich dieses 
Kompetenzfeldes ebenfalls, wenn sie sich in den medialen Debatten äussern, 
um eine solche Eigenzuschreibung vorzunehmen. So wird ein Imam, der sich 
aufgrund verschiedener Verdachtsmomente in den öffentlichen Debatten gegen 
die Zuschreibung Imam als Bedrohung abgrenzen muss, folgendermassen zitiert:



158 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

«Meine Integrationsbemühungen zeigen meine Position deutlich» (20 Minuten 
online 31.05.2016).25 

6.3.5 Zusammenarbeit mit Behörden und anderen 
Institutionen 

Ein fünftes Kompetenzfeld des Modell-Imams bezieht sich auf die Zusammen-
arbeit mit Behörden und anderen Institutionen: «Dem Wunschbild entspricht er, 
wenn er […] als Seelsorger und Mediator für Familien, Schulen und Behör-
den bereitsteht, […] an runden Tischen teilnimmt und für die Medien stets 
erreichbar ist» (NZZ online 23.10.2019). Der Modell-Imam ist «Ansprechpartner» 
(Tages-Anzeiger 05.07.2016) und «Vermittler» (St. Galler Tagblatt 03.04.2018), 
der beigezogen wird, «wenn Dialoge mit Behörden auf lokaler oder kanto-
naler Ebene geführt werden» (SRF online 10.04.2018). Er nimmt auch die 
Rolle eines Vermittlers ein, wenn es zu einem Konflikt zwischen einer Insti-
tution und Muslim*innen kommt, wie das folgende Textfragment zu einem 
Schwimmunterricht-Konflikt in einer Schule zeigt: «Bevor Anzeige erstattet 
wurde, haben der Schulleiter und der Schulpräsident mehrere Gespräche mit 
dem strenggläubigen Moslem geführt. Auch der Imam der albanisch-islamischen 
Gemeinschaft hat zu vermitteln versucht» (St. Galler Tagblatt 24.06.2017). Wie 
in vorhergehend beschriebenen Kompetenzfeldern wird der Imam hier zum 
Intermediär, zur Brücke zwischen einer muslimischen Gemeinschaft und der 
Schweizer Gesellschaft. Als Vermittler in Konflikten zwischen Institutionen und 
Muslim*innen versucht er, Kompromisse für unterschiedliche Wertvorstellungen 
auszuhandeln, zum Beispiel über Ausdeutungen und Klarstellungen religiöser 
Gebote (20 Minuten online 13.01.2017). Dieses Kompetenzfeld erscheint nur 
in einem einzigen politischen Vorstoss, der dem Bundesrat Fragen zu einem 
bestimmten Imam stellt, dem vom Schweizer Staatssekretariat für Migration 
(SEM) die Schweizer Staatsbürgerschaft entzogen wurde (Interpellation Qua-
dri 2019).26 Der Vorstoss erwähnt, dass der Imam und sein Rechtsvertreter in

25 Vgl. auch: «Nous ne faisons pas que prier, nous parlons de l’intégration en Suisse ainsi que 
de vie communautaire et sociale» (24 heures 19.01.2019); «Depuis qu’il est en Suisse, il a 
toujours travaillé en faveur de l’intégration et du dialogue interreligieux, affirme-t-il» (Temps 
06.11.2019b). 
26 Es handelt sich hierbei um einen einzigartigen Fall, da kein Strafverfahren eingelei-
tet wurde, dem Imam gestützt auf Auskünfte des Nachrichtendienstes des Bundes (NDB) 
jedoch die Schweizer Staatsbürgerschaft entzogen worden war (Schneuwly Purdie und 
Tunger-Zanetti 2021:645–646). Im Dezember 2021 hiess das Bundesverwaltungsgericht die 



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 159

ihrer Stellungnahme die Zusammenarbeit des Imams «mit öffentlichen Stellen des 
Bundes und der Kantone im Bereich Bildung und Integration» angebracht hätten 
(Interpellation Quadri 2019). Es scheint, als ob auch eine Zusammenarbeit mit 
Behörden und anderen Institutionen angeführt werden kann, um einen Imam als 
Modell-Imam darzustellen. Dies gründet vermutlich in der Wahrnehmung, dass 
eine solche Zusammenarbeit Brücken von der muslimischen Gemeinschaft in die 
Gesellschaft schlägt und stellt daher eine Art Integrationsmarker dar,27 ähnlich 
wie in vorhergehend beschriebenen Kompetenzfeldern. Zusätzlich scheint eine 
Zusammenarbeit mit Behörden und anderen Institutionen als ein Nachweis der 
Vertrauenswürdigkeit eines Imams zu gelten. 

6.3.6 Interreligiöser Dialog 

Das sechste Kompetenzfeld des Modell-Imams ist der interreligiöse Dialog. Dar-
unter wird grundsätzlich eine organisierte, wiederholte Begegnung von Menschen 
unterschiedlicher religiöser Zugehörigkeit verstanden, die sich auf den Austausch 
religiöser Ideen und Praktiken konzentrieren (Baumann und Tunger-Zanetti 
2018:181). An regelmässigen interreligiösen Treffen (Nouvelliste 26.09.2016) 
werden «verbindende Gespräche geführt» (Zürichsee-Zeitung 04.12.2017), Her-
ausforderungen diskutiert (Werdenberger & Obertoggenburger 12.03.2018) oder 
Quellentexte verglichen und analysiert (Tages-Anzeiger 30.05.2018). In den 
Texten und Textfragmenten wird sichtbar, dass interreligiöse Dialogforen oder 
runde Tische in der Schweiz weitgehend selbstgesteuert sind (vgl. auch Schmid 
2020a:267), denn es kommen vor allem religiöse Akteur*innen wie Pfarrer*innen 
und Imame in Artikeln zur Sprache, wenn dieses Kompetenzfeld behandelt wird. 
Gleichzeitig sind einige der interreligiösen Dialogforen stark von vor allem 
kantonalen Erwartungen geprägt,28 die im interreligiösen Dialog ein Instru-
ment der Integration und der sozialen Kohäsion sehen (Schmid 2020c:311), 
was auch als Regierungspraktik verstanden werden kann (Winkler 2021:467). 
Religiöse Akteur*innen sprechen in Artikeln von einem besseren gegenseitigen

Beschwerde des Imams gut – das SEM muss die Einbürgerung erneut prüfen, weil einige 
Schlussfolgerungen zur angeblichen Gefährlichkeit des Imams nicht durch Fakten gestützt 
worden seien (RSI 2021).
27 Einige Forschungsarbeiten betrachten diesen Aspekt daher unter der Perspektive des Sozi-
alkapitals bzw. des bürgerschaftlichen Engagements (vgl. Endres, Tunger-Zanetti, Behloul 
und Baumann 2013; Schmid et al. 2022). 
28 Dies liegt in Art. 72 Abs. 1 der Bundesverfassung (1999) begründet, der festlegt, dass das 
Verhältnis zwischen Kirche und Staat kantonal geregelt wird. Vgl. auch Kapitel 1. 



160 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Verständnis (Neue Luzerner Zeitung 19.05.2016; Tages-Anzeiger 30.05.2018), 
Verbindendem (St. Galler Tagblatt 08.06.2017), Vertrauen (Zürichsee-Zeitung 
09.02.2017) und sogar «ähnlichen Erfahrungen des Fremdseins» (Aargauer Zei-
tung 31.01.2019). Gerade Menschen, für die Religion ein wichtiger Aspekt ihrer 
Identität darstellt, scheinen den interreligiösen Dialog als wichtig zu erachten 
(Liedhegener, Pickel, Odermatt, Yendell und Jaeckel 2019:32–33). Insgesamt 
wird das Bild vermittelt, dass der interreligiöse Dialog das gegenseitige Ver-
ständnis der und Vertrauen zwischen den Religionen fördert und daher einen 
wesentlichen Beitrag zum gesellschaftlichen Zusammenhalt leistet (vgl. Schmid 
2017:95).29 Interreligiöses Engagement kann über reine Treffen zwischen Reli-
gionsgemeinschaften hinausgehen und umfasst auch Tagungen (Neue Luzerner 
Zeitung 19.05.2016; Zürichsee-Zeitung 09.02.2017), ökumenische Gottesdienste 
(Thurgauer Zeitung 06.06.2018) und interreligiöse Segnungen (NZZ 04.01.2017; 
Sonntagsblick 26.02.2017; Zentralplus online 30.09.2017). Auch in diesem Kom-
petenzfeld soll der Modell-Imam seiner Brückenfunktion nachkommen, ähnlich 
wie in vorhergehend beschriebenen Kompetenzfeldern. In der Forschung wird 
daher zum Teil das Bild vermittelt, dass der interreligiöse Dialog zur «Stär-
kung der Beziehungen und der Integration ihrer [der muslimischen; Anm. nt] 
Gemeinschaften in die Gesellschaft» dient (Farman und Merz 2017:45). Ersicht-
lich wird an den hier zitierten Beispielen auch, dass dieses Kompetenzfeld nur in 
den Massenmedien diskutiert wird, nicht jedoch in politischen Vorstössen. 

Kompetenzen des Modell-Imams werden in Texten oft auf additive Weise 
aufgezählt, um Imame dem Modell-Imam zuzuweisen. Ein Imam, der für die 
interkonfessionelle Segnung des Gotthard-Basistunnels im Rahmen der Eröff-
nungsfeier 2016 ausgewählt wurde, wird in einem Artikel folgendermassen 
beschrieben: 

[I]l s’est forgé une image de progressiste, voix médiatique d’un islam ouvert et cri-
tique de l’extrémisme. Ce n’est pas un hasard si c’est lui qui avait été désigné pour 
bénir le tunnel du Gothard, en 2016, lors d’une cérémonie interconfessionnelle. (Tri-
bune de Genève 26.03.2018) 

Der hier beschriebene Imam wurde gemäss Textausschnitt für die interkon-
fessionelle Segnung also deswegen ausgewählt, weil er bereits öffentlich als 
Extremismus-kritisch und offen wahrgenommen wurde – er erfüllt entsprechend

29 Die teilweise starken Machtungleichgewichte zwischen den verschiedenen Parteien 
werden in dieser Wahrnehmung allerdings ausgeblendet (Baumann und Tunger-Zanetti 
2018:203). Vgl. zum interreligiösen Dialog als «Gouvernementalität der Freundschaft»: 
Winkler (2021). 



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 161

den Anspruch, über Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Prävention zu 
verfügen – und ihm daher auch die Mitwirkung an einer interkonfessionellen 
Zeremonie vor internationalem Publikum zugetraut wird. 

6.3.7 Seelsorge 

Der siebte Kompetenzbereich ist die Seelsorge. Ein Modell-Imam soll auch 
seelsorgerische Funktionen innerhalb seiner muslimischen Gemeinschaft über-
nehmen (24 heures 08.10.2016; Limmattaler Zeitung 17.12.2016). Allerdings 
beziehen sich relativ wenig Textfragmente auf diese Seelsorge-Aufgabe inner-
halb der Gemeinschaft, vielmehr wird meistens die muslimische Seelsorge im 
Generellen beschrieben. Diese stellt ein neues Tätigkeitsfeld dar,30 das sich in 
der Schweiz im Prozess der Ausdifferenzierung und Professionalisierung befin-
det (vgl. Zürichsee-Zeitung 23.11.2018), während diese Entwicklung in anderen 
Ländern schon früher vonstattenging (Gilliat-Ray 2008; Gilliat-Ray et al. 2013; 
Ali 2018; vgl. Abschnitt 2.1.2). Muslimische Seelsorge findet in öffentliche Insti-
tutionen wie Krankenhäusern oder Gefängnissen statt und ist daher in einen 
grösseren gesellschaftlichen Rahmen eingebunden. In der muslimischen Seelsorge 
sind nicht nur Imame, sondern Muslim*innen mit verschiedenen Hintergrün-
den tätig. Immer wieder werden in massenmedialen Debatten jedoch Imame 
hervorgehoben, die in diesem Bereich tätig sind und entsprechend eine dop-
pelte Funktion innehaben (Tribune de Genève 19.02.2018; Furttaler 06.04.2018; 
Zürichsee-Zeitung 28.06.2018; SRF online 18.05.2019). Demzufolge verschwim-
men beide Tätigkeitsfelder in der öffentlichen Darstellung. So wird in Bezug auf 
die zu einem bestimmten Zeitpunkt aufgeworfene Frage nach muslimischer Seel-
sorge in der Schweizer Armee getitelt: «Armee denkt über Militär-Imam nach» 
(Bund 11.04.2017; vgl. Abschnitt 6.2.5).31 Es wird hier also nicht von Seelsor-
ger*in, sondern vom Imam gesprochen. Ausserdem wird die Seelsorge in der 
massenmedialen Darstellung zum Teil sehr stark an Kompetenzen im Bereich

30 Dass es sich tatsächlich um ein eigenes Tätigkeitsfeld handelt, zeigt die folgende Äusse-
rung eines Imams und Seelsorgers: «Ein Imam hat in der Moschee in seiner Rolle immer 
auch eine normative Funktion in Hinblick auf die Religion. Als Seelsorger in den öffentlichen 
Institutionen muss er sich bewusst sein, dass er eine andere Rolle innehat und die Norma-
tivität nicht immer zur Lösungsfindung gehören kann» (Schmid und Lang 2020:17). Diese 
Äusserung stammt nicht aus dem Datenkorpus, sondern aus der Sekundärliteratur. 
31 Wobei der «Militär-Imam» von Seiten der SVP-Fraktion in politischen Vorstössen einzig 
als Imam als Bedrohung verhandelt wurde (vgl. Abschnitt 6.2.5). 



162 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Radikalisierung und Prävention gekoppelt, so dass deren Zweck fast ausschliess-
lich aus Radikalisierungsprävention zu bestehen scheint, besonders wenn es sich 
um die Gefängnisseelsorge handelt. So betitelte der Furttaler (06.04.2018) einen 
Artikel zu einem Gefängnisseelsorger mit: «Im Kampf gegen den Extremismus». 
Ein weiterer Titel zum selben Gefängnisseelsorger lautete: «Imam-aumônier, un 
‹rempart› à la radicalisation» (Temps 17.02.2018). Hier wird das stark symboli-
sche Bild des Gefängnisseelsorgers bzw. Imams als Bollwerk, als Befestigungs-
und Verteidigungsanlage gegen Radikalisierung gezeichnet. An den Stellen, wo 
sich die Tätigkeitsfelder Imam und Seelsorger mit positiver Wertung vermi-
schen, wird das Kompetenzfeld Seelsorge dementsprechend dem Modell-Imam 
zugeordnet. Dieses Kompetenzfeld wird nur in den massenmedialen Debatten 
diskutiert, erscheint jedoch nicht in den politischen Vorstössen. Aufschlussreich 
ist jedoch, dass der Bericht des Bundesrats (2021a) als Antwort auf das Pos-
tulat Ingold (2016), der hier nicht vertieft analysiert wurde, sehr stark auf die 
muslimische Seelsorge fokussiert. So wird der Einbezug nicht-anerkannter Religi-
onsgemeinschaften in seelsorgerische Tätigkeiten in öffentlichen Institutionen als 
Professionalisierungsanreiz verstanden, an welchen staatliche Vorgaben geknüpft 
werden können (Bundesrat 2021a:50–51). 

6.3.8 Diskutierte Massnahmen zur Verwirklichung des 
Modell-Imams 

Während die Subjektposition des Imams als Bedrohung von Forderungen nach 
Massnahmen begleitet wird, werden im Zusammenhang mit der Subjektposi-
tion des Modell-Imams oftmals Massnahmen verhandelt, die als Mittel gesehen 
werden, wie ein Modell-Imam möglich gemacht werden kann. Diese können 
unterschieden werden in Massnahmen, die von muslimischen Gemeinschaf-
ten selbst ergriffen werden, und Massnahmen, welche vor allem durch andere 
Akteur*innen umgesetzt werden sollen. Massnahmen, die von muslimischen 
Gemeinschaften selbst ergriffen werden, dienen sehr oft dazu, Verdachtsmomente 
und daher eine Zuschreibung des Imams als Bedrohung an den entsprechen-
den Imam auszuräumen. Dazu gehört die Installation von Kameras (24 heures 
30.06.2017; Zürcher Oberländer 26.10.2019) sowie die Predigtaufzeichnung (SRF 
online 18.10.2019; Liberté 17.10.2019). Die Abgrenzung zum Imam als Bedro-
hung wird dabei in einer Art vorauseilendem Gehorsam vollzogen, wie im 
folgenden Textfragment sichtbar wird:



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 163

Der […] Imam […] ist erst seit einigen Monaten in der Schweiz und befürwortet sol-
che Filmaufnahmen: «Das könnte sogar in gewissen Moscheen helfen, damit man 
sieht, was in der Gemeinschaft abgeht», sagt der Imam. Es sei das Recht und die Auf-
gabe des Staates zu wissen, was im Lande in den Moscheen gepredigt würde. (SRF 
online 18.10.2019) 

Vorsorglich wird eine Massnahme wie die Predigtaufzeichnung ergriffen, um 
zukünftigen möglichen Anschuldigungen etwas entgegensetzen zu können. Der 
Imam wird dabei als jemand dargestellt, der «erst seit einigen Monaten» in der 
Schweiz ist, daher also noch «fremd». Dennoch rechtfertigt dieser potenziell 
bedrohliche Imam die starke Versicherheitlichung muslimischer Gemeinschaften 
durch den Staat, zeigt sich dadurch also als Modell-Imam. 

Ein weiteres Massnahmenbündel kommt ebenfalls von muslimischer Seite, 
hier aber hauptsächlich von Seiten der muslimischen Verbände: die Erarbei-
tung von Leitbildern, Kriterienkatalogen oder einer Qualitätssicherung (Aargauer 
Zeitung 21.03.2017; SRF online 28.11.2017). 2017 sagt der Präsident des 
grössten muslimischen Dachverbands der Schweiz, der Föderation Islamischer 
Dachverbände Schweiz (FIDS): 

Nous travaillons sur deux chartes, des imams et des présidents d’associations musul-
manes. La première serait une combinaison entre l’éthique et la responsabilité citoy-
enne. La deuxième rappellerait notamment aux présidents leur responsabilité dans 
la nomination des imams et dans la gestion de leurs centres. (Montassar BenMrad, 
Tribune de Genève 22.09.2017) 

Hier wird also von der Erarbeitung zweier Leitbilder gesprochen, eines für Imame 
und eines für Präsident*innen von muslimischen Gemeinschaften, welche die 
Imame in den meisten Fällen anstellen. Leitbilder, Kriterienkataloge und Qua-
litätssicherung sind eher als längerfristige Massnahmen zu verstehen, um die 
Wahrscheinlichkeit eines Imam als Bedrohung zu minimieren. Da kaum ein*e 
Politiker*in in der Schweiz muslimisch ist (vgl. Abschnitt 2.2.2), finden sich 
diese Massnahmen nicht in politischen Vorstössen. 

Weitere Massnahmen werden vor allem durch andere Akteur*innen umge-
setzt. Dazu gehört die Verhältnisklärung. Diese Massnahme ist sehr spezifisch, 
weil sie sich bisher nur auf den Kanton Zürich bezieht: «Zürich will als erster 
Kanton eine gesetzliche Grundlage für nicht-anerkannte Religionsgemeinschaf-
ten prüfen» (Zürcher Oberländer 20.11.2019). Es geht hierbei also nicht nur 
um Muslim*innen, sondern um alle Religionsgemeinschaften, die bisher nicht 
öffentlich-rechtlich anerkannt sind. Der Zusammenhang mit Imamen wird in fol-
gendem Textfragment ersichtlich: «Der Kantonsregierung schwebt vor, dass sie



164 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

künftig zum Beispiel festlegen könnte, was ein Imam bei einer Predigt in einer 
Zürcher Moschee sagen darf und was nicht» (SRF online 08.12.2017). Hier wird 
also argumentiert, dass die Kantonsregierung im Austausch für mögliche neue 
Rechte für die Religionsgemeinschaften z. B. vorschreiben kann, was ein Imam 
in seiner Predigt sagen darf. Das verweist darauf, dass es Bereiche des Nicht-
Sagbaren für Imame gibt, die einen Imam zum Imam als Bedrohung machen. In 
diesem Satz wird daher eine Dichotomie zwischen Modell-Imam und Imam als 
Bedrohung etabliert. Die Zürcher Kantonsregierung sieht ihre Aufgabe hierbei 
unter anderem darin, dass der Modell-Imam durch Vorschriften im Austausch mit 
gewissen Rechten für die Religionsgemeinschaft gefördert wird. 

Eine weitere diskutierte, aber bisher kaum32 umgesetzte Massnahme ist die 
rechtliche Anerkennung. Unter dieser Massnahme werden hier alle Debatten 
zur öffentlich-rechtlichen Anerkennung (die sogenannte «grosse» Anerkennung) 
und der öffentlichen Anerkennung (die «kleine» Anerkennung) subsumiert, 
die sich auf den rechtlichen Status der Religionsgemeinschaft beziehen.33 Im 
Zusammenhang damit werden oftmals auch Imame verhandelt: 

Konkret will Levrat [Christian Levrat, SP-Präsident von 2008 bis 2020, Anm. nt] die 
islamischen Vereine verpflichten, sich demokratisch zu organisieren, ihre Finanzen 
offenzulegen, Imame auszubilden und eine ‹zeitgemässe› Auslegung ihrer Religion 
zu vertreten – vor allem was die Gleichberechtigung von Mann und Frau betrifft. Im 
Gegenzug sollen die Kantonen den Islam als offizielle Religion anerkennen, so wie 
die meisten es mit den christlichen Landeskirchen tun. […] Mit der Anerkennung, 
[…] könnten sie [die muslimischen Vereine, Anm. nt] über Steuern Geld eintreiben 
und damit einheimische Imame ausbilden, statt sie etwa aus der Türkei einzufliegen. 
(WOZ 23.11.2017)

32 Ausnahme ist der Kanton Basel-Stadt, der unter anderem die Alevit*innen öffentlich 
anerkannt hat (Pahud de Mortanges 2014:193, Fussnote 31), sowie der Kanton Waadt, in 
dem zurzeit ein Anerkennungsverfahren für eine muslimische Gemeinschaft läuft (24 heures 
11.05.2018). 
33 In der Schweiz sind die Kantone gemäss Art. 72 Abs. 1 der Bundesverfassung (1999) 
für die «Regelung des Verhältnisses von Staat und Kirche» zuständig, es existieren also 26 
verschiedene Rechtsordnungen. In den meisten Kantonen haben die römisch-katholische, 
die evangelisch-reformierte sowie die christkatholische Kirche öffentlich-rechtlichen Status. 
Dieser verleiht ihnen unter anderem das Recht, Steuern von ihren Mitgliedern zu erheben. 
Der Status ist also mit Vorteilen verbunden (Pahud de Mortanges 2014:192). Gleichzeitig 
erhalten sie damit «faktisch eine Art staatliches ‹Gütesiegel›, eine ‹Unbedenklichkeitserklä-
rung›» (Pahud de Mortanges 2014:193), was im Zusammenhang mit der Versicherheitli-
chung von Islam und Muslim*innen nicht unerheblich wäre. Bei einer «kleinen» öffentlichen 
Anerkennung erhält eine Religionsgemeinschaft nur einen Teil der Privilegien und behält 
ihren privatrechtlichen Status (Pahud de Mortanges 2014:193). 



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 165

Dieses Textfragment stammt aus einem Artikel, der sich mit einem Strategie-
papier der Sozialdemokratischen Partei der Schweiz (SP) zum Islam befasst. 
Hier wird ersichtlich, warum das Massnahmenbündel der rechtlichen Anerken-
nung für die Subjektposition des Modell-Imams relevant ist. Eine Anerkennung 
soll laut SP unter anderem im Gegenzug für eine «‹zeitgemässe› Auslegung» des 
Islams und die Ausbildung von Imamen vergeben werden, d. h. für die Förderung 
des Modell-Imams. Damit wird gleichzeitig postuliert, dass weder eine «‹zeitge-
mässe›» Auslegung «des Islams» noch der Modell-Imam im Moment Realität 
sind, was unter anderem den Imam als Bedrohung evoziert. Der «einheimische» 
Modell-Imam soll dann den aus der Türkei eingeflogenen, implizit als «fremd» 
verstandenen Imam ersetzen, wie im letzten Satz deutlich gemacht wird. 

Ähnlich argumentiert auch die Interpellation Quadranti (2016). Der Vorstoss 
der BDP-Fraktion umschreibt Imame zunächst vorsichtig als problematisch – 
deren Aussagen «sorgen für Aufsehen», sie sind «umstritten» oder «streitbar». 
Mit «Hasspredigten» wird in der Interpellation dann jedoch eine Handlung 
genannt, die klar auf den Imam als Bedrohung verweist. Ansonsten wird bloss eine 
vage Verbindung zum «Migrationsbereich» und zu Imamen im Generellen gezo-
gen (Interpellation Quadranti 2016). Die Interpellantin führt im Folgenden an, auf 
welchen Ebenen gegen problematische Imame vorgegangen werden kann: Durch 
die «Wahrung des religiösen Friedens und der öffentlichen Ordnung» auf kanto-
naler Ebene sowie durch Massnahmen im Bereich des Straf- und Migrationsrechts 
(Interpellation Quadranti 2016). Das in der Interpellation evozierte Bild ist das 
eines fremden Imams, der möglicherweise eine Bedrohung darstellt und durch 
die genannten Massnahmen in Schach gehalten werden muss. Quadranti stellt 
dem Bundesrat in der Folge fünf Fragen, wovon vier bestehende und zukünftige 
sicherheitspolitische Massnahmen betreffen. Die fünfte und letzte Frage wechselt 
dann unerwartet die Perspektive und fragt nach möglichen Vor- und Nachtei-
len einer Imam-Ausbildung in der Schweiz sowie einer staatlichen Anerkennung 
des Islam (Interpellation Quadranti 2016). Damit werden nebst sicherheitspoliti-
schen Massnahmen gegen den Imam als Bedrohung zwei Ansätze genannt, wie ein 
Modell-Imam möglich gemacht werden kann, nämlich durch eine rechtliche Aner-
kennung und durch eine Imam-Ausbildung. Ähnliche Argumente einer Vielzahl 
von unterschiedlichen Akteur*innen finden sich auch an anderen Stellen (zum 
Beispiel: Bund 23.04.2016; Tribune de Genève 30.01.2017; Bund 11.04.2017; 20 
Minuten online 31.05.2017; 24 heures 11.05.2018; Aargauer Zeitung 01.06.2018; 
NZZ online 11.07.2019). 

Der Bundesrat wiederum spricht die Anerkennung in Antworten auf Vorstösse 
an, welche die Anerkennung muslimischer Gemeinschaften bereits thematisieren 
oder die Finanzierung muslimischer Gemeinschaften problematisieren, sowie in



166 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

der Antwort auf zwei der drei Vorstösse der SVP-Fraktion zum Thema «Militär-
Imam». Wie in Abschnitt 6.2.5 aufgezeigt, wird die mögliche Einführung von 
muslimischen Seelsorger*innen in der Armee von der SVP-Fraktion als Schritt 
hin zur Anerkennung des Islam ausgelegt (Interpellation Arnold 2017; Interpel-
lation Quadri 2017; Parlamentarischen Initiative Addor 2017). Darauf antwortet 
der Bundesrat vergleichsweise knapp, dass einzig die Kantone für die öffentlich-
rechtliche Anerkennung einer Glaubensgemeinschaft zuständig sind (Bundesrat 
in Interpellation Arnold 2017 und in Interpellation Quadri 2017). Die glei-
che Antwort gibt der Bundesrat auch auf die Frage Quadri (2018) bezüglich 
der Anerkennung des Islams in der Schweiz,34 fügt da jedoch zusätzlich an: 
«Der Bund hat keine Kompetenz in diesem Bereich». In der Antwort auf die 
Interpellation Fiala (2016), welche die Finanzierung muslimischer Gemeinschaf-
ten problematisiert, verweist der Bundesrat darauf, dass «Kantone, die eine 
öffentlich-rechtliche oder eine öffentliche Anerkennung von Religionsgemein-
schaften kennen und deren Voraussetzungen gesetzlich regeln, […] regelmässig 
auch finanzielle Transparenz» verlangen (Bundesrat in Interpellation Fiala 2016; 
ähnlich auch in Interpellation Humbel 2016). Er will damit aufzeigen, dass Vor-
schriften gemacht werden können, wenn im Gegenzug auch Rechte gewährt 
werden. Dies entspricht dem Argument des Kanton Zürichs in seiner Verhältnis-
klärung. Dieses Prinzip betont der Bundesrat auch, wenn Österreich als Beispiel 
für ein Verbot der Auslandsfinanzierung genannt wird, wie dies die Motion Qua-
dri (2016) und Interpellation Quadri (2018) tun. Der Bundesrat argumentiert 
in den jeweiligen Antworten damit, dass Österreich im Gegenzug muslimische 
Gemeinschaften auf nationaler Ebene anerkennt und damit auch gewisse Rechte 
verbunden sind (Bundesrat in Motion Quadri 2016, Bundesrat in Interpellation 
Quadri 2018). 

Die letzte Massnahme ist die am meisten diskutierte Massnahme im Zusam-
menhang mit dem Modell-Imam, die bereits ganz am Anfang dieses Unterkapitels 
erwähnt wurde: die Imam-Ausbildung bzw. -Weiterbildung. Sie wird als eine 
Lösung für alle möglichen Missstände verstanden und soll den Modell-Imam 
möglich machen. Die Imam-Ausbildung bzw. -Weiterbildung soll dem Imam als 
Bedrohung entgegenwirken: «Das beste Mittel gegen eine Radikalisierung sei 
aber die Ausbildung der Imame» (SRF online 28.11.2017).35 So soll sie zum

34 Nationalrat Lorenzo Quadri möchte wissen, ob die positive Evaluation der muslimischen 
Seelsorge im Bundesasylzentrum der erste Schritt zur Anerkennung des Islams darstelle 
(Frage Quadri 2018). 
35 Vgl. auch: «Warum das Gleiche [ein Theologiestudium, Anm. nt] – ganz ohne Diskri-
minierung – nicht auch für muslimische Geistliche fordern? Mit einer solchen Vorbedin-
gung hätten es nur die allerwenigsten Hassprediger jemals auf das Minbar, die Kanzel einer 



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 167

Beispiel den Wertekonflikt-Imam verhindern bzw. die darin angelegte Werte-Kluft 
überbrücken, indem sich Imame Kenntnisse des Schweizer Kontextes aneignen: 
«Wirkungsvoller wäre es, die Imame zu einer Ausbildung in der Schweiz zu ver-
pflichten. Dann hätten wir die Garantie, dass ihre Arbeit im Einklang mit unseren 
Werten steht» (Nationalrätin Maja Ingold, Blick online 24.07.2016).36 In diesem 
Zusammenhang wird auch der Begriff der Aufklärung genannt: «[D]ie muslimi-
schen Wortführer müssen die Werte der Aufklärung anerkennen» (NZZ online 
06.11.2019).37 Das rekurriert auf die in Debatten zu Islam und Muslim*innen 
zirkulierende Idee, der Islam habe keine Aufklärung erlebt (vgl. dazu kritisch: 
Schulze 1996). Mit einer Schweizer Imam-Ausbildung bzw. -Weiterbildung soll 
auch der 5. Kolonne-Imam verhindert werden, weil die Ausbildung «vom Ausland 
ganz unabhängig ist» (NZZ am Sonntag, 27.08.2017). Und auch die Sprach-
kenntnisse der Imame sollen dadurch verbessert werden: «Man müsste in der 
Schweiz eine Imam-Ausbildung anbieten. So könnte man durchsetzen, dass diese 
in einer Landessprache predigen» (Bieler Stadtpräsident Erich Fehr, NZZ online 
11.07.2019). 

Zwei frühe politische Vorstösse aus dem Jahr 2009 haben die Imam-
Ausbildung zum Thema. Das Postulat Hiltpold (2009) möchte den Bundesrat 
beauftragen, einen Bericht auszuarbeiten, der untersuchen soll, ob in der Schweiz 
eine Ausbildung für Imame geschaffen werden kann. Der Bericht soll einen 
Studienplan festlegen, der islamische Theologie, Lehrinhalte zur Schweiz sowie 
eventuell auch Sprachkurse umfasst (Postulat Hiltpold 2009). Damit verweist er 
auf zwei Kompetenzfelder des Modell-Imams: Kenntnisse des Schweizer Kontexts

schweizerischen Moschee, geschafft» (Tages-Anzeiger 01.11.2017); «Deshalb setzt er sich 
auch für die Ausbildung von Geistlichen in der Schweiz ein. Das sei die beste Prävention 
gegen Radikalismus» (NZZ 04.01.2017).
36 Vgl. auch: «‹Es wäre dann klar, dass ein so [in der Schweiz, Anm. nt] ausgebildeter 
Imam im Einklang mit der Rechtsprechung predigt.›» (Önder Güneş, Landbote 02.12.2016); 
«Sein [Prof. Pahud de Mortanges, Anm. nt] Lösungsansatz wäre, dass man verstärkt in die 
Ausbildung solcher Imame setzt, damit sie mit den Sitten und Gebräuchen in der Schweiz 
vertraut werden» (SRF online 18.10.2019); «Eine wichtige Rolle spielt dabei die Ausbildung 
von Imamen, über die in der Schweiz schon seit mehreren Jahren diskutiert wird. ‹Optimal 
wäre, wenn dies Schweizer wären, welche mit den Gegebenheiten und den Schweizer Wer-
ten vertraut sind›, wünscht sich Alimi» (NZZ 17.10.2019); «Die wirksamste Massnahme 
gegen unerwünschte oder gar strafbare Äusserungen wäre gemäss Regierungsrat die Aus-
bildung von Imamen an Schweizer Hochschulen ‹und damit verbunden die Vermittlung von 
Schweizer Werten bereits in der Ausbildung›» (Urner Zeitung 18.02.2020). 
37 Vgl. auch: «‹Ein solides Wissen ist wichtig›, sagt Fehr. Wichtig sei auch, dass die muslimi-
schen Geistlichen dieses im Kanton erwerben können. ‹Damit sie in unserer Kultur zu Hause 
sind und diese im Sinne der Aufklärung auch akzeptieren.›» (Tages-Anzeiger 20.11.2019). 



168 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

und Sprachkenntnisse. Das Postulat argumentiert, warum eine Imam-Ausbildung 
in der Schweiz wichtig ist: «Den Gläubigen in den Moscheen unseres Landes 
würde ein Islam ‹aus der Schweiz› […] vermittelt» (Postulat Hiltpold 2009). 
Dieser wird definiert als einen Islam, «der sich mit den demokratischen Wer-
ten, der Rechtsordnung und dem Geist der Toleranz verträgt, von denen unser 
Land geprägt ist» (Postulat Hiltpold 2009). In diesem Satz kommen gleichzei-
tig zwei Dinge zum Ausdruck: Einerseits das Bild einer von Toleranz geprägten 
Schweiz, andererseits wird mit dieser Äusserung indirekt unterstellt, dass sich 
«der Islam» normalerweise nicht mit Toleranz verträgt und auch nicht mit demo-
kratischen Werten und der Rechtsordnung übereinstimmt. Es wird also indirekt 
das Bild eines «schlechten» Islams gezeichnet, dem ein «guter», in der Schweiz 
geschaffener Islam gegenübergestellt wird. Solche dichotomen Konstruktionen 
verweisen auf Prozesse der Versicherheitlichung. Mit einer Imam-Ausbildung soll 
die Schaffung des Modell-Imams und gleichzeitig eines «guten» Islams begünstigt 
werden. 

Da der Bundesrat mit der Begründung, die Ergebnisse des Nationalen For-
schungsprogramms 58 abwarten zu wollen, das Postulat Hiltpold (2009) zur 
Ablehnung empfiehlt, fasst FDP-Nationalrat Hugues Hiltpold mit einer Interpel-
lation nach, sobald der Schlussbericht des NFP 58 vorliegt. Dessen Ergebnisse 
zeigen, so die Interpellation, «dass die Schaffung einer Ausbildung für Imame von 
der Mehrheit der befragten Musliminnen und Muslime in der Schweiz gewünscht 
wird» (Interpellation Hiltpold 2009; vgl. Rudolph et al. 2009). Weiter werden 
Imame, «die mit der Funktionsweise der Gesellschaft und der Institutionen in der 
Schweiz vertraut sind, […] als wichtiger Integrationsfaktor für die muslimische 
Gemeinschaft wahrgenommen» (Interpellation Hiltpold 2009). Erneut wird hier 
der in der Schweiz ausgebildete Modell-Imam entworfen, der über Kenntnisse 
des Schweizer Kontextes und Kompetenzen im Bereich Integration verfügt. 

Auch das bereits mehrfach erwähnte Postulat Ingold (2016) stellt die Imam-
Ausbildung in den Mittelpunkt, denn es verlangt einen Bericht, der Ausbildungs-
voraussetzungen für Imame aufzeigen soll. Die Imam-Ausbildung wird in diesem 
Postulat mit Kompetenzen im Bereich Integration und Radikalisierung und Prä-
vention verknüpft (vgl. Abschnitt 6.3.4 und 6.3.3). Ausserdem wird als weiterer 
Grund der interreligiöse Dialog angeführt: «[W]eil die Imame Schlüsselfiguren 
und Multiplikatoren sind für ein gelingendes Zusammenleben zwischen den Reli-
gionen» (Postulat Ingold 2016). Zusammengefasst strebt auch dieses Postulat 
die Schaffung eines Modell-Imams über eine Imam-Ausbildung in der Schweiz 
an, der in erster Linie gewisse Funktionen zuhanden der Schweizer Gesellschaft 
übernehmen soll. Er soll in der Radikalisierungsprävention wirken, seine Gemein-
schaftsmitglieder integrieren und im interreligiösen Dialog tätig sein, um eine



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 169

friedliche Koexistenz aller zu gewährleisten. Der Imam wird hierbei also in 
gewisser Weise funktionalisiert. Dem so gezeichneten Modell-Imam wird im Text 
des Vorstosses der Imam als Bedrohung gegenübergestellt. 

In Bezug auf die Imam-Ausbildung bzw. -Weiterbildung macht der Bundes-
rat darauf aufmerksam, dass eine Imam-Ausbildung im Kompetenzbereich der 
Kantone und der Hochschulen selbst liegt und nicht beim Bund (Bundesrat in 
Interpellation Hiltpold 2009). Er hält es für wichtig, Weiterbildungsmöglichkei-
ten für muslimische Betreuungspersonen zu schaffen und hat aus diesem Grund 
auch die Entstehung und den Aufbau des Schweizerischen Zentrums für Islam 
und Gesellschaft (SZIG) an der Universität Fribourg unterstützt (Bundesrat in 
Interpellation Quadranti 2016). Er sieht sich selbst jedoch hauptsächlich in einer 
Vermittlerrolle zur Förderung des Dialogs zwischen verschiedenen Parteien, wie 
im Falle der Schaffung des SZIG (Bundesrat in Postulat Ingold 2016). Er ist 
ausserdem der Meinung, dass ein Bericht zu Aus- und Weiterbildungsmöglich-
keiten von Imamen, wie er im Falle des Postulates Ingold (2016) gefordert wird, 
tatsächlich einen Beitrag leisten kann, weswegen der Bundesrat auch beantragt 
hatte, das Postulat anzunehmen (Sommaruga in der Debatte zum Postulat Ingold 
2016). Er argumentiert hierbei also hauptsächlich in seiner exekutiven Rolle. 

Der Expert*innen-Diskurs zu Imam-Aus- und Weiterbildungen,38 der nicht 
Teil dieser Analyse war, findet nur sporadisch Eingang in die massenmedialen und 
politischen Debatten. Dies ist vor allem dann der Fall, wenn es um die Probleme 
von Aus- und Weiterbildungen geht, die in den Massenmedien diskutiert werden 
(NZZ 06.11.2019b; RTS online 11.01.2019; Tribune de Genève 12.01.2019). Im 
Falle des hier nicht vertieft analysierten Berichts in Erfüllung des Postulats Ingold 
(2016) wurden aber durchaus Expert*innen beigezogen (vgl. Bundesrat 2021a). 
Grundsätzlich findet eine öffentliche Diskussion über die Herausforderungen und 
Schwierigkeiten von Imam-Ausbildungen bzw. -Weiterbildungen in der Schweiz 
aber eher selten statt. Vielmehr werden sie konstruiert als die ideale Massnahme, 
die alle Probleme lösen und einen Modell-Imam möglich machen kann.

38 Vgl. unter anderem: Fondation Roi Baudoin (2006), Aslan und Windisch (2012), Boender 
(2013), Orban (2015), Benzine, Mayeur-Jaouen, Philip-Gay und Pannier (2017), Engelhardt 
(2017), Messner und Abou Ramadan (2018), Sözeri et al. (2018), Ceylan (2019), Jacobs und 
Lipowsky (2019), Schmid und Trucco (2019), Vinding und Chbib (2020). 



170 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

6.4 Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams 

Beim einflussreichen Imam handelt es sich nicht um eine Subjektposition, sondern 
um ein Deutungsmuster. Ein solches Interpretationsschema ist typisiert, verknüpft 
unterschiedliche Elemente und kann «in unterschiedlicher manifester Gestalt» 
auftreten (Keller 2011a:108). Im Fall des einflussreichen Imams bedeutet das, dass 
dieser in Äusserungen sowohl mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 
als auch mit der Subjektposition des Modell-Imams verbunden wird, weswegen 
er hier auch vor der dritten Subjektposition dargestellt wird. Das Deutungsmus-
ter entwirft einen Imam als jemanden, «der auf seine Gemeinde einen grossen 
Einfluss hat» (St. Galler Tagblatt 22.03.2018). Eher selten findet sich eine Begrün-
dung dafür, wie in der folgenden Äusserung des Staatssekretariats für Migration 
(SEM): «C’est en effet grâce à son rôle de guide spirituel qu’une relation de 
confiance s’établit avec ses fidèles, les rendant facilement influençable» (Temps 
06.11.2019b). Hier wird der Einfluss des Imams durch das Vertrauensverhältnis 
zu seinen Gläubigen begründet. Sehr oft erscheint der postulierte Einfluss jedoch 
als Tatsache, als etablierter Wissensbestand, wie in folgendem Textfragment: «Es 
ist bekannt, dass Imame einen grossen Einfluss auf Gläubige haben» (NZZ online 
02.11.2017). 

Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams geht mit einem ganz bestimm-
ten Bild der muslimischen Gemeinschaft einher. Diese glaubt gehorsam, was der 
Imam zu glauben verlangt (Volketswiler 07.09.2018), unterwirft sich ihm und 
denkt nicht selbständig (Basellandschaftliche Zeitung 04.10.2018). Der einfluss-
reiche Imam formt daher «das Gesellschaftsverständnis und Verhalten eines Teils 
der hiesigen islamischen Bevölkerung» (Tages-Anzeiger 20.02.2018). Die mus-
limische Gemeinschaft erscheint – ähnlich wie dies bereits in Abschnitt 6.3.4 
zu den Kompetenzen im Bereich Integration beschrieben wurde – als homogene, 
passive Gruppe ohne Handlungsfähigkeit und eigene Ressourcen, die vom Imam 
geleitet, geführt und gelenkt wird. Amartya Sen hat in Überlegungen zum Mul-
tikulturalismus einige Gedanken zu dieser Sichtweise ausformuliert. Er kritisiert, 
«daß eine nicht frei gewählte Identität automatisch Vorrang hat vor anderen Zuge-
hörigkeiten» (Sen 2005:104). Sen stellt die identitätsstiftende Rolle von Religion 
oder Ethnizität nicht in Frage, bemängelt aber die vorrangig vom Staat ein-
genommene Gemeinschaftsperspektive, die dazu führt, dass Angehörige einer 
Gemeinschaft (hier: Muslim*innen) «über den Umweg über religiöse Führer» 
(Sen 2005:106) aufgesucht werden, statt «Bürger verschiedenster Herkunft anzu-
regen, miteinander in der Zivilgemeinschaft zu interagieren und als Bürger am 
politischen Leben teilzunehmen» (Sen 2005:106). Auch die im einflussreichen



6.4 Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams 171

Imam angelegte Perspektive auf die muslimische Gemeinschaft nimmt die Men-
schen in der jeweiligen Gemeinschaft vor allem als Muslim*innen wahr, die 
vom jeweiligen Imam geführt werden, statt sie als vielschichtige Bürger*innen 
mit multiplen Zugehörigkeiten (vgl. dazu auch Nollert 2022:79–80, 84–89) und 
insbesondere auch eigenen Ressourcen und Handlungsfähigkeit zu verstehen. 

Dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams ist keine Wertung inhärent. 
Es kann daher beliebig eingesetzt und mit einer Wertung verbunden werden. 
Folglich wird er sowohl mit dem Imam als Bedrohung als auch mit dem Modell-
Imam verknüpft bzw. dient zum Teil als Legitimation für die eine oder andere 
Zuschreibung. Im Folgenden werden einige Beispiele für solche Verknüpfungen 
aufgezeigt. Der Kontext des ersten Beispiels ist eine lokale, öffentliche Debatte 
zu einem Imam, der sich einbürgern lassen möchte. Eine lokale Politikerin äussert 
sich dazu folgendermassen: 

«Bei einem Imam, der viel Einfluss auf seine religiöse Gemeinde hat, reicht es nicht, 
dass bei Polizei und Nachrichtendienst nichts gegen ihn vorliegt», sagt Häusermann. 
«Bei einem Imam ist es zentral, ob er unsere Werte akzeptiert und unterstützt.» (Bas-
ler Zeitung 21.06.2018) 

Aufgrund des Einflusses eines Imams reiche es nicht, wenn ihm Polizei und 
Nachrichtendienst einen einwandfreien Leumund bescheinigen, ist die Politikerin 
überzeugt. Vielmehr dienen die Werte des Imams als Massstab, um festzustel-
len, ob dem entsprechenden Imam der Imam als Bedrohung zugeschrieben wird 
oder nicht und dementsprechend ob dieser eingebürgert werden soll oder nicht. 
Das rekurriert auf den Wertekonflikt-Imam, der auf einem Werte-Antagonismus 
zwischen «Wir» und «den Anderen» aufbaut. Darin wird eine essentialistische 
Perspektive auf den Islam deutlich, die diesen als ein Wertesystem charakteri-
siert, das mit dem «europäischen Wertesystem» nicht kompatibel ist (Behloul 
2009:61). Dass die Politikerin diese Auffassung vertritt, zeigt sich im allerers-
ten Artikel, in dem sie sich in die Debatten einbringt. Sie will die Werte des 
entsprechenden Imams nämlich über einen öffentlich von ihr bekannt gemachten 
Fragekatalog evaluieren, in welchem sie eine Vielzahl von Themen der grösseren 
Debatten zu Islam und Muslim*innen wie Geschlechterfragen, Sexualität, interre-
ligiöse Beziehungen, das Kopftuch und die Abwendung vom Islam aufgreift (St. 
Galler Tagblatt 14.03.2018). Diese Überschreitung der Trennung von Rechtsord-
nung und persönlicher Weltanschauung wird vom Philosophen Michael Rüegg als 
gefährlich beurteilt, weil sie im Endeffekt in einer Gesinnungsprüfung münde (St. 
Galler Tagblatt 20.03.2018). Der einflussreiche Imam scheint für die Politikerin 
allerdings eine ausreichende Begründung für ihren ausserordentlichen Umgang



172 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

mit dem Imam: «Da Sie als Imam bei einem grossen Teil der muslimischen 
Bevölkerung die Beziehung zur Schweizer Kultur prägen und damit die Integrati-
onswilligkeit massgeblich beeinflussen können, erachte ich es als zwingend, dass 
Sie sich zu den nachfolgenden Fragen äussern» (St. Galler Tagblatt 14.03.2018). 
Sie verknüpft also den einflussreichen Imam mit dem Modell-Imam, genauer: mit 
dessen Kompetenzen im Bereich Integration, und bezieht sich dadurch auf den 
Einfluss des Imams auf die Integration seiner Gemeinschaft. Sie evoziert hier aber 
noch nicht eindeutig den Imam als Bedrohung. Nachdem der Imam ihre Forderung 
erfüllt und ihre Fragen öffentlich beantwortet hat, beurteilt die Politikerin seine 
Antworten als «vorbildlich», meint aber, seine Antworten verpflichten ihn nun zu 
entsprechendem Handeln, weswegen es zu früh sei, über seine Einbürgerung zu 
entscheiden (St. Galler Tagblatt 22.03.2018). Sobald der Imam ihrer Forderung 
nachgekommen ist, stellt sie also neue Ansprüche an ihn. Hierbei äussert sie auch 
zum ersten Mal einen Verdacht: 

Aber bei einem Imam, der auf seine Gemeinde grossen Einfluss hat, sollte man 
genauer hinschauen. Bekim Alimi soll im kleinen Kreis Haltungen vertreten, die 
seinen Antworten auf meine Fragen widersprechen. Ich habe über ihn immer wie-
der gehört, dass er zwei Gesichter habe. (Erika Häusermann, St. Galler Tagblatt 
22.03.2018) 

Sie verbindet hier den einflussreichen Imam mit dem Wertekonflikt-Imam, der 
zwei Gesichter hat. Damit unterstellt sie ihm im Grunde, dass seine öffentlich 
gemachten, von ihr als «vorbildlich» bezeichneten Antworten nicht seine wirkli-
chen Ansichten widerspiegeln, sondern eine Täuschung sind. Diese Zuschreibung 
des Wertekonflikt-Imams erhält sie im weiteren Verlauf der Debatten aufrecht 
(Tribune de Genève 26.03.2018; St. Galler Tagblatt 27.03.2018; Basler Zeitung 
13.04.2018; Basler Zeitung 21.06.2018). Der einflussreiche Imam dient der Poli-
tikerin somit als Legitimierung ihrer Forderungen an den Imam, aber auch zur 
Begründung der Zuschreibung des Wertekonflikt-Imams. 

Wie aus diesem etwas längeren Beispiel ersichtlich wurde, finden sich Ver-
knüpfungen des einflussreichen Imam mit dem Modell-Imam insbesondere da, 
wo es um Kompetenzen im Bereich Integration geht. Allgemein kann man pos-
tulieren, dass Kompetenzen im Bereich Integration, aber auch Kompetenzen im 
Bereich Radikalisierung und Prävention eng verschränkt sind mit dem einfluss-
reichen Imam, obwohl letzterer darin nicht immer explizit ausformuliert wird. 
Denn beide Kompetenzfelder setzen einen gewissen Einfluss des Imams auf seine 
Gemeinschaft voraus, da dieser sowohl Radikalisierung innerhalb der Gemein-
schaft verhindern als auch die Integration der Mitglieder seiner Gemeinschaft



6.4 Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams 173

erleichtern und ermöglichen soll. Das kommt insbesondere im bisher bereits 
mehrfach diskutierten Postulat Ingold (2016) zum Ausdruck. Aber auch in Arti-
keln der internationalen Berichterstattung, die über Entwicklungsprojekte und
-initiativen berichten, in welchem Imame als Schlüsselpersonen zum Beispiel 
zur Deradikalisierung (SRF online 14.05.2016) eingesetzt werden, wird diese 
Verschränkung deutlich.39 

Der einflussreiche Imam findet sich in den massenmedialen Debatten auch als 
Selbstbeschreibung. So wird in einem Artikel ein Imam porträtiert, der eindeutig 
als Modell-Imam gezeichnet wird, da ihm gute Deutschkenntnisse, Kenntnisse 
des Schweizer Kontextes und Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Prä-
vention sowie Integration zugeschrieben werden. Im Artikel findet sich folgende 
Stelle: «Die Verständlichkeit der Predigt sei ihm wichtig. Denn: ‹Die Zuhörer 
lernen den Islam durch mich und folgen meiner Meinung.›» (Zürcher Oberlän-
der 26.10.2019). Dieser Imam beschreibt sich hier also selbst als einflussreicher 
Imam, der auf das Religionsverständnis der Zuhörenden Einfluss nimmt. Die 
Frage ist, ob diese Selbstbeschreibung auch auf innermuslimische Diskurse rekur-
riert und dementsprechend ob das Deutungsmuster des einflussreichen Imams in 
innermuslimischen Diskursen eine wichtige Stellung einnimmt. Da diese Dis-
kurse aus Kapazitätsgründen in dieser Arbeit nicht untersucht wurden, können 
sich höchstens aus den Interviews weitere Perspektiven auf diese Frage eröffnen. 
Eine weitere mögliche Erklärung wäre, dass diese Äusserung eine Rechtferti-
gung der eigenen Relevanz (vgl. Abschnitt 8.2) oder eine Reaktion auf eine 
Erwartungshaltung in den öffentlichen Debatten darstellt. 

Der einflussreiche Imam wird in den massenmedialen Debatten auch teilweise 
widerlegt. So verweist ein Imam darauf, dass die Gemeinschaft mehr Einfluss 
auf den Imam hat, als es im einflussreichen Imam den Anschein macht: «‹Si 
un imam dérape, c’est d’abord la communauté qui intervient›, ajout quant à lui 
Abdelwahed Kort, pour qui les fidèles ne sont pas naïfs face aux ensorceleurs» 
(24 heures 08.10.2016; vgl. Abschnitt 9.5.2).40 Ausser von Muslim*innen bzw. 
Imamen werden solche Gegendeutungen vor allem von Wissenschaftler*innen 
geäussert, wie das folgende Textfragment zeigt: «Eigene Familienmitglieder oder 
auch Religionslehrerinnen in der Moschee haben auf muslimische Jugendliche

39 Vgl. z. B.: «Die ‹Stiftung für demokratische Kultur› setzt […] auf eine andere Strategie: 
Sie will zur Verbreitung demokratischer Prinzipien ausgerechnet mit Imamen zusammenar-
beiten. Denn diese haben […] im heutigen Tunesien einen sehr grossen Einfluss auf breite 
Teile der Bevölkerung» (NZZ 09.01.2016). 
40 Vgl. auch: Nouvelliste (20.02.2017), Matin (29.06.2017) sowie Basler Zeitung 
(20.01.2018). 



174 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

mindestens genau so viel Einfluss wie der Imam» (Andreas Tunger-Zanetti, Süd-
ostschweiz 22.08.2016).41 Es ist also nicht nur der Imam, der Einfluss auf eine 
Gemeinschaft oder Teile der Gemeinschaft hat, sondern auch andere Personen-
gruppen. Gegendeutungen stützen sich meist auf empirische Studienergebnisse. 
Die entsprechenden Studien sind einem Forschungsfeld zuzuordnen, das sich mit 
der Frage nach islamischer Autorität im europäischen Kontext auseinandersetzt 
(z. B. Baumann et al. 2017; Sunier 2018; Tunger-Zanetti, Martens und Endres 
2019).42 Darunter finden sich auch Studien, die sich mit der Herstellung und Auf-
rechterhaltung von Autorität durch Imame beschäftigen (z. B. Jouanneau 2012, 
2013; Müller 2017). Dominik Müller, der die Aushandlung von Autorität in einer 
türkischen Moschee in der Schweiz untersucht hat, kann zeigen, dass der Imam 
täglich hinterfragt und fortwährend in seiner Autorität herausgefordert wird und 
diese deswegen aushandeln muss, «indem er sein Wissen, aber auch seine päd-
agogischen Kompetenzen einsetzt» (Müller 2017:85). Dieser Befund widerlegt 
in einem gewissen Masse das Deutungsmuster des einflussreichen Imams. Aber 
sowohl die in den Debatten geäusserten Gegendeutungen als auch wissenschaft-
liche Erkenntnisse, auf die sich Teile der Gegendeutungen beziehen, werden von 
anderen Akteur*innen innerhalb der öffentlichen Debatten kaum aufgenommen.

41 Vgl. auch: «Laut Projektmitarbeiter Andreas Tunger-Zanetti ist das nahe soziale Umfeld, 
also Eltern, Geschwister und Freunde, für die Jugendlichen enorm wichtig. Eine Anlaufstelle 
seien aber oft auch Vertrauenspersonen in den Moscheegemeinden. Kleiner sei hingegen 
der Einfluss von Imamen oder Internetpredigern» (Luzerner Zeitung 18.01.2017); «Gene-
rell wird der Einfluss von Predigten überschätzt. Es ist ja nicht so, dass diese 60 Zuhörer 
nun alle heimgehen und ihre Frauen schlagen» (Andreas Tunger-Zanetti, Luzerner Zeitung, 
18.10.2019); «[O]n projette souvent sur la figure de l’imam des attentes démesurées par 
rapport à son pouvoir réel» (Temps 06.11.2019a). 
42 Diese Frage stellt sich insbesondere im Zusammenhang mit der eher schwach ausgepräg-
ten Institutionalisierung «des Islams». In Bezug auf den Imam stellt sich die Frage dadurch, 
dass seine Funktion im Prinzip jeder männliche Gläubige mit gewissen religiösen Kompe-
tenzen übernehmen kann und er nicht über Autorität verfügt, die durch ein Amt verliehen 
wird (vgl. Abschnitt 2.1). 



6.5 Die Subjektposition des bzw. der inklusiven Imam*in 175

6.5 Die Subjektposition des bzw. der inklusiven 
Imam*in 

In der Subjektposition des bzw. der inklusiven Imam*in wird die Funktion des 
Imams von einer Frau43 oder von einem homosexuellen Mann44 eingenom-
men. Oft findet sich daher der Begriff «inklusiv» (Sonntagsblick 13.11.2016; 
Tages-Anzeiger 08.08.2017; Matin Dimanche 14.04.2019; Temps 28.11.2019), 
wovon die Bezeichnung inklusive*r Imam*in für die Subjektposition abgelei-
tet wurde. Allerdings fokussieren die öffentlichen Debatten vor allem auf die 
zwei Tätigkeitsbereiche der Gebetsleitung und der Freitagspredigt, während «die 
Tätigkeiten und Kompetenzen eines Imams als Lehrer, Seelsorger, Prediger u. a. 
kaum im Fokus stehen» (Akça 2020:241). Dies ist insofern von Belang, als dass 
Frauen in letzteren Bereichen zum Teil seit Längerem tätig sind. Die Verbin-
dung der Merkmale «weiblich» bzw. «homosexuell» mit der Rolle des Imams 
in der Gebetsleitung oder Freitagspredigt erhält in dieser Subjektposition daher 
eine symbolisch-aktivistische Bedeutung. Dieses aktivistische Engagement als 
Aspekt der Subjektposition drückt sich in Beschreibungen wie der folgenden aus: 
«Es ist eine Bewegung, sie manifestiert sich und beginnt, Netzwerke zu schaf-
fen» (Jasmin El-Sonbati, Basler Zeitung 28.07.2017).45 Personen, die sich dieser 
Bewegung zugehörig fühlen, versuchen ihr Engagement einer grösseren Öffent-
lichkeit bekannt zu machen, sind aber bislang nicht in der Schweizer Politik tätig. 
Womöglich liegt diese Subjektposition deswegen auch nur in den massenmedia-
len Debatten vor. In den Texten und Textfragmenten finden sich entsprechende 
Äusserungen zum aktivistischen Engagement, wie das folgende:

43 Beispiele für Frauen, die in den untersuchten Diskursen als inklusive Imaminnen beschrie-
ben werden, sind Sherin Khankan (z. B. SRF online 23.07.2016; NZZ am Sonntag 
21.08.2016; Neue Luzerner Zeitung 26.08.2016) und Saliha Marie Fetteh in Dänemark (z. B. 
20 minutes online 27.08.2016), Kahina Bahloul (z. B. Matin Dimanche 17.02.2019), Eva 
Janadin und Anne-Sophie Monsinay in Frankreich (z. B. watson 10.09.2019), Seyran Ateş in  
Deutschland (z. B. Temps 17.06.2017; Tages-Anzeiger 18.11.2017) sowie Jasmin El-Sonbati 
und Elham Manea in der Schweiz (z. B. Sonntagsblick 13.11.2016; Basellandschaftliche 
Zeitung 14.11.2016). 
44 Das einzige Beispiel in den massenmedialen Diskursen der Schweiz ist Ludovic-
Mohamed Zahed (Matin Dimanche 14.04.2019). Es gäbe weitere Vertreter wie Daayiee 
Abdullah aus Washington (Brault 2013:239) sowie Muhsin Hendricks aus Kapstadt (Piraino 
und Zambelli 2018), die in den massenmedialen Diskursen der Schweiz im untersuchten 
Zeitraum jedoch nicht erwähnt werden. 
45 Vgl. auch: «Aujourd’hui, de telles mosquées émergent ailleurs et l’islam inclusif est 
devenu un véritable mouvement» (Ludovic-Mohamed Zahed, Matin Dimanche 14.04.2019). 



176 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Il faut ouvrir l’espace liturgique aux femmes, qu’elles y soient égales aux hommes. 
L’accès à cet espace de prière est aussi un acte politique, car cela permet aux femmes 
d’entrer dans le discours religieux et de contribuer aux débats. (Jasmin El-Sonbati, 
Temps 28.11.2019) 

Wie dieses Zitat deutlich macht, ist sich Jasmin El-Sonbati bewusst, dass das 
Vorbeten durch eine Frau explizit als politisch wahrgenommen werden kann, 
die Bedeutung eines solchen Vorbetens daher über eine religiöse Handlung 
hinausgeht und eine aktivistische Komponente beinhaltet. Die Betonung die-
ses Aspekts und der feministischen Haltung, die dieser Subjektposition in den 
massenmedialen Debatten zugeschrieben wird, ist unter anderem auf das in euro-
päischen Debatten etablierte Bild der unterdrückten muslimischen Frau (Kahf 
1999:176–179) zurückzuführen, mit dem diese Subjektposition verbunden wird. 
Entsprechend nehmen Auseinandersetzungen mit der Rolle der Frau eine wich-
tige Stellung in Beschreibungen dieser Subjektposition ein. So äussert sich 
Kahina Bahloul, der die inklusive Imamin zugeschrieben wird, folgendermas-
sen: «[L]a place et le statut de la femme sont un symptôme de tout ce qui 
ne va pas actuellement dans la façon d’envisager l’islam» (Kahina Bahloul, 
Matin Dimanche 17.02.2019).46 Die inklusive Imamin wird daher als eine Person 
beschrieben, die in einem innermuslimischen Kampf gegen die Unterdrückung 
der Frau steht (Petersen 2019a).47 Analog wird auch das Bild des inklusiven 
Imams gezeichnet, der sich gegen die Unterdrückung nicht heteronormativer 
Sexualität engagiert: «Un imam gay et divorcé qui vient promouvoir l’égalité 
pour les personnes homosexuelles» (Matin Dimanche 14.04.2019). Die Gleich-
stellung in jeglicher Hinsicht wird in der öffentlichen Wahrnehmung demnach 
erst durch den oder die inklusive*n Imam*in und seiner bzw. ihrer Moschee ver-
wirklicht: «[C]ette première ‹mosquée progressiste› d’Allemagne est ouverte à 
tous les courants religieux de l’islam, aux chiites comme aux sunnites, aux alé-
vis ou aux soufis. Hommes et femmes y prient côte à côte, les homosexuels y

46 Etwas drastischer drückt dies Elham Manea aus: «Wir Frauen haben eine andere Betrof-
fenheit, weil uns die gängigste Lesart des Islam zu Unmenschen macht, zu Objekten degra-
diert, männlicher Kontrolle unterwirft» (Tages-Anzeiger 08.08.2017). 
47 Petersen (2019a) weist darauf hin, dass viele der als inklusive Imaminnen bezeichneten 
Frauen, mit welchen er Interviews führte, sich explizit als Teil der muslimischen Gemein-
schaft verstehen und diese antagonistische Positionierung ablehnen. Entsprechend beanspru-
chen auch viele den Titel Imamin gar nicht (Petersen 2019b). Vgl. dazu auch Abschnitt 9.6. 



6.5 Die Subjektposition des bzw. der inklusiven Imam*in 177

sont explicitement bienvenus» (Temps 17.06.2017).48 Die Subjektposition inklu-
sive*r Imam*in schliesst damit an bereits etablierte Wissensbestände an, die das 
Bild der unterdrückten muslimischen Frau und ein ganz bestimmtes Bild «des 
Islams» umfassen, das diesen sehr essentialistisch als unaufgeklärt und gegen-
sätzlich zu Demokratie und Geschlechtergleichheit versteht (Gianni 2013:317; 
Gianni 2016:22–23). Der vorgestellten Gemeinschaft von Schweizer*innen wird 
dabei gleichzeitig als Gemeinschaft gezeichnet, in der die Geschlechtergleichheit 
bereits umgesetzt ist (Fischer und Dahinden 2017:458–459).49 

Auffällig ist, dass das aktivistische Engagement gewisser inklusive*r 
Imam*innen durch einen Rückbezug auf eine bestimmte Praxis des Islams in 
deren Kindheit begründet wird: «Jasmin El-Sonbati grandit au Caire dans les 
années 1960–70. ‹La pratique de l’islam y était différente. On était plus libre.›» 
(Temps 28.11.2019).50 Dies wird in den entsprechenden Artikeln nicht historisch-
politisch kontextualisiert. Sehr oft handelt es sich dabei um den Zeitraum der 
1960er bis 1980er Jahre und um Länder des Nahen oder Mittleren Ostens, die zu 
dieser Zeit von einem säkularen, autoritären Regime regiert wurden. Da entspre-
chende Einordnungen fehlen, bleibt dieser «Islam der Kindheit» als tolerantere, 
friedlichere, ja sogar kontrolliertere Variante des Islam, zu der man zurückkehren 
möchte, unkontextualisiert stehen. Dieses Bild schliesst an die Versicherheitli-
chung an, weil es implizit evoziert, «der Islam» sei heute konfliktueller, wenn 
nicht bedrohlicher und problematischer als damals. 

Dementsprechend werden der oder die inklusive Imam*in, die fragli-
che Moschee51 und der dort vertretene Islam als «liberal» (Tages-Anzeiger 
08.08.2017; St. Galler Tagblatt 09.10.2017; Matin Dimanche 17.02.2019), 
«progressiv» (Neue Luzerner Zeitung 26.08.2016; Temps 17.06.2017) bzw.

48 Vgl. auch: «Dazu sind alle willkommen, unabhängig von Geschlecht, Nationalität, sexuel-
ler Orientierung oder Glaubensauffassung» (Zürcher Oberländer 04.11.2016); «Ates [Seyran 
Ateş, Anm. nt] will mit der Moschee gezielt ihre Reformideen in die Praxis umsetzen und 
sie für alle Glaubensrichtungen, aber auch für Lesben und Schwule öffnen» (Tages-Anzeiger 
26.06.2017); «Ein Haus, in dem alle zum gemeinsamen Gebet willkommen sind: Freidenker, 
Skeptiker oder Homosexuelle, in der es auch Frauen als Vorbeterinnen gibt und Mann und 
Frau Seite an Seite beten» (Basler Zeitung 28.07.2017). 
49 Dabei sollte die späte Einführung des Frauenstimmrechts in der Schweiz es eigentlich 
verunmöglichen, die Geschlechtergleichstellung als ein grundlegendes Prinzip der Schwei-
zerischen Gemeinschaft zu betrachten (Scott 2018:17). Vgl. dazu auch Sara R. Farris (2019) 
Arbeit zum sogenannten Femonationalismus. 
50 So auch: «Mon père était Kabyle, j’ai grandi dans sa famille en Algérie. L’islam de mon 
enfance était plus paisible, plus serein» (Kahina Bahloul, Matin Dimanche 17.02.2019). 
51 Petersen bezeichnet diese oft temporären Moscheen und Gebetsräume als «Pop-up 
Moscheen» (Petersen 2019b). 



178 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

«fortschrittlich» (Basellandschaftliche Zeitung 14.11.2016) beschrieben. Diese 
Zuschreibung wird von Seiten der Medien und Journalist*innen eingebracht, zum 
Teil aber auch von als inklusive*n Imam*in beschriebenen Personen verwen-
det. Die Subjektposition inklusive*r Imam*in und seine bzw. ihre Moschee wird 
damit allen anderen Muslim*innen gegenübergestellt, die dann oft als «konser-
vativ» bezeichnet werden: «Ziel ist ein Moscheeraum, wo Frauen und Männer 
gemeinsam beten und Frauen als Vorbeterinnen auftreten können – eine Moschee 
offen für alle, unabhängig vom Geschlecht, von geschlechtlicher oder ethni-
scher Orientierung und darum ein Gegengewicht zum konservativen politischen 
Islam» (Tages-Anzeiger 15.11.2018).52 Dadurch wird eine Dichotomie von «gu-
ten» und «schlechten» Muslim*innen bzw. «gutem» und «schlechtem» Islam 
aufgetan. Eine Studie, die eine Moschee in Frankreich und ihren Imam unter-
sucht, der als inklusiver Imam verstanden wird, wirft die Frage auf, «si cette 
posture prônant un islam progressiste ne participe pas à la stigmatisation de la 
communauté musulmane en France» (Brault 2013:238). Zweifellos stützt eine 
Selbstbeschreibung als «fortschrittlich» die Einteilung in «gute» und «schlechte» 
Muslim*innen. Ein ähnliches Muster wurde bereits im Zusammenhang mit den 
Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Prävention des Modell-Imams hin-
sichtlich der (erwarteten) Distanzierung von Extremismus beschrieben. Für diese 
Mechanismen scheint jedoch teilweise ein Bewusstsein vorhanden zu sein: 

[D]errière ceux qui diffusent cette terreur, on retrouve toujours une orthodoxie, une 
position traditionnelle dure. A cela nous opposons le terme libéral dans le sens plus 
tolérant, plus pacifique, et non pas pour nous désigner comme étant les «meilleurs» 
musulmans. (Seyran Ateş, Liberté 24.06.2017) 

Seyran Ateş, der die inklusive Imamin zugeschrieben wird, weist hier die 
Sichtweise zurück, dass sie sich durch die Verwendung des Begriffs «libe-
ral» als die besseren Muslim*innen charakterisieren wollen. Allerdings zeigt 
sich im untersuchten Datenmaterial, dass sich gerade diese Perspektive in den 
massenmedialen Debatten teilweise etabliert hat. «Liberal», «progressiv» und 
«fortschrittlich» bezeichnen dann nur noch ganz bestimmte Projekte rund um 
inklusive Imam*innen, die damit zum Massstab für alle anderen werden.53 So

52 Vgl. ausserdem: «Die erste Freitagspredigt einer Imamin: Eine neue Moschee stösst in 
Kopenhagen bei jungen Musliminnen und Muslimen auf Interesse – und ärgert konserva-
tive Kreise» (Neue Luzerner Zeitung 26.08.2016); «Eine Frau als Imamin – für konservative 
Muslime klingt das ungefähr so absurd wie für konservative Katholiken, die man nach der 
Priesterweihe von Frauen befragt» (Aargauer Zeitung 20.06.2017). 
53 Vgl. dazu auch: «‹Sie [die etablierten Muslim-Verbände, Anm. nt] befürchten, dass durch 
den einseitigen medialen Fokus eine pauschale Unterscheidung zwischen guten progressiven 



6.6 Zusammenfassend: Subjektpositionen und Deutungsmuster … 179

stellt die bereits zuvor erwähnte Lokal-Politikerin dem Imam Bekim Alimi in 
den öffentlichen Debatten um seine Einbürgerung folgende Frage: «In der libe-
ralen Moschee in Berlin dürfen muslimische Frauen Seite an Seite mit den 
Männern beten. Wären Sie bereit, die Moschee in Wil als liberale Moschee zu 
führen analog der liberalen Ibn-Rushd-Goethe-Moschee in Berlin?» (Erika Häu-
sermann, St. Galler Tagblatt 21.03.2018). Sichtbar wird hierin ein sehr einseitig 
festgelegtes Verständnis des Begriffs «liberal», das sich auf die Moschee der vor-
hergehend zitierten Seyran Ateş bezieht.54 Konträr zu Ateş Aussage, dass sie sich 
und ihr Projekt nicht als «liberal» bezeichnet, um den «guten» bzw. «besseren» 
Muslim*innen zugerechnet zu werden, wird in der Äusserung dieser Politike-
rin sichtbar, dass sie die Beschreibung und Positionierung der entsprechenden 
Moschee genau so versteht. 

Anders als der Modell-Imam scheint die Subjektposition inklusive*r Imam*in 
über den engeren Fokus auf den Imam hinaus auf Muslim*innen und Islam 
im Generellen zu verweisen. Der oder die inklusive Imam*in und die entspre-
chende Gemeinschaft werden in den massenmedialen Debatten beinahe wie eine 
soziale Bewegung dargestellt, die in einem innermuslimischen Kampf gegen all 
das steht, was dem «schlechten» Islam zugeordnet wird. Letzteres kann entspre-
chend variiert werden, bezieht sich aber fast immer auf ein relativ vereinfachtes, 
essentialistisches Verständnis «des Islams». 

6.6 Zusammenfassend: Subjektpositionen und 
Deutungsmuster in den untersuchten Debatten 

Wie in diesem Kapitel deutlich wurde, werden Imame in den massenmedialen und 
politischen Debatten der Schweiz durch dichotom und stellenweise sogar dialek-
tisch strukturierte Subjektpositionen adressiert: den Imam als Bedrohung und den

und schlechten konservativen Muslimen gemacht wird.›» (Prof. Hansjörg Schmid, Aargauer 
Zeitung 27.10.2017).
54 Diese einseitige Festlegung des Begriffs «liberal» wird in der Antwort von Imam Bekim 
Alimi offengelegt: «Liberal zu sein heisst für mich, alle Menschen zu respektieren, so wie sie 
sind, solange sie die Schweizer Gesetze und das friedliche Zusammenleben achten. Die reli-
giöse Praxis in der Ibn-Rushd-Goethe-Moschee GmbH in Berlin ist dafür kein Massstab. Sie 
haben weder ein Monopol darauf zu bestimmen, was liberal ist, noch sollte man alle Abwei-
chungen von den Ansichten der Gesellschafter dieser GmbH als illiberal bezeichnen. […] 
Eine liberale Haltung im aktiven Zusammenleben in einer Gesellschaft in all ihren Facetten 
auf die Art und Weise einer Gebetspraxis zu reduzieren, empfinde ich als eine Banalisie-
rung der wirklichen Probleme in unserer Gesellschaft» (Bekim Alimi, St. Galler Tagblatt 
21.03.2018). 



180 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen …

Modell-Imam. Das mahnende Anti-Subjekt des Imams als Bedrohung konstruiert 
Imame als Bedrohung für die Schweiz, verschränkt sich dabei teilweise mit der 
Abgrenzung vom Fremden und stellt eine Form des Othering dar. Die Fremd-
zuschreibung des Imams als Bedrohung an Imame kann verschiedene Folgen 
zeigen, auch ohne dass eine strafrechtlich relevante Handlung begangen wurde, 
so zum Beispiel Kontrollmassnahmen in bürokratischer Form. Der Modell-Imam 
als ein an Imame adressiertes Identifikationsangebot hingegen nennt vielfältige 
Kompetenzen, die von einem Imam erwartet werden. Aufschlussreich ist, dass 
sich diese Kompetenzen alle in der einen oder anderen Art auf die Schweizer 
Gesellschaft beziehen. Dem Modell-Imam werden in den politischen und mas-
senmedialen Debatten also gewisse gesellschaftliche Funktionen zugewiesen,55 

etwa im Hinblick auf Aufgaben der Integration, der Radikalisierungsprävention 
und der Zusammenarbeit mit Behörden und Institutionen. Es kommt daher auch 
zu Verschränkungen mit Integrations- und Präventionsdiskursen. Interessant ist 
zudem, dass die für muslimische Gemeinschaften wichtigen religiösen Kompe-
tenzen eines Imams, nämlich sein theologisches Wissen und seine Kenntnisse 
im Hinblick auf rituelle Praktiken, keine im Modell-Imam formulierte Erwartung 
darstellen.56 In der Subjektposition des Modell-Imams werden somit gesellschaft-
liche Machtverhältnisse sichtbar, was offenlegt, dass auch das Modell-Subjekt des 
Modell-Imams im Grunde Teil des Otherings ist:57 Nur wenn die politisch und 
massenmedial zugewiesenen gesellschaftlichen Funktionen erfüllt werden, wird 
einem Imam die nicht-bedrohliche Subjektposition des Modell-Imams zugeschrie-
ben. Gleichzeitig kommt darin vermutlich auch ein ganz bestimmtes Verständnis 
von Religion zum Ausdruck, das spezifisch europäisch ist und diese als säkula-
risiert und privatisiert versteht (vgl. Behloul 2013; Otterbeck 2015:257). Sowohl

55 Religiöse Gemeinschaften können grundsätzlich gesellschaftliche Funktionen überneh-
men, das gilt nicht nur für muslimische Gemeinschaften (vgl. z. B. Pollack 1999; Engi 
2018). Wichtig an dieser Stelle sind jedoch die Machtverhältnisse, die in den an die Imame 
gerichteten Erwartungen zum Ausdruck kommen. 
56 Religiöse Kompetenzen werden nur erwähnt, wenn ganz bestimmte Themen, mit wel-
chen sich Imame beschäftigen, behandelt werden, z. B. Massnahmen gegen den Klimawan-
del und die entsprechende Auslegung des Korans durch einen Imam (Thurgauer Zeitung 
10.09.2019). In den politischen Vorstössen nimmt einzig das Postulat Hiltpold (2009), das 
die Prüfung eines Ausbildungsgangs für Imame in der Schweiz fordert, religiöse Kompeten-
zen auf. Es spricht von der Festlegung eines Studienplans, «der ein qualitativ hochstehendes 
Lehrangebot in islamischer Theologie» umfassen sollte. 
57 Dies beschreibt Stuart Hall (2019:171 [1992]) mit dem Begriff des «splitting»: Nach einer 
dichotomen Aufteilung der Welt in «wir» und «die Anderen» wird das Bild des Anderen in 
sich in ein «gutes» und ein «schlechtes» Bild gespalten. Vgl. dazu auch Trucco und Pokitsch 
(i. E.). 



6.6 Zusammenfassend: Subjektpositionen und Deutungsmuster … 181

der Imam als Bedrohung als auch der Modell-Imam werden zum Teil mit 
dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams verknüpft, das dem Imam einen 
gewissen Einfluss über seine als relativ passiv und homogen charakterisierte 
muslimische Gemeinschaft zuschreibt. Der einflussreiche Imam dient dann als 
Legitimation für die Zuschreibung der entsprechenden Subjektposition. Wie 
gezeigt werden konnte, findet sich jedoch auch eine dritte Subjektposition in den 
massenmedialen Debatten: der oder die inklusive Imam*in. Dieser konstruiert die 
weibliche Imamin bzw. den homosexuellen Imam, insbesondere in der Funktion 
der Gebetsleitung und Freitagspredigt. Die Subjektposition erhält dadurch eine 
symbolisch-aktivistische Bedeutung. Zusätzlich schliesst sie an bereits etablierte, 
gegenderte Wissensbestände an, die «den Islam» als unaufgeklärt und gegen-
sätzlich zu Demokratie und Geschlechtergleichheit zeichnen (Gianni 2013:317; 
Gianni 2016:22–23). Dadurch spricht die Subjektposition vermutlich insbeson-
dere Medienkonsument*innen an, «because this follows well established logics 
among media consumers» (Petersen 2019a). Ob sich auch der nach verbreiteter 
Auffassung männliche und heterosexuelle Imam von der Subjektposition ange-
rufen fühlt, diese Frage muss im Folgenden empirisch beantwortet werden (vgl. 
Kapitel 9). 

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche 
die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem 
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle 
ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, 
ob Änderungen vorgenommen wurden. 

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts 
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt 
ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des 
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


7Die Rolle und Tätigkeit des Imams 
in der Schweiz 

In den nächsten drei Kapiteln stehen die Erfahrungen der Imame im Vorder-
grund. Dieses Kapitel bildet die Grundlage für die im nächsten und übernächsten 
Kapitel untersuchte Frage, wie Imame wahrgenommen werden möchten, also die 
Betrachtung ihrer Selbst-Positionierungen. Es untersucht zunächst grundsätzli-
che Aspekte des Imamseins aus der Perspektive der interviewten Imame. Dies 
ist deswegen notwendig, weil die Rolle und Tätigkeit des Imams der Schwei-
zer Gesellschaft nicht vertraut ist und eine Beschreibung durch die interviewten 
Imame selbst als Gegenstück zu den Ergebnissen der Analyse der massenme-
dialen und politischen Debatten sinnvoll ist. Der Fokus liegt dabei aber noch 
nicht auf Selbst-Positionierungen (Kapitel 8), sondern auf allgemeinen Aspekten, 
die das Imamsein in der Schweiz aus der Sicht der interviewten Imame prägen. 
Den Abschluss der drei empirischen Kapitel bildet Kapitel 9, das den Bogen 
zu den Ergebnissen der Analyse des ersten Datenkorpus schlägt (vgl. Kapitel 6), 
indem der Umgang mit in massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz 
zirkulierenden Subjektpositionen durch Imame untersucht wird. 

7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der 
Imame 

Die Eingangsfrage der Interviews («Was machen Sie als Imam so? Erzählen 
Sie doch einfach mal!» bzw. «Pouvez-vous me raconter ce que vous faites en 
tant qu’imam?») rahmt das Imamsein als Tätigkeit. Dieser Rahmung wird von 
den Imamen aufgenommen, indem die Imame in den Antworten ebenfalls von

© Der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_7 

183

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_7&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_7


184 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

Tätigkeiten oder Aufgaben1 sprechen oder teilweise unmittelbar mit einem Tätig-
keitsbeschrieb2 beginnen. Ein Imam, Herr K., benutzt sogar den Begriff «Beruf», 
indem er auf die Eingangsfrage die Nachfrage stellt: «Meinen Beruf meinten 
Sie?» (Herr K., Zeile 4). Die Begriffe «Beruf» oder «Profession» werden auch 
von einigen anderen Imamen im Verlauf des weiteren Interviews verwendet.3 

Die Annahme der Rahmung als Tätigkeit verweist darauf, dass das Imamsein 
zunächst als eine Berufsrolle bzw. als rollenvermittelte Subjektposition verstan-
den werden kann. Eine soziale Rolle ist in der klassischen Formulierung «ein 
Bündel von Erwartungen, die sich in einer gegebenen Gesellschaft an das Ver-
halten der Träger von Positionen knüpfen» (Dahrendorf 2006:37 [1958]).4 Hier 
wird jedoch nicht eine strukturell-normative Perspektive eingenommen, die den 
Einzelnen als «mehr oder weniger willenlosen Träger von sozial vorgeformten 
Rollen» (Gebhardt 2018:373–374) beschreibt. Stattdessen ist die Sichtweise in 
dieser Arbeit im Einklang mit dem sensibilisierenden Konzept eine interpreta-
tive (vgl. Kapitel 3). Goffmans Konzept der Rollendistanz, in welchem er die 
Rolle und das tatsächliche Rollenverhalten eines Individuums unterscheidet (vgl. 
Abschnitt 3.2.1), geht davon aus, dass Individuen Teile von Rollen zurückweisen. 
Er definiert die Rolle als «Tätigkeit, in der sich der Inhaber engagiert, handelte er 
lediglich im Sinne der normativen Forderungen, die jemandem in seiner Position 
auferlegt werden» (Goffman 1973b:95). In diesem Kapitel geht es erst einmal um 
die normativen Ansprüche, die an Imamen in der Schweiz gestellt werden, und 
zwar aus der Perspektive der Imame selbst. Es werden daher Gemeinsamkeiten in 
der Beschreibung der Rolle und der damit einhergehenden Erwartungshaltungen 
von Seiten der Imame nachgezeichnet.

1 Zum Beispiel: «Also, die Tätigkeiten eines Imams…» (Herr A., Zeile 3), «Vielfältig ist 
meine Tätigkeit» (Herr B., Zeile 20) sowie «natürlich habe ich viele Aufgaben hier» (Herr C., 
Zeile 16–17), «D’accord, alors j’ai des tâches» (Herr L., Zeile 3), «ein Imam […] ist immer 
beschäftigt mit seinen Aufgaben» (Herr E., Zeile 3–4). 
2 So zum Beispiel: «Oui, en tant qu’imam, je fais…» (Herr O., Zeile 3), «En tant qu’imam (.) 
j’enseigne…» (Herr N., Zeile 3), «Also ich kann ja mal vom Morgen anfangen in dem Fall. 
Ich stehe im Sommer früh auf…» (Herr I., Zeile 3). 
3 Unter anderem: «In jedem Beruf ist das notwendig» (Herr I., Zeile 465–466), «viele Imame 
machen noch einen zweiten Beruf» (Herr J., Zeile 91), «Das war mein Einstieg in diese (…) 
Profession» (Herr G., Zeile 26–27). 
4 Eine soziale Position bezeichnet dabei «jeden Ort in einem Feld sozialer Beziehungen» 
(Dahrendorf 2006:34). 



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 185

7.1.1 Tätigkeit und Aufgabenbereich: «Die Person, die 
alles macht» 

In der Antwort auf die Eingangsfrage beschreiben sämtliche Imame ihre Tätigkeit. 
Daher widmet sich dieses erste Unterkapitel dem Aufgabenbereich eines Imams, 
wie er von den Imamen dargestellt wird. Herr H. beginnt seine Antwort auf die 
Eingangsfrage mit der Klarstellung, dass es kein festgelegtes Pflichtenheft gäbe, 
das genau befolgt werden müsse: 

Alors, tout d’abord, j’aimerais que vous sachiez que (.) il n’y a pas effectivement-
pour les imams, tout dépend de (.) des personnes, en fait, avec qui ils sont et aussi de 
leurs origines et de leurs attentes, c’est-à-dire, il n’y a pas, comment dire, un cahier 
de charges qui est défini, qu’il faut suivre à la lettre. (Herr H., Zeile 2–5)5 

Herr H. verweist mit dieser Äusserung auf einen gewissen Spielraum in der 
Ausgestaltung der Rolle eines Imams, den er von den Erwartungen der Gemein-
schaftsmitglieder bzw. deren Herkunft abhängig macht. Er hebt damit die geringe 
Formalisierung der Imamrolle hervor (vgl. Hussain und Tuck 2014:2–3). Ob 
und inwiefern unterschiedliche Erwartungen von der Herkunft der Gemeinschaft 
geprägt sind, wie Herr H. geltend macht, kann diese Arbeit aus dem empiri-
schen Material nicht direkt beantworten, weil das Sample zu vielfältig und die 
Vergleichsmöglichkeiten mit nur 15 Interviews insgesamt zu gering sind.6 Eine 
Diversität hinsichtlich der beschriebenen Tätigkeit wird in den Interviews aber auf 
jeden Fall sichtbar. Nicht alle Imame führen exakt die gleichen Tätigkeiten aus. 
Grösstenteils bestätigen die Interviews insgesamt die im Forschungsstand genann-
ten Aufgaben: die Leitung der täglichen Gebete, das Halten der Freitagspredigt, 
das Erteilen von Religionsunterricht in der Moschee, die Durchführung von Riten 
bei Geburt, Heirat und Tod sowie das Beantworten religiöser Fragen. Nebst die-
sen werden aber weitere Aufgaben genannt, zum Beispiel sozialarbeiterische 
Beratung, Seelsorge, Jugendarbeit oder Öffentlichkeitsarbeit. 

Im Hinblick auf diese weiteren Aufgaben ist die Antwort von Herrn K. auf 
die Eingangsfrage aufschlussreich. Nachdem die Forschende auf seine bereits

5 An dieser Stelle soll darauf verwiesen werden, dass die Äusserungen sprachlich geglättet 
wurden, um die Lesbarkeit zu erhöhen (vgl. Bosančić 2014:360, Fussnote 170). 
6 Die 15 Imame sind in insgesamt neun unterschiedlichen Ländern geboren. Die muslimi-
schen Gemeinschaften, denen sie vorstehen, sind aber vermutlich von noch grösserer Plu-
ralität geprägt. Vgl. zum Beispiel Baumann et al. (2021:56–58) zur Pluralität innerhalb der 
muslimischen Gemeinschaften im Kanton Zürich. 



186 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

erwähnte Nachfrage («Meinen Beruf meinten Sie?», Herrn K., Zeile 4) mit einem 
bejahenden «Mhm» antwortet, erläutert er: 

Wir sind nicht nur Imame hier. In Bosnien oder im Heimatort, der Imam hat einen 
bestimmten, ganz bestimmten und begrenzten Beruf oder Aufgaben. Hier zusätzlich 
zu den Imamaufgaben (lacht) haben wir noch viele Dinge oder Sachen- müssen wir 
machen. (Herr K., Zeile 4–7) 

Interessant an dieser Antwort ist zunächst, dass Herr K. darauf abhebt, dass sie 
«nicht nur Imame» (Zeile 4) seien. Die Rolle des Imams, so erläutert er, sei in 
seinem Herkunftskontext «oder Heimatort» (Zeile 5) mit ganz bestimmten Aufga-
ben verbunden, während in der Schweiz weitere Dinge hinzukommen. Er nimmt 
einen Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten vor (vgl. dazu Abschnitt 7.2), 
nämlich «Bosnien» und «hier» (Zeile 6). Diese führen zu einer unterschiedlichen 
Ausgestaltung der Rolle des Imams. Dabei scheint ihm die Rollendefinition im 
Herkunftskontext als Massstab zu gelten, denn die Erweiterung der Imamrolle in 
der Schweiz beschreibt er als eine Art Überschreitung des eigentlichen Aufga-
benbereichs («zusätzlich zu den Imamaufgaben», Zeile 6). In anderen Interviews 
zeigt sich, dass Imame in ähnlicher Weise zuerst verschiedene Aufgaben «als 
Imam» schildern und dann weitere Rollen nennen. So Herr B.: «[I]ch bin Seelsor-
ger, in verschiedenen Fällen auch Familienberater, manchmal auch Sozialarbeiter 
(lacht), wenn es um Menschen oder Familien geht, die Streit gehabt haben oder 
so etwas» (Herr B., Zeile 23–24). Auch Herr A. beschreibt zuerst «die Tätigkeiten 
eines Imams» (Herr A., Zeile 3), bevor er in Bezug auf sich selbst davon spricht, 
auch «Kontaktperson für die Moschee» und «Lehrer» zu sein (Herr A., Zeile 13– 
14). Was als erweiterter Aufgabenbereich wahrgenommen wird, wird von einem 
Teil der Imame somit als Übernahme zusätzlicher Rollen beschrieben. Eine Rol-
lendifferenzierung scheint gerade im Hinblick auf diejenigen Imame ausgeprägter, 
die auch als Seelsorger in öffentlichen Institutionen tätig sind,7 vermutlich weil 
in einigen Seelsorge-Weiterbildungen, die in der Schweiz durchgeführt werden, 
geraten wird, zwischen der Rolle als Imam und der Rolle als muslimischem 
Seelsorger zu differenzieren (vgl. z. B. Schmid und Lang 2020:17). Diese Aus-
einandersetzung mit der Imamrolle, die hier offenkundig wird, steht auch im

7 Nebst Herr B. erwähnt zum Beispiel Herr O. im Verlauf des Interviews, dass er auch als 
Seelsorger in einem bestimmten Gefängnis arbeite («je suis aussi l’aumônier à la prison à 
(Name der Stadt)»; Herr O., Zeile 335). Herr C. differenziert von Anfang an zwischen seiner 
Anstellung als Imam und seiner Anstellung als muslimischer Seelsorger (Herr C., Zeile 17– 
21). 



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 187

Einklang mit der aktuellen Forschung. So zeigt Schmid (2020b:86–87) unter-
schiedliche Strategien von Imamen in der Schweiz im Umgang mit der Imamrolle 
auf, sei es eine Integration verschiedener Rollensegmente oder eine Differenzie-
rung verschiedener Rollen. Diese beiden Strategien können im hier untersuchten 
Material nicht eindeutig voneinander unterschieden werden. Sichtbar wird vor 
allem die Trennung einer «eigentlichen» Imamrolle von zusätzlichen Aufgaben. 

So charakterisiert Herr K. den «eigentlichen» Aufgabenbereich des Imams 
an späterer Stelle im Interview wie folgt: «[I]n Bosnien ist meine Arbeit sehr 
begrenzt und bestimmt. Meistens auf religiöse Dinge, hier nicht» (Herr K., Zeile 
211–212). Die Aufgaben eines Imams beziehen sich aus dieser Perspektive vor 
allem auf das Religiöse, d. h. die Gebetsleitung, die Predigt, die Anleitung der 
religiösen Praxis. Herr I. erläutert das noch etwas ausführlicher: 

Also in der Türkei sind die Aufgaben aufgeteilt. Also der Imam ist in der Moschee, 
tut das Gebet leiten, tut irgendwie die Moschee sauber halten und Ab-, ist wie quasi 
wie ein Hausmeister [Abwart], oder, tut auch vielleicht seine Predigt halten mehr 
oder weniger, aber er ist nicht zum Beispiel zuständig für Religionsunterricht. // Inter-
viewerin: Mhm // Er ist nicht zuständig für Bestattungen, er ist nicht zuständig für 
grosse Predigten, oder. Er ist nicht zuständig für Gefängnisseelsorge oder er ist nicht 
zuständig für allgemeine Seelsorge, also natürlich, das ist schon erwünscht, aber es 
ist alles aufgesplittet, oder. Jeder ha- weiss, was seine Aufgabe ist. In der Türkei gibt 
es Koranschulen, die im- also (.) Religions- Betreuungspersonen dort angestellt wer-
den, aber der Imam ist nicht so intensiv wie hier. Hier ist der Imam die Person, die 
alles macht eigentlich. Also er tut bestatten, er tut irgendwie auch an besonderen 
Anlässen mitmachen, alles Mögliche. Sogar natürlich auch mit irgendwie kommunale 
Beziehungen aufbauen, mit Gemeinden und so, zum Beispiel, das- Integrationsdinger, 
Prävention und alles Mögliche. (Herr I., Zeile 182–196) 

Was in der Äusserung von Herrn I. erstens deutlich wird, ist eine stärkere staat-
liche Ein- oder Anbindung bzw. Institutionalisierung der Religion in gewissen 
muslimischen Ländern.8 Innerhalb einer Moschee findet eine Aufgabenteilung

8 Es sind hierbei vor allem die türkisch- und albanischsprachigen Imame sowie der bosnisch-
sprachige Imam, die auf eine solche stärkere staatliche Ein- oder Anbindung verweisen. Dies 
kann mit den historischen Entwicklungen in den jeweiligen Ländern zu tun haben: Mit der 
Gründung der laizistischen Republik Türkei gingen Reformen einher, die eine Fortsetzung 
von Umwälzungen im Osmanischen Reich darstellten. Damit wurde versucht, alle religiösen 
Aktivitäten unter die direkte Kontrolle des säkularen Staates zu bringen (Ozgur 2012:30–31). 
Seither unterstehen alle religiösen Institutionen dem türkischen Präsidium für Religionsan-
gelegenheiten (Diyanet İşleri Başkanlığı, kurz: Diyanet; Schmid und Trucco 2019:24) und 
es kam zur Etablierung eines «staatlichen», ausschliesslich sunnitisch-hanafitisch verstan-
denen Islams (Öztürk 2018:4). In Kosovo, Nordmazedonien und Albanien existiert jeweils 
eine übergeordnete Islamische Gemeinschaft mit je nach Land unterschiedlichem rechtlichen 



188 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

statt, ähnlich wie das in der Schweiz in der reformierten oder katholischen Kirche 
der Fall ist,9 so dass der Imam hauptsächlich für den religiösen Bereich zuständig 
ist. Er leitet das Gebet und hält die Predigt, während weitere Aufgaben von ande-
ren Personen wahrgenommen werden. In der Darstellung von Herrn I. übernimmt 
ein Imam zusätzlich Verantwortung für Ordnung und Sauberkeit in der Moschee 
(«quasi wie ein Hausmeister», Zeile 184). Zweitens zählt Herr I. die Aufgaben, 
die ein Imam in der Türkei nicht ausführt, formelhaft fünf Mal mit «er ist nicht 
zuständig für» (Zeile 185–188) auf. Durch diese Formulierung wird deutlich, dass 
die dabei genannten Aufgaben – Religionsunterricht, Bestattungen, grosse Predig-
ten, Gefängnis- bzw. allgemeine Seelsorge – in der Schweiz durchaus in seinen 
Zuständigkeitsbereich fallen können. Ausserdem erweckt er mit einem kurzen, 
dazwischengeschobenen Satz – «Jeder ha- weiss, was seine Aufgabe ist» (Zeile 
190) – implizit den Eindruck, dass die Zuständigkeit für zusätzliche Aufgaben in 
der Schweiz nicht immer in jedem Fall klar ist. Drittens wird die Rolle des Imams 
in der Schweiz von Herrn I. als «intensiv» (Zeile 192) bewertet und zusammen-
gefasst als «die Person, die alles macht eigentlich» (Zeile 192–193). In diesen 
Formulierungen schwingt eine Belastung mit. Herr I. führt im Anschluss noch 
weitere Aufgaben an: «bestatten», «an besonderen Anlässen mitmachen» (Zeile 
193–194), Behördenkontakte aufbauen und «Integrationsdinger, Prävention und 
alles Mögliche» (Zeile 195–196). Gerade das zwei Mal wiederholte «alles Mög-
liche» (Zeile 194, 196) kann als Hinweis darauf verstanden werden, dass noch 
weitere Aufgaben hinzukommen können. Vergleichbar, nämlich ebenfalls als Auf-
zählung und in verneinter Form, beschreibt auch Herr A. den Aufgabenbereich 
des Imams «im Heimatland»: 

Im Heimatland […] man ist frei, man muss sich jetzt nicht um Soziales kümmern als 
Imam. Man müsste sich jetzt nicht um Moscheebau zum Beispiel kümmern als Imam. 
Man müsste nicht Zeitungsartikel beantworten als Imam. Man müsste nicht auf- (.) 
jeder Angriff dort und hier und jedes (..) Attentat rechtfertigen oder vielleicht noch

Status und unterschiedlich ausgestalteten Beziehungen zu den jeweiligen Staaten (Schmid 
und Trucco 2019:17–21). Die Organisationsform der Islamischen Gemeinschaft in Bosnien-
Herzegowina gleicht wohl am stärksten einer Kirche: Aufgrund der Annexion von Bosnien 
und Herzegowina durch Österreich-Ungarn 1878 kam es in der Folge zur Gründung der Isla-
mischen Gemeinschaft als einer kirchenähnlichen Organisation (Karčić 1999:539; Karčić 
2012:41), die jedoch in organisatorischer Hinsicht unabhängig vom Staat ist. Diese arbeitet 
heute mit dem Staat zusammen (Schmid und Trucco 2019:10).
9 Vgl. dazu Klessmann (2012:265–285). In der reformierten und katholischen Kirche gibt es 
in den Gemeinden neben Pfarrer*innen z. B. auch Diakon*innen, kirchliche Sozialarbeitende 
oder das Pfarramtssekretariat. 



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 189

verurteilen, wir haben schon höhere Stellen, die machen das in ihren Kanälen und das 
ist alles. (Herr A., Zeile 179–184) 

Herr A. charakterisiert den Imam im Heimatland als «frei» (Zeile 180) und belegt 
das mit einer Auflistung an Aufgaben, die dort nicht in den Zuständigkeitsbereich 
eines Imams fallen. Gleichzeitig wird aus der Verwendung von «muss nicht» 
(Zeile 180) und «müsste nicht» (Zeile 180, 181, 182) klar, dass diese Aufgaben 
von einem Imam in der Schweiz erwartet werden. Herr A. nennt andere Aufgaben 
als Herr I., nämlich «Soziales» (Zeile 180), «um Moscheebau kümmern» (Zeile 
181), «Zeitungsartikel beantworten» (Zeile 182) sowie die Öffentlichkeitsarbeit 
nach Attentaten (Zeile 182–183), die von sich als Muslim*innen verstehenden 
Menschen verübt werden. Er greift damit einen Aspekt der öffentlichen Debat-
ten zu Islam und Muslim*innen auf (vgl. Abschnitt 2.2). Ausserdem verweist er 
darauf, dass sich «höhere Stellen» (Zeile 184) um die Öffentlichkeitsarbeit in der 
Folge von Attentaten kümmern, was ebenfalls eine besser ausgebaute Organisa-
tionsstruktur andeutet. Im Anschluss beschreibt Herr A. die Tätigkeit des Imams 
«im Heimatland» folgendermassen: 

Der Imam kommt in die Moschee, schaut, ob ein Grossvater oder eine Grossmutter 
irgendeine Sorge hat, wenn keine, dann ist es so, dann geht er wieder zurück nach 
Hause nach seinem fünfzehnminütigen Gebet. (Herr A., Zeile 184–187) 

Mit dieser abgekürzten Darstellung des Tätigkeitsbereichs eines Imams in einem 
muslimischen Land macht Herr A. ein deutliches Gegenbild zur Imamrolle in der 
Schweiz auf, was die von ihm zuvor angedeutete Überfrachtung mit Aufgaben 
in der Schweiz noch steigert. Die Äusserung von Herrn A. scheint daher vor 
allem darauf abzuzielen, die Überlastung zu verdeutlichen (vgl. Abschnitt 8.1). 
Dennoch finden sich ähnlich reduzierte Beschreibungen der Imamrolle in musli-
mischen Ländern auch in anderen Interviews. So veranschaulicht Herr J. ebenfalls 
einen eingeschränkten Aufgabenbereich: 

In der Türkei, du musst nur vor der Zeit dort sein, ezan rezitieren, also den Gebetsruf 
rezitieren, danach beten mit den Leuten, dann bist du frei bis zur nächsten Gebetszeit. 
Am Wochenende hast du dort frei, aber in Europa am Wochenende die meisten Leute 
haben Zeit, deswegen kannst du nicht am Wochenende frei machen, aber in der Türkei 
hat jeder Imam am Sonntag frei. (Herr J., Zeile 201–205) 

Auch in der Äusserung von Herrn J. werden die «eigentlichen» Aufgaben des 
Imams sehr reduziert dargestellt: Von ihm wird erwartet, zum Gebet zu rufen und 
das Gebet zu leiten, mehr Aufgaben werden nicht erwähnt. Auch Herr J. spricht



190 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

davon, dass der Imam im von ihm genannten muslimischen Land «frei» sei. Das 
Freisein bekommt in dieser Äusserung eine zusätzliche temporale Qualität: Nicht 
nur ist der Imam dort frei von zusätzlichen Aufgaben, er hat auch tatsächlich 
freie Zeit, nämlich zwischen den fünf täglichen Gebeten sowie am Wochenende. 

Aus den hier zitierten Äusserungen wird ersichtlich, dass einige Imame die 
Rolle des Imams in muslimischen Ländern, die einen eingeschränkten Aufgaben-
bereich umfasst, als die eigentliche Ausgestaltung der Rolle begreifen. Dieses 
Verständnis der Imamrolle wird von Muslim*innen in der Schweiz jedoch zum 
Teil als zu begrenzt kritisiert (Schmid 2020b:76). Festgestellt werden kann auch, 
dass die zusätzlichen Aufgaben, die in der Schweiz nun ebenfalls in den Zustän-
digkeitsbereich eines Imams fallen, nicht nur einen bestimmten Bereich betreffen 
und sich von Imam zu Imam unterscheiden können. Diese weiteren Aufgaben-
bereiche werden von einigen Imamen als eine Übernahme zusätzlicher Rollen 
– Lehrer, Seelsorger, Familienberater – beschrieben. Es wird daher deutlich, 
dass die Rolle des Imams in der Schweiz mehr Tätigkeiten als in muslimischen 
Ländern umfasst, gleichzeitig aber nur gering formalisiert zu sein scheint. 

7.1.2 Erwartungen: «Tout!» 

Rollen sind immer mit Erwartungen bzw. normativen Forderungen verbunden, 
wie in den beiden Definitionen von sozialer Rolle angeführt und auch im vorher-
gehenden Unterkapitel an gewissen Stellen bereits erkennbar wurde. Deswegen 
geht es in diesem Unterkapitel um die Erwartungen, welche die Imame in den 
Interviews zur Sprache bringen. Auch der erweiterte Tätigkeitsbereich des Imams 
in der Schweiz, den Imame im vorhergehenden Unterkapitel beschrieben haben, 
kann als Erwartung verstanden werden. Imame nennen freilich nicht alle das 
exakt gleiche Bündel an Erwartungen, was ein Verweis auf die eher geringe 
Formalisierung der Imamrolle in der Schweiz ist. Bei den entsprechenden gesell-
schaftlichen Vorstellungen und Erwartungen handelt es sich im Grunde um Teile 
von in Diskursen zirkulierenden Subjektpositionen, die hier jedoch nicht plausi-
bilisiert werden können (vgl. Kapitel 8), weil diese Arbeit nur Subjektpositionen 
aus massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz herausgearbeitet hat. 
Viele Subjektpositionen, die Imame adressieren, wurden somit gar nicht rekon-
struiert, weil sie in anderen Diskurse zirkulieren. Daher wird an dieser Stelle 
zunächst von Erwartungen gesprochen. 

Eine grundlegende Erwartung, die in den Interviews genannt wird, ist, dass 
ein Imam eine gewisse Bildung oder Ausbildung mitbringen sollte. Einige Imame 
führen einen bestimmten Bildungsabschluss an, zum Beispiel ein theologisches



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 191

Studium10 oder den Abschluss an einem Gymnasium mit religiösem Schwerpunkt 
(einer İmam Hatip-Schule bzw. einer Medrese).11 Mittlerweile lässt sich eine 
Akademisierung und Formalisierung der Bildungsangebote in mehreren muslimi-
schen Ländern beobachten (Schmid und Trucco 2019:50), das heisst, in einigen 
Ländern wird nun ein Universitätsabschluss vorausgesetzt, während früher die 
Medrese ausreichend war, um als Imam tätig zu sein.12 Herr H. erläutert als ein-
ziger ausdrücklich auch die Möglichkeit einer klassischen Ausbildung. Dies liegt 
vermutlich in seinem Hintergrund in einem arabischsprachigen Land begründet, 
da in arabischsprachigen Ländern die Voraussetzungen für Imame nicht überall 
in gleichem Mass formalisiert sind wie in osteuropäischen Staaten oder in der 
Türkei – im Sinne zum Beispiel von vereinheitlichten Ausbildungen. Herr H. 
erklärt: 

Alors, il faut une formation. C’est important, soit académique, soit traditionnelle. 
C’est-à-dire soit académique, avoir suivi un cursus universitaire qui (.) se termine par 
un diplôme, certifiant que la personne a effectivement réussi, soit une formation tra-
ditionnelle, c’est-à-dire, avoir étudié ou suivi des cours de religion qui eux aussi se 
terminent par un, on appelle ça l’ijaza, c’est-à-dire l’imam ou la personne qui forme 
dit que cette personne a suivi les cours régulièrement et qu’elle est compétente en 
matière de, des fondements de la jurisprudence, de la jurisprudence islamique, de la 
théologie, de (.) des fondements de la foi, de l’exégèse du coran, des séances du coran, 
des séances des hadiths. (Herr H., Zeile 53–61)

10 So zum Beispiel: «Sicher ein theologisches Studium» (Herr B., Zeile 112), «Wenn man 
vom sunnitischen Islam spricht, dann sollte man eigentlich (.) einen Uniabschluss mitbrin-
gen» (Herr A., Zeile 87–88). 
11 Eine İmam Hatip-Schule ist ein berufliches Gymnasium mit islamisch-theologischem 
Schwerpunkt. Es berechtigt in der Türkei als tiefstmögliche Bildungsstufe die Prüfung für 
Religionsbedienstete abzulegen. Die Einstufung bei dieser Prüfung entscheidet wiederum 
über eine mögliche Anstellung beim türkischen Präsidium für Religionsangelegenheiten 
Diyanet in der Türkei, nicht jedoch für einen Auslandseinsatz. Für diesen wird ein Studium 
vorausgesetzt (vgl. Schmid und Trucco 2019:28). Auch in Nordmazedonien, Kosovo oder 
Bosnien werden Medresen heute meist als Gymnasien mit religiösem Schwerpunkt geführt 
(vgl. Schmid und Trucco 2019:18). Beispiele aus den Interviews hierzu sind: «Jeder Imam 
muss die Grundschule, Mittelschule, entweder İmam Hatip oder das Gymnasium besuchen, 
wenn er die İmam Hatip besucht vor der Uni, kann er Imam sein» (Herr E., Zeile 93–95). 
Und: «Maintenant en Turquie, ce n’est pas obligatoire la théologie, ça suffit, lycée des imams, 
İmam Hatip» (Herr M., Zeile 47–48). 
12 Vgl. vorhergehende Fussnote. Auf diesen Wandel verweist auch Herr K.: «Jetzt, bei uns 
in Bosnien, seit vielleicht 10 Jahren ungefähr man muss einen Bachelor machen, um Imam 
zu sein. Früher es war genug, das Gymnasium zu machen» (Herr K., Zeile 58–59). 



192 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

Die hier erläuterte persönliche Wissensweitergabe (iǧāza, franz. ijaza) von Lehrer 
zu Schüler ist eine klassische Form der Imam-Ausbildung, die bis heute exis-
tiert und auch weiterhin als legitim betrachtet wird (vgl. Schmid und Trucco 
2019:16). Wie in der Äusserung von Herrn H. deutlich wird, stehen die per-
sönliche Wissensweitergabe und das Universitätsstudium für ihn gleichberechtigt 
nebeneinander – der ausschlaggebende Punkt ist, dass ein Imam eine Ausbil-
dung mitbringt. Wie Herr H., der die dabei notwendigen Fachkenntnisse aufzählt, 
erläutern auch einige andere Imame im Detail, welche Kenntnisse ein Imam 
mitbringen sollte. Wichtig sind ihnen dabei Arabischkenntnisse, um Koran und 
Sunna im Original lesen zu können, und fundierte Korankenntnisse: «[I]l faut 
apprendre l’arabe et après lire et comprendre le Qur↩ān, l’originale» (Herr O., 
Zeile 103–104). Es wird folglich als unerlässlich gesehen, dass der Koran im ara-
bischen Original gelesen wird. Die in dieser Äusserung ausserdem angesprochene 
Dimension des Verstehens verweist auf die Wichtigkeit, die einem verdichteten 
Verständnis beigemessen wird, es geht also nicht um ein blosses Wiedergeben 
von Inhalten.13 Einige Imame sprechen auch ḥifẓ an, das Auswendiglernen des 
Korans. Allerdings wird es nicht als Erwartung an oder Pflicht für einen Imam 
beschrieben, sondern als «Vorteil» (Herr E., Zeile 99; vgl. Herr M., Zeile 47). 
Nebst einer Nennung von islamisch-theologischen Fächern wie Koranexegese, 
Hadithwissenschaften oder islamischem Recht (Herr H., Zeile 59–61) werden 
auch weitere Kenntnisse genannt, die ein Imam mitbringen sollte: Zum Bei-
spiel Kenntnisse der Philosophie, Psychologie (Herr K., Zeile 65), Pädagogik 
und Anthropologie (Herr F., Zeile 270). Herr B. begründet diese vielfältigen 
fachlichen Anforderungen wie folgt: 

Weil die Erwartungen hier sind höher als unten in Mazedonien, Kosovo und so weiter. 
Und deswegen sollte man viel, viel mehr vorbereitet sein, also (.) theologisch, aber 
auch pädagogisch und (.) fachlich, meine ich. Für so viele Tätigkeiten, die man in 
Anspruch nehmen muss. (Herr B., Zeile 113–116) 

Der erweiterte Tätigkeitsbereich des Imams in der Schweiz bedeutet somit auch, 
dass ein Imam mehr Wissen mitbringen muss, um den zusätzlichen Aufgaben 
gerecht zu werden. In dieser Äusserung wird erneut eine Überfrachtung sichtbar, 
womit genau und weswegen wird an dieser Stelle allerdings noch nicht klar (vgl. 
dazu Abschnitt 8.1).

13 Ein weiteres Beispiel dafür wäre: «[D]er Imam […] sollte den Islam nicht als Info nehmen, 
sondern auch verstehen» (Herr C., Zeile 114–116). 



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 193

In Bezug auf Bildung formulieren die meisten der interviewten Imame eine 
weitere Erwartung: «Man muss auch (…) nach Wissen streben, nach neuem Wis-
sen» (Herr I., Zeile 456–457). Es geht hier also um den Anspruch konstant 
dazuzulernen. Das gründet vermutlich auch in theologischen Diskursen, denn 
Wissen wird als wegweisend im Koran bewertet (Akça 2020:34). Entsprechend 
verort Herr G. den Anspruch in der Theologie, die als Fachbereich kontinuier-
liches Lernen voraussetze: «[V]ielleicht bei anderen Branchen, ich weiss nicht, 
oder, mit dem Studium kann man aufhören und so weiter, aber in der Theolo-
gie gibt es keine Grenzen» (Herr G., Zeile 193–194). Es wird nicht ganz klar, 
wie Herr G. die angedeutete Grenzenlosigkeit hier versteht, deutlich wird aber 
eine Selbst- und Fremdaufforderung zum fortwährenden Lernen. Andere Imame 
verorten diesen Anspruch in den Herausforderungen der Zeit: 

[E]r muss heutzutage immer neue Informationen lernen. Man kann nicht ein Imam 
sein in der heutigen Welt, wenn man nicht jeden Tag täglich etwas lernt. (Herr E., 
Zeile 114–115) 

[M]an sollte auch separat immer wissen, schauen, lernen über die Gesellschaft, die 
(.) die zum Beispiel aktuellen Probleme für Jugendliche, für Muslime allgemein und 
das, das findet man nicht an der Universität. (Herr C., Zeile 162–164) 

Ein Imam sollte laut diesen beiden Imamen aktuelle gesellschaftliche Entwicklun-
gen verfolgen und über gegenwärtige Probleme, zum Beispiel von Jugendlichen, 
informiert sein, was bedingt, dass er fortlaufend dazulernen muss. Dies wiederum 
hat auch mit der Erweiterung des Tätigkeitsbereichs in Europa zu tun, weil nun 
Aufgaben wie Jugendarbeit oder Sozialarbeit in die Zuständigkeit des Imams 
fallen: 

[F]ür andere Tätigkeiten müssen wir selber etwas aneignen. Seelsorge gibt es in der 
islamischen Welt nicht. Erst jetzt gibt es in der Türkei langsam (…) Ja. Sozialarbeit, 
ja, aber das machen nicht Imame. Das machen Sozialarbeiter und so weiter (lacht). 
(…) Da müssen wir selber etwas unternehmen (..) Weiterbildung, Workshops und 
ähnliches selber studieren. (Herr B., Zeile 138–142) 

Gemäss Herr B. wird der Anspruch des kontinuierlichen Lernens also auch des-
wegen erhoben, weil die Erweiterung des Tätigkeitsbereichs Fähigkeiten verlangt, 
die in muslimischen Ländern nicht als Teil des Tätigkeitsbereichs eines Imams 
aufgefasst werden und damit auch nicht Bestandteil einer entsprechenden Aus-
bildung sind. Weil einschlägige Studiengänge noch stets fast ausschliesslich in



194 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

muslimischen Ländern besucht werden,14 müssen diese Fähigkeiten selbständig 
erlernt und angeeignet werden. Gleichzeitig wird in dieser Äusserung auch deut-
lich, dass ein Imam in der Schweiz für seine Gemeinschaft auch Funktionen 
übernimmt, für die staatliche soziale Dienste existieren würden. Hier stellt sich 
somit die Frage, aus welchen Gründen die Mitglieder der muslimischen Gemein-
schaft in sozialarbeiterischen Fragen den Imam staatlichen Diensten vorziehen 
(vgl. Abschnitt 7.2.1). Dies kann im Rahmen dieser Arbeit nicht vertieft beant-
wortet werden, weil Mitglieder muslimischer Gemeinschaften für diese Arbeit 
nicht befragt wurden. Das wäre jedoch, wie Schmid (2020b:74–78) zeigen kann, 
für weiterführende Forschungen durchaus lohnenswert. Schliesslich muss erwähnt 
werden, dass Imame in den Interviews auch darlegen, dass sie den Anspruch 
des kontinuierlichen Lernens erfüllen. Sie positionieren sich somit auch selbst als 
kontinuierlich lernende Imame. Diese Selbst-Positionierung wird in Abschnitt 8.5 
näher betrachtet. 

Weiter nennen manche Imame auch die Erwartung, dass sie gesellschaftliche 
Kenntnisse mitbringen und die Landessprache(n) kennen sollten: «Il faut con-
naître la culture suisse, connaître les langues» (Herr N., Zeile 161–162).15 Diese 
Erwartung ist Teil der Subjektposition des Modell-Imams (vgl. Abschnitt 6.3.1 
und 6.3.2) und weist daher einen Bezug zu massenmedialen und politischen 
Debatten der Schweiz auf. Solche Bezüge auf Subjektpositionen und der Umgang 
der Imame damit werden in Kapitel 9 rekonstruiert und näher betrachtet. Nur 
wenige Imame erwähnen weitere Erwartungen, die klar von Teilen der Schweizer 
Gesellschaft ausgehen. Ein Beispiel dafür ist die folgende Äusserung von Herr 
B., der als einer der wenigen darauf verweist:

14 Das wird im Sample deutlich: Von den 12 Imamen mit einem entsprechenden Studium 
– drei der Imame bringen kein universitäres Studium in Theologie oder einem verwandten 
Bereich mit –, haben sechs Imame in der Türkei studiert, die übrigen in Ägypten, Syrien, 
Saudi-Arabien, Tunesien, Jordanien und Bosnien-Herzegowina. Viele der Imame nahmen in 
der Schweiz zusätzlich an Weiterbildungen oder umfangreichen Weiterbildungsstudiengän-
gen (CAS) teil, einer absolvierte zum Zeitpunkt des Interviews einen Masterstudiengang in 
der Schweiz. Auch die vier porträtierten albanischsprachigen Imame aus der Schweiz in der 
Arbeit von Arlinda Amiti (2022) haben allesamt in einem muslimischen Land studiert. 
15 Weitere Beispiele umfassen unter anderem: «[A]uch die Gesellschaft gut lernen und ken-
nenlernen und die Sprache auch gut verstehen, gut sprechen» (Herr C., Zeile 119–121); «Das 
heisst, ein Imam hier in der Schweiz muss unbedingt die Werte dieser geografischen Posi-
tion kennen» (Herr G., Zeile 327–329), «[D]anach musste ich langsam beginnen einen Teil 
meiner Predigten auf Deutsch zu halten» (Herr B., Zeile 165–166). 



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 195

Und dann die Umgebung, die Kirchen, die politischen Gemeinden, Schulen und so 
weiter wollen die Moschee besuchen und so weiter, mit uns in Kontakt treten, Pfar-
rer, Schulen oder Klassenlehrpersonen wollen mit Kindern die Moschee besuchen 
und dann interreligiösen Dialog, das, jenes, ja, das habe ich schon vergessen, der 
interreligiöse Dialog, der ist auch Teil meiner Tätigkeit. (Herr B., Zeile 150–154) 

In dieser Äusserung wird deutlich, dass es auch Anspruchsgruppen ausserhalb 
eines Moscheevereins gibt, wie zum Beispiel Schulen, Kirchen oder Gemeinde-
verwaltungen. Auch diesen muss ein Imam gerecht werden, da er oft der einzige 
bezahlte Angestellte einer muslimischen Gemeinschaft ist (Schmid 2020b:76). 
Der hierbei erwähnte interreligiöse Dialog ist ebenfalls Teil der Subjektposi-
tion des Modell-Imams (vgl. Abschnitt 6.3.6). Für die seltene Erwähnung von 
Erwartungen der Schweizer Gesellschaft in den Interviews können drei Gründe 
ausgemacht werden: Erstens wurde keine darauf ausgerichtet thematische Frage 
gestellt und somit auch keine Relevanz gesetzt. Daher kann die seltene Nen-
nung von Erwartungen der Schweizer Gesellschaft, zweitens, auch so ausgelegt 
werden, dass diese von den Imamen nicht unbedingt als verpflichtende Erwartun-
gen wahrgenommen werden. Es scheint somit, als ob andere Anspruchsgruppen 
für die Imame einen höheren Stellenwert einnehmen, was in Anbetracht ihrer 
Position innerhalb von muslimischen Gemeinschaften durchaus logisch erscheint. 
Entsprechend werden Kontakte nach aussen, drittens, teilweise als Erwartung 
der muslimischen Gemeinschaft beschrieben. Herr D. zum Beispiel sagt, seine 
Gemeinschaft erwarte von ihm, dass er erarbeite, wie die Gemeinschaft «mit 
der anderen Gesellschaft oder mit der ganzen Gesellschaft zusammenarbei-
ten» könne (Herr D., Zeile 149–150).16 Dies ist ein interessanter Befund, weil 
dadurch deutlich wird, dass die im Gesetz verankerte Brückenfunktion religiö-
ser Betreuungspersonen (AIG 2005, vgl. Abschnitt 6.3.4) auch eine Erwartung 
der muslimischen Gemeinschaften darstellt. Ob dies eine Konsequenz bzw. ein 
Effekt des Integrationsdiskurses ist, muss offengelassen werden. Die muslimi-
sche Gemeinschaft erscheint somit als erste und wichtigste Anspruchsgruppe der 
Imame, auch in Bezug auf Kontakte der muslimischen Gemeinschaft nach aussen 
und auf die Zusammenarbeit mit Teilen der Gesellschaft. 

Um deren Erwartungen geht es nun in den folgenden Abschnitten. Die Imame 
sprechen aufgrund einer thematischen Nachfrage über die Erwartungen ihrer 
Gemeinschaft in den Interviews. Zunächst wird in den Antworten deutlich, dass

16 Weitere Beispiele wären: Die Gemeinschaft «[e]rwartet organisieren. Zuerst hier Admi-
nistration, Kontakt aufnehmen mit Gemeinden, Kontakt aufnehmen mit Schulen» (Herr J., 
Zeile 218–219) sowie «die Gemeinde erwartet, dass ich mehr aktiv für die Öffentlichkeit bin» 
(Herr B., Zeile 205–206). 



196 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

der Imam für die muslimische Gemeinschaft eine wichtige Rolle spielt. Herr 
B. zum Beispiel erzählt, dass seine Gemeinschaft erwarte, «dass ich mit ihnen 
unterwegs bin, dass ich sie sozusagen zu Gott führe» (Herr B., Zeile 232), er 
begleite sie auf diesem Weg (Herr B., Zeile 235). Herr C. wiederum beschreibt, 
dass seine Gemeinschaft unter anderem erwarte, dass in der Moschee «Ruhe und 
Zufriedenheit» (Herr C., Zeile 339) herrsche – «meine Stimme sollte auch sehr 
schön sein, sehr beruhigen» (Herr C., Zeile 341). Herr L. erzählt, seine Gemein-
schaft wolle, dass er ihnen helfe, «à s’identifier à l’islam» (Herr L., Zeile 140). 
Der Imam, der in einer Person religiöses Expertentum, spirituelle Führungsper-
sönlichkeit und moralische Instanz vereint, nimmt also einen wichtigen Platz ein. 
Entsprechend erstaunt es nicht, dass die Vermittlung von religiösem Wissen in 
den Antworten auf die thematische Nachfrage nach den Erwartungen der musli-
mischen Gemeinschaft mehrfach genannt wird. Herr E. knüpft diese Vermittlung 
spezifisch an die Lebensumstände in der Schweiz an: «[D]ie Familie erwarten, 
dass wir ihrem Kind eine wichtige Information über Islam geben, danach später 
in ihrem Leben, die Kinder sind (.) ohne Probleme, wie können sie hier leben, 
Geld verdienen, heiraten» (Herr E., Zeile 238–241).17 Gemeinschaftsmitglieder 
erwarten von Herrn E. folglich, dass er ihren Kindern solide Kenntnisse der Reli-
gion vermittelt, damit diese später ein Leben «ohne Probleme» (Zeile 240) in 
der Schweiz («hier», Zeile 240) führen können. Dies lässt den Schluss zu, dass 
die Mitglieder der muslimischen Gemeinschaft, in der Herr E. als Imam tätig ist, 
ihre Religionspraxis und die Anforderungen des Alltags in der Schweiz in Über-
einstimmung bringen möchten. Gewisse Gemeinschaftsmitglieder erwarten aber 
scheinbar nicht nur eine einfache Wissensweitergabe, wie Herr I. erläutert: 

Also die Menschen erwarten, wollen Antworten auf alltägliche Fragen haben, es ist 
nicht irgendwie so, dass sie einfach zuhören und, ja, dann waren sie da und fertig, son-
dern einfach, sie wollen einen Dialog führen, fragen und Antworten bekommen und 
das sollten nicht klassische Antworten sein, die gültig sind vor 500 Jahren, sondern 
heutige Antworten wollen sie haben. (Herr I., Zeile 73–77) 

Menschen, die mit Fragen zum Imam kommen, wollen gemäss Herr I. nicht nur 
mit einer Antwort abgefertigt werden, sondern mit dem Imam in einen Dialog 
treten. Das verweist auf ein Verständnis von Wissen, das dialogisch-diskursiv

17 Weitere Beispiele für die Vermittlung von religiösem Wissen wären: «Dass ich, dass ich 
Kinder gut ausbilden tue» (Herr I., Zeile 221); «Und erwarten auch von jemandem über den 
Islam informiert zu werden» (Herr J., Zeile 223–224), «[T]out ce qui est éducation» (Herr 
L., Zeile 138). 



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 197

angelegt ist. Aufschlussreich ist, dass Herr I. das hier anspricht, was ein Hin-
weis darauf sein kann, dass er auch eine gegenteilige Art der Wissensvermittlung 
kennt und ihn dieses Verständnis von Wissen allenfalls ein Stück weit über-
rascht. Die Gemeinschaftsmitglieder erwarten laut ihm ausserdem, dass seine 
Antworten auf ihre Fragen zeitgemäss seien. Daraus lässt sich schliessen, dass 
ein Imam aktuelle Entwicklungen und Problemstellungen kennen und sich theo-
logisch adäquat damit auseinandersetzen muss. Analog dazu wird in einigen 
Interviews auch gesagt, dass Gemeinschaften von einem Imam erwarten, «Er-
leichterung zu geben» (Herr C., Zeile 125). Damit gemeint ist eine Befreiung 
oder Lockerung normativer Pflichten unter bestimmten Umständen, so zum Bei-
spiel die Lockerung der Pflicht, die fünf täglichen Gebete zu verrichten oder 
während des Ramadans zu fasten (Herr C., Zeile 347–363). Herr G. führt dazu 
folgendes Beispiel an: 

Kommt eine Frau, sie will sich irgendwie bewerben für eine Stelle, und so weiter, 
aber mit dem Kopftuch geht es nicht. Dann der Imam als Schlüsselfigur, er kann einen 
wichtigen Beitrag leisten hier. Alternativen anbieten. (Herr G., Zeile 502–504) 

Die muslimische Gemeinschaft, in der Herr G. tätig ist, erwartet von ihm somit, 
dass er in der Lage ist, theologisch fundierte Alternativen für Probleme anzubie-
ten, vor die Muslim*innen in der Schweiz gestellt sind, wenn sie die normativen 
Anforderungen ihrer Religion erfüllen, aber gleichzeitig auch den Anforderun-
gen des gesellschaftlichen Alltags gerecht werden möchten. Er führt jedoch nicht 
weiter aus, welche Alternativen er denn anbietet. Herr H. bringt ebenfalls ein Bei-
spiel, das sehr spezifisch für die Romandie ist: «les personnes qui ne travaillent 
que dans les vignes, donc qui n’ont pas d’autre métier» (Herr H., Zeile 151–152), 
die sich fragen, wie sie eine Tätigkeit in den Weinbergen in Übereinstimmung 
mit ihrer Religionspraxis ausüben können. Für diese müssen die Antworten des 
Imams an die Realität und den Kontext angepasst werden, meint Herr H.: «[I]l 
faut adapter les réponses en fonction de la réalité et du contexte» (Herr H., Zeile 
157). In den hier zitierten Äusserungen wird somit offenkundig, dass Imame über 
fundierte theologische Kenntnisse verfügen müssen, um diese Erwartung erfül-
len zu können. Dazu müssen sie auch fortwährend Dazulernen, wie obenstehend 
erläutert wurde, um solche kontextgebundene Fragen beantworten zu können. 

Was in einigen Interviews in Bezug auf die Erwartungen der muslimischen 
Gemeinschaften an einen Imam weiter deutlich wird, ist, dass diese als sehr 
hoch und eher ausufernd wahrgenommen werden. Auf die Frage der Forschen-
den, was die Gemeinschaft von ihm erwarte, antwortet Herr K. zum Beispiel:



198 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

«Alles (lacht). Von A bis Z» (Herr K., Zeile 232). Analog dazu sagen Herr A. 
und Herr L.: 

Les gens attendent beaucoup des imams. // Interviewerin: Mhm // (..) Tout! (Herr L., 
Zeile 137) 

Alles (.) Alles. Wenn ein Brief kommt zu einem alten Mann, auf Deutsch, der nicht 
versteht, dass ich übersetze. Und wenn jemand (.) auf die Welt kommt, ihn zu empfan-
gen und wenn er die Welt verlässt, ihn zu beerdigen. Und alles, was zwischen diesen 
zwei Stationen ist. (Herr A., Zeile 287–290) 

Ein Imam ist laut den hier zitierten Imamen aus Sicht ihrer Gemeinschaften 
also für «alles» zuständig. Hierin wird erneut eine Überfrachtung sichtbar (vgl. 
Abschnitt 8.1). Herr A. präzisiert: Er sei zuständig für alles, was zwischen Geburt 
und Tod im Leben eines Menschen geschehe. Oder wie er selbst an späterer 
Stelle nochmals zusammenfasst: «[W]as erwartet man, alles, was man braucht» 
(Herr A., Zeile 301–302). Das ermöglicht, stets neue Erwartungen an den Imam 
zu formulieren, weil sich die Wahrnehmung davon, was man braucht, stetig ver-
schieben kann. Dass dies ein Ideal verkörpert, das vom Imam kaum erfüllt werden 
kann, wird offenkundig, wenn Imame den an Superman angelehnten Begriff des 
«Super-Imams» verwenden (vgl. Kapitel 1): «[M]an erwartet auch einen Super-
Imam sozusagen» (Herr I., Zeile 144–145). Herr A. führt diese grenzenlosen 
Ansprüche an die Imame auf die Tatsache zurück, dass niemand «definiert, wann 
die hundertprozentige Tätigkeit für einen Imam» erreicht sei (Herr A., Zeile 
292–293), also dass oftmals keine Vereinbarung über den Aufgabenbereich eines 
Imams geschlossen wird oder gar eine übergeordnete Instanz besteht, die fest-
legt, was die Tätigkeit des Imams genau umfasst. Dass eine solche Vereinbarung 
fehlt, betrifft vor allem Imame, die direkt von ihrer Gemeinschaft angestellt wer-
den, und nicht die Imame, die über die Stiftung TISS vom Diyanet beschäftigt 
sind.18 Welche Auswirkungen diese hohen Erwartungen der Gemeinschaften auf 
die Imame haben können, wird in Abschnitt 8.1 näher betrachtet. 

Zusammengefasst werden in den Interviews verschiedenste Erwartungen an 
die Imame deutlich, die auch als Aspekte von Subjektpositionen verstanden wer-
den können. Übereinstimmend nennen die Imame die Erwartung, dass ein Imam 
eine Ausbildung mitbringen sollte. Auch besteht der Anspruch fortwährender Bil-
dung und kontinuierlichen Lernens sowie die Erwartung, dass sich ein Imam 
mit der Gesellschaft in der Schweiz auseinandersetzen und eine Landessprache 
lernen sollte. Die spezifischen Erwartungen der muslimischen Gemeinschaften

18 Diese sind an die Bestimmungen zur Zulassung zu einem Aufenthalt mit Erwerbstätigkeit 
im AIG (2005) gebunden, weil die Türkei ein Drittstaat ist (vgl. dazu Abschnitt 6.1.3). 



7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale … 199

sind vielfältig, wobei sie von einigen Imamen als sehr hoch und eher überzo-
gen wahrgenommen werden. Von Belang ist für eine muslimische Gemeinschaft 
zudem, dass ein Imam in der Lage sein sollte, theologisch fundierte Handlungs-
möglichkeiten für Probleme anzubieten, vor die Muslim*innen in der Schweiz 
gestellt sind, wenn sie die normativen Anforderungen ihrer Religion erfüllen und 
den Anforderungen des gesellschaftlichen Alltags in der Schweiz gerecht werden 
möchten. 

7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine 
transnationale Sicht 

Ein Aspekt, der in fast allen Interviews ins Auge fällt, ist die Tatsache, dass 
die Imame an verschiedenen Stellen einen Vergleich von gesellschaftlichen Kon-
texten vornehmen. Dies ist nicht weiter erstaunlich, denn: «Kontextualität ist im 
europäischen Islam oft stärker bewusst wegen der Einwanderungssituation, die 
einen Kontextwechsel mit sich bringt, der wiederum Anlass zur Kontextreflexion 
bietet» (Schmid 2013:277). Dies wird im Sample sichtbar: Alle Imame – und 
im Übrigen auch die beiden interviewten Frauen – bringen in verschiedener Hin-
sicht eine «internationale Geschichte» (El-Mafaalani 2020:54)19 mit. Ein Imam 
ist als Sohn migrierter Eltern in der Schweiz geboren, gehört also der zweiten 
Generation an. Alle übrigen Imame sind selbst in die Schweiz migriert. Dabei 
liegt die Aufenthaltsdauer der interviewten Imame in der Schweiz zur Zeit der 
Interviews zwischen 4 und 32 Jahren, wobei die vom Diyanet im Rotationssys-
tem beschäftigten Imame, die verpflichtet sind, nach fünf Jahren in die Türkei 
zurückzukehren (Schmid und Trucco 2019:11), am kürzesten in der Schweiz 
sind. Die Imame haben ausserdem in beinahe allen Fällen eine internationale 
Bildungsbiografie, weil einschlägige Studiengänge noch stets fast ausschliesslich 
in muslimischen Ländern besucht werden.20 Sie verfügen dadurch über Erfah-
rungen mit dem gesellschaftlichen Kontext der Schweiz sowie mit mindestens 
einem, zum Teil auch mehreren anderen gesellschaftlichen Kontexten, je nach-
dem, wo sie studiert, gelebt und gearbeitet haben. Sie verfügen daher alle über 
eine transnationale Perspektive.

19 Wie bereits erwähnt (vgl. Fussnote 27, Abschnitt 5.5) problematisiert El-Mafaalani 
(2020:50–57) den Begriff des «Migrationshintergrundes und verwendet stattdessen «eine 
internationale Geschichte haben». 
20 Vgl. dazu Fussnote 14 in Abschnitt 7.1.2. 



200 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

Einzig Herr L. und Herr N. nehmen im Verlauf ihres Interviews keinen Ver-
gleich von gesellschaftlichen Kontexten vor. Sie sind zwar beide in den 1990er 
Jahren aus dem Maghreb in die Schweiz migriert, ziehen ihr jeweiliges Her-
kunftsland jedoch nicht als Vergleichskontext heran. Dies liegt vermutlich darin 
begründet, dass beide kein theologisches Studium absolviert haben und beide 
auch nie als Imam ausserhalb der Schweiz tätig waren. Herr N. ist zudem ehren-
amtlich als Imam tätig und arbeitete hauptamtlich in einem anderen Bereich. Ein 
Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten scheint also nur dann vorgenommen 
zu werden, wenn ein anderes Land im Hinblick auf das Imamsein eine Relevanz 
hat, d. h. dort eine entsprechende Ausbildung – zum Beispiel eine Medrese oder 
ein Theologie-Studium – absolviert, als Imam oder in einem ähnlichen Bereich, 
z. B. als Religionslehrer, gearbeitet wurde. Die Imame ziehen also persönliches 
Erfahrungswissen für die Vergleiche heran. Dies kann am Beispiel von Herr H. 
verdeutlicht werden: Obwohl er wie Herr L. und Herr N. kein einschlägiges Stu-
dium absolviert hat, nimmt er gesellschaftliche Vergleiche vor, was vermutlich in 
der Erfahrung gründet, im Herkunftskontext Religionsunterricht im informellen 
Rahmen erteilt zu haben (Herr H., Zeile 93–95). 

Da in den Interviews nicht nach dem theologischen Verständnis der Imame 
gefragt wurde, sprechen sie nicht in erster Linie über eine kontextualisierende 
Theologie, obwohl Ansätze von theologischen Verweisen durchaus vorkom-
men. In den Kontextvergleichen wird vor allem ausgeführt, wie Religion gelebt, 
praktiziert und organisiert wird, wie sich die gesellschaftlichen Kontexte dabei 
unterscheiden und wo sich Gemeinsamkeiten finden, aber auch, wie die Rolle 
des Imams in unterschiedlichen Kontexten ausgestaltet ist. Wichtig scheint dabei 
nicht zwingend ein Vergleich bestimmter Länder zu sein, sondern eher, dass 
dabei «muslimische Länder und nicht-muslimische Länder» (Herr A., Zeile 175) 
verglichen werden. Diese Vergleiche scheinen insbesondere durch die spezifi-
sche Situation der Muslim*innen in europäischen Ländern angeregt zu werden: 
«Gerade die Erfahrung, als Minderheit in einem fremden und nicht selbstver-
ständlichen Kontext zu leben, kann die aktive Kontextualisierung begünstigen» 
(Schmid 2013:272). Dies bestätigt sich in einer Äusserung von Herrn D.: «[D]ie 
Mehrheit sind Muslime dort und da ist (.) die Minderheit sind Muslime da. 
Das, das ist schon ein grosser Unterschied» (Herr D., Zeile 133–135). In den 
folgenden Unterkapiteln werden verschiedene Aspekte beleuchtet, die in den 
Kontextvergleichen von den Imamen aufgegriffen werden.



7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale … 201

7.2.1 Kontextvergleich I: «En Suisse, les mosquées, c’est 
des centres culturels» 

Ein wichtiger Vergleich wurde bereits in Abschnitt 7.1.1 dargestellt: Die Gegen-
überstellung der Aufgabenbereiche eines Imams in einem muslimischen Land und 
in der Schweiz. Dieser Vergleich kann an dieser Stelle noch ergänzt werden durch 
die Perspektive, dass es sich bei der Schweiz für einen Teil der Muslim*innen 
um einen Einwanderungskontext handelt, was hilfreich für das Verständnis der 
erläuterten Unterschiede ist. Denn daraus ergibt sich teilweise die Erweiterung 
des Aufgabenbereichs eines Imams in der Schweiz: 

Leute finden in Bosnien andere Stellen zum Besprechen, spezialisierte Stellen oder 
Freundeskreis oder so, Familienkreis, aber hier kommen sie zu mir. (Herr K., Zeile 
40–42) 

Wie in dieser Äusserung von Herrn K. deutlich wird, wenden sich Mitglieder 
seiner Gemeinschaft bei Schwierigkeiten an ihn, während sie sich im Herkunfts-
kontext in seiner Darstellung entweder an spezialisierte Fachstellen oder den 
Familien- und Freundeskreis richten. Die Moschee scheint den Menschen in einer 
Migrationssituation, in der sie die Sprache des Landes noch nicht gut sprechen, 
ihnen die fachliche Infrastruktur noch nicht bekannt ist und ihr Familien- und 
Freundeskreis auch (noch) nicht zwingend gleich gross ist wie im Herkunftsland, 
somit als Orientierungshilfe zu dienen. In diesen Zusammenhang kann auch die 
Umdeutung oder Erweiterung der Funktion der Moschee in Europa bzw. in der 
Schweiz gestellt werden, die in einigen Äusserungen angedeutet wird: 

[H]ier nicht einfach eine Moschee, sondern wie ein Verein. // Interviewerin: Ja // In 
der Türkei ist eine Moschee bisschen mehr klassisch. (Herr E., Zeile 203–204) 

Hier, Moscheen sind wie ein Lokal, wie ein Kulturzentrum. Deswegen viele Vereine 
haben diesen Namen, islamisches Kulturzentrum, albanisches Kulturzentrum und so 
weiter. (Herr J., Zeile 197–199) 

Normalement, en Turquie les mosquées ouvrent cinq fois par jour. Mais en Europe, 
en Suisse, les mosquées, c’est des centres culturels // Interviewerin: Oui // pour- Par 
exemple, on regarde le match ici, on fait la prière là-bas, on mange ici. En Turquie, 
ce n’est pas possible. (Herr M., Zeile 84–87) 

Muslimische Gemeinschaften in Europa dienen somit nicht nur als Ort der 
Orientierung, sondern wandeln sich auch zu kulturellen Zentren und sozialen 
Treffpunkten, in denen nebst dem Gebet auch weitere Aktivitäten stattfinden,



202 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

während Moscheen in muslimischen Ländern vorrangig als Gebetsstätte dienen. 
Ausserdem sind muslimische Gemeinschaften aufgrund der religionsrechtlichen 
Situation in Europa oftmals als Verein organisiert. Dies bestätigt den bestehenden 
Forschungsstand zu diesem Punkt (vgl. Abschnitt 2.1). Herr K. geht im Interview 
noch etwas näher auf die spezifische Migrationsgeschichte seiner Gemeinschaft 
und diesen Wandel ein: 

[E]rste Imame kommen hierher vor vielleicht 32 Jahren // Interviewerin: Mhm // und 
unsere Leute leben hier ohne Familien, nur die Männer. // Interviewerin: Ja // Aber 
wenn Krieg passiert dort, viele Familien kommen hierher, ja. Und dieser Imam organi-
siert erste Treffpunkte in der Schweiz für diese Familien, für diese Leute und beginnt 
etwas zu bauen. (.) Objekte oder (lacht) direkt und indirekt bauen. Baut Freundes-
kreise und auch diese Objekte oder Treffpunkte, wo man Bosnisch sprechen kann, 
bosnisches Essen essen, dieses und jenes und so. Und auch viele humanitäre Aktio-
nen, oder ja, führen wir durch hier in dieser Zeit damals. Für Bosnien, für Aus- oder 
für Migranten oder so. Und auf der anderen Seite, Imame helfen den Leuten auch hier 
zu- richtig zu integrieren. Was erlaubt ist für Muslime hier, was nicht erlaubt ist. Was 
sollen wir machen in dieser Gesellschaft, nicht nur in unserer Moschee sitzen. (Herr 
K., Zeile 255–266) 

In dieser kurzen Erzählung von Herrn K. wird deutlich, dass die ersten Bos-
nier*innen als Gastarbeiter*innen in die Schweiz kamen und es sich anfänglich 
vor allem um Männer handelte (vgl. Abschnitt 2.1). Zu Beginn des Bosnienkriegs 
1992 folgten dann oftmals die Familien nach. In seiner Beschreibung haben die 
ersten bosnischen Imame in der Schweiz einen wesentlichen Beitrag für die in der 
Schweiz ankommenden bosnischen Kriegsflüchtlinge geleistet. Für die Umdeu-
tung der Moschee im Zusammenhang mit den Kriegsereignissen und der Ankunft 
der Frauen und Kinder findet Herr K. ein ausdrucksstarkes Bild: Der von ihm 
erwähnte Imam «[b]aut Freundeskreise und auch diese Objekte oder Treffpunk-
te» (Zeile 260–261). Moscheevereine als soziale Treffpunkte sind folglich Orte, 
wo soziale Beziehungen entstehen, gepflegt und gestärkt werden, was gerade in 
einer erzwungenen Migrationssituation Halt, Orientierung und Sicherheit bietet. 
Gleichzeitig dienen sie auch als Orte, wo Kulturelles gelebt und bewahrt wird 
(«wo man Bosnisch sprechen kann, bosnisches Essen essen, dieses und jenes», 
Zeile 261). Herr K. betont ausserdem, dass Imame eine wichtige Rolle für die 
Integration der Bosnier*innen in der Schweiz spielten und immer noch spielen, 
in dem sie aufzeigen, wie die normativen Pflichten der Religion in der Schweiz 
eingehalten werden können («Was erlaubt ist für Muslime hier, was nicht erlaubt 
ist», Zeile 264–265), aber auch, wie mit der Schweizer Gesellschaft ein Aus-
tausch und ein Zusammenleben stattfinden kann («nicht nur in unserer Moschee



7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale … 203

sitzen», Zeile 266). Die Umdeutung der Moschee zu einem sozialen und kulturel-
len Treffpunkt bietet eine zusätzliche Erklärung, warum sich das Aufgabengebiet 
der Imame in Europa bzw. der Schweiz erweitert hat. Wie Herr I. und Herr K. 
erläutern: 

Beispielsweise (…) als türkische Vereine hier will man gerne auch, dass die Kinder 
auch kulturelle Sachen mitnehmen, also die mit Religion vermischt sind. Das ist zum 
Beispiel, wie die Bayrams gefeiert werden so, die Festtage. (Herr I., Zeile 264–266) 

Und auch, wir haben hier kulturelle und sportliche und- Aktivitäten, das gibt es in 
Bosnien nicht. […] Ich mache das hier, weil wir nennen uns bosnischer Kulturverein, 
nicht nur religiöse, auch kulturelle und ja, andere Sachen machen wir hier auch. (Herr 
K., Zeile 44–48) 

In den Moscheevereinen werden auch Festtage gefeiert, kulturelle Bräuche 
gepflegt und sportliche Aktivitäten durchgeführt, wie in diesen beiden Äusse-
rungen sichtbar wird. Damit gehen neue Erwartungen einher: Der Imam soll nun 
zum Beispiel der zweiten und dritten Generation auch Geschichte und Kultur der 
eigenen Gemeinschaft vermitteln oder sportliche Aktivitäten organisieren. Dies 
hat zur Folge, dass sich sein Aufgabenbereich unweigerlich erweitert. 

Wie in diesem Unterkapitel offenkundig wird, spielen unterschiedliche Ein-
wanderungssituationen – im Falle der Bosnier*innen häufig eine Fluchtmigration 
– für die Gründung und Bedeutung der muslimischen Gemeinschaften in der 
Schweiz eine wichtige Rolle. Diese Perspektive ist daher hilfreich, um Ver-
änderungen und Neuerungen innerhalb von muslimischen Gemeinschaften im 
Vergleich mit den Herkunftskontexten zu verstehen, auf welche Imame in den 
Interviews hinweisen. So muss die Umdeutung der Moscheen zu kulturellen Zen-
tren und sozialen Treffpunkten im Kontext dieser unterschiedlichen Einwande-
rungssituationen verstanden werden. Dies hat wiederum zur Folge, dass sich das 
Aufgabengebiet der Imame unweigerlich erweitert hat und Imame in der Schweiz 
mit neuen Erwartungen konfrontiert sind. Allerdings muss auch in Betracht gezo-
gen werden, dass mittlerweile etwas mehr als 36 % der Muslim*innen Schweizer 
Staatsbürger*innen sind und zunehmend mehr Muslim*innen der zweiten und 
dritten Generation angehören. Das Bild, dass Muslim*innen noch immer vorran-
gig Zugewanderte sind, ist daher nicht ganz richtig (vgl. Johansen und Spielhaus 
2012:83).



204 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

7.2.2 Kontextvergleich II: «Europa ist nicht wie ein 
kleines Dorf» 

Einige Imame stellen in den von ihnen angestellten Vergleichen fest, dass sich 
die Tätigkeit als Imam in Europa von der Tätigkeit in muslimischen Län-
dern insbesondere aufgrund der Vielfalt der Menschen unterscheidet, die hier 
aufeinandertreffen: 

[I]n Europa in der Moschee, eine Gesellschaft (..) sind unterschiedliche Kulturen. 
Araber kommen, Bosnier kommen, Mazedonier kommen, Türken kommen, Kurden 
kommen. (Herr E., Zeile 161–163) 

[U]nd hier ist die Herausforderung für einen Imam, weil die Leute zum Beispiel 
kommen zu dir, die sind nicht gehörend, gehören nicht zu bestimmten Farben und 
Sprachen. Zum Beispiel bei mir hier und unsere Moschee zum Beispiel hier in (Name 
einer Institution) in der letzten Periode, sie ist extrem vielfältig geworden, oder. Weil 
die Leute kommen aus verschiedenen Ethnien und Kulturen und Glaubensrichtungen, 
und so weiter. (Herr G., Zeile 482–487) 

Und auch in Bosnien alle Leute sind eine Mezheb, kennen Sie Mezheb? // Interviewe-
rin: Ja // Das ist (.) // Interviewerin: Rechtsschule // Rechtsschule im Islam, ja. Hier 
nicht. Am- meistens eine, aber vielleicht kommen die Leute zufällig hierher, haben 
eine andere Mezheb und sehen so, wie beten wir, wir machen das so, warum. (Herr 
K., Zeile 219–222) 

Bon au début, c’était la découverte, parce qu’on n’avait pas affaire à des musulmans 
de la même origine que moi. Donc il fallait pouvoir- connaître un petit peu les tradi-
tions des autres ethnies, traditions religieuses et leurs attentes aussi. (Herr H., Zeile 
103–106) 

Das Zusammentreffen verschiedenster Menschen innerhalb einer Moschee in der 
Schweiz stellt laut diesen Imamen ein Unterschied in der Arbeit als Imam im 
Vergleich zum Herkunftskontext dar. Dies kann heissen, dass die Gläubigen 
unterschiedlicher Herkunft sind, verschiedene Sprachen sprechen, verschiedene 
Traditionen gewohnt sind, aber auch, dass sie unterschiedlichen Rechtsschulen 
(Arabisch maḏhab, Bosnisch mezheb)21 angehören. Diese Faktoren stellen für 
die Imame eine neue Herausforderung in ihrer Arbeit dar. Direkt im Anschluss 
an die obenstehend zitierte Äusserung führt das Herr E. noch etwas näher aus:

21 Wie von Herrn K. in der entsprechenden Äusserung angesprochen, geht es dabei haupt-
sächlich um rituelle Unterschiede, die vom Imam entsprechend erläutert werden müssen 
(«wie beten wir, wir machen das so, warum», Herr K., Zeile 222). 



7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale … 205

Wenn nur eine Kultur, kein Problem in einem kleinen Dorf, man kann die richtige Per-
spektive ganz einfach, man kann eine Aufgabe erzählen, ein Thema erzählen, aber es 
kommt ein Professor, es kommt ein Ingenieur (.) einfach die Leute kommen und unter-
schiedliche Kulturen kommen, das ist für uns ein wichtiges Problem, in der Moschee 
bei der Konferenz, das ist für uns ein grosses Problem, wir können nicht über ein 
Thema einfach erzählen. (Herr E., Zeile 163–168) 

Herr E. erläutert hier, dass die Diversität der Zielgruppe Imame in Vorträgen oder 
Predigten in der Moschee vor Herausforderungen stellt. Er bringt in dieser Äus-
serung eine Vergleichsperspektive ein: Auf dem Land in einem Dorf existiert laut 
ihm «nur eine Kultur» (Zeile 163), deswegen ist es für den Imam leichter, eine 
Predigt oder einen Vortrag zu einem bestimmten Thema zu halten («man kann 
die richtige Perspektive ganz einfach […] erzählen», Zeile 164). Andernorts – er 
spezifiziert das hier nicht, womöglich ist aber die Schweiz gemeint – ist die Ziel-
gruppe divers, was sich einerseits auf unterschiedliche kulturelle Hintergründe 
(«unterschiedliche Kulturen kommen», Zeile 166), andererseits auch auf unter-
schiedliche Bildungsabschlüsse bezieht («es kommt ein Professor, es kommt ein 
Ingenieur (.) einfach die Leute kommen», Zeile 165).22 Eine sehr diverse Ziel-
gruppe bedeutet für einen Imam also, dass er in seinen Vorträgen oder Predigten 
einen Mittelweg finden muss, um alle Leute anzusprechen. Das wird als Her-
ausforderung begriffen («das ist für uns ein wichtiges Problem», Zeile 166). Der 
Imam muss also sicherstellen, dass ein Vortrag oder eine Predigt nicht zu einfach 
oder zu komplex ist, damit er verstanden wird und ihm alle Gläubigen folgen kön-
nen. Den Vergleich mit dem Dorf nimmt Herr E. noch an zwei weiteren Stellen 
auf: 

Vor der Europa-Aufgabe hatten uns die Leute ein Seminar gegeben: «Sie gehen in 
da eine multikulturelle Gesellschaft. Europa ist nicht wie ein kleines Dorf». (Herr E., 
Zeile 190–191) 

In der Türkei Ankara, Izmir, Istanbul oder Grossstadt Konya und grosse Moscheen 
haben viele Imame auch viele Aufgaben. Aber kleine Moscheen sind nicht wie hier, 
nur in den Sommerferien Kinder kommen für Koranunterricht […]. Aber in Europa 
kleine Moschee oder grosse Moschee (.), hier (..) Schweiz oder Europa egal, alle 
Moscheen haben viel Organisation. (Herr E., Zeile 204–211) 

Herr E. bezieht sich in der ersten hier zitierten Äusserung auf einen vom Diya-
net organisierten Kurs, den Imame in der Türkei besuchen müssen, bevor sie ins

22 Dass hier nur Männer («Professor», «Ingenieur») genannt werden, hat einerseits sicherlich 
mit den Sprachkenntnissen zu tun. Andererseits besteht nur für Männer, nicht aber für Frauen 
die Pflicht, am Freitagsgebet und der Freitagspredigt teilzunehmen. 



206 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

Ausland geschickt werden (vgl. Bruce 2019:195–196). In diesem sind die Imame 
gemäss seiner Erzählung bereits darauf vorbereitet worden, dass Gesellschaften 
in Europa pluralistisch sind. Das bezieht sich nun vermutlich nicht nur auf die 
mögliche Diversität einer muslimischen Gemeinschaft in Europa, sondern auch 
darauf, dass europäische Gesellschaften prinzipiell als vielfältiger gesehen wer-
den, als sich das die Imame vielleicht gewohnt sind.23 Das Dorf dient dabei als 
maximales Kontrastbild («Europa ist nicht wie ein kleines Dorf», Zeile 191). In 
der zweiten hier zitierten Äusserung stellt Herr E. die Arbeit als Imam in einer 
türkischen Grossstadt der Arbeit auf dem Land gegenüber, wo ein Imam weni-
ger Aufgaben hat. Dies vergleicht er dann wiederum mit Europa, wo sowohl in 
kleinen als auch in grossen Moscheen viele Aufgaben für den Imam anfallen, in 
dem Sinne also kein «Dorfimam» existiert. Die Rolle eines Imams in Europa, 
unabhängig davon, wo er tätig ist, liegt folglich näher an der Rolle eines Imams 
in einer türkischen Grossstadt. Entsprechend wird deutlich, dass die Rolle, die ein 
Dorfimam einnimmt, eine typische, aber vermutlich eher unzeitgemässe Form des 
Imamseins darstellt. 

Zusammengefasst wird aus den hier zitierten Äusserungen sichtbar, dass die 
pluralistische Gesellschaft in Europa von einigen Imamen als Spezifikum begrif-
fen wird. Der Einwanderungskontext Europas führt innerhalb der Moscheen zu 
einer vielfältigen Gemeinschaft, was die Imame vor neue Herausforderung stellen 
kann. 

7.2.3 Verbindungen herstellen: «Nicht ein Islam dort und 
wir leben hier» 

Zum Abschluss des Kapitels zu den Vergleichen gesellschaftlicher Kontexte in 
den Interviews geht es in diesem Unterkapitel um die Stellen, in denen Imame 
ausdrücken, dass sie Verbindungen zwischen den gesellschaftlichen Kontexten 
anstreben. Dies geschieht auf zwei unterschiedliche Weisen. Erstens finden sich 
Imame, die betonen, dass aus ihrer Perspektive in der Schweiz vieles in Überein-
stimmung steht mit «dem Islam» oder grundsätzlich «islamisch» ist. Ein Beispiel 
ist die folgende Äusserung von Herrn I.:

23 Wobei dies eine Perzeptionsfrage ist. Die Türkei wurde im letzten Jahrzehnt zu dem Land, 
das weltweit am meisten Geflüchtete aufgenommen hat, unter anderem aus Syrien, Irak und 
Afghanistan (UNHCR 2022). Diese sind zu einem grossen Teil muslimisch, allerdings nicht 
zwingend sunnitisch-hanafitisch geprägt. Allenfalls wird diese innermuslimische Diversität 
in der Türkei (noch) nicht wahrgenommen. Oder aber Herr E. hat diese Pluralität in der 
Türkei noch nicht erlebt, weil er die letzten Jahre in der Schweiz verbracht hat. 



7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale … 207

Es gibt vieles eigentlich in der Schweiz, das identisch ist mit dem Islam. So, man sagt, 
Schweizer Werte, die ich eigentlich als Menschenwerte betrachten tue, zum Beispiel, 
dass man irgendwie ehrlich ist, dass man zeitlich pünktlich ist, dass man irgendwie 
nicht lügen tut, dass man nicht tut Leute verarschen, dass man nicht irgendwie stehlen 
tut, dass man ehrlich ist, dass man der Wirtschaft beitragen tut, dass man sich inte-
griert, dass man nicht ein schwarzes Schaf ist sozusagen einfach, ja, dass man halt 
mithält, mitmacht und nicht irgendwie Probleme macht, dass man mit Nachbarschaf-
ten gut umgeht, Gesetze tut einhalten. Sind eigentlich Werte, die global sind, oder. 
(Herr I., Zeile 274–282) 

Herr I. zählt eine Reihe an Werten auf, die er als «Schweizer Werte» (Zeile 275) 
bzw. «Menschenwerte» (Zeile 275) bezeichnet, so zum Beispiel nicht zu lügen 
und nicht zu stehlen, Ehrlichkeit oder Pünktlichkeit. Da diese Werte laut ihm auch 
Werte der Schweizer Gesellschaft sind, urteilt er, es gäbe vieles in der Schweiz, 
«das identisch ist mit dem Islam» (Zeile 274–275). Was «Islam» dabei meint und 
umfasst, führt er nicht weiter aus. Auch Herr F. zieht Parallelen: Dass Polizisten 
in der Schweiz immer zu zweit unterwegs seien, sei im Grunde etwas Islami-
sches, weil im Islam zum Beispiel bei der Heirat oder Scheidung zwei Zeugen 
verlangt werden (Herr F., Zeile 519–527). Auch er erläutert nicht weiter, was 
er unter «islamisch» versteht. Sein Beispiel mutet etwas kurios an, zeigt aber, 
wie einige Imame versuchen, Gemeinsamkeiten zwischen den gesellschaftlichen 
Kontexten zu finden. Durch die Betonung, dass Werte der Schweizer Gesellschaft 
und in der Schweiz praktizierte Handlungsweisen eigentlich in sich bereits «is-
lamisch» sind, versuchen diese beiden Imame aufzuzeigen, dass gesellschaftliche 
Unterschiede womöglich kleiner sind, als sie erscheinen. Es kann auch so gedeu-
tet werden, dass Mitglieder ihrer muslimischen Gemeinschaften dadurch angeregt 
werden, sich mit Unterschieden zwischen dem jeweiligen Herkunftskontext und 
der Schweiz auszusöhnen und diese nicht als Problem zu betrachten. Gleichzei-
tig bieten diese Imame ihrer muslimischen Gemeinschaft durch die Bekundung, 
dass vor Ort vorherrschende Handlungspraxen, Verhaltensweisen oder Werte im 
Grunde «islamisch» sind, eine normative Absicherung. 

Zweitens gibt es auch Imame, die in den Interviews darlegen, wie sie Verbin-
dungen zwischen muslimischen Kontexten und der Schweiz anstreben, also «dass 
man halt die Überbrückung machen kann» (Herr I., Zeile 267–268). Das ver-
deutlicht auch Arlinda Amiti (2022) in ihrer Dissertation zu albanischsprachigen 
Imamen in der Schweiz. Laut ihr halten die Imame «weiterhin an ihren transna-
tionalen Beziehungen fest» (Amiti 2022:221), während sie in der Schweiz tätig 
sind, was auf eine Brückenfunktion zwischen den beiden Kontexten verweist. 
Dass versucht wird, eine Verbindung zwischen den Kontexten herzustellen, wird 
auch im folgenden Zitat sichtbar:



208 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

Nicht ein Islam dort und wir leben hier, so geht’s nicht, dann leben wir parallel, mit 
parallelen Identitäten, wenn ich das so sagen darf, obwohl das Wort Identität nicht 
so einfach ist. Aber trotzdem, ich versuche nicht parallel, in zwei Parallelwelten zu 
leben, das ist mühsam. // Interviewerin: Ja // Ich versuche die beiden zu fusionieren, 
vor allem wenn es um die Gemeinsamkeiten geht. (Herr B., Zeile 179–183) 

Herr B. verdeutlicht in dieser Äusserung, dass er versucht, beide Welten zu ver-
binden, «zu fusionieren» (Zeile 183). Denn, so urteilt er, «in zwei Parallelwelten 
zu leben, das ist mühsam» (Zeile 182). Es kann also nicht sein, dass die Reli-
gion im Herkunftskontext verortet und entsprechend praktiziert wird, man aber 
längst in einem anderen gesellschaftlichen Umfeld lebt («Nicht ein Islam dort 
und wir leben hier, so geht es nicht», Zeile 179–180). Er nimmt also für seine 
muslimische Gemeinschaft eine Brückenfunktion zwischen der Schweiz und dem 
Herkunftskontext ein. Herr B. führt nicht im Detail aus, wie genau er das leis-
tet und was das alles umfasst, aber er gibt vor der oben zitierten Äusserung 
einen Hinweis darauf: «Ich benenne das nicht so, Aufklärung, Renaissance usw., 
aber diese Werte versuche ich zu kombinieren mit islamischen Werten, damit 
der Islam auch hier aktuell ist» (Herr B., Zeile 177–179). Auch hier gibt die 
Arbeit von Amiti (2022) einen Anhaltspunkt, wie das umgesetzt werden könnte. 
Sie untersucht drei theologische Publikationen von in der Schweiz tätigen Ima-
men, die auf die Schweiz Bezug nehmen, und zeigt unter anderem, wie ein Imam 
das Konzept der «Menschenwürde» sowohl aus einer europäisch-intellektuellen 
als auch einer islamisch-theologischen Tradition herleitet, in letzterer verankert 
(Amiti 2022:188) und dadurch in der Lage ist, eine Verbindung zwischen den bei-
den Kontexten herzustellen. Herr O. wiederum nimmt den Punkt der historischen 
Kontextualisierung auf, die laut ihm nötig ist: 

On est en Suisse, on est en Allemagne, on est en Autriche, on est au Kosovo, on n’est 
pas en Arabie, en Egypte, même le monde arabe, ce n’est pas la même chose ce que 
les imams donnent dans les prêches, parce que ça dépend de la société, toujours. Et 
c’est ça, si l’imam comprend ça, il a compris où il est, c’est bien. S’il- sa tête est en 
Arabie, il fait une catastrophe. (Herr O., Zeile 392–397) 

In dieser Äusserung spricht sich Herr O. dafür aus, dass ein Imam die Gesell-
schaft, in der er bzw. seine Gemeinschaft lebt, in seiner Predigt berücksichtigen 
müsse («parce que ça dépend de la sociéte, toujours», Zeile 395). Damit bezieht 
er sich auf eine kontextualisierende theologische Auslegung, die sich auf die 
gesellschaftliche Umgebung bezieht. Ein Imam sollte also verstehen, in welchem 
gesellschaftlichen Kontext er sich befinde, urteilt Herr O. («si l’imam comprend



7.3 Das Ungesagte: Genderspezifische Dimension der Rolle des Imams 209

ça, il a compris où il est, c’est bien», Zeile 395–396), denn wenn er mit sei-
nem Kopf in einem arabischen Land sei, aber in der Schweiz predige, so richte 
er Unheil an («S’il- sa tête est en Arabie, il fait une catastrophe», Zeile 396– 
397). Vermutlich meint er damit, dass ein Imam eine auf ein arabisches Land 
ausgerichtete Auslegung nicht einfach auf die Schweiz übertragen kann, weil es 
notwendig ist, sich des gesellschaftlichen Kontextes bewusst zu sein. Hier wird 
zum ersten Mal in den bisher zitierten Äusserungen eine Abgrenzung zu einer 
Subjektvorstellung eines «schlechten» Imams erkennbar – nämlich derjenige, der 
mit seinem Kopf in Arabien ist –, in der Aspekte der Subjektposition des Imams 
als Bedrohung anklingen (vgl. dazu Abschnitt 9.2). 

Aus den hier zitierten Äusserungen wird offenkundig, dass einige Imame 
nicht nur Kontextvergleiche vornehmen, sondern auch Verbindungen zwischen 
den gesellschaftlichen Kontexten anstreben. Dies geschieht einerseits dadurch, 
dass hervorgehoben wird, was in der Schweiz bereits an Werten oder Hand-
lungsweisen vorhanden ist, die als «islamisch» angesehen werden – ohne jedoch 
«islamisch» oder «Islam» näher zu definieren. Diese Bekundung erleichtert es der 
muslimischen Gemeinschaft, über gesellschaftliche Differenzen hinwegzusehen. 
Andererseits streben einige Imame auch eine Verbindung über eine kontextbe-
wusste, kontextualisierende Theologie an. Dabei ist es wichtig an dieser Stelle 
zu betonen, dass eine solche Kontextgebundenheit der Theologie notwendiger-
weise fragmentarisch bleibt und keinen Allgemeinheitsanspruch erheben kann 
(Schmid 2013:272). Deutlich wird hieraus aber, dass Imame für Muslim*innen 
eine wichtige Brückenfunktion zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Kon-
texten einnehmen können, was gleichzeitig von muslimischen Gemeinschaften 
auch erwartet wird (vgl. Abschnitt 7.1.2). 

7.3 Das Ungesagte: Genderspezifische Dimension der 
Rolle des Imams 

Die Rolle des Imams weist zusätzlich ein Merkmal auf, das in keinem Inter-
view von den männlichen Imamen angesprochen wird: Sie ist genderspezifisch, 
denn Imame sind nach verbreiteter Auffassung männlich (vgl. Abschnitt 2.1). 
Daher widmet sich dieses Unterkapitel der genderspezifischen Dimension der 
Rolle des Imams. Dass diese Tatsache von den Imamen überhaupt nicht erwähnt 
wird, verweist darauf, dass sich die Imame damit in der Regel nicht befassen. 
An einer einzigen Interviewstelle scheint diese Dimension auf. Auf die Frage, 
was man mitbringen muss, um Imam zu werden, fragt Herr E. nach: «Meinen 
Sie, wie kann ein Mann ein Imam sein?» (Herr E., Zeile 84). Er führt diesen



210 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

Aspekt aber nicht weiter aus. Im Unterschied dazu spielt Gender in den Inter-
views mit den beiden Frauen eine grosse Rolle, was die Wichtigkeit der beiden 
Interviews als Vergleichshorizont unterstreicht (vgl. Abschnitt 5.4.1). Weil Frau 
P. über die Stiftung TISS in die gleiche Organisationsstruktur eingebunden ist wie 
entsprechend angestellte Imame und dieselbe Ausbildung absolviert hat (ein UİP-
Studium in der Türkei, vgl. Abschnitt 5.4.1), kann davon ausgegangen werden, 
dass sie mit diesen Deutungs- und Handlungswissen teilt. Ihr Interview bietet 
daher einen interessanten Vergleichshorizont im Hinblick auf Gender. Das Inter-
view mit Frau R. hingegen hat insgesamt eine maximale Kontrastfunktion, wie 
noch deutlich werden wird (vgl. Abschnitt 9.6). Daher wird zur näheren Betrach-
tung der genderspezifischen Dimension der Imamrolle hier das Interview mit Frau 
P. herangezogen. 

Das Interview mit Frau P. beginnt mit einer Klärungsfrage hinsichtlich der 
richtigen Bezeichnung ihrer Tätigkeit. Sie erläutert, dass sie eine din görev-
lisi (Religionsangestellte*r bzw. Religionsbeamtin/-beamter; Pl.: din görevlileri) 
sei, genauso wie ein Imam oder ein Koranlehrer (Frau P., Zeile 3–14).24 Die 
Bezeichnung din görevlileri ist charakteristisch für die vom Diyanet beschäf-
tigten Religionsangestellten, die immer auch Staatsbeamte sind (vgl. Maritato 
2015:434). Auf eine Nachfrage im Verlauf des Interviews bestätigt Frau P., 
dass weibliche Religionsangestellte einige Tätigkeiten nicht ausführen, die den 
Imamen vorbehalten sind. Sie führt die Gebetsleitung, Bestattungen und Fest-
tagsgebete an (Frau P., Zeile 103–110, Zeile 120–122). Zusätzlich wäre eigentlich 
auch die Freitagspredigt zu nennen, die sie jedoch nicht erwähnt. Eventuell liegt 
dies darin begründet, dass für Frauen keine Verpflichtung besteht, am Freitagsge-
bet teilzunehmen und die Freitagspredigt von ihr daher als Teil der männlichen 
Religionspraxis wahrgenommen wird. Im Anschluss betont sie: 

[A]lso sonst gibt es eigentlich keine grossen Unterschiede in dem Sinn. // Interviewe-
rin: Ja // Mhm. Also der Imam ist natürlich (.) so ein wenig gebunden, also der ist 
quasi wie fix in der Moschee, also er kann nicht einfach, ja, heute da sein, morgen 
irgendwo anders, oder, muss immer wieder dort sein natürlich. (.) Also bei uns ist das 
eben nicht so. Wir tun eigentlich von einer Moschee zur anderen pendeln, quasi, ja. 
(Frau P., Zeile 123–127) 

Nebst einigen den Imamen vorbehaltenen Tätigkeiten nennt Frau P. als Haupt-
unterschied zwischen ihrer Tätigkeit und derjenigen eines Imams, dass dieser 
an eine Moschee gebunden sei, während sie in den von ihr betreuten muslimi-
schen Gemeinschaften zirkuliere. Die Betreuung mehrerer Moscheen durch eine

24 Die türkische Sprache unterscheidet nicht zwischen den Geschlechtern.



7.3 Das Ungesagte: Genderspezifische Dimension der Rolle des Imams 211

weibliche Religionsangestellte hat in der Schweiz vor allem mit den Gemein-
schaftsgrössen zu tun, die im Vergleich zu anderen Ländern sehr klein sind.25 

Dass die vom Diyanet beschäftigten Religionsangestellten ansonsten aber alle 
die gleichen Aufgaben übernehmen können, macht sie an einer weiteren Stelle 
im Interview deutlich: 

[A]lso wenn jetzt zum Beispiel die Schulen (Name einer Gemeinde) zum Beispiel 
sagen würden, «Du, wir suchen jemand, der über- der tätig ist bei Diyanet jetzt zum 
Beispiel und die Person soll zum Beispiel in die Schule kommen und uns einen Vor-
trag halten über den Islam», dann kann ich im Prinzip auch gehen, also das, das macht 
jetzt überhaupt nichts, also da kann der (Name eines Imams) Hoca gehen und auch 
ich, also es-, also da gibt es jetzt keinen Unterschied. Oder zum Beispiel Moschee-
führungen machen wir auch und das machen auch die Imame, je nachdem wer Zeit 
hat. (Frau P., Zeile 609–616) 

Sie unterstreicht hier somit, dass weibliche Diyanet-Religionsangestellte im Aus-
land grundsätzlich die gleichen Aufgaben übernehmen können wie Imame. Das 
kann als ein Ausdruck einer Organisationsstruktur verstanden werden, in welcher 
alle Angestellten unter der gleichen Bezeichnung (din görevlileri) gefasst werden 
und in die gleiche Organisation eingebunden sind. Dies drückt sich auch dadurch 
aus, dass die in der Schweiz tätigen din görevlileri miteinander im Austausch 
stehen, so zum Beispiel über eine gemeinsame WhatsApp-Gruppe (Frau P., Zeile 
693–712). 

Allerdings, und das wird aus den bisher zitierten Äusserungen nicht deutlich, 
ist ein wichtiger Unterschied die Zielgruppe der unterschiedlichen Religions-
angestellten. Frau P. predigt und gibt Unterricht, der verschiedene Fächer – 
Koranlesen, Grundlagen des Islams, islamische Ethik, Hadith, sı̄ra (Propheten-
biografie), Koranexegese usw. – umfasst (Frau P., Zeile 16–62). Sie unterrichtet 
aber nur Kinder sowie Frauengruppen verschiedenen Alters: «wenn es dann ältere 
Buben sind, die gehen eben zum Imam» (Frau P., Zeile 65). Frauen können und 
dürfen sich durchaus an den Imam wenden, betont Frau P. (Zeile 153–155), sie 
suchen aber in den von ihr betreuten muslimischen Gemeinschaften lieber eine 
Frau auf. Sie begründet dies folgendermassen: 

[J]a, ich meine (.) wir kennen ja das, also Männer sind halt ein wenig anders und 
die Frauen sind anders, oder, das, ja (.), was zum Beispiel eben Sachen anbelangt 
wie- in der, innerhalb der Familie oder einfach Kindererziehung oder einfach, ja,

25 Maritato (2018) z. B. untersucht weibliche Diyanet-Religionsangestellte in Österreich und 
Schweden, die in derselben Moschee wie ihr Ehemann arbeiten und nicht mehrere Moscheen 
betreuen. 



212 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

sonst Sachen, dann kann man sich ein wenig besser austauschen, wie gesagt, und 
verständigen. (Frau P., Zeile 168–172) 

In dieser Äusserung wird ein ganz bestimmtes, heteronormatives Geschlechter-
bild deutlich, das Frau und Mann unterschiedliche Rollen zuweist. Aus diesem 
Grund könne ein Mann – zum Beispiel der männliche Imam – auch nur bedingt 
Ratschläge geben: «[A]lso ein Mann kann natürlich bis zu einem gewissen Punkt 
gewisse Sachen vielleicht erklären. Aber wenn es, wenn dann eine Frau da ist, 
dann kann man einfach offener reden vielleicht» (Frau P., Zeile 132–135). Es 
soll hierbei nun nicht darum gehen, diese in einem Interview gemachten Äusse-
rungen auf muslimische Gemeinschaften in der Schweiz zu übertragen und etwa 
zu behaupten, dieses Geschlechterbild sei für alle muslimischen Gemeinschaften 
in der Schweiz gleichermassen relevant. Es geht hier vielmehr darum, dass hier 
eine Normalitätsvorstellung («wir kennen ja das», Zeile 169) hinsichtlich Mann 
und Frau deutlich wird. Diese Normalitätsvorstellung wird im Interview mit einer 
weiblichen Religionsangestellten zwangsläufig angesprochen, weil ihre Tätigkeit 
auf Frauen ausgerichtet ist, während sie in den Interviews mit den männlichen 
Imamen nicht zur Sprache gebracht werden muss. Entsprechend treten Geschlech-
terbilder in den Interviews mit den Imamen nur en passant in Erscheinung, zum 
Beispiel wenn von «Brüder» gesprochen wird («wir sind Brüder», Herr E., Zeile 
264) oder wenn die Zielgruppe des Religionsunterrichts charakterisiert wird als 
«von Spielgruppe bis Papi und bis Grosspapi» (Herr F., Zeile 92–93). Dies zeigt, 
dass einige Moscheen in der Schweiz noch immer in einem gewissen Ausmass 
gegenderte Räume sind (vgl. dazu für Deutschland: Akça 2020:191–240), dass 
dies aber von vielen Imamen noch wenig reflektiert wird – zumindest nicht im 
Gespräch mit der Forschenden. 

Einige Imame scheinen aber ein Bewusstsein dafür zu haben, dass ein gewisses 
Geschlechterbild und insbesondere eine (räumliche und soziale) Geschlechter-
trennung aus Perspektive der Schweizer Gesellschaft, als deren Vertreterin die 
Forschende vermutlich wahrgenommen wird, zum Teil als problematisch gese-
hen wird. Denn wie Ayşe Almıla Akça zeigen kann, müssen genderseparierte 
Räume im öffentlichen Raum in Europa «mit Verweis auf besondere Bedürfnisse 
und Reglementierungen des jeweiligen Geschlechts begründet werden» (Akça 
2020:199). Sie nennt hierfür als Beispiele Physik für Mädchen oder Vätertreffs. 
Wie sie weiter ausführt: «Ohne die Begründung eines Schutzraums fallen gen-
derseparierte Bereiche dem Vorwurf einer Ungleichbehandlung anheim – gerade 
auch im religiösen Bereich» (Akça 2020:200). Dementsprechend wird gemischter 
Religionsunterricht, also eine Inklusion der Frauen in den Unterricht, sowie ein 
gemischtgeschlechtlicher Austausch in zwei Interviews betont. So hebt Herr C.



7.4 Zusammenfassend: Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz 213

hervor: «Ich unterrichte nur auf Deutsch, für alle, Männer, Frauen, Kinder» (Herr 
C., Zeile 30–31). Und Herr L. erwähnt, dass er sich mit Frauen und Männern über 
die Themen der Freitagspredigt austausche: «Jeudi, j’ai une méditation donc avec 
des sœurs et des frères, des échanges sur le sujet du vendredi» (Herr L., Zeile 23– 
24). Herr G. wiederum ist der einzige Imam, der das Thema Geschlechterrollen 
im Interview explizit anspricht: 

[K]lassisch, oder, die Frauen irgendwie aus verschiedenen Gründen, ich denke nicht 
theologisch, sondern mehr historisch und kulturell, die Frau wurde irgendwie im 
Hintergrund gelassen, oder. (Herr G., Zeile 340–343) 

Er ist der Meinung, dass die Frage der Stellung der Frau von Muslim*innen in 
der Schweiz in Zukunft bearbeitet werden müsse (Herr G., Zeile 335–339). Aber 
auch er spricht die genderspezifische Dimension der Rolle des Imams in diesem 
Zusammenhang und auch im weiteren Interview nicht an. 

Es kann und soll hier keine generalisierende Aussage darüber gemacht werden, 
inwiefern und in welchem Ausmass muslimische Gemeinschaften in der Schweiz 
gegenderte Räume sind, denn dies wurde in den Interviews nicht erfragt, in der 
Arbeit auch nicht erforscht und stellt somit eine Forschungslücke dar. Klar wird 
aus den Interviews aber, dass Imame die genderspezifische Dimension ihrer Rolle 
und Tätigkeit gegenüber der Forschenden nicht erwähnen oder reflektieren und 
auch Geschlechterbilder in den Interviews kaum angesprochen werden. Dass ein 
Imam männlich ist, stellt daher noch stets eine Normalitätserwartung dar. Deutlich 
wird das in den Interviews der Imame insbesondere dadurch, dass diese nicht zur 
Sprache gebracht wird. 

7.4 Zusammenfassend: Die Rolle und Tätigkeit des 
Imams in der Schweiz 

Aus den Erzählungen der Imame in den Interviews wird sichtbar, dass die Grün-
dung muslimischer Gemeinschaften als Moscheevereine oder Stiftungen in der 
Schweiz aus unterschiedlichen Einwanderungssituationen heraus geschah. Die 
Moscheen wurden in diesem Zusammenhang zu kulturellen Zentren und sozia-
len Treffpunkten umgedeutet. Dies hatte unter anderem zur Folge, dass sich 
das Aufgabengebiet der Imame erweitert hat und Imame in der Schweiz mit 
neuen Erwartungen konfrontiert sind. Entsprechend weicht die Rolle des Imams 
in der Schweiz von der Rolle eines Imams in einem muslimischen Land ab. Der 
erweiterte Tätigkeitsbereich eines Imams in der Schweiz ist bisher jedoch wenig



214 7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

formalisiert und unterscheidet sich entsprechend von Imam zu Imam. Im Weite-
ren ist die Rolle des Imams genderspezifisch, weil sie Männern vorbehalten ist. 
Diese Normalitätsvorstellung tritt in den Interviews insbesondere dadurch zutage, 
dass sie überhaupt nicht zur Sprache gebracht wird. Diese Befunde aus den Inter-
views bestätigen im Wesentlichen den bereits bestehenden Forschungsstand (vgl. 
Kapitel 2). 

Deutlich wird auch, dass die interviewten Imame eine transnationale Per-
spektive einbringen.26 Anders vielleicht als die muslimischen Gemeinschaften, 
denen sie vorstehen und die zum Teil schon aus der zweiten oder dritten Gene-
ration bestehen, bringen die Imame tatsächlich alle eine eigene «internationale 
Geschichte» mit. Dass sie verschiedene gesellschaftliche Kontexte kennen und 
sie vergleichen können, kommt in den Interviews immer wieder zum Ausdruck. 
So wird die unterschiedliche Ausgestaltung der Rolle des Imams in verschiedenen 
Kontexten oder die Umdeutung der Moschee in Europa in solchen Vergleichen 
veranschaulicht. Aber auch die Vielfalt muslimischer Gemeinschaften, die sich 
aus den postmigrantischen Gesellschaften in Europa ergeben und sie vor neue 
Herausforderungen stellt, wird von ihnen auf diese Weise verdeutlicht. Die Per-
spektive dient ihnen jedoch auch als Instrument, denn einige Imame verweisen 
darauf, dass sie anstreben, die gesellschaftlichen Kontexte zu verbinden. Durch 
eine solche Herstellung von Verbindungen zwischen den Kontexten, z. B. indem 
sie eine europäisch geprägte Perspektive und eine islamisch-theologische Per-
spektive zu vereinen versuchen, nehmen sie eine Brückenfunktion bzw. eine 
hybride Position ein, die als genuin eigene und neue verstanden werden kann. 

Imame nennen verschiedene Erwartungen an einen Imam: Er sollte eine Aus-
bildung mitbringen, sich fortwährend bilden und kontinuierlich weiterlernen, über 
Kenntnisse zur Schweizer Gesellschaft verfügen und eine Landessprache erlernen. 
Die Interviews deuten darauf hin, dass die muslimische Gemeinschaft, der ein 
Imam vorsteht, die wichtigste Anspruchsgruppe eines Imams ist. Deren Erwar-
tungen an einen Imam sind laut den Imamen vielfältig, unter anderem sollte 
er in der Lage sein, Handlungsmöglichkeiten für Probleme anzubieten, vor die 
Muslim*innen in der Schweiz gestellt sind, wenn sie die normativen Anforde-
rungen ihrer Religion erfüllen, aber gleichzeitig auch den Anforderungen des 
gesellschaftlichen Alltags gerecht werden möchten. Dies erfordert, dass Imame 
ihre theologischen Kenntnisse auf aktuelle Problemstellungen anwenden und die

26 Samim Akgönül spricht in diesem Zusammenhang auch von einer Strategie der «ewi-
gen ersten Generation»: «La stratégie de ‹première génération perpétuelle› consiste à faire 
en sorte que les enfants nés sur le sol français ressentent les mêmes choses à l’égard de la 
Turquie que leurs parents, épousent le même type de comportements conformes à l’identité 
turque» (Akgönül 2009:43). Vgl. auch Akgönül (2016). 



7.4 Zusammenfassend: Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz 215

Quellen zeitgemäss und kontextgeleitet auslegen können. Die Erwartungen der 
muslimischen Gemeinschaften werden von den Imamen zum Teil als sehr hoch 
wahrgenommen, was bei einem Teil der Imame in eine Belastung umschlagen 
kann (vgl. Abschnitt 8.1). Die Sicht der Imame auf ihre Situation in der Schweiz, 
auf ihre Rolle und Tätigkeit sowie auf die damit einhergehenden Erwartungen 
in diesem Kapitel dient nun in einem weiteren Schritt als Grundlage für die 
Untersuchung ihrer Selbst-Positionierungen im nächsten Kapitel. 

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche 
die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem 
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle 
ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, 
ob Änderungen vorgenommen wurden. 

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts 
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt 
ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des 
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


8Selbst-Positionierungen von Imamen 

In diesem Kapitel stehen nun die Selbst-Positionierungen der interviewten 
Imame im Zentrum. Wie in Abschnitt 3.2 bereits dargelegt wurde, fin-
den Selbst-Positionierungen meist in sozialen Situationen statt. Durch Selbst-
Positionierungen drücken Menschen gegenüber anderen Menschen aus, für wen 
sie gehalten werden möchten (Bosančić 2016:110). Dementsprechend sind sie 
relational und situativ und müssen daher auch in Beziehung gesetzt werden mit 
der jeweiligen Interviewsituation. Da Menschen ausserdem Schauplatz multipler 
und auch konkurrierender Identitäten sind (Moore 1994:57), beziehen sie sich 
in ihren Selbst-Positionierungen immer in vielfältiger Weise auf unterschied-
liche Subjektpositionen bzw. Teile davon und nie nur auf eine einzige (vgl. 
Abschnitt 3.2). Dementsprechend kann davon ausgegangen werden, dass die 
Selbst-Positionierungen im untersuchten Interviewmaterial ganz unterschiedliche 
Bezüge zu einer Vielzahl von Diskursen aufweisen.

© Der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_8 

217

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_8&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_8


218 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Abb. 8.1 Selbst-Positionierungen im Hinblick auf die rekonstruierten Subjektpositionen 

Wie in Abb. 8.1 sichtbar wird, können Selbst-Positionierungen von Imamen 
im Hinblick auf die in Kapitel 6 rekonstruierten Subjektpositionen zwei For-
men annehmen: Sie können auf diese Bezug nehmen oder nicht.1 In diesem 
Kapitel werden zunächst Selbst-Positionierungen von Imamen beschrieben, ohne 
Bezüge zu den rekonstruierten Subjektpositionen herzustellen. Diese Darstel-
lung ist der Annahme geschuldet, dass die rekonstruierten Subjektpositionen nur 
einen kleinen Teil aller an Imame gerichteten Adressierungen und Zuschrei-
bungen darstellen (siehe Abb. 8.2). Würden einzig die Selbst-Positionierungen 
dargestellt, die sich auf irgendeine Art und Weise auf die Subjektpositionen

1 An dieser Stelle sei Nina Jany herzlich gedankt, die mich an diese Betrachtungsweise 
herangeführt hat. 



8 Selbst-Positionierungen von Imamen 219

in den massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz beziehen, ent-
stünde ein einseitiges Bild des Imamseins in der Schweiz. Womöglich würde 
den massenmedialen und politischen Debatten auch mehr Bedeutung für die 
Imame zugemessen als diesen zukommen sollte. Die Darstellung in diesem Kapi-
tel möchte daher der Vielfalt möglicher Selbst-Positionierungen von Imamen 
Rechnung tragen. Allerdings muss an dieser Stelle auf die Grenzen der Dar-
stellung in diesem Kapitel hingewiesen werden: Bezüge zu Adressierungen in 
anderen Diskursen können höchstens angedeutet, aber nicht ausreichend plausi-
bilisiert werden, weil nebst den rekonstruierten Subjektpositionen (vgl. Kapitel 6) 
keine weiteren Subjektpositionen empirisch erarbeitet wurden.2 

Aus dem Interviewmaterial wurden sechs unterschiedliche Selbst-
Positionierungen für dieses Kapitel herausgearbeitet (siehe Abb. 8.2). Als 
erstes werden in den folgenden Unterkapiteln die fünf in Abb. 8.2 fett gedruckten 
Selbst-Positionierungen dargestellt: Die Selbst-Positionierung als überlasteter 
Imam (Abschnitt 8.1), die statusbezogene Selbst-Positionierung (Abschnitt 8.2), 
die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam (Abschnitt 8.3), die 
Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert (Abschnitt 8.4) sowie 
die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam (Abschnitt 8.5). Dreizehn der 
vierzehn Imame3 nehmen eine oder mehrere dieser fünf Selbst-Positionierungen 
ein. Es handelt sich bei den Selbst-Positionierungen somit um eine Typik, in 
welcher eine Person bzw. ein Fall mindestens einem Typus zugeordnet wird, 
aber teilweise auch mehreren (vgl. Abschnitt 5.3.2 und 5.4.2). Die genannten 
fünf Selbst-Positionierungen werden, wie in Abschnitt 5.3.2 erläutert, mittels 
mehrerer Fälle verifiziert (Przyborski und Wohlrab-Saar 2021:256). Die sechste 
Selbst-Positionierung – die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem 
Schwerpunkt (in Abb. 8.2 nicht fett) – wird nur von einem einzigen Imam 
eingenommen. Diese Positionierung wird als anders gelagerter Fall am Ende 
des Kapitels behandelt und diskutiert (Abschnitt 8.6). Sie verweist über die fünf 
davor dargestellten Selbst-Positionierungsweisen hinaus auf die Möglichkeiten 
anderer Subjektverhältnisse.

2 Dies liegt vor allem darin begründet, dass es nicht möglich ist, alle in Frage kommenden 
Debatten zu untersuchen. Zusätzlich müsste eine solche Analyse im Hinblick auf die Imame 
in einer Vielzahl an Sprachen geleistet werden. 
3 Für die Analyse der in diesem Kapitel dargestellten Selbst-Positionierungen wurden 14 
der 15 Interviews mit männlichen Imamen ausgewertet, da eines aufgrund eines Defekts 
des Aufnahmegeräts nur zur Hälfte aufgezeichnet wurde und das Material infolgedessen 
zur Herausarbeitung von Selbst-Positionierungen nicht als ausreichend erachtet wurde (vgl. 
Abschnitt 5.4.2). 



220 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Abb. 8.2 Selbst-Positionierungen von Imamen in der Schweiz. (Anm.: Es sind viel 
mehr Subjektpositionen in weiteren Diskursen denkbar; die Überschneidungen der Selbst-
Positionierungen sind auch anders vorstellbar und dienen hier nur der Veranschaulichung des 
Prinzips)

Die Selbst-Positionierungen werden jeweils in einem ersten Unterkapitel 
anhand eines Falles dargestellt, in welchem sich die Selbst-Positionierung prä-
gnant erschliesst, allerdings darf diese nicht als die einzige oder massgebliche 
Selbst-Positionierung des jeweiligen Imams verstanden werden. In einem oder 
mehreren Unterkapiteln werden dann Äusserungen weiterer Imame einbezogen,



8.1 Die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam 221

um zusätzliche Aspekte oder unterschiedliche Ausprägungsweisen der entspre-
chenden Selbst-Positionierungen aufzuzeigen. Selbst-Positionierungen mit Bezü-
gen zu den aus den Diskursen rekonstruierten Subjektpositionen (vgl. Kapitel 6) 
werden wie zuvor erläutert in Kapitel 9 behandelt. 

8.1 Die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam 

8.1.1 Herr K.: «Immer Imam» 

Herr K. ist zur Zeit des Interviews 50 Jahre alt und seit 11 Jahren in der Schweiz 
als Imam tätig. Er ist von seinem Verein angestellt und bringt einen Bachelor-
Abschluss in Theologie mit. Es existieren einige Zeitungsartikel, in denen er zur 
Sprache kommt, er tritt ansonsten in den massenmedialen Debatten aber nicht 
weiter in Erscheinung. 

Wie in Kapitel 7 veranschaulicht wurde, sind Imame in der Schweiz mit 
einer Erweiterung ihres Aufgabenbereichs und einer Umdeutung der Moschee im 
Kontext unterschiedlicher Einwanderungssituationen konfrontiert. Dies kann zu 
verschiedenen Herausforderungen für Imame führen, die zum Teil in eine Belas-
tung umschlagen können.4 Dies wird in den Selbsterzählungen mehrerer Imame 
deutlich. Herr K. ist einer der Imame, der sich selbst als überlastet erzählt: 

[A]ndere Schwierigkeiten, ich bin älter, ich bin- meine Nerven sind nicht so stark, 
und ja, die Energie ist nicht wie früher und kommen die Pflichten und diese Zeit 
von vierzig bis sechzig oder bis zur Pensionierung ist sehr schwer. (Herr K., Zeile 
121–123) 

Wir brauchen, ich merke das, wir brauchen einen (.) Therapeuten (Interviewerin 
seufzt). Ja. Aber unser-, dieses Management merkt das nicht und auch unser Budget 
ist sehr begrenzt, aber unbedingt Imame brauchen einen Therapeuten, dann könnte

4 Die Situation eines Imams darf hierbei nicht als besonders verstanden werden, ähnli-
che Belastungssituationen existieren auch in sozialen Berufen oder zum Beispiel für Pfar-
rer*innen. So schreibt Klessmann (2012:111): «Menschen in Berufen, die persönliche Moti-
vation und Engagement erfordern, stehen besonders in Gefahr, sich zu überfordern und 
Symptome eines burn-out zu erleiden. […] Die Ursachen im Pfarrberuf sind immer in einem 
Zusammenwirken zweier Ebenen zu sehen: Die unabgegrenzte Verantwortlichkeit der Pfar-
rerinnen und Pfarrer, die unklaren und mangelnden Strukturen der pfarramtlichen Arbeit, 
die geradezu zur Überlastung einladen einerseits, das persönliche Engagement der Pfarre-
rinnen und Pfarrer, ihr Wunsch, wirksam zu helfen und Menschen in ihren Lebensproblemen 
hilfreich anzusprechen andererseits». 



222 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

ich zu ihm gehen, mit ihm sprechen und Lösungen finden. Und das- mein Stress oder 
meine- (lacht), ja, was innerlich hier ist, entlassen. (Herr K., Zeile 127–132) 

In beiden Äusserungen kommt eine Belastung zur Sprache. In der ersten Äus-
serung spricht Herr K. davon, über weniger gute Nerven und weniger Energie 
zu verfügen als früher («meine Nerven sind nicht so stark, und, ja, die Energie 
ist nicht wie früher», Zeile 122). Seine Pflichten scheinen ihn zu beanspruchen 
und er beschreibt die Zeit bis zur Pensionierung als «sehr schwer» (Zeile 123). 
Auch in der zweiten Äusserung, die im Interview kurz darauf folgt, erzählt er sich 
noch einmal auf dieselbe Weise, indem er Stress und innere Belastung anspricht 
(«mein Stress oder meine- […], ja, was innerlich hier ist», Zeile 131). Er schlägt 
auch einen mögliche Lösung dafür vor, nämlich zu einem Therapeuten zu gehen 
(«wir brauchen einen (.) Therapeuten», Zeile 127–128), was sowohl als Psycho-
therapie als auch als Supervision mit einer Fachperson verstanden werden kann. 
Diesen Vorschlag äussert er nicht für sich, sondern für alle Imame («wir brau-
chen», Zeile 127). Das heisst, er sieht seinen Zustand nicht als etwas für ihn 
Spezifisches an, sondern als etwas, was alle Imame betreffen kann. Herr K. ist 
der Meinung, dass ihm ein Therapeut helfen würde («dann könnte ich zu ihm 
gehen, mit ihm sprechen und Lösungen finden», Zeile 130–131). Er nennt jedoch 
zwei Gründe, warum dieser Vorschlag nicht umsetzbar ist: Weil das «Manage-
ment» – damit ist entweder der Vorstand seines Vereins gemeint oder aber der 
Dachverband – das Problem nicht wahrnehme und die Finanzierung dafür nicht 
vorhanden sei («dieses Management merkt das nicht und auch unser Budget 
ist sehr begrenzt», Zeile 128–129). Dies verweist einerseits auf die finanziel-
len Schwierigkeiten muslimischer Vereine in der Schweiz (vgl. Abschnitt 2.1.1 
und 2.1.2). Andererseits drückt Herr K. hiermit implizit auch aus, dass nicht 
wahrgenommen wird, wie beansprucht er ist und daher gar nicht über mögli-
che Entlastungen nachgedacht wird. Das deutet aber gleichzeitig darauf hin, dass 
er vermutlich nicht das Gespräch gesucht hat, um über seine Situation zu spre-
chen. In beiden Äusserungen wird, ausser einem Verweis auf «Pflichten» (Zeile 
123), nicht klar, wodurch seine Belastung oder Beanspruchung entstanden ist. 
Das spricht er kurz zuvor im Interview an: 

[M]eine Arbeitszeit ist nicht bestimmte Zeit, das ist offene Zeit, 24 Stunden, sieben 
Tage in der Woche (lacht). Das ist das ganze Leben so, // Interviewerin: Ja // du bist 
Imam jetzt und in der Strasse, in den Bergen, zu Hause, immer Imam. Und unsere 
Leute schauen auf uns, auf meine Kinder, meine Frau, mich, mein Auto, mein Haus, 
meine Kleidung, mein Gespräch, mein Aussehen, alles, aufpassen (trommelt auf den 
Tisch). Das ist auch eine Schwierigkeit, ja. (Herr K., Zeile 102–107)



8.1 Die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam 223

In dieser Passage werden drei Aspekte sichtbar, die zur Überbeanspruchung und 
Belastung eines Imams führen können. Erstens ist die Tätigkeit als Imam nicht 
zeitlich festgelegt, wie Herr K. erläutert («meine Arbeitszeit ist nicht bestimmte 
Zeit, das ist offene Zeit, 24 Stunden, 7 Tage in der Woche», Zeile 102–103). Hier 
wird ein erstes Leitmotiv in der Selbsterzählung als überlasteter Imam erkennbar: 
Die zeitliche Entgrenzung der Arbeitszeit (vgl. dazu auch Abschnitt 8.1.2). Die 
Arbeitszeit eines Imams ist unter anderem deswegen flexibel ausgelegt, weil sich 
die Gebetszeiten, die aus astronomischen Erscheinungen wie dem Sonnenstand 
abgeleitet werden (Wiedemann und Frank 1926/1927:3), über das Jahr verän-
dern.5 Was in dieser Äusserung von Herr K. zweitens zum Ausdruck kommt, ist, 
dass er in jeder Situation immer als Imam gesehen wird, die Rolle also auch im 
Privatleben nicht ablegen kann («du bist Imam jetzt und in der Strasse, in den 
Bergen, zu Hause, immer Imam», Zeile 104). Die mangelnde Trennung zwischen 
Berufsrolle und Privatleben ist ein zweites Leitmotiv der Selbst-Positionierung 
als überlasteter Imam. Drittens wird deutlich, dass die Rolle als Imam mit 
Verhaltenserwartungen einhergehen, die sich auch auf seine Familie und seine 
Umgebung erstrecken. Diese Verhaltenserwartungen verweisen auf innermusli-
mische Diskurse und spezifische Adressierungen von Imamen, die nicht weiter 
plausibilisiert werden können. Der Druck, der durch diese Erwartungen entste-
hen kann, wird insbesondere durch seine Aufzählung deutlich, die nicht zu enden 
scheint («Und unsere Leute schauen auf uns, auf meine Kinder, meine Frau, mich, 
mein Auto, mein Haus, meine Kleidung, mein Gespräch, mein Aussehen, alles, 
aufpassen», Zeile 104–106). Durch das etwas isoliert am Ende stehende «aufpas-
sen» (Zeile 106) drückt Herr K. dann aus, dass er stets auf all dies achtgeben 
muss. Er nimmt das auch an anderer Stelle noch einmal auf: 

Ich wohne hier. Das ist auch eine Schwierigkeit. // Interviewerin: Ja // Die Leute sitzen 
hier und schauen, was mache ich draussen oder was machen meine Kinder oder so. 
Das ist auch- vielleicht kommt im Gespräch, «Ja, Hodža, Hodžas Kinder machen so 
oder so». Das ist auch schwierig und ja, ich, vielleicht wollte ich sportliche Kleider 
anziehen, ab-, anziehen he? // Interviewerin: Anziehen, ja // anziehen, ja. Aber das 
geht nicht, in unserem Kopf, das geht nicht, nur auf einer Wanderung geht es, hier 
nicht. Ich muss immer (lacht), ja, mit bestimmter Kleidung. (Herr K., Zeile 242–248) 

In dieser Äusserung wird offenkundig, dass die Verhaltenserwartungen an den 
Imam und seine Familie mit einer gewissen sozialen Kontrolle einhergehen («Die

5 Das erläutert z. B. Herr J.: «[N]icht im Winter, aber im Sommer sind die Gebetszeiten sehr 
unterschiedlich. Zum Beispiel um 5 Uhr machen wir heutzutage Morgengebet, 1 Uhr 30 ist 
Mittagsgebet, Abendgebet ist ungefähr 9 Uhr 15, dann Nachtgebet um 11 Uhr momentan» 
(Herr J., Zeile 108–111). 



224 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Leute sitzen hier und schauen, was mache ich draussen oder was machen meine 
Kinder oder so», Zeile 242–243). Der Imam soll durch sein Verhalten Vorbild 
sein, was auch die Erziehung seiner Kinder miteinschliesst und sich daher aus 
der Perspektive seiner Gemeinschaft auch im Verhalten seiner Kinder spiegelt 
(«vielleicht kommt im Gespräch, ‹Ja, Hodža, Hodžas Kinder machen so oder so›», 
Zeile 244). Herr K. bezeichnet dies als «schwierig» (Zeile 245). Auch in dieser 
Äusserung nimmt Herr K. den Punkt der Kleidung noch einmal auf, der einzig 
auf einer Wanderung weniger streng gesehen werde («nur auf einer Wanderung 
geht es, hier nicht. Ich muss immer […] mit bestimmter Kleidung», Zeile 247– 
248). Aufschlussreich ist, dass er sich in dieser Sichtweise miteinschliesst («Das 
geht nicht, in unserem Kopf», Zeile 246) und damit, so könnte es zumindest 
interpretiert werden, auch ein gewisses Verständnis für die Perspektive seiner 
Gemeinschaft zum Ausdruck bringt. Die mangelnde Trennung von Berufsrolle 
und Privatleben drückt sich durchaus auch räumlich aus, wie Herr K. in dieser 
Passage klarmacht: Er wohne im Gebäude des Vereinslokals («Ich wohne hier. 
Das ist auch eine Schwierigkeit», Zeile 242). Dies ist bei einigen Imamen der 
Fall, weil ihnen die Wohnung von der muslimischen Gemeinschaft zur Verfügung 
gestellt wird.6 Die mangelnde räumliche Trennung verstärkt entsprechend die 
schon vorherrschende mangelnde Trennung von Berufsrolle und Privatleben des 
Imams. 

Zusammenfassend kann hier festgehalten werden, dass sich Herr K. als über-
lasteter Imam positioniert, der gestresst und belastet ist. Dies scheint in seinem 
Fall vor allem durch die vielfältigen Verhaltenserwartungen an einen Imam und 
die konstante soziale Kontrolle ausgelöst zu werden sowie auch durch die Tatsa-
che, dass es sich um eine umfassende Rolle handelt, die nicht abgelegt werden 
kann. Hierbei wurden zwei Leitmotive der Selbst-Positionierung als überlasteter 
Imam deutlich: die zeitliche Entgrenzung sowie die mangelnde Trennung von 
Berufsrolle und Privatleben. Die zeitliche Entgrenzung wird im nächsten Unter-
kapitel durch Äusserungen anderer Imame noch weiter ausgeführt und dann ein 
drittes Leitmotiv der Selbst-Positionierung dargelegt, das bei Herrn K. noch nicht 
zum Ausdruck kam: die Vereinbarkeit von Beruf und Familie.

6 So erklärt Herr I.: «[D]u bekommst vielleicht nicht brutto so viel Geld, wie es gewöhnlich 
ist hier, aber du hast dafür eine Wohnung von der Gemeinde» (Herr I., Zeile 495–496). 



8.1 Die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam 225

8.1.2 Zeitliche Entgrenzung und Vereinbarkeit von Beruf 
und Familie: «Wie ein Call-Center» 

Die zeitliche Entgrenzung der Tätigkeit als Imam wird von weiteren Imamen als 
herausfordernd bezeichnet. So sagt Herr I.: «[D]as Arbeitspensum ist für mich 
schon- (.) manchmal, also meistens eine Herausforderung» (Herr I., Zeile 149). 
Und Herr L. meint: «Des fois (lacht), je dis, je préfère avoir des tâches comme 
une caissière à la Migros. Tack tack tack, j’ai congé, voilà» (Herr L., Zeile 80– 
81). Herr L. wünscht sich also manchmal, dass sein Aufgabenbereich sowie auch 
das Arbeitsende klarer definiert wären. Die zeitliche Entgrenzung der Tätigkeit 
als Imam liegt einerseits in den sich verändernden Gebetszeiten begründet, ande-
rerseits aber auch in der Erwartung der Gemeinschaft, dass ihr ein Imam rund 
um die Uhr zur Verfügung stehen sollte. Diese von der Gemeinschaft erwartete 
permanente Erreichbarkeit – als Teil der hohen Erwartungen an den Imam (vgl. 
Abschnitt 7.1.2) – wird von verschiedenen Imamen angesprochen: 

Imam (..) wie ein Call-Center. […] 24 Stunden das Telefon ist offen. (Herr F., Zeile 
231–233) 

[U]nd dass es ein Tag pro Woche frei ist, wäre lieber null Tage noch, dass der Imam 
immer da ist und immer Tag und Nacht und so weiter und dass er erreichbar ist, tele-
fonisch, bis ein Uhr oder zwei Uhr nach Mitternacht und so weiter. (Herr A., Zeile 
298–301) 

[U]nd das macht manchmal auch Probleme, dass meine Arbeit als Imam immer Stress 
ist, immer streng. Weil ich arbeite 70%, aber ich muss jederzeit erreichbar sein, die 
Leute rufen mich an, manchmal in der Nacht, wenn jemand stirbt, manchmal auch 
wenn es Streit gibt zu Hause zwischen Mann und Frau. (Herr C., Zeile 72–75) 

Wie hier anschaulich dargelegt wird, soll ein Imam der Gemeinschaft 24 Stunden 
zur Verfügung stehen («24 Stunden das Telefon ist offen», Herr F., Zeile 232– 
233), weil es zum Beispiel zu familiären Streitigkeiten kommen kann, in welchen 
Mitglieder der Gemeinschaft eine Schlichtung wünschen, oder weil eine Sterbe-
begleitung nötig wird («wenn jemand stirbt, manchmal auch wenn es Streit gibt 
zu Hause», Herr C., Zeile 75). Solche Notsituationen sind zeitlich nicht planbar 
und setzen daher voraus, dass der Imam erreichbar ist. Dennoch scheinen die 
muslimischen Gemeinschaften in der Darstellung der Imame wenig Verständnis 
für die Belastung der Imame aufzubringen, denn gemäss der Äusserung von Herrn 
A. hätten sie am liebsten, dass der Imam keinen freien Tag hat («und dass es ein 
Tag pro Woche frei ist, wäre lieber null Tage noch», Herr A., Zeile 298–299). 
Laut Herr C. bestehe sogar der Anspruch, dass er durchgehend zu erreichen ist,



226 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

obwohl er nicht Vollzeit in der Moschee angestellt ist («Weil ich arbeite 70 %, 
aber ich muss jederzeit erreichbar sein», Herr C., Zeile 73–74), was ihm sei-
ner Äusserung zufolge Stress bereitet («immer Stress», Herr C., Zeile 73). Die 
immerwährende Verfügbarkeit ist heute auch stark an die telefonische Erreichbar-
keit gekoppelt, wie in den Äusserungen erkennbar wird («24 Stunden das Telefon 
ist offen», Herr F., Zeile 232–233; «dass er erreichbar ist, telefonisch», Herr A., 
Zeile 300).7 Herr C. erwähnt zudem an späterer Stelle im Interview, dass er an 
die zweitausend Kontakte in seinem Mobiltelefon gespeichert habe und er jeden 
Tag von vielen Menschen angeschrieben werde (Herr C., Zeile 271–273). Aller-
dings scheint ein Imam nicht nur in Notsituationen kontaktiert zu werden, wie 
Herr C. erzählt: 

[M]anchmal bekomme ich Anrufe, die, finde ich, nicht wichtig sind. Zum Beispiel, 
ein Mann hat mich um zwei Uhr in der Nacht angerufen und sagt, «Scheich, bitte 
unser Imam, neben mir eine Freundin und wir möchten jetzt Sex haben und das ist 
ḥarām, verboten, kannst du zu uns kommen und uns verheiraten?». Um zwei Uhr, 
ich war am Schlafen, bitte, was machst du? Das ist- Dumme Sachen. (Herr C., Zeile 
264–268) 

Wie in dieser doch eher ungewöhnlichen Anekdote deutlich wird, wird der Imam 
hier tatsächlich als eine Art 24-Stunden-Hotline behandelt, den man bei diversen 
Anliegen – auch profaner Art – konsultieren kann. Natürlich geht es in dieser 
Erzählung im Grunde um eine normative Anfrage, nämlich um die Frage von 
Sexualität ausserhalb einer ehelichen Beziehung, allerdings erfolgt der Anruf 
mitten in der Nacht, was zum Ausdruck bringt, dass der Imam als immer zur 
Verfügung stehender Leistungserbringer behandelt wird. Die vorausgesetzte kon-
stante Erreichbarkeit des Imams kann also von einigen Gemeinschaftsmitgliedern 
in bestimmten Situationen auch ausgenutzt werden, was die Belastung des Imams 
vermutlich zusätzlich erhöht.8 Gerade die flexiblen Arbeitszeiten und die dadurch

7 Dies bestätigt auch eine Studie zur Familienberatung durch Imame in Norwegen: «Many 
imams have broad experience of working with families, and all the interviewees said that 
they spend a lot of time and effort on this type of work. For many of them, it is common for 
conversations to take place via cellphone» (Brekke et al. 2022:185). 
8 Allerdings zeigt sich in der Anekdote auch, dass der entsprechende Gläubige eine reli-
giöse Eheschliessung ohne eine vorgängige zivile Eheschliessung als Möglichkeit in Betracht 
zieht, was laut Art. 97 Abs. 3 des Schweizerischen Zivilgesetzbuches (ZGB 1907) nicht 
erlaubt ist. Herr C. ist sich dieser gesetzlichen Regelung jedoch bewusst, wie er sehr früh 
im Interview betont (Herr C., Zeile 55–57). 



8.1 Die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam 227

beförderte Entgrenzung der Arbeit scheint die Tätigkeit als Imam besonders her-
ausfordernd zu machen. So erläutert Herr C., dass die Erwartung, dass der Imam 
fortwährend verfügbar ist, mitunter zusätzlichen Stress auslösen kann: 

[Z]um Beispiel letzte Woche ein Patient, eine Familie sagt, «Ja, unser Vater ist im Spi-
tal und er wird sterben, bitte komm schnell». Und ich konnte nicht schnell kommen. 
Und dieser Patient ist gestorben. Sie sagten, «Was für ein Imam, du, du (.) bist nicht 
gekommen», ich sagte, «Bitte, ich konnte nicht», sie verstehen das nicht, das macht 
auch Stress, meine ich. (Herr C., Zeile 276–280) 

Wie in dieser kurzen Erzählung von Herrn C. offenkundig wird, kann die Erwar-
tung der fortwährenden Verfügbarkeit den Imam auch zusätzlich belasten, wenn 
er ihr nicht entsprechen kann, weil er verhindert ist. Das dies geschehen kann, 
ist insbesondere im Fall von Herrn C. nachvollziehbar, weil er in seiner Gemein-
schaft nicht Vollzeit angestellt ist und in einem zweiten Arbeitsverhältnis als 
muslimischer Seelsorger steht. Herr C. erzählt sich in den hier bisher zitierten 
Äusserungen als überlasteter Imam. Durch die von ihm nicht immer erfüll-
bare Erwartung seiner Gemeinschaft, sofort vor Ort zu sein, wird sein bereits 
vorhandener Stress verstärkt. 

Ob ein Imam auch im Herkunftskontext fortwährend erreichbar sein muss, 
wird aus den Interviews nicht deutlich. Gegebenenfalls ist es tatsächlich so, dass 
die permanente Erreichbarkeit eine Erwartung der muslimischen Gemeinschaft 
darstellt, die erst in Europa einsetzt, und womöglich damit zusammenhängt, 
dass der Imam denjenigen Muslim*innen, die sich in einer Einwanderungssi-
tuation befinden, als Orientierungshilfe und wichtigste Anlaufstelle dient (vgl. 
Abschnitt 7.1.2 und 7.2.1). Herr A. verortet die Erwartung, dass der Imam durch-
gehend verfügbar ist, in der Tatsache, dass oftmals keine Vereinbarung über den 
Aufgabenbereich eines Imams besteht: 

Man hat nicht sozusagen eine Abmachung, was man erwartet, sondern (..) jedes von 
unseren Mitgliedern, die schon über 600 Familien sind, jeder, der eine Not hat und 
denkt, dass der Imam helfen kann, dann ruft er an. (Herr A., Zeile 302–304) 

In diesen Äusserungen von Herrn A. wird deutlich, dass sich jedes Gemein-
schaftsmitglied an den Imam wendet, wenn er oder sie denkt, die Situation mache 
es nötig, weil kein Pflichtenheft festgelegt wurde («Man hat nicht sozusagen eine 
Abmachung, was man erwartet», Zeile 302). Herr A. erzählt sich in der Folge als 
überlasteter Imam, der das bis heute erduldet hat:



228 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Bis heute, seit 22 Jahren, ich habe alles auf mich genommen. Und zum Teil auch heute 
ist es, es gibt nicht eine Zeit, wo ich ein Telefonat nicht abnehme und schnell reagiere. 
Es gibt nicht eine Zeit, wo der Seelsorgedienst vom Kantonsspital anruft, auch wenn 
es um Mitternacht ist, dass ich nicht schnell noch reagiere. Jetzt entweder, wie gesagt, 
ich habe langsam die Energie verloren oder ich bin zu alt geworden oder irgendetwas 
oder die Stelle ist eigentlich zu viel für mich oder ich weiss es nicht, aber jetzt langsam 
versuche ich mal auch mit dem Vorstand zu reden, diese Tätigkeiten müssten definiert 
werden, müssten eine Pos-, einen Punkt haben, denn so überlässt man den Imam den 
Händen von 500, 600, 700 Familien. Und diese 700 Familien wissen nicht, wer vor 
einer Stunde den Imam um was gebeten hat, sondern sie, sie sind dran. Wir haben 
nicht eine zentrale Stelle, wo alle Anfragen geschrieben, gesucht und verteilt werden, 
sondern diese Stelle bin ich dann und meine Telefonnummer und dann ist es erledigt. 
(Herr A., Zeile 310–322) 

In dieser Äusserung erzählt sich Herr A. zwar als überlastet, aber in der Art und 
Weise seiner Formulierung kommt gleichzeitig ein Suchen zum Ausdruck, das 
deutlich werden lässt, dass er selbst nicht ganz versteht, warum er sich belastet 
fühlt («ich habe langsam die Energie verloren oder ich bin zu alt geworden oder 
irgendetwas oder die Stelle ist eigentlich zu viel für mich oder ich weiss es nicht», 
Zeile 313–315). Dies ist insofern aufschlussreich, als dass er gegen Ende der 
Passage durchaus erläutert, wie es seiner Meinung nach zur Belastungssituation 
kommt. Dass er sich hier auf diese Weise als überbeansprucht erzählt, muss für 
ein besseres Verständnis daher mit dem Beginn seiner Äusserung in Verbindung 
gebracht werden. Zu Beginn positioniert er sich nämlich als Imam, der immer 
zur Verfügung steht und damit die Erwartung der permanenten Verfügbarkeit 
vollumfänglich erfüllt («seit 22 Jahren, ich habe alles auf mich genommen. Und 
zum Teil auch heute ist es- es gibt nicht eine Zeit, wo ich ein Telefonat nicht 
abnehme und schnell reagiere», Zeile 310–312). Die Selbst-Positionierung als 
überlasteter Imam geht hier mit einer Erzählung der Hingabe und Aufopferung 
einher, die auch dann nicht in Frage gestellt wird, wenn der Imam wie hier Herr 
A. eine Belastungssituation feststellt.9 

Herr A. deutet in dieser Äusserung jedoch auch an, dass er eine Veränderung 
anstrebt («jetzt langsam versuche ich mal auch mit dem Vorstand zu reden», Zeile 
316). Er erläutert die Ursachen für die Belastungssituation aus seiner Perspektive: 
Die Mitglieder der Gemeinschaft hätten keine Übersicht, welchen Aufgaben der 
Imam gerade nachgehe oder bereits nachgegangen sei und würden daher immer 
davon ausgehen, dass er sofort Zeit für sie habe («sie sind dran», Zeile 319). In

9 Dass persönliches Engagement die Wahrscheinlichkeit erhöht, dass Belastungssituatio-
nen von Beschäftigten als legitim betrachtet werden, darauf verweist nicht nur Klessmann 
(2012:111; vgl. Fussnote 4, Abschnitt 8.1.1), diese Annahme wird auch durch weitere Stu-
dien gestützt (vgl. z. B. Kim, Campbell, Shepherd und Kay 2020). 



8.1 Die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam 229

Herr A.s Beschreibung scheint der Imam den Ansprüchen der Gemeinschaft aus-
geliefert zu sein, insbesondere, weil er direkt kontaktiert wird und keine anderen 
Personen involviert sind («Wir haben nicht eine zentrale Stelle […], diese Stelle 
bin ich dann», Zeile 320–321). Herr A. strebt entsprechend eine Vereinbarung 
über die Tätigkeitsbereiche und ihren Umfang zur Verhinderung solch entgrenz-
ter Arbeitsbedingungen an («diese Tätigkeiten müssten definiert werden, müssten 
eine Pos-, einen Punkt haben», Zeile 316–317). Allenfalls wäre auch eine wech-
selseitige Vertretung von Imamen mit entsprechenden Dienstplänen denkbar, die 
Herr A. hier jedoch nicht anspricht. Das würde allerdings bedingen, dass eine 
Gemeinschaft mehr als einen Imam bezahlen muss, was im Moment vermut-
lich aufgrund der schwierigen finanziellen Lage der Mehrheit der muslimischen 
Vereine kaum umzusetzen wäre (Eser Davolio et al. 2021:9). 

Wie bereits angedeutet wurde, wirken sich die flexiblen Arbeitszeiten eines 
Imams auch auf die Vereinbarkeit von Beruf und Familie aus. Hiermit wird ein 
drittes Leitmotiv der Selbst-Positionierung als überlasteter Imam erkennbar. So 
erzählt Herr I.: 

Also meine Herausforderung ist (…) die Balance zwischen Beruf und Familie. Die 
Balance zwischen Beruf und Familie und die Zeit (…) Zeit richtig einstellen, also 
regulieren. Das ist nicht einfach, weil Gebetszeiten sind nicht immer gleich, oder, die 
spielen je nach Sonnenstand, oder, Winter ist anders, Sommer ist anders. Und dann ist 
man meistens auch vielleicht mehr als 100% angestellt, sozusagen, man muss überall 
hinrennen, wenn es sein muss, oder. Und da kann es schnell sein, dass man Fami-
lie, Kinder vernachlässigt, wenn man verheiratet ist. Oder man kann sich auch schnell 
überschreiten, Grenzen überschreiten, oder, ohne dass man irgendwie das merkt. Das 
ist, ich finde, das ist eine Herausforderung. (Herr I., Zeile 131–139) 

Herr I. spricht hier von der Vereinbarkeit seiner Tätigkeit und seiner Familie («die 
Balance zwischen Beruf und Familie», Zeile 131), die für ihn herausfordernd ist. 
Er verwendet in der Äusserung hauptsächlich das generalisierende «man» und 
scheint damit die von ihm gemachten Erfahrungen auf ein Kollektiv der Imame 
zu beziehen, sich aber auch ein Stück weit davon zu distanzieren. Herr I. sieht 
eine Ursache dieser Herausforderung in der Arbeitszeit, die sich aufgrund der 
Gebetszeiten ständig verändert, aber auch in der erwarteten permanenten Erreich-
barkeit («man muss überall hinrennen, wenn es sein muss», Zeile 135–136). Er 
beschreibt die belastende Arbeitssituation mit «mehr als 100 % angestellt, sozu-
sagen» (Zeile 135). Als ein von der TISS angestellter Diyanet-Imam verfügt er



230 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

über einen Arbeitsvertrag und ein offizielles Pensum von 100 %.10 Er gehört 
damit gerade nicht zu den Imamen, die keine Vereinbarung abgeschlossen haben. 
Allerdings verweist seine Äusserung darauf, dass die Tätigkeit als Imam keine 
genau festgelegte und abgegrenzte Arbeitszeit zulässt. Diese Interpretation wird 
durch eine weitere Äusserung im Interview gestützt, in welcher er sagt: «Ich 
finde, in unserem Job ist der ehrenamtliche Anteil auch sehr gross […] über 
100 % arbeite ich auch ehrenamtlich sozusagen» (Herr I., Zeile 503–505). Herr 
I. stellt als Folge der Entgrenzung seiner Arbeit einerseits fest, dass ihm die Zeit 
für seine Familie fehle («dass man Familie, Kinder vernachlässigt», Zeile 137), 
andererseits, dass man seine Belastungsgrenzen auch relativ schnell überschreiten 
könne, ohne dass man dies selbst wahrnehme. Dies scheint auf persönliche Erfah-
rungen zu verweisen. Auch Herr L. beschreibt die Vereinbarkeit von Imamsein 
und Familie als herausfordernd: 

C’est un travail, je ne sais pas, je n’ai pas fait un autre travail comme un imam, mais 
c’est un travail très humain qui absorbe beaucoup d’énergie et c’est au détriment de 
la famille (lacht). // Interviewerin: Oui // Donc ma femme, elle me dit toujours: «Mais 
qu’est-ce que tu fais là-bas? Tu fais rien, tu prêches, tu fais des entretiens, c’est rien ça, 
tu as de l’expérience!». Je dis, c’est- oui, à l’extérieur, c’est facile, mais ça demande 
beaucoup d’enérgie (lacht) […] Tous les imams, tous les gens qui travaillent dans le 
domaine de l’imam, ils souffrent de ça. Donc, on n’a pas de temps pour nos enfants, 
pour nos familles, pour nos femmes. (Herr L., Zeile 234–243) 

Herr L. betont in dieser Äusserung, dass seine Arbeit sehr viel Energie brau-
che und auf Kosten der Familie gehe («c’est un travail très humain qui absorbe 
beaucoup d’énergie et c’est au détriment de la famille», Zeile 235–236). Anders 
gesagt: Er erzählt sich hier als jemand, der so viel arbeite, dass er keine Zeit für 
seine Familie habe. Er weist ausserdem darauf hin, dass die Arbeit nach aussen 
leicht aussehe, aber sie es im Grunde nicht sei,11 weil sie viel Energie absorbiere 
(«à l’éxterieur, c’est facile, mais ça demande beaucoup d’enérgie», Zeile 239).

10 Diyanet-Imame sind türkische Staatsbeamte (vgl. Abschnitt 2.1.1). Das Arbeitsrecht ist in 
der Türkei wesentlich im Gesetz Nr. 4857, dem İş Kanunu (2003), festgelegt, das in Art. 41 
unter anderem die wöchentliche Maximalarbeitszeit auf 45 Stunden begrenzt. 
11 Sehr ähnlich auch Herr E.: «Unsere Aufgabe (.) ist sehr schwer, sehr schwer. Wenn Leute 
draussen gucken, einfach Imam ist sehr (.) wenig Arbeit, ein Imam arbeitet fünf Tage, pro 
Tag fünf Mal maximal 20 Minuten oder 30 Minuten. Was ich erzählt habe vor zehn Minuten, 
manche Probleme- sie kommen hierher, die Leute wissen nicht, sie kommen am Abend, sie 
kommen am Morgen früh, sie kommen gegen Nacht oder rufen an, bis eine Stunde erzählen 
sie ihre Probleme» (Herr E., Zeile 144–149). 



8.1 Die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam 231

Herr L. ist der Meinung, dass die Schwierigkeit, Tätigkeit und Familie zu ver-
einbaren, unter Imamen eine verbreitete Erfahrung sei («Tous les imams […] ils 
souffrent de ça», Zeile 241–242). Gerade die Tatsache, dass sie zu wenig Zeit für 
ihre Kinder haben, scheint für einige Imame dabei besonders belastend zu sein: 

Du hast viel Zeit, aber du hast keine Zeit. Ich habe frei am Montag. Was soll ich 
am Montag mit den Kindern. // Interviewerin: Die sind in der Schule, ja. // Und ich 
habe drei Kinder, zwei haben am Nachmittag Schule. Und nachher Aufgabenhilfe. 
Sie werden ungefähr 4 Uhr 30 in der-, nach Hause kommen. Dann sind sie müde, ja, 
manchmal wenn das Wetter gut ist, dann gehe ich bisschen zwei oder drei Stunden 
nach draussen, aber das reicht nicht aus. (Herr J., Zeile 124–129) 

[I]l n’y a pas- le congé: un jour. // Interviewerin: Oui // C’est mercredi, je n’ai pas 
fait d’activité avec ma famille, parce que le congé pour les enfants est de samedi à 
dimanche. Samedi et dimanche, je fais les cours de coran à la mosquée. (Herr M., 
Zeile 197–199) 

Beide Imame bringen hier zur Sprache, dass sie kaum mit ihren Kindern etwas 
unternehmen können, was sie zu bedrücken scheint («das reicht nicht aus», Herr 
J., Zeile 129; «je n’ai pas fait d’activité avec ma famille», Herr M., Zeile 197– 
198). Sobald die Kinder eines Imams schulpflichtig sind, beschränkt sich ihre 
freie Zeit vorrangig auf das Wochenende, doch am Wochenende sind Imame in 
der Schweiz oftmals stark in ihrer Gemeinschaft eingespannt, weil sie zum Bei-
spiel Religionsunterricht geben («Samedi et dimanche, je fais les cours de coran à 
la mosquée», Herr M., Zeile 199). Die Imame haben ihren freien Tag deswegen 
unter der Woche. Dann können sie aber mit den Kindern nichts unternehmen, 
weil diese dann in der Schule sind («Was soll ich am Montag mit den Kin-
dern», Herr J., Zeile 125). Dass die Gemeinschaft am Wochenende für bestimmte 
Aktivitäten über die Gebete hinaus in der Moschee zusammenkommt, ist in den 
Herkunftsländern oft nicht der Fall, sondern charakteristisch für Moscheevereine 
in Europa.12 Vermutlich wird die Vereinbarkeit von Beruf und Familie von Ima-
men besonders dann als Problem und als Belastung wahrgenommen, wenn ihre 
Kinder schulpflichtig sind, und hängt somit vom Alter der Kinder ab. Anderer-
seits ist auch denkbar, dass die Vereinbarkeit von Imamsein und Familie eher für 
jüngere Imame zu einem Problem wird, da diese den Anspruch haben, ausrei-
chend Zeit mit ihren Kindern zu verbringen, und daher möglicherweise ein etwas 
anderes Rollenverständnis und Geschlechterbild mitbringen als ältere Imame. Das

12 So erklärt Herr O.: «[Au] Kosovo […] chez nous, c’est un peu traditionnel, il n’y a pas 
de dimanche, il n’y a pas de samedi, il n’y a pas- juste le vendredi (lacht). Après, les autres 
jours, ils s’en foutent» (Herr O., Zeile 91–95). 



232 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Alter der Kinder der Imame wurde nicht erfragt, daher kann das an dieser Stelle 
nicht abschliessend beantwortet werden. 

Zusammengefasst kann hier für beide Unterkapitel festgehalten werden, dass 
sich die Imame aus unterschiedlichen Gründen als stark beansprucht, ja sogar 
überlastet erzählen. 

8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 

8.2.1 Herr A.: «Diese Stelle ist etwas Wichtigeres» 

Herr A. ist zur Zeit des Interviews 48 Jahre alt, seit mehr als 20 Jahren in 
der Schweiz als Imam tätig und von seinem Verein angestellt. Er hat einen 
Lizentiatsabschluss in Theologie und Philosophie. Aufgrund eines Amtes in 
einem muslimischen Dachverband, das er nebst seiner Imam-Tätigkeit bekleidete, 
hatte Herr A. während einiger Jahre eine Sprechposition in den massenmedialen 
Debatten der Schweiz inne. 

Der statusbezogenen Selbst-Positionierung liegt bei Herr A. ein ganz bestimm-
tes Imam-Verständnis zugrunde: 

Und bei einigen, sag ich jetzt mal, die Imam-Stelle ist eine Stelle so wie irgendeine 
andere Stelle, ja? Und ich denke, diese Stelle ist etwas Wichtigeres, etwas Posi-
tionierteres, weil es (.) nicht nur mit einer Tätigkeit zu tun hat, nicht nur mit fünf 
Gebeten zu tun hat und das ist alles, sondern er sollte immer dranbleiben, um für die 
Gemeinschaft Lösungen zu finden, Vorteile zu finden, Motivationen zu wecken, am 
Geburtstag einem kleinen Kind noch zu wünschen, damit es sich freut, «Der Imam 
hat mich begrüsst und mir gratuliert sogar», ja. (Herr A., Zeile 350–356) 

Imamen gebührt gemäss Herr A. grundsätzlich eine wichtige Stellung («diese 
Stelle ist etwas Wichtigeres, etwas Positionierteres», Zeile 351–352). Herr A. 
spricht in dieser Passage nicht von sich, sondern nutzt ein Personalpronomen in 
der 3. Person Singular («er», Zeile 353), bleibt also in einem allgemeinen Modus, 
der unterstreicht, dass es hier um Imame im Generellen geht. Er grenzt sich in 
dieser Äusserung von einem eingeschränkten Tätigkeitsbereich eines Imams ab 
und verweist auf die Erweiterung der Rolle («weil es (.) nicht nur mit einer 
Tätigkeit zu tun hat, nicht nur mit fünf Gebeten zu tun hat und das ist alles», 
Zeile 352–353). Im Anschluss daran zählt Herr A. verschiedene Aufgaben auf, 
die der Tätigkeitsbereich eines Imams umfassen sollte, in welchen aber auch ein 
bestimmtes Engagement zum Ausdruck kommt («er sollte immer dranbleiben, 
um für die Gemeinschaft Lösungen zu finden, Vorteile zu finden, Motivationen



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 233

zu wecken», Zeile 353–355). Damit begründet er, weswegen einem Imam eine 
höhere Stellung zukommen sollte. Er schliesst die Antwort mit dem Beispiel 
einer Geburtstagsgratulation ab, in welchem er den Stellenwert eines Imams noch 
einmal indirekt verdeutlicht, indem er das Kind, dem der Imam gratuliert, sagen 
lässt «Der Imam hat mich begrüsst und mir gratuliert sogar» (Zeile 365). In 
dieser Passage wird offenkundig, dass Herr A. der Meinung ist, dass Imamen ein 
gewisser Status bzw. ein gewisses Prestige13 zukommen sollte – das Leitmotiv der 
statusbezogenen Selbst-Positionierung. Dieses Motiv erscheint entsprechend in 
den Selbsterzählungen von Herrn A., wie am Ende einer Erzählung deutlich wird, 
in welcher er seinen Bildungsweg und seinen Werdegang als Imam schildert. Die 
Selbsterzählung endet mit folgender Passage: 

Also ich bin als Student hierher gekommen zu meinen Eltern im Ramadan und dann 
hab ich das Praktikum hier abgeschlossen, bin wieder zurück und somit kannte ich 
diese Leute mehr oder weniger. Und als ich das abgeschlossen habe, war mein Glück, 
dass meine Stelle schon offen war beziehungsweise schon seit 92 bis 98, 99, wo ich 
gekommen bin, die hatten immer nur kurzzeitig einen Imam gehabt, die haben nie 
einen Regelimam gehabt (unverständlich). Und dann mit meinem Kommen für sie wie 
auch für mich war eigentlich-, eine Sonne ging (.) auf, oder wie sagt man, ein Licht 
ist an. (Herr A., Zeile 125–132) 

Herr A. beendet die Erzählung seines Werdegangs als Imam mit seiner Anstel-
lung in der Schweiz. Ein Moscheeverein in der Schweiz, in welchem er bereits ein 
Praktikum absolviert hatte, verfügte längere Zeit über keinen festen Imam und so 
wurde er nach Abschluss seines Studiums eingestellt. Seine Anstellung beschreibt 
Herr A. mit der Metapher einer aufgehenden Sonne bzw. eines angehenden Lichts 
(«mit meinem Kommen für sie wie auch für mich war eigentlich-, eine Sonne 
ging (.) auf, oder wie sagt man, ein Licht ist an», Zeile 130–132). Das lässt 
sich verschieden deuten. Herr A. könnte mit dieser Äusserung zum Ausdruck 
bringen, dass die Anstellung für ihn Erfolg und persönliches Glück bedeutete 
oder dass seine Verpflichtung der Gemeinschaft Stabilität brachte. Interessant ist 
jedoch, dass er das Bild des Lichts verwendet: Licht kann eine Metapher für 
Erkenntnis darstellen, sowohl in der Philosophie (vgl. z. B. Kreuzer 2016) als 
auch im Koran, in welchem Nichtwissen mit Finsternis identifiziert wird (Karimi

13 In der Sozialstrukturanalyse wird mit «Prestige» die gesellschaftliche Wertschätzung 
bezeichnet, die einer beruflichen Position zukommt, während «Status» zwar ähnlich verwen-
det wird, jedoch oft als der objektivere Begriff gilt, weil er sich auf sogenannt «objektive» 
Merkmale wie Einkommen oder Bildung bezieht (Groß 2015:44). In dieser Arbeit werden 
die beiden Begriffe synonym verwendet, da es an dieser Stelle nicht um eine Messung von 
Status oder Prestige geht. 



234 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

2021:187). Dann liesse sich interpretieren, dass sich Herr A. als jemand ver-
steht, der seiner Gemeinschaft Wissen ermöglicht. Unabhängig davon, welcher 
Lesart man an dieser Stelle folgt, Herr A. schreibt sich in dieser Äusserung eine 
bestimmte Bedeutung zu. 

Eine Betonung des eigenen Werts findet sich auch an anderen Stellen in 
seinem Interview. Die folgende Äusserung handelt von verschiedenen Koope-
rationen, unter anderem mit der politischen Gemeinde: 

Und die dritte Stelle ist dann die Stadt (Name der Stadt), mit der ich (.) eigentlich 
vieles offen, viele Arbeiten zusammen geführt habe, selbst bei der Gründung vom 
Integrationsbüro in (Name der Stadt) war ich im Beirat mitwirkend und ähnliches, 
selbst bei der Einführung von Gemeinde (Name) in (Name der Stadt) und der Zusam-
menstellung der zwei Gemeinden war mein Votum auch mit dabei, selbst bei einigen 
grossen politisch-sozialen Themen in der Stadt (Name der Stadt) ist mein Name auch 
grossgeschrieben. (Herr A., Zeile 375–381) 

Diese Äusserung besteht aus einer Aufzählung von politischen Entscheidungen 
bzw. Prozessen in seiner Stadt, in deren Rahmen er konsultiert wurde. Seine 
Verwendung von «selbst» im Sinne von «sogar» («selbst bei», Zeile 376–377, 
Zeile 378, Zeile 379–380) drückt hierbei ein überraschendes Moment aus, näm-
lich dass eigentlich nicht zu erwarten wäre, dass er konsultiert wird. Dass er als 
Imam dennoch in all diese Prozesse einbezogen wurde, weist darauf hin, dass 
er eine bestimmte Position einnimmt. Dieser Eindruck wird verstärkt durch die 
von ihm am Ende der Passage gewählten Formulierung, sein Name sei «auch 
grossgeschrieben» (Zeile 380–381). 

An anderer Stelle im Interview wird sichtbar, wie Herr A. die Stellung, die 
er für sich selbst in Anspruch nimmt, auch mit seinen spezifischen Kompeten-
zen und Fähigkeiten verknüpft. Er diskutiert in der nachfolgenden Passage die 
Kompetenzen, welche er sich auf seinem Bildungsweg angeeignet hat: 

Diese Imam-Stelle, wir haben, also selbst ich, was ich, die Kompetenzen und die 
Fähigkeiten, die ich brauche für meine Stelle, sind die schon von der Mittelstufe, 
also vom islamischen Gymnasium in (Name einer Stadt), also von diesem Gymna-
sium da brauche ich vielleicht achtzig Prozent meiner Kompetenzen und Fähigkeiten 
für meine Imam-Stelle. Eigentlich, als ich dann später Philosophie studiert habe, alte 
griechische Philosophie und islamische Philosophie und europäische und danach auch 
weiterging in diese Richtung so, da, wenn ich sowas gebrauche, dann ist es manchmal 
in den Diskussionen, in den öffentlichen Debatten, in der Führung meiner Gemein-
schaft mehr oder weniger in welche Richtung es geht, um- in die Islam Verstehens-
richtung und Anpassung in meiner Moschee und Anpassung in meiner Umgebung, da 
vielleicht hätte ich mein Studium gebraucht und das hat natürlich bei uns auch Früchte



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 235

gegeben. Allerdings, die allgemeinen Tätigkeiten, von denen ich erzählt habe, von 
einem Imam, die sind jetzt wirklich nicht auf dieser Stufe. (Herr A., Zeile 142–154) 

Interessant an dieser Äusserung ist in Bezug auf die statusbezogene Selbst-
Positionierung zunächst die Formulierung «selbst ich» (Zeile 142). Selbst er 
greife hauptsächlich auf die Kompetenzen zurück, die er sich im islamischen 
Gymnasium angeeignet habe, erzählt Herr A. Das könnte darauf hindeuten, dass 
er sich aus seiner Perspektive durch seinen Abschluss und das dadurch angeeig-
nete Wissen von anderen Imamen abhebt. Er scheint dieses Wissen nur bedingt in 
die Gemeinschaft einbringen zu können, denn er fährt fort, dass sein Philosophie-
Studium in anderer Hinsicht nützlich war, zum Beispiel «in den öffentlichen 
Debatten, in der Führung meiner Gemeinschaft» (Zeile 149–150). Sein Studium 
hat sich somit ausgezahlt, wie er mit der Formulierung «das hat natürlich bei 
uns auch Früchte gegeben» (Zeile 152–153) verdeutlicht. Hier ist insbesondere 
die Verwendung von «natürlich» augenfällig, durch die er eine bestimmte Selbst-
verständlichkeit ausdrückt. Es scheint ihm fraglos, dass sein Wissen aus dem 
Studium, da wo er es umsetzen konnte, eine positive Wirkung zeigte. Zuletzt 
folgt eine Abgrenzung von den «allgemeinen Tätigkeiten» eines Imams, «die 
[…] jetzt wirklich nicht auf dieser Stufe» sind (Zeile 153–154). Die allgemei-
nen Tätigkeiten eines Imams werden in diesem Satz vor allem durch die eher 
umgangssprachlich verwendeten Füllwörter «jetzt wirklich» (Zeile 154) in Ver-
bindung mit «nicht» abgewertet. Herr A. grenzt sich in diesem Satz im Grunde 
von einem eingeschränkten Aufgabenbereich des Imams ab (vgl. Abschnitt 7.1.1). 
Er präsentiert sich damit gleichzeitig implizit als jemand, der seine Tätigkeit 
als Imam über diese «allgemeinen Tätigkeiten» hinaus erfüllt bzw. mehr Qua-
lifikationen mitbringt, als für diese Tätigkeiten nötig sind. Insgesamt wird in 
obenstehend zitierter Passage sein Stellenwert als Imam deutlich, der jedoch nicht 
an seine Arbeitsstelle geknüpft ist, sondern von seinen Kompetenzen abhängt. 
Dazu zählt zum Beispiel sein persönlicher Bildungsweg, der ein Philosophie-
Studium umfasst («alte griechische Philosophie und islamische Philosophie und 
europäische und danach auch weiterging in diese Richtung so», Zeile 147–148). 

Seine statusbezogene Selbst-Positionierung wird nicht nur in inhaltlichen Äus-
serungen sichtbar, sondern kommt auch in einer bestimmten Interaktionssituation 
während des Interviews zum Ausdruck. Als Herr A. nach Herausforderungen und 
Schwierigkeiten seiner Tätigkeit gefragt wird, geht er nicht auf den Erzählstimu-
lus ein, sondern antwortet darauf mit einer Gegenfrage: «Immer wieder muss ich 
Ihnen die Frage stellen, wo, hier oder im Heimatland?» (Herr A., Zeile 173). 
Er nimmt also eine inhaltliche Präzisierung vor, die ihm wichtig ist. Gleichzeitig 
weist er mich als Forschende durch seine Formulierung («immer wieder muss



236 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

ich», Zeile 173) auch zurecht. Als ich darauf antworten will, unterbricht er mich 
und konkretisiert seine Unterscheidung in «hier» und «Heimatland» noch ein-
mal.14 Es gelingt mir in der Folge, die Interviewsituation stabil zu halten, indem 
ich auf seine Unterscheidung eingehe.15 Dieser Moment im Interview zeigt, dass 
Herr A. durchaus gewillt ist, die durch die Interviewsituation gegebene asymme-
trische Beziehung zwischen Befragtem und Interviewerin (vgl. Abschnitt 5.3.1) 
herauszufordern, wenn er es für notwendig erachtet. Man könnte interpretieren: 
Er nimmt in seinen Augen eine bestimmte Stellung ein, die ihm das erlaubt. 
Er zeigt sich somit auch in der Interviewsituation in einem gewissen Mass als 
selbstbewusst und handlungsfähig. 

Zusammengefasst nimmt Herr A. durch das ganze Interview hindurch immer 
wieder eine statusbezogenen Selbst-Positionierung ein, d. h. er erzählt sich als 
jemand in einer bestimmten Stellung. Er zeigt sich selbstbewusst und hand-
lungsfähig, auch in der Interviewsituation selbst. Herr A. fordert aber auch ganz 
allgemein einen gewissen Status für Imame ein, wie er in der ersten in die-
sem Unterkapitel zitierten Äusserung klarmacht («Und ich denke, diese Stelle ist 
etwas Wichtigeres, etwas Positionierteres», Herr A., Zeile 351–352). Die status-
bezogene Selbst-Positionierung kann durchaus auch als eine Strategie verstanden 
werden, weil die gesellschaftliche Stellung eines Imams in der Schweiz nicht 
zwingend mit Wertschätzung und Ansehen verbunden ist (vgl. Abschnitt 8.2.3) 
und eine bestimmte berufliche Belastung besteht (vgl. Abschnitt 8.1). 

8.2.2 Herr N.: «Et moi, je suis docteur» 

Herr N. ist zur Zeit des Interviews 66 Jahre alt, lebt schon seit mehr als 30 
Jahren in der Schweiz und ist etwas mehr als 20 Jahre ehrenamtlich im glei-
chen Moscheeverein als Imam tätig. Er bringt kein Studium in Theologie oder in 
einem verwandten Bereich mit, sondern hat ein naturwissenschaftliches Studium 
absolviert. Es existieren einzelne Zeitungsartikel, in welchen er erwähnt wird und 
zur Sprache kommt. 

Der Antwortstil von Herrn N. ist eher sprunghaft. Er streut im Interview immer 
wieder Äusserungen ein, die auf seinen Stellenwert und seine Fähigkeiten verwei-
sen. Seine spezifische Art der statusbezogenen Selbst-Positionierung kann mit der

14 «// Interviewerin: Vielleicht- // Herr A.: Also Heimatland heisst schon muslimische Länder 
oder nicht-muslimische Länder» (Herr A., Zeile 174–175). 
15 Und zwar wie folgt: «Vielleicht können Sie es zuerst für hier sagen und mir dann sagen, 
was denn anders wäre in muslimischen Ländern» (Interviewerin in Herr A., Zeile 176–177). 



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 237

folgenden Passage verdeutlicht werden, mit der er seine Antwort auf die Frage 
damit beginnt, was es braucht, um Imam zu werden: 

Moi, j’ai dans un article que j’ai une fois publié, il faut, j’exige maintenant, je sou-
haite, mais ça fait longtemps que je n’ai pas- qu’il faut avoir un niveau supérieur ici en 
Suisse. J’exige au moins le Master, vous avez le Master pour le doctorat, au moins un 
Master, qu’il connait beaucoup de langues, il est intégré, il connait le système suisse, 
plus le côté théologique, le côté. Et moi, j’ai- sur la tâche, je n’ai pas de formation 
d’imam, imām, mais avec le temps, avec l’expérience, avec ma- moi aussi, je suis doc-
teur en (Name eines Fachs). Vous avez la méthodologique de travailler, voilà la même 
chose, on n’a pas besoin de quelqu’un qui nous apprenne. (Herr N., Zeile 61–68) 

Herr N. leitet seine Antwort mit einem Verweis auf einen Artikel ein, den er 
zu dieser Frage publiziert habe («Moi, j’ai dans un article que j’ai une fois 
publié», Zeile 61), und demonstriert damit gleich zu Beginn der Antwort gewisse 
Kompetenzen. Im Zusammenhang mit dem Inhalt der darauffolgenden Passage 
– der Forderung nach einem bestimmten Bildungsabschluss sowie der Erwäh-
nung seines eigenen Abschlusses – liesse sich womöglich sogar schlussfolgern, 
dass er sich mit dem Hinweis auf eine Publikation im Wissenschaftsbetrieb ver-
ortet. Publikationen gelten als Nachweis einer erfolgreichen wissenschaftlichen 
Tätigkeit, was bereits einen bestimmten Status andeuten würde. Auffällig ist im 
Vergleich zu anderen Äusserungen auch die Anzahl der Selbstbezüge im ers-
ten Satz: Er spricht gleich fünf Mal von sich selbst («j’ai […] j’ai publié […] 
j’exige […] je souhaite […] je n’ai pas», Zeile 61–62). Als Herr N. anmerkt, 
dass ihm eine Imam-Ausbildung fehle («je n’ai pas de formation d’imam, imām, 
mais avec le temps, avec l’expérience, avec ma-», Zeile 65–66), bricht er mit-
ten im Satz ab und fügt an, dass er einen Doktortitel habe («moi aussi, je suis 
docteur en (Name eines Fachs)», Zeile 66–67). Er kontert die zuvor genannte 
«Schwäche» also mit einem Fakt, der auf den höchsten akademischen Grad und 
damit auf eine bestimmte gesellschaftliche Position verweist. Gleichzeitig drückt 
er damit auch aus, dass er die von ihm zuvor allgemein an Imame gestellte Forde-
rung eines hohen Bildungsniveaus («un niveau supérieur ici en Suisse. J’exige au 
moins le Master», Zeile 62–63) selbst erfüllt. Dabei ist aufschlussreich, dass er 
zuvor nicht gefordert hat, dass der entsprechende Abschluss in einem für Imame 
relevanten Bereich absolviert werden muss. Er spricht einzig relativ vage davon, 
dass ein Imam «le côte théologique» (Zeile 65), also die theologische Seite, ken-
nen sollte. Auch an anderer Stelle im Interview verweist er nochmals explizit 
auf seinen Doktortitel und die damit einhergehenden Kompetenzen: «[E]t moi, 
je suis docteur, je sais un petit peu de la méthodologie avec laquelle je tra-
vaille» (Herr N., Zeile 173–174). Da Bildungsabschlüsse im Grunde rechtlich



238 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

abgesicherte Formen von Schliessungen darstellen, knüpfen sie immer auch an 
bestimmte gesellschaftliche Positionen an. Der Doktorgrad scheint daher in sei-
ner statusbezogenen Selbst-Positionierung auf die gesellschaftliche Stellung zu 
verweisen, die er für sich selbst in Anspruch nimmt. 

Ausserdem von Belang in oben zitierter Äusserung ist, dass sich darin eine 
bestimmte Interaktionssituation abbildet. Herr N. nimmt zwei Mal direkt auf mich 
als Forschende Bezug. Zuerst bezieht er sich auf meinen akademischen Grad 
(«vous avez le Master pour le doctorat», Zeile 63), dann betont er die damit ein-
hergehenden Fähigkeiten («Vous avez la méthodologie de travailler», Zeile 67). 
Beides könnte als Ausdruck einer gewissen Wertschätzung gelesen werden, aber 
auch als einen Versuch, eine Verbindung zur oder zumindest Annäherung an die 
Forschende herzustellen. Auf die zweite Bezugnahme folgt ein Satz, in dem er 
«on» bzw. «nous» (wir) verwendet. Dadurch sowie über den Inhalt des Gesag-
ten stellt er eine Verbindung mit mir als Forschender her: Er spricht davon, dass 
wir beide niemanden bräuchten, der uns etwas beibringe («on n’a pas besoin de 
quelqu’un qui nous apprenne», Zeile 68). Es findet also eine Art Gleichstellung 
mit mir statt, was auch als eine statusbezogene Selbst-Positionierung verstanden 
werden kann, weil eine bestimmte Position (wieder?) hergestellt werden muss. 
Objektiv betrachtet verfügt er im Moment des Interviews über einen höheren 
Abschluss als ich – den Doktortitel, den er explizit erwähnt. Die Interviewsitua-
tion und die dadurch gegebene asymmetrische Beziehung zwischen Befragtem 
und Forschender scheint sich für ihn aber so darzustellen, dass er eine Gleich-
stellung mit mir oder zumindest eine Annäherung an mich herstellen muss. 
Diese Interpretation ist die Folge des Eindrucks, den er im ganzen Interview 
erweckt, aber insbesondere einer vorhergehenden Interaktion, in welcher er sehr 
aufgewühlt erscheint: 

Parce que l’Islam, c’est la paix, la prospérité et il est compatible avec la société. Moi, 
ça fait 31 ans que je suis en Suisse et il est compatible (schlägt auf den Tisch). Même 
plus, l’Islam s’applique ici en Suisse, je parle- peux faire avec vous le débat après 
(Interviewerin lacht), je vous démontre si vous voulez toute à l’heure. (Herr N., Zeile 
45–49) 

An dieser Stelle des Interviews nimmt Herr N. die grösseren Debatten zu Islam 
und Muslim*innen auf. Er bringt hier eine zum Bild des «schlechten Islams» 
gegensätzliche Vorstellung zur Sprache, die «den Islam» als Frieden und Wohl-
stand zeichnet («l’Islam, c’est la paix, la prosperité et il est compatible avec la 
société», Zeile 45–46). Dies entspricht den bereits erwähnten Studienergebnissen



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 239

(van Es 2018), dass essentialistische Darstellungen «des Islams» als gewalttä-
tige Religion ebenso essentialistische Darstellungen von Seiten der Muslim*innen 
begünstigt (vgl. Abschnitt 2.2.4 und 6.3.3). Herr N. betont mehrere Begriffe 
(«compatible», Zeile 45, 46; «Même plus», Zeile 47) und schlägt auf den Tisch, 
was als Ausdruck davon verstanden werden kann, wie sehr ihm die Sache nahe-
geht. Womöglich hält er die von diesen zwei sehr konträren Vorstellungen «des 
Islams» hervorgerufene Dissonanz schlecht aus. Zusätzlich, und das ist für die 
vorhergehend interpretierte Stelle von Belang, scheint er mich in dieser Situation 
als imaginäre Gegnerin bzw. Vertreterin der von ihm hier gekonterten Vorstel-
lung anzusprechen, denn er bietet mir an, darüber nach dem Interview mit mir zu 
debattieren und mir den Nachweis zu erbringen, dass er recht hat («je […] peux 
faire avec vous le débat après […], je vous le démontre si vous voulez toute à 
l’heure», Zeile 47–49). Aus dieser Positionierung von mir durch Herr N. folgt, 
so soll das an dieser Stelle zumindest interpretiert werden, dann womöglich die 
Annäherung in der späteren Interaktion, in der er mir gegenüber eine gewisse 
Wertschätzung ausdrückt. 

Direkt vor der obenstehend zitierten Sequenz findet sich ein weiterer Hinweis 
auf die statusbezogene Selbst-Positionierung. Vor der eher emotionalen Passage 
sagt Herr N. nämlich Folgendes: 

Je suis président, bien si vous voulez, président de (Name einer Organisation) en tant 
qu’administrateur. Mais on essaie d’organiser cela au niveau de la Suisse, pour que 
les gens connaissent bien l’islam. (Herr N., Zeile 42–45) 

Er präsentiert sich in dieser Äusserung als Präsident und Administrator einer 
Vereinigung, die sich auf nationaler Ebene organisieren will, um «den Islam» 
bekannter zu machen. Allerdings handelt es sich bei der von ihm genannten Ver-
einigung nicht um eine einschlägig bekannte Organisation, die eine öffentliche 
Ausstrahlung, Bekanntheit oder Vernetzung aufweist, so dass sich keine weiteren 
Informationen dazu finden.16 Während es vor und nach dieser kurzen Passage wie 
bereits dargestellt um das Bild von Islam und Muslim*innen geht, nennt er an 
dieser Stelle einerseits seine Position als Präsident und Administrator («Je suis 
président […] en tant qu’administrateur», Zeile 42–43), hebt aber andererseits 
auch hervor, dass die Vereinigung auf nationaler Ebene agiert («au niveau de la 
Suisse», Zeile 44). Beides deutet eine gewisse Wichtigkeit an. Ähnlich auch an 
einer anderen Stelle:

16 Eine Internetsuche zu dieser Organisation ergibt keine Ergebnisse.



240 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

[J]’ai plein d’articles dans des journaux suisses, surtout à (Name des Kantons), au can-
ton, parce que c’est ça, c’est plein, plein, plein d’articles, vous pouvez demander si 
vous voulez, et aussi avec (Name einer Stadt) au niveau bilingue ou bien, je ne sais 
pas, une petite vidéo, vous pouvez tout trouver sur notre site, voilà. On a des soirées 
pour les vidéos et cetera, un interview, donc, ça c’est bon. Et aussi avec- on avait suivi 
une formation avec Madame (.) comment s’appelle-t-elle, une fois, la communication. 
Avec une journaliste. On avait suivi un petit quoi, mais moi, je suis renseignant, j’ai 
un petit peu, j’ai plein de – comment dire – de séminaires sur la communication et 
cetera. (Herr N., Zeile 299–308) 

In dieser Äusserung spricht Herr N. zunächst über seine Medienpräsenz («j’ai 
plein d’articles dans des journaux suisses, surtout de (Name des Kantons), du can-
ton», Zeile 299–300). Ins Auge fällt insbesondere die Wortwiederholung «plein, 
plein, plein» (Zeile 301), durch die er die Menge an Artikeln betont, in welchen 
er erwähnt wird, die als Wortwiederholung aber wie eine Übertreibung anmutet. 
Im ersten Teil der Passage scheint es vorrangig darum zu gehen, mich von sei-
ner Medienpräsenz zu überzeugen, denn er legt mir nahe, hinsichtlich der Artikel 
anzufragen – wobei unklar ist, ob bei ihm selbst oder bei den entsprechenden Zei-
tungen – und auch die Webseite seines Moscheevereins zu konsultieren («vous 
pouvez demander si vous voulez […] vous pouvez tout trouver sur notre site», 
Zeile 301–303). In der Folge nimmt er eine Schulung zum Umgang mit Medien 
auf («on avait suivi une formation», Zeile 305) und erwähnt, dass er jemand 
ist, der (Medien) Auskunft gibt («je suis renseignant», Zeile 306–307), um dann 
anzufügen, dass er viele Kommunikationsseminare besucht habe («j’ai plein […] 
de séminaires sur la communication», Zeile 307–308). Hierin wird ein Muster 
deutlich, das ähnlich auch bei vorhergehend zitierten Stellen auftaucht: Die Ver-
bindung von «je suis …» («Je suis président», Zeile 42; «je suis docteur», Zeile 
67, 173; «je suis reseignant», Zeile 306–307) und einer Erwähnung von damit 
einhergehenden Kompetenzen («je suis docteur, je sais un petit peu de la métho-
dologie avec laquelle je travaille», Zeile 173–174; «je suis renseignant […] j’ai 
plein […] de séminaires sur la communication», Zeile 306–308). Herr N. erzählt 
sich also wiederkehrend als jemand mit bestimmten Kenntnissen und Fähigkeiten. 
Auch gegen Ende des Interviews nimmt Herr N. noch einmal die statusbezogene 
Selbst-Positionierung ein, indem er sich als erfahrener Imam positioniert: 

[M]oi, je suis prêt à transmettre mon expérience à (Name des Kantons) aux autres 
imams, comment on pourrait organ- disséminer et cetera, pour que les gens (.) les 
choses se passent de la meilleure façon et qu’on soit accepté, bien intégré, qu’aucun 
problème se passe en Suisse […]. (Herr N., Zeile 334–337)



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 241

Herr N. sieht sich selbst als jemanden, der über eine grosse Erfahrung verfügt, 
von der andere Imame profitieren können. Er sei bereit, seine Erfahrung weiter-
zugeben, meint er («moi je suis prêt à transmettre mon expérience à (Name des 
Kantons) aux autres imams», Zeile 334–335). Auch damit betont er erneut seinen 
Stellenwert. Eine solche Vermittlung von Erfahrungen würde der Integration und 
Anerkennung der Muslim*innen in der Schweiz dienen, glaubt Herr N. Damit 
nimmt er Bezug auf Themen, die in den öffentlichen Debatten stark diskutiert 
werden (vgl. dazu Abschnitt 6.3.4 und 6.3.8) und auf Aspekte des Modell-Imams 
verweisen (vgl. Abschnitt 6.3 und 9.3). Herr N. scheint sich somit, wie bereits 
in der obenstehend zitierten Äusserung deutlich wurde, in welcher er sagt, Islam 
sei Frieden und Wohlstand, mit den Vorstellungen von Islam in den öffentlichen 
Debatten auseinanderzusetzen. 

Zusammengefasst erwecken die zitierten Passagen insgesamt den Eindruck 
eines äusserst ausgeprägten Bedürfnisses, gegenüber der Forschenden den eige-
nen Stellenwert hervorzuheben, so dass es teilweise fast wie eine Überbetonung 
wirkt. Herr N. erzählt sich als jemand, der ausreichend Fähigkeiten und Wissen 
mitbringt. Dies hängt womöglich damit zusammen, dass er kein theologisches 
Studium absolviert hat und er sich allenfalls in bestimmten Situationen des-
wegen rechtfertigen muss. Wie stark die statusbezogene Selbst-Positionierung 
jedoch damit in Verbindung steht, kann nicht ausgemacht werden, denn die bei-
den anderen Imame ohne theologisches Studium positionieren sich nicht auf diese 
Weise. 

8.2.3 Hoher Stellenwert versus Statusverlust: «Weil es 
nur ein Imam ist, der sowieso nichts versteht» 

Wodurch die statusbezogene Selbst-Positionierung insgesamt erklärt werden 
kann, lässt sich nur vermuten. Es ist nicht die Absicht oder das Ziel dieser 
Arbeit, verborgene Motive oder Beweggründe der Personen «aufzudecken», da 
dies soziologisch nicht geleistet werden kann. Festgestellt werden kann jedoch, 
dass Imame in muslimischen Gesellschaften gemeinhin einen hohen Stellenwert 
haben (Norris und Inglehart 2011:143–144), der in der schweizerischen Gesell-
schaft nicht automatisch gegeben ist. Statusbezogene Selbst-Positionierungen 
rufen daher vermutlich auch Aspekte aus Diskursen muslimischer Kontexte auf, 
die hier nicht eindeutig plausibilisiert werden können. In diesem Unterkapitel 
geht es daher um den Gegensatz von hohem Stellenwert, der in statusbezoge-
nen Selbst-Positionierungen sichtbar wird, und möglichem Statusverlust in der 
Schweiz, der auch an einigen Stellen in den Interviews angesprochen wird. So



242 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

erwähnen einige Imame, dass sie einen hohen Stellenwert innerhalb von musli-
mischen Gemeinschaften in der Schweiz geniessen, wie folgende Äusserungen 
zeigen: 

Ich sehe es so, alle Menschen in unserer Gemeinschaft respektieren mich. Wegen 
meinem Titel, nicht meiner Persönlichkeit. // Interviewerin: Oh // Meine Persönlich-
keit unterstützt den Titel, deswegen geniesse ich zwei Mal Respekt. (Herr J., Zeile 
247–249) 

Ein Vorteil ist auch natürlich, dass man geehrt wird (..) das ist schön dran, oder, 
respektiert von vielen. (Herr I., Zeile 168–170) 

[J]’aime beaucoup le respect pour moi. (Herr M., Zeile 81) 

[W]as schön ist oder was gut ist vielleicht, nicht schön, Muslime oder die Leute 
schauen zum Imam mit Respekt. // Interviewerin: Ja // Wir haben eine bestimmte, 
bestimmte Bedeutung und bestimmte Position in der Gesellschaft. (Herr K., Zeile 
168–170) 

[W]enn wir zu den Süleymancı-Brüdern gehen, lassen sie mich sofort nach vorne tre-
ten, wenn ich in eine Diyanet-Moschee gehe, lassen Sie mich nach vorne treten, wohin 
ich auch gehe, das ist in unserer Gemeinschaft anerkannt. (Herr F., Zeile 673–675; 
Übersetzung nt) 

Während die Imame in den ersten vier Äusserungen direkt von Respekt sprechen, 
erläutert Herr F. in der letzten Äusserung, dass er in verschiedenen muslimischen 
Gemeinschaften zum Vorbeten nach vorne gebeten wird, weil er überall Anerken-
nung geniesse. Dabei streicht er durch die von ihm genannten Beispiele heraus, 
dass die Verbandszugehörigkeit der türkischsprachigen muslimischen Gemein-
schaften für die ihm entgegengebrachte Wertschätzung nebensächlich ist: Er 
werde sowohl in den Moscheen des Verbandes Islamischer Kulturzentren (VIKZ; 
im Türkischen Süleymancılar17 ), als auch in denjenigen, die an die mit Diya-
net verbundene TISS-Stiftung angeschlossen sind, zum Vorbeten gebeten. Herr 
F. ist selbst in einer Moschee der Schweizerischen Islamischen Glaubensgemein-
schaft (SIG) tätig, dem dritten türkischsprachigen Verband. Die Anerkennung, 
die er geniesst, überschreitet somit die Verbandsgrenzen. Grammatikalisch spre-
chen Herr J., Herr M. und Herr F. von sich selbst, während Herr I. «man»

17 Der türkische Begriff Süleymancılar ist etwas abschätzig und verweist auf den Begründer 
des VIKZ, Süleyman Hilmi Tunahan, ein Scheich des Sufi-Ordens der Nakschibendi. Dieser 
begründete die Organisation als eine Laiengemeinschaft, «löste dafür seinen Ordenszweig 
auf und autorisierte stattdessen all seine Schüler, dessen Inhalt zu verbürgen. Das bedeutete 
einen Bruch mit dem herkömmlichen Orden» (Jonker 2002:19–20). 



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 243

und Herr K. «wir» verwendet, sich also beide generalisierend auf das Kollek-
tiv der Imame beziehen. Obwohl hier sprachlich nicht eindeutig immer «ich» 
verwendet wird, scheinen doch alle Imame von ihrer eigenen Erfahrung zu 
erzählen. Sie positionieren sich entsprechend als Imame, denen von muslimi-
schen Gemeinschaften Respekt oder Anerkennung entgegengebracht wird und 
die dadurch eine bestimmte Stellung einnehmen – also mit einer statusbezogenen 
Selbst-Positionierung. 

Es finden sich jedoch auch Interviewpassagen, in denen zum Ausdruck 
gebracht wird, dass in der Schweiz mit der Tätigkeit als Imam ein Statusverlust 
einhergehen kann. Interessanterweise beziehen sich beide nachfolgend erläuterten 
Beispiele auf den Religionsunterricht für Kinder in der Moschee. So erzählt Herr 
J.: 

Ich bin ja aus der Türkei gekommen, es gibt schon (.) Unterschiede. Ich kann nicht 
sagen, das ist gleich. Dort sind die Kinder noch ein bisschen, wie sagt man, sie hören 
dem Imam zu, aber hier nicht. // Interviewerin: Oh // Und in der Türkei, wir sind auch 
Islamlehrer, nicht nur Imame, wenn jemand in die Moschee kommt, dann muss er dem 
Imam zuhören, wie in der Schule. Aber hier ist es freiwillig am Wochenende. Manch-
mal kommen sie, manchmal nicht, manchmal kommen sie später, Disziplinproblem, 
kann ich das so nennen, mit den Kindern. (Herr J., Zeile 150–154) 

In dieser Passage werden der Herkunftskontext und die Schweiz miteinander ver-
glichen (vgl. Abschnitt 7.2). Herr J. beklagt, dass der Unterricht in der Schweiz 
freiwillig ist und am Wochenende stattfindet, so dass die Kinder nicht immer 
kommen, während in der Türkei mehr Disziplin herrsche («in der Türkei […] 
wenn jemand in die Moschee kommt, dann muss er dem Imam zuhören», Zeile 
151–152). Herr J. macht deutlich, dass der Religionsunterricht in der Moschee 
im Vergleich zum Herkunftskontext in der Schweiz nicht mehr die gleiche Wert-
schätzung geniesse, was auch eine Abwertung der Rolle des Imams und damit 
einhergehend einen Statusverlust mit sich bringt («sie hören dem Imam zu, 
aber hier nicht», Zeile 150–151). Die von ihm erwähnte Freiwilligkeit («hier 
ist es freiwillig», Zeile 153) muss jedoch eingeordnet werden: Die Freiwillig-
keit der Teilnahme am Religionsunterricht in der Schweiz hängt nicht nur mit 
dem Status der muslimischen Gemeinschaften als religiöse Minderheit und als 
nicht-anerkannte Religionsgemeinschaft zusammen, auch der konfessionelle Reli-
gionsunterricht an den öffentlichen Schulen in der Schweiz ist freiwillig. Dies ist 
in Abs. 4 Art. 15 der Bundesverfassung (1999) verankert (Süess und Pahud de 
Mortanges 2017:37, Fussnote 2). Herr J. führt weiter aus:



244 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Viele Eltern hier in der Schweiz haben keine Ahnung vom Islam, obwohl sie Mus-
lime sind. Sie sagen nur, «Ich bin Muslim», fertig. Sie machen gar nichts für den 
Islam, deswegen schicken sie ihre Kinder. Ihre Kinder sehen gar nicht ein Vorbild zu 
Hause. Müssen dann von Anfang an lernen. Auch beten. Sie können gar nicht beten. 
[…] Imame können so nicht lehren. Es hat keine Disziplin, es hat keine Bewertung. // 
Interviewerin: Ja // Hier ist nicht die Schule, kein offizielles Zentrum wie die Schule. 
Wir geben keine Zeugnisse. Und die Kinder wollen nicht mehr lernen. Einfach die 
Basisdaten, aber mehr nicht. Und die Eltern sagen, «Ja, ich schicke seit vier Jahren, 
fünf Jahren meine Kinder in die Moschee, aber sie haben noch nicht Yā-Sı̄n» – also  
Yā-Sı̄n ist eine Sure, ein Vers, ein grosser Vers18 – «noch nicht auswendig gelernt». 
In der Türkei das dauert nur zwei, drei Monate oder nur die Sommerferien. Weil dort 
musst du, wenn du in die Moschee gehst, dann musst du die Aufgabe erfüllen, fer-
tig. Aber hier ist es freiwillig. Wer will. Das ist generell das Problem. (Herr J., Zeile 
163–180) 

In dieser Äusserung wird erkennbar, dass Herr J. mit den von ihm erläuterten 
Umständen wohl nur schwer zurechtkommt. Er bemängelt einen Verlust an Dis-
ziplin in der Schweiz («Es hat keine Disziplin», Zeile 172), der laut ihm damit 
zusammenhängt, dass den Kindern zu Hause keine Religionspraktik vorgelebt 
werde und dass der Unterricht freiwillig sei. In der Türkei hingegen bestehe eine 
Verpflichtung zum Lernen («Weil dort musst du, wenn du in die Moschee gehst, 
dann musst du die Aufgabe erfüllen», Zeile 178–179).19 Diese Passage erweckt 
den Eindruck, als ob es Herrn J. schwerfällt, in einem freiwilligen Lernumfeld 
zu lehren. Deutlich wird in Herr J.s Darstellung auch, dass für einen Imam mit 
einem Wechsel in die Schweiz ein Statusverlust einhergehen kann. Dies wird 
sichtbar, wenn er davon spricht, dass sie kein «offizielles Zentrum» (Zeile 173) 
sind und dass dem Unterricht in der Moschee dadurch auch keine Wichtigkeit 
zugemessen wird («es hat keine Bewertung», Zeile 172–173). 

Auch Herr A. äussert sich zum Religionsunterricht in der Moschee: 

Man sollte schauen, dass selbst der Unterricht für diese Kinder noch auf demselben 
Niveau und auf derselben Höhe, mit derselben Methodik geführt wird, wie sie es in 
der Schule bekommen. Man sollte schauen, dass die Räumlichkeiten, wo sie lernen, 
denselben Standard haben wie die Schule hat, also da rede ich jetzt von hier und wer 
sollte das schauen, der Imam, oder nicht? Also er versteht die Sache. Und wenn es 
nicht dieselben Qualitäten sind, für das Auge eines Kindes ist es so, dort ist wichti-
ger, weil es auch heller ist und weil es auch sauber ist und hier ist es halbwichtig, weil

18 Die Sure Yā-Sı̄n ist die 36. Sure des Korans, die 83 Verse umfasst.
19 Es ist allerdings fraglich, ob Herr J.s Bild des Religionsunterrichts in der Türkei tatsächlich 
noch dem aktuellen Stand des Unterrichts entspricht, da er doch schon seit einigen Jahren in 
der Schweiz tätig ist. Eine Expertin beurteilt seine Unterrichtsvorstellung als eher veraltet 
(Konsultation Expertin W1, 01.02.2021). 



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 245

es dunkel ist, weil es unsauber ist, weil es nur ein Imam ist, der sowieso nichts ver-
steht, der sowieso kein Deutsch versteht, oder nicht? Dann haben wir automatisch so 
Positionierungen da. In den Heimatländern das-, darum kümmert sich eine Institution, 
wenn überhaupt. (Herr A., Zeile 191–201) 

Hier werden Probleme sichtbar, vor denen eine muslimische Gemeinschaft in 
der Schweiz stehen kann: Anders als im muslimischen Herkunftskontext feh-
len in der Schweiz übergeordnete Institutionen, die sich zum Beispiel um die 
Infrastruktur für den Religionsunterricht in der Moschee kümmern («In den Hei-
matländern das-, darum kümmert sich eine Institution, wenn überhaupt», Zeile 
200–201). Es gibt durchaus kantonale und nationale muslimische Dachverbände 
in der Schweiz, aber diese sehen es nicht zwingend als ihre Aufgabe an, den Reli-
gionsunterricht zu organisieren (vgl. dazu z. B. für den Kanton Zürich: Schmid, 
Pahud de Mortanges, Tunger-Zanetti und Roveri 2023:56–59). Folglich ist der 
jeweilige Imam zuständig («und wer sollte das schauen, der Imam, oder nicht? 
Also er versteht die Sache», Zeile 195–196), denn zusätzliche Beschäftigte sind 
für muslimische Gemeinschaften immer auch eine Ressourcenfrage, entweder im 
Hinblick auf zusätzliche Kosten oder auf ehrenamtliche Arbeit. Gemäss Herr A. 
ziehen Kinder unweigerlich einen Vergleich zum öffentlichen Schulunterricht in 
der Schweiz, bei dem die Moscheevereine Gefahr laufen, als weniger wichtig 
abgetan zu werden («dort ist wichtiger, weil es auch heller ist und weil es auch 
sauber ist und hier ist es halbwichtig, weil es dunkel ist, weil es unsauber ist», 
Zeile 197–199). Falls eine muslimische Gemeinschaft nicht den gleichen Standard 
wie die öffentlichen Schulen erreiche, komme es zu einer Abwertung des Religi-
onsunterrichts in der Moschee («Dann haben wir automatisch so Positionierungen 
da», Zeile 200). 

In dieser Passage werden bestimmte Subjektvorstellungen deutlich. Während 
Herr A. zwar etwas ambivalent scheint, was die Erwartung an den Imam betrifft, 
den Religionsunterricht und dessen Infrastruktur entsprechend zu organisieren, 
scheint er diese doch anzunehmen («wer sollte das schauen, der Imam, oder 
nicht? Also er versteht die Sache», Zeile 195–196). Das nachfolgende Bild eines 
Imams allerdings gibt er in eher zynischem Ton wieder («weil es nur ein Imam 
ist, der sowieso nichts versteht, der sowieso kein Deutsch versteht, oder nicht?», 
Zeile 199–200). Wie zuvor gezeigt wurde, ist Herr A. der Meinung, dass Ima-
men ein gewisser Status zukommen sollte und nimmt selbst eine statusbezogene 
Selbst-Positionierung ein (vgl. Abschnitt 8.2.1). Die verminderte oder ausblei-
bende Wertschätzung des Religionsunterrichts in der Moschee ergänzt er mit 
einer Darstellung des Imams als minderwertig, die er eindeutig zurückweist. 
Diesem Imambild wohnt implizit ein Statusverlust inne. Es wirkt ein wenig so,



246 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

als ob er an dieser Stelle eine insgesamt negative Wahrnehmung sowohl des 
Unterrichts in der Moschee als auch des Imams wiedergibt. Es wird in seiner 
Äusserung jedoch nicht klar, inwiefern dieses Bild des Imams und die Abwertung 
des Religionsunterrichts in der Moschee zusammenhängen. 

Nebst diesen beiden Beispielen, die sich auf den Religionsunterricht in der 
Moschee beziehen, findet sich auch ein Beispiel, das auf einen wahrgenommenen 
Statusverlust in der breiteren Gesellschaft hindeutet: 

Si un imam- où s’adresse-t-il, s’il y a un problème, où s’adresse-t-il? La police. La 
police, ils l’acceptent comme une personne normale, un Suisse, en Suisse, mais pas 
plus. Pour directe avec l’état officiellement, ce n’est pas- (Herr O., Zeile 426–429) 

Diese kurze Passage stammt aus einer längeren Antwort, in der Herr O. über 
die Beziehung zwischen den muslimischen Gemeinschaften und der Gesellschaft 
spricht. Er erläutert hier, dass sich ein Imam bei Problemen an die Polizei wen-
den könne («s’il y a un problème, où s’adresse-t-il? La police», Zeile 427). Aus 
dem vorhergehenden Abschnitt der Antwort, der hier nicht wiedergegeben wird, 
ist ersichtlich, dass er mit Problemen zum Beispiel eine Radikalisierung inner-
halb der muslimischen Gemeinschaft meint.20 Die Polizei behandle den Imam 
aber wie jede andere Person, so Herr O. weiter («ils l’acceptent comme une 
personne normale, un Suisse, en Suisse, mais pas plus», Zeile 427–428). Auf-
schlussreich ist insbesondere, dass er von «mais pas plus» (Zeile 428) spricht, 
womit er andeutet, dass einem Imam eigentlich eine andere Stellung zustünde. 
Herr O. bemängelt folglich, dass einem Imam im Kontakt mit der Polizei keine 
aussergewöhnliche Position zukomme. Dass dies für ihn überraschend zu sein 
scheint, deutet darauf hin, dass in dieser Erwartung eine gewisse Erfahrung aus 
einem muslimischen Kontext zum Ausdruck kommt. Den nächsten Satz bricht 
Herr O. ab, daher ist nicht klar, was er damit genau meint. Es kann jedoch ver-
mutet werden, dass er sich eine direktere Verbindung zu staatlichen Behörden für 
die Imame wünscht («Pour directe avec l’état officiellement, c’est pas-», Zeile 
428–429). In dieser ganzen Passage wird also ein Statusverlust von Imamen in 
der Schweiz erkennbar.

20 Er verweist dort auf die Problematik, dass ein Imam die Gemeinschaft anleiten sollte, aber 
gleichzeitig von dieser bezahlt wird und nimmt dabei das Problem der Radikalisierung auf: 
«[M]oi, je suis payé par les salaires et bien les cotisations des fidèles, après il y a un don des 
fidèles qui-, s’il est, s’il pense à l’extrémité ou radicalité, c’est lui qui paie l’imam» (Herr O., 
Zeile 420–422). 



8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam 247

Zusammengefasst kann hier für alle drei Unterkapitel festgehalten werden, 
dass sich die Imame hier als jemand positionieren, dem ein bestimmter Stellen-
wert zukommen sollte, sei es innerhalb der muslimischen Gemeinschaft oder in 
der breiteren Gesellschaft. 

8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ 
adressierender Imam 

8.3.1 Herr I.: «Zum Guten motivieren und vom 
Schlechten abhalten» 

Herr I. ist mit 32 Jahren einer der jüngeren Imame. Er arbeitet zum Zeitpunkt 
des Interviews seit vier Jahren in einer muslimischen Gemeinschaft, ist über die 
Stiftung TISS vom Diyanet angestellt und erscheint als Imam nicht in den öffent-
lichen Debatten.21 Das Interview wurde auf Schweizerdeutsch geführt, da er in 
der Schweiz aufgewachsen ist. Herr I. hat ein Bachelorstudium in Theologie 
absolviert. 

Das Leitmotiv der hier dargestellten Selbst-Positionierung, die normative 
Adressierung der muslimischen Gemeinschaft, erscheint zunächst in der Antwort 
von Herrn I. auf die Frage, was die Bedeutung der Tätigkeit eines Imams für die 
Gemeinschaft sei: 

Ich finde, sie ist sehr gross, sehr gross. Also Imam heisst ja der Vorstehende, oder, und 
er vertritt eigentlich auch die Stelle des Propheten Mohammed ṣallā ↩llāhu ↪alayhi wa-
sallam22 , er hat auch die ehrwürdige Aufgabe, dass er die Gemeinde, die muslimische 
Gemeinschaft, Community, tut zum Guten (..) rüberbringen, zum Guten motivieren 
und vom Schlechten abhalten. Dass er die Kinder halt gut, die Jugendlichen motiviert 
und auch nicht nur religiös, sondern auch kulturell, dass er die Werte mitgibt oder wei-
tergibt. Moscheen sind nicht nur als religiöse Orte zu betrachten, sondern auch als 
kulturelle. Und (…) von demher ist es eine ganz grosse (.) grosse Stelle, die ich habe, 
auch grosse Last. Verantwortung würde ich dann lieber sagen, keine Last, sondern 
Verantwortung eher. (Herr I., Zeile 249–258) 

Herr I. ist der Meinung, die Bedeutung des Imams für die Gemeinschaft sei «sehr 
gross, sehr gross» (Zeile 249). Er nimmt zunächst die Bedeutung des arabischen

21 Herr I. weist im Interview darauf hin, dass Imamen, die vom Diyanet entlohnt werden, 
vertraglich untersagt sei, Medienschaffenden Interviews zu geben (Herr I., Zeile 351–352). 
22 Ein Segensspruch in Arabisch, der nach der Nennung des Propheten Mohammed ausge-
sprochen wird. 



248 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Begriffs Imam auf («Also Imam heisst ja der Vorstehende», Zeile 249) und führt 
dann eine mögliche Interpretation davon an, nämlich dass ein Imam als Stellver-
treter des Propheten Mohammed gelte. Anschliessend spricht er davon, dass ein 
Imam seine Gemeinschaft «zum Guten motivieren und vom Schlechten abhalten» 
(Zeile 252–253) soll,23 was er als «ehrwürdige Aufgabe» (Zeile 251) bewertet. 
Dies kann als eine normative Adressierung der muslimischen Gemeinschaft durch 
den Imam verstanden werden. Mit der Bezeichnung des Leitmotivs als «norma-
tive Adressierung» soll hier keine Wertung vorgenommen werden, mit Normen 
sind vielmehr bestimmte soziale Verhaltensregeln gemeint, die Wertvorstellungen 
beinhalten (vgl. Schäfers 2008) – die Herr I. in der Folge auch erwähnt («dass 
er die Werte mitgibt», Zeile 254). Die normative Adressierung der Gemeinschaft 
wird von Herrn I. eher bedachtsam und reflektiert als Ansporn («Dass er […] 
motiviert», Zeile 253) und als Vermittlung von Werten («dass er die Werte mit-
gibt», Zeile 254) beschrieben, er vertieft das an dieser Stelle aber nicht weiter. 
Deutlich wird, dass er vor allem Haltungen zu vermitteln scheint und an dieser 
Stelle keine richtig/falsch-Setzungen vornimmt. Bis zu diesem Punkt bleibt die 
Äusserung allgemein, erst gegen Ende der Passage verwendet er ein Personal-
pronomen der 1. Person Singular («ich»). Dennoch wird offenkundig, dass dieser 
von ihm generell beschriebene Aspekt der Tätigkeit eines Imams auch auf seine 
Tätigkeit zutrifft, denn es führt ihn zu einer Umschreibung seiner Tätigkeit als 
«ganz grosse (.) grosse Stelle, die ich habe» (Zeile 256–257). Diese qualifiziert 
er erst als «grosse Last» (Zeile 257), nur um sich sogleich zu korrigieren und 
stattdesssen von Verantwortung zu sprechen («Verantwortung würde ich dann 
lieber sagen, keine Last, sondern Verantwortung eher», Zeile 257–258). Hierin 
kommt eine gewisse Gewichtigkeit, aber auch eine bestimmte Herausforderung 
und Verpflichtung zum Ausdruck, die mit der normativen Adressierung seiner 
Gemeinschaft einhergeht. 

Auf Nachfrage der Forschenden, ob er «zum Guten motivieren und vom 
Schlechten abhalten» näher erklären könne, erläutert Herr I. dann Folgendes: 

[Z]um Beispiel, dass man irgendwie ehrlich ist, dass man zeitlich pünktlich ist, dass 
man irgendwie nicht lügen tut, dass man nicht tut Leute verarschen, dass man nicht 
irgendwie stehlen tut, dass man ehrlich ist, dass man der Wirtschaft beitragen tut, dass 
man sich integriert, dass man nicht ein schwarzes Schaf ist sozusagen einfach, ja, 
dass man halt mithält, mitmacht und nicht irgendwie Probleme macht, dass man mit 
Nachbarschaften gut umgeht, Gesetze tut einhalten. […] Das, was er selber individu-
ell machen tut, also das Gebet fünf Mal am Tag, fasten, das interessiert ihn selbst, also 
zwischen ihm und Gott ist das. // Interviewerin: Mhm // Aber Allah will von uns eher,

23 Diese Pflicht ist im Koran 3:104 formuliert (Thielmann 2013:206).



8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam 249

dass wir nebst diesen Aufgaben, Routineaufgaben sozusagen, dass wir das ausstrahlen 
tun. Oder dass- Wenn wir- Weil es heisst im Ayet [Türkisch, Vers einer Sure, Anm. nt], 
das Pflichtgebet tut die Gläubigen von schlechten Sachen abhalten. Das heisst, wir 
tun quasi uns da energisch aufladen und auch mit dem schönen Charakter dann aus-
strahlen, dass man irgendwie nicht auf den Boden irgendwie etwas fallen lässt, die 
Zigarette runterwirft oder irgendwie dass man Leute begrüsst, dass man höflich ist, 
dass man einfach versucht, ein glücklicher Mensch in der Gesellschaft zu sein und 
auch beitragen tut, ja. (Herr I., Zeile 276–293) 

Was an dieser Äusserung zunächst auffällt, ist die häufige Wiederholung von «ir-
gendwie» (z. B. Zeile 276, 277, 278, 280). Da Herr I. das Wort jedoch im ganzen 
Interview durchgängig verwendet, wird es hier als Füllwort qualifiziert, das ihm 
beim Sprechen über Unsicherheiten hinweghilft und daher nicht vertieft gedeu-
tet. Der erste Teil dieser Äusserung bis zur Auslassungsklammer wurde bereits 
an anderer Stelle zitiert (vgl. Abschnitt 7.2.3).24 Was dort noch nicht im Detail 
besprochen wurde, ist, dass aus dieser Passage eine ganze Reihe von normati-
ven Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen hervorgehen, mit welchen ein 
Imam seine Gemeinschaft anruft: Dass man ehrlich und pünktlich sein, nicht 
lügen, sich integrieren, Gesetze einhalten soll usw. (Zeile 276–281). Das heisst, 
hier wird «das gute und richtige, gebotene und notwendige Handeln» beschrieben, 
also: «was das Subjekt tun soll» (Brodersen 2022:121). Es geht um bestimmte 
soziale Normen und darin enthaltene Werte, die der Gemeinschaft durch den 
Imam vermittelt werden. Eine solche Adressierung der muslimischen Gemein-
schaft durch den Imam hat daher eine subjektivierende Wirkung. Folke Brodersen 
nennt diesen Aspekt einer Subjektivierung «Ethiken»: «In Form von rechtlichen, 
moralischen und religiösen Geboten oder gesellschaftlichen Konventionen stel-
len Ethiken Leitlinien dar und verbinden dabei Aussagen, ob, mit welchem Ziel 
und aus welchem Grund das Subjekt handeln soll. Sie verschränken Aufforde-
rungen und Begründungen» (Brodersen 2022:122). Hierbei wird deutlich, dass 
Imame nicht nur als Subjekte adressiert werden, sondern selbst Vorstellungen 
und Anforderungen an andere Subjekte – ihre Gemeinschaft – kommunizieren 
und damit subjektivierend auf diese einwirken. 

Wenn man nun weiter den zweiten Teil der oben zitierten Äusserung betrach-
tet, so erklärt Herr I. in der Folge, dass es in der normativen Anrufung der

24 Die Passage beginnt mit einem hier ausgelassenen Verweis darauf, dass es in der Schweiz 
vieles gäbe, was mit dem Islam identisch ist (Herr I., Zeile 274–276). Die danach zitierten 
normativen Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen bezeichnet Herr I. als «Schwei-
zer Werte», die auch «Menschenwerte» seien (Herr I., Zeile 275). Damit betont er die 
Gemeinsamkeiten zwischen der Schweizer Gesellschaft und dem Herkunftskontext (vgl. 
Abschnitt 7.2.3). 



250 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Gemeinschaft weniger um die Ermutigung zum Gebet oder zum Fasten wäh-
rend des Ramadans gehe, die er als «Routineaufgaben sozusagen» (Zeile 286) 
qualifiziert. Damit meint er vermutlich nicht, dass diese Pflichten nicht wichtig 
sind, sie bilden vielmehr die Grundlage, auf deren Basis der Imam die Gemein-
schaft normativ adressiert. An dieser Stelle muss mitbedacht werden, dass ein 
Imam eine Gemeinschaft anspricht, die sich zum Gebet oder zur Freitagspre-
digt in eine Moschee begeben hat und daher gewissen Grundpflichten bereits 
nachkommt. Wie Herr I. weiter erläutert, konstituieren die von ihm genannten 
religiösen Pflichten eine direkte persönliche Beziehung des oder der Gläubigen 
zu Gott («also zwischen ihm und Gott ist das», Zeile 285), in welcher der Imam 
keine vermittelnde Rolle einnimmt. Der Fokus der normativen Adressierungen 
eines Imams liegt damit eher auf den Handlungen bzw. Haltungen, die den indi-
viduellen Pflichten wie dem Gebet nachfolgen und die Gott gebietet («Aber Allah 
will von uns eher, dass wir nebst diesen Aufgaben, […] dass wir das ausstrah-
len tun», Zeile 285–287). Durch die Erwähnung von Gottes Willen liefert Herr 
I. auch die Begründung für die Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen. 
Er verweist auf eine Koranstelle, ohne sie der Forschenden jedoch zu nennen, 
die sagt, dass das Pflichtgebet die Befolgung des von Gott erwarteten Verhal-
tens unterstütze («Weil es heisst im Ayet, das Pflichtgebet tut die Gläubigen von 
schlechten Sachen abhalten. Das heisst, wir tun quasi uns da energisch aufla-
den und auch mit dem schönen Charakter dann ausstrahlen», Zeile 287–289). 
Die dann genannten Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen («dass man 
irgendwie nicht auf den Boden irgendwie etwas fallen lässt, die Zigarette run-
terwirft, oder irgendwie dass man Leute begrüsst, dass man höflich ist», Zeile 
290–293) werden von Herrn I. als «schöner Charakter» (Zeile 289) und damit als 
Tugend umschrieben. Das richtige Verhalten wird von ihm zusätzlich an einen 
emotionalen Zustand gekoppelt, nämlich glücklich zu sein («dass man einfach 
versucht, ein glücklicher Mensch in der Gesellschaft zu sein», Zeile 292). 

Interessant ist, dass Herr I. in dieser Äusserung zuerst ein generalisierendes 
«man» und dann ein «wir» verwendet («Allah will von uns», Zeile 285–286), sich 
also auf ein Kollektiv bezieht. Gottes Gebote, wie sich die Menschen verhalten 
sollten, schliessen somit alle ein, auch den Imam, der sich nicht von den übrigen 
Gläubigen unterscheidet. Dies kann untermauert werden durch die Tatsache, dass 
«‹commanding the right, forbidding the wrong› […] one of the most important 
individual and collective duties of Muslims» (Thielmann 2013:206) darstellt. 
Darin wird die religiöse Autonomie des oder der muslimischen Gläubigen offen-
kundig, die nicht in einer rituellen Abhängigkeit zum Imam oder einer anderen 
Instanz stehen, wobei diese durchaus eine Orientierungsfunktion einnehmen kön-
nen. Dies bedeutet unter anderem, dass religiöse Unterweisung, Beratung, aber



8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam 251

auch Disziplinierung – gerade jenes «Gute gebieten und vom Schlechten abhal-
ten» – auch unter den Gemeinschaftsmitgliedern selbst stattfinden, ohne dass der 
Imam involviert ist (Müller 2017). Die von Herrn I. genannten Unterlassungs-
und Handlungsaufforderungen gelten somit gleichermassen für den Imam. Der 
Imam erscheint in Herrn I.s Äusserung daher als Gläubiger wie jede*r andere, 
wird von ihm aber gleichzeitig als Stellvertreter des Propheten gedeutet. Diese 
ambige Stellung wird im Zusammenhang mit dem einflussreichen Imam näher 
beleuchtet (vgl. Abschnitt 9.5). In oben zitierter Äusserung führt Herr I. die von 
ihm angesprochenen normativen Adressierungen auf Nachfrage weiter aus, er 
erscheint selbst in der Äusserung jedoch nicht als massgebliches Subjekt. Es han-
delt sich bei dieser Äusserung deshalb nur implizit um eine Selbst-Positionierung, 
die allenfalls in Verbindung mit weiteren Äusserungen abgeleitet werden kann. 
Das Leitmotiv der normativen Adressierung wird darin aber deutlich sichtbar. An 
anderen Stellen positioniert sich Herr I. eindeutiger als Imam, der seine Gemein-
schaft normativ adressiert. Allerdings geht es hierbei weniger um das von ihm 
zuvor erläuterte ethisch-moralische Verhalten, sondern um andere Erwartungen 
an seine Gemeinschaft: 

Ich meine die Jungen, die hier aufgewachsen sind, die werden zu 90 % hier weiterle-
ben. Zu neu-, die werden nicht zurückkehren und die müssen auch für das friedliche 
Zusammenleben und für ihre Zu-, Religionszukunft etwas beitragen. (Herr I., Zeile 
420–423) 

Herr I. erwartet von den Jugendlichen bzw. den jüngeren Erwachsenen seiner 
Gemeinschaft, dass sie einen Beitrag «für das friedliche Zusammenleben» (Zeile 
422) leisten. Zusätzlich erwähnt er auch ein Beitrag an die «Religionszukunft» 
(Zeile 422), ein Kompositum, das sich aus einer Korrektur («für ihre Zu-, Reli-
gionszukunft», Zeile 422) ergibt. Anfänglich will er vermutlich von der Zukunft 
der Jugendlichen reden, korrigiert sich dann aber, weil es ihm vorrangig um die 
Zukunft der Religion geht, also um die Zukunft der Jugendlichen innerhalb ihrer 
religiösen Gemeinschaft sowie auch um die Zukunft der religiösen Gemeinschaft. 
Er fährt folgendermassen fort: 

Ich meine beispielsweise die Anerkennung der Muslime kann nicht irgendwie vom 
Staat angeboten werden und wir nehmen sie an oder nicht, sondern es muss etwas 
vorgeleistet werden, damit Muslime überhaupt Anerkennung bekommen können. Und 
das ist eine Grundvoraussetzung, dass mindestens die Jugendlichen aktiv sind, die hier 
aufgewachsen sind. (Herr I., Zeile 423–427)



252 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Herr I. nimmt mit der Anerkennung der Muslim*innen eines der Themen aus 
den öffentlichen Diskursen auf (vgl. Abschnitt 6.2.5 und 6.3.8). Er ist der 
Meinung, dass Muslim*innen eine Leistung erbringen, sich einsetzen müssen, 
damit sowas wie eine Anerkennung von Seiten des Staates überhaupt angebo-
ten würde («es muss etwas vorgeleistet werden», Zeile 424–425). Damit liefert 
er die Begründung für die Aufforderung an die muslimischen Jugendlichen sei-
ner Gemeinschaft, sich zu engagieren («das ist eine Grundvoraussetzung, dass 
mindestens die Jugendlichen aktiv sind», Zeile 425–426). Nur Bemühungen von 
muslimischer Seite werden seiner Ansicht nach dazu führen, dass muslimische 
Gemeinschaften stärker in die Schweizer Gesellschaft integriert werden. Ohne 
dass diese spezifischen Diskurse hier näher untersucht worden wären, scheint 
er hier ein Deutungsmuster aus bestimmten Integrationsdiskursen aufzunehmen, 
nämlich, dass die zu integrierenden Subjekte einen Beitrag für ihre Integration 
leisten müssen (vgl. Gianni 2013). An späterer Stelle wiederholt er dann: 

Ja, ich finde das sehr wichtig. Und die Jugendlichen müssen da etwas beitragen, finde 
ich, oder. Ich sage das immer wieder, «Hey Jungs, kommt». (Herr I., Zeile 437–438) 

In dieser Äusserung betont Herr I. noch einmal, dass er von den Jugendlichen 
einen Beitrag erwartet. Durch die hier eingebaute direkte Rede («‹Hey Jungs, 
kommt›», Zeile 438) macht er klar, dass er die Jugendlichen damit durchaus im 
persönlichen Kontakt normativ adressiert und damit auch selbst einen bestimmten 
Beitrag leistet, indem er die Jugendlichen zu mehr gesellschaftlicher Partizipation 
motiviert. Deutlich wird hier auch, dass es sich dabei offenbar nur um männliche 
Jugendliche handelt. 

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass sich Herr I. als Imam posi-
tioniert, der seine Gemeinschaft normativ adressiert. Seine Ausführungen zu 
ethisch-moralischen Adressierungen sind eher generell gehalten. Als er sich auf 
ein konkretes Beispiel einer Erwartung an seine Gemeinschaft bezieht, nämlich 
dass sich Jugendliche engagieren und damit gesellschaftlich partizipieren sollen, 
wird deutlich, dass er eine ethisch-moralische Orientierung mit einem Bezug zur 
Schweiz verbindet. Damit macht er im Grunde ein Gegenbild zum Wertekonflikt-
Imam auf, in welchem ein Werte-Antagonismus zwischen einem «Wir» und «den 
Anderen» konstruiert wird. Er wird dadurch aber gleichzeitig auch gewissen 
gesellschaftlichen Erwartungen gerecht (vgl. dazu ausführlicher Kapitel 9), was 
sich bereits in seinen generellen Erläuterung ethisch-moralischer Gebote andeu-
tet («dass man sich integriert, dass man nicht ein schwarzes Schaf ist sozusagen 
einfach», Zeile 279–280). Der Bezug zum Schweizer Kontext ist ein interessanter 
Befund, der auch in Äusserungen weiterer Imame zutage tritt.



8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam 253

8.3.2 Das Bild der Muslim*innen nach aussen regulieren: 
«Sie müssen ein Vorbildmensch, ein Vorbildmuslim 
sein» 

Weitere Beispiele von normativen Adressierungen der Gemeinschaft aus dem 
Alltag der Imame beziehen sich selten auf Unterlassungs- und Handlungs-
aufforderungen ethisch-moralischer Art, wie sie Herr I. im vorhergehenden 
Kapitel allgemein geschildert hat.25 Worin dies genau begründet liegt, kann 
nicht festgemacht werden. Dagegen finden sich Beschreibungen von Momen-
ten der Adressierung der muslimischen Gemeinschaft, die sich um das Bild 
der Muslim*innen in der Schweizer Gesellschaft drehen. Es ist gut möglich, 
dass vermehrt solche Beispiele in den Interviews angesprochen werden, weil die 
Befragten mir als Forschender allenfalls die entsprechenden Wissensbestände der 
öffentlichen Debatten der Schweiz und damit auch die entsprechenden Bilder von 
Muslim*innen zuschreiben. Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender 
Imam in dieser Form hängt dann auch situativ von der bestimmten Interviewsi-
tuation ab. Ein Beispiel für eine solche Adressierung ist die folgende Äusserung 
von Herr N., der erläutert, was er von seiner Gemeinschaft erwartet: 

[M]ais je souhaite qu’ils soient à la hauteur de ce qu’on leur demande au niveau de 
l’islam, qu’ils soient des gens exemplaires, qu’ils donnent la bonne image de l’islam, 
ce ne sont pas les gens qui profitent ou les gens qui se passent (unverständlich), on est 
des êtres humains, on peut faire des choses bien, on peut faire des choses mauvaises, 
mais mon attente- ce que je souhaite, c’est que la communauté soit à la hauteur. Dans 
notre communauté, il y a de tout, il y a des gens qui sont des cadres, des médecins, des 
ingénieurs, des docteurs, des (.), des apprentis, il y a des artisans, il y a tout on repré-
sente là. Mais ils doivent être à la hauteur. La bienfaisance, c’est de montrer la bonne 
image de l’islam pour qu’il n’y ait pas de conflit, parce qu’ils savent que je souhaite 
que l’amour règne, et l’amour et la paix et la tolérance, c’est ce que je souhaite et la 
confiance, que les gens fassent confiance aux musulmans qui sont ici en Suisse. (Herr 
N., Zeile 125–136) 

Herr N. nennt in dieser Äusserung zuerst eine sehr allgemein gehaltenen norma-
tiven Handlungsaufforderung, die nur gestreift und nicht weiter ausgeführt wird 
(«qu’ils soient à la hauteur de ce qu’on leur demande au niveau de l’islam», Zeile

25 Eines der wenigen Beispiele wäre: «On est obligé d’être calme, on est obligé d’être- de 
respecter les gens, non-musulmans et musulmans et tout, et c’est ça l’islam» (Herr O., Zeile 
507–508). Herr O. spricht hier ähnlich wie Herr I. von «on» (man/wir), das heisst, die von 
ihm erläuterten Handlungs- und Unterlassungsaufforderungen schliessen ihn als Imam mit 
ein. 



254 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

125–126). Im Grunde könnte dies den ethisch-moralischen Grundsätzen entspre-
chen, die Herr I. vorhergehend ausgeführt hat (vgl. Abschnitt 8.3.1), allerdings 
gibt Herr N. keine weiteren Hinweise, was er mit Ansprüchen «auf der Ebene 
des Islams» («au niveau de l’islam», Zeile 125–126) meint. Weiter erwartet er, 
dass die Mitglieder seiner Gemeinschaft vorbildliche Menschen seien («qu’ils 
soient des gens exemplaires», Zeile 126) und das gute Bild des Islams vermit-
teln («qu’ils donnent la bonne image de l’islam», Zeile 126–127). Das beinhaltet 
gemäss ihm auch ein bestimmtes Verhalten, nämlich nicht zu profitieren («ce ne 
sont pas les gens qui profitent», Zeile 127), wobei er auch hier vage bleibt und 
nicht sagt, wovon nicht profitiert werden solle. Das vermittelte Bild des Islams 
steht damit in einem direkten Zusammenhang mit einem vorbildlichen Verhalten 
und liegt damit in der Verantwortung des Individuums. Das zweite Beispiel, das 
er nennt, ist leider akustisch nicht verständlich. Obwohl Herr N. einräumt, dass 
Menschen sowohl gut wie schlecht handeln können («on est des êtres humains, 
on peut faire des choses bien, on peut faire des choses mauvaises», Zeile 128– 
129), wünscht er sich von seiner Gemeinschaft dennoch, dass sie seinem (hierbei 
unklar formulierten) Anspruch gerecht werde («ce que je souhaite, c’est que la 
communauté soit à la hauteur», Zeile 129–130). Er verweist darauf, dass seine 
Gemeinschaft vielfältig sei («il y a du tout, il y a des gens qui sont des cadres, des 
médecins, des ingénieurs, des docteurs, des (.), des apprentis, il y a des artisans», 
Zeile 130–132), betont jedoch, dass sie den Anforderungen trotz dieser Vielfalt 
gerecht werden müssten («Mais ils doivent être à la hauteur», Zeile 132). Erst 
am Schluss der Äusserung wird klar, worum es ihm geht: Seine Gemeinschaft 
solle ein gutes Bild «des Islams» nach aussen tragen, damit es keine Konflikte 
gibt («La bienfaisance, c’est de montrer la bonne image de l’islam pour qu’il n’y 
ait pas de conflit», Zeile 132–133) und die Schweizer*innen den Muslim*innen 
vertrauen («que les gens fassent confiance aux musulmans qui sont ici dans la 
Suisse», Zeile 135–136). Dazwischen flicht er zusätzlich noch drei sehr grosse, 
symbolisch aufgeladene Begriffe ein: Er wünsche sich Liebe («l’amour», Zeile 
134), Frieden («la paix», Zeile 134) und Toleranz («la tolérance», Zeile 135). 
Deutlich wird aus dieser Passage, wie stark Herr N. seine Gemeinschaft im Hin-
blick auf das Bild adressiert, das sie nach aussen abgibt. Es scheint ein grosser 
Druck seinerseits zu bestehen, der Schweizer Gesellschaft ein gutes Bild der 
muslimischen Gemeinschaft zu präsentieren, um jeglichen Konflikt zu vermei-
den. Hier stellt sich die Frage, ob er damit allenfalls Druck weitergibt, der in den 
öffentlichen Debatten an Imame herangetragen wird (vgl. Abschnitt 2.2.1 und 
2.2.3). Gleichzeitig erzählt sich Herr N. durch diese Äusserung als ein Imam, der 
seine Gemeinschaft normativ adressiert. Ganz ähnlich zeigt sich das auch in einer 
Äusserung von Herrn E.:



8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam 255

[J]eden Tag, wenn die Kinder hierher kamen, […] sagte ich immer, sie leben hier. Ich 
gehe wieder in die Türkei, aber sie bleiben hier. Sie müssen ein Vorbildmensch, ein 
Vorbildmuslim sein. Sie arbeiten hier, sie können nicht, sie dürfen nicht lügen. Sie 
können einfach nicht wie eine einfache Person Fehler machen, sie müssen ein Vor-
bildmensch sein, deswegen (.) eine wichtige Information ist die Kultur und sie müssen 
einen schönen Beruf lernen, um hier (…) wie ein schöner Muslim, wie ein schöner 
Mensch zu leben. (Herr E., Zeile 241–249) 

Betrachtet man diese Äusserung, so wird hier noch einmal zugespitzt eine ähnli-
che normative Adressierung im Hinblick auf das Bild nach aussen deutlich wie 
bei Herrn N.: Laut Herr E. müssen Muslim*innen nicht weniger als «ein Vorbild-
mensch, ein Vorbildmuslim» (Zeile 245) sein. Das bedeutet, nicht zu lügen, wie 
Herr E. erläutert, aber auch – und hierin wird ein besonders grosser Druck spür-
bar –, dass sie «nicht wie eine einfache Person Fehler machen» können (Zeile 
246–247). Dies ist ein enorm hoher Anspruch, der noch gesteigert wird, wenn 
man sich vor Augen führt, dass es in diesem Beispiel um Kinder geht («jeden 
Tag, wenn die Kinder hierher kamen […] sagte ich immer», Zeile 241–244). 
Um ein «Vorbildmensch» zu sein, sei es wichtig, so fährt er fort, dass die Kin-
der über die Schweizer Kultur Bescheid wissen («eine wichtige Information ist 
die Kultur», Zeile 247). Hierin kommt ein Aspekt des Modell-Imams zum Aus-
druck, der auf ihn selbst verweist, nämlich dass ein Imam über Kenntnisse des 
Schweizer Kontexts verfügen und diese an seine Gemeinschaft vermitteln soll, 
was er offensichtlich tut. Ähnlich wie bei ihm als Imam werden Kenntnisse des 
Schweizer Kontexts hier für die von ihm adressierten Kinder zu einer Markie-
rung einer erfolgreichen Integration (vgl. Abschnitt 6.3.1). Weiter ist Herr E. der 
Meinung, dass das Erlernen eines Berufs die Kinder dazu befähige, «wie ein 
schöner Muslim, wie ein schöner Mensch zu leben» (Zeile 248–249). Die beruf-
liche Eingliederung wird damit zu einem weiteren Aspekt einer erfolgreichen 
Integration und trägt dadurch auch zu einem positiven Bild nach aussen bei, das 
er sehr deutlich mit dem Begriff «schön» umschreibt, der hier gleich zwei Mal 
nacheinander erscheint («ein schöner Muslim, […] ein schöner Mensch», Zeile 
248–249). Auch an dieser Stelle spricht er von «müssen» («sie müssen einen 
schönen Beruf lernen», Zeile 248), es geht daher auch hier um eine normative 
Erwartung, mit welcher er die Kinder adressiert. 

Die beiden Beispiele von Adressierungen der muslimischen Gemeinschaft aus 
dem Alltag von Herrn N. und Herrn E. beziehen sich auf das Bild der Mus-
lim*innen in der Schweizer Gesellschaft. Beide Imame scheinen durch diese 
Art der Adressierung zu versuchen, das Bild ihrer Gemeinschaft nach aussen zu 
regulieren. Der hohe Druck, der sichtbar wird («ein Vorbildmensch, ein Vorbild-
muslim», Herr E., Zeile 245), kann vermutlich auf die Dichtomie der «guten»



256 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

und «schlechten» Muslim*innen (vgl. Abschnitt 2.2.1 und 2.2.3) in den Dis-
kursen zurückgeführt werden, die ausschliesslich eine Positionierung als «gute» 
Muslim*innen erlaubt – also als ebenjenen «Vorbildmuslim» (Herr E., Zeile 245) 
–, weil der oder die «schlechte» Muslim*in gesellschaftlich sanktioniert wird. 
In diesen Äusserungen werden somit aufgerufene Aspekte aus den Debatten zu 
Islam und Muslim*innen, aber auch aus Integrationsdiskursen sichtbar, allerdings 
im Hinblick auf Muslim*innen und nicht Imame. 

An dieser Stelle wird nun eine Äusserung von Herrn O. herangezogen, weil 
sich diese in einem Punkt von den bisher zitierten unterscheidet. Auch Herr 
O. adressiert seine Gemeinschaft normativ, allerdings geht es dabei nicht um 
Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen im positiven Sinn, sondern um 
einen Hinweis auf problematisches Verhalten: 

«Je suis sûr que vous n’êtes pas comme à la mosquée à l’extérieur». Après, les gens 
disent: «Non, pourquoi tu dis ça, imam, c’est direct». Oui, parce que je suis là pour 
dire la vérité, pour le dire directement. Pour- Parce que pourquoi on a des problèmes à 
la maison? Pourquoi on a des problèmes avec- (..) Je suis aussi l’aumônier à la prison à 
(Name der Stadt), moitié, presque moitié musulmans. Pourquoi? Parce qu’ils ne sont 
pas comme à la mosquée. Quand ils sortent, ils font des (..) des problèmes et des-
contre l’islam, ils font. (Herr O., Zeile 331–337) 

Anders als die Imame in den bisherigen Beispielen verweist er darauf, dass sich 
seine Gemeinschaft möglicherweise ausserhalb der Moschee nicht so verhalte 
wie in der Moschee («‹Je suis sûr que vous n’êtes pas comme à la mosquée à 
l’extérieur›», Zeile 331–332). Dies begründet er einerseits mit dem Fortbestehen 
familiärer Probleme, andererseits auch mit seiner Erfahrung als Gefängnisseel-
sorger, weil über die Hälfte der Insassen im Gefängnis muslimisch sei. Seine 
Gemeinschaft scheint seine Adressierung laut seiner Erzählung zwar unangenehm 
zu finden («Après, les gens disent: ‹Non, pourquoi tu dis ça, imam, c’est direct›», 
Zeile 332–333), er aber sieht seine Aufgabe darin, direkt zu sein und ihnen die 
Wahrheit zu sagen («je suis là pour dire la vérité, pour le dire directement», 
Zeile 333–334). Er positioniert sich hier als normativ adressierender Imam, der 
seine Gemeinschaft auf mögliche problematische Seiten ihres eigenen Verhal-
tens hinweist. Er bewertet ihre Handlungsweisen sogar als «gegen den Islam» 
(«contre l’Islam, ils font», Zeile 337). Die angedeuteten Probleme werden von 
ihm allerdings einzig im Verhalten und damit in der Verantwortung der Subjekte 
selbst verortet. Gesellschaftlich-strukturelle Dimensionen, die zum Beispiel zur 
Erklärung der hohen Zahl muslimischer Häftlinge herangezogen werden könn-
ten, spricht er nicht an. Aufschlussreich ist hierbei, dass Herr O. der einzige 
Imam ist, der im Interview explizit aufnimmt, dass er seine Gemeinschaft auf



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 257

möglicherweise problematische Seiten ihres Verhaltens anspricht. Darin kommt 
eine gewisse Kritik an seiner Gemeinschaft zum Ausdruck. Dass die interviewten 
Imame eine solche Kritik ansonsten kaum zur Sprache bringen, liegt womöglich 
darin begründet, dass aufgrund der bereits erwähnten Dichotomie der «guten» 
und «schlechten» Muslim*innen in den öffentlichen Debatten ein bestimmter 
Anpassungsdruck entsteht, sich auf eine gewisse Art zu positionieren. Das kann 
zu einer Selbstregulierung führen, bei welcher alles, was gegebenenfalls gegen 
Muslim*innen verwendet werden könnte, nicht angesprochen wird. Andererseits 
besteht auch die Möglichkeit, dass Imame, die oft durch die Gemeinschaft bezahlt 
werden, die sie anleiten sollen, aufgrund ihres Anstellungsverhältnisses Kritik 
an ihrer Gemeinschaft zurückhalten (vgl. Abschnitt 2.1.2). Allerdings wird auch 
Herr O. von seiner Gemeinschaft bezahlt, was diese Erklärung weniger plausibel 
macht. 

Zusammengefasst kann für beide Unterkapitel festgehalten werden, dass sich 
die Imame als jemand positionieren, der die muslimische Gemeinschaft nor-
mativ anruft, wobei sich die konkreten Beispiele vor allem auf das Bild der 
Muslim*innen in der Gesellschaft beziehen. 

8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der 
Islambilder korrigiert 

8.4.1 Herr F.: «Der Islam in Europa ist eine Wunde» 

Herr F. ist 48 Jahre alt, lebt seit 27 Jahren in der Schweiz und hat erst kurz vor 
dem Interview mit seiner Tätigkeit als Imam begonnen. Zuvor war er lange Jahre 
hauptsächlich als Koranlehrer in derselben Gemeinschaft tätig, von welcher er 
jetzt als Imam angestellt ist. Herr F. erscheint nicht in den öffentlichen Debatten 
und bringt einen Bachelor-Abschluss in Theologie mit. Anders als die übrigen 
Imame antwortet er im Interview auf Türkisch, hat aber eine zweite Person, den 
Verbandspräsidenten Herrn S., zum Interview mitgebracht, der übersetzt. Eigent-
lich wäre ein Interview auf Deutsch vorgesehen gewesen, Herr F. entscheidet sich 
aber spontan vor Ort, auf Türkisch zu antworten. Daher stellt sich die Interviewsi-
tuation etwas anders dar als in den übrigen Interviews (vgl. Abschnitt 5.4.1). Die 
hier zitierten Äusserungen wurden von mir aus dem türkischen Original über-
setzt und entsprechen nicht den Übersetzungen von Herrn S. im Interview, da 
diese zum Teil leicht vom türkischen Original abweichen. Die Übersetzungen 
waren jedoch sehr hilfreich, um das korrekte Verständnis der jeweiligen Stellen 
zu überprüfen.



258 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Durch das ganze Interview hindurch nimmt Herr F. mir als Forschender gegen-
über immer wieder eine Position ein, in welcher er das Islambild, das er mir 
zuschreibt, zu berichtigen versucht, wie noch gezeigt werden wird. Die Selbst-
Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, kommt daher hauptsächlich 
in den Interaktionen im Interview und in den an mich gerichteten Äusserun-
gen zum Ausdruck. Dabei muss man sich vergegenwärtigen, dass Herr F. etwa 
dreissig Jahre als Lehrer und Imam-Ausbildner tätig war26 und sein Habitus27 

auch der eines Lehrers zu sein scheint.28 Ich werde von ihm immer wieder in 
die Position einer Schülerin versetzt, ich stelle diese Positionierung aber nicht in 
Frage, weil sie in der Interviewsituation materialgenerierend ist (vgl. Przyborski 
und Wohlrab-Sahr 2021:81). Die asymmetrische Beziehung zwischen Befragtem 
und Interviewerin wird dadurch teilweise aufgelöst, allerdings verändert das den 
Fluss des Interviews nicht massgeblich, denn mit Herrn S. ist eine dritte Person 
im Interview anwesend, die einen wesentlichen Einfluss auf die Interaktionen 
hat. Nebst seiner fortwährenden Übersetzung bekräftigt Herr S. den Befragten 
mit Einwürfen29 und stellt sogar selbst Nachfragen. Die Dynamik ist daher von 
Anfang an eine andere als in den übrigen Interviews. 

An einer Stelle des Interviews kommt es zu einer besonderen Interaktion. 
Herr F. erklärt mir ungefähr in der achtzehnten Minute des Interviews− noch

26 Dass er auch Imame ausgebildet hat, wird an einer Stelle im Interview en passant ange-
sprochen: «Denn es gibt auch Hocas, die ich ausgebildet habe, Hocas, die aus der Türkei 
kommen. Im Moment gibt es auch in der Türkei Hocas, von mir ausgebildete Hocas» (Herr  
F., Zeile 586–587; Übersetzung nt). Hoca (Lehrer) ist im Türkischen die gebräuchliche 
Bezeichnung für Imame, aber auch allgemein für Lehrer*innen. 
27 Der Habitus «als ein vielschichtiges System von Denk- Wahrnehmungs- und Handlungs-
mustern» (Liebsch 2002:74) versucht ebenso wie der Begriff Subjektivierung den Zusam-
menhang von Gesellschaft und Individuum zu fassen. Es existieren bereits auch erste Aus-
arbeitungen zum Habitus-Begriff innerhalb der Subjektivierungsforschung (vgl. Uhlendorf 
und Parade i. E.). 
28 Dies wird durch das ganze Interview in seinem Antwortverhalten deutlich. Er beginnt zum 
Beispiel seine Antwort auf die Eingangsfrage damit, dass er die Frage noch einmal aufnimmt: 
«Was ist ein Imam? Wenn wir das sagen…» (im türkischen Original: «Bir imam nedir? 
Dediğimiz zaman…», Herr F., Zeile 16 − 17). Ausserdem verwendet er sehr oft die wir-Form 
im türkischen Verbmodus des Optativs, zum Beispiel: «lasst uns erst…» (Herr F., Zeile 95– 
96). Auch sein Tonfall und die von ihm gesetzten Pausen verweisen auf einen Lehrer-Habitus 
und verdeutlichen, dass er sich gewohnt ist, Wissen zu vermitteln. 
29 Zum Beispiel: «Eyvallah hocam!» (Herr S. in Herr F., Zeile 117). Hocam (mein Lehrer) 
ist im Türkischen die gebräuchliche, an Imame gerichtete Anrede, «eyvallah» drückt einen 
Zuspruch aus. Oder: «Doğru haklısınız» («Richtig, Sie haben recht», Herr S. in Herr F., Zeile 
439; Übersetzung nt). 



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 259

immer auf die Eingangsfrage des Interviews antwortend30 − die verschiedenen 
Rechtsschulen im Islam. Er erläutert, dass ein Grossteil der Menschen in der 
Türkei hanafitisch sei und spricht im Anschluss davon, dass sie entsprechend 
konstruktiv bzw. aufbauend seien (Herr F., Zeile 206–212). Dabei geht es ihm ver-
mutlich weniger um die Rechtsschule selbst, die für Imame grundsätzlich keine 
gewichtige Rolle spielt, als um eine wertschätzende Beurteilung seiner türkisch-
sprachigen Gemeinschaft, denn er weist Herrn S. an, mich zu fragen, ob ich 
die türkischen Gemeinschaften in der Schweiz auch als konstruktiv – womög-
lich im Sinne von anpassungs- und anschlussfähig – wahrnehme.31 Ich entziehe 
mich der von Herrn F. implizit vorgegebenen positiven Bewertung mit der Ant-
wort, dass ich erst noch einige Interviews machen müsse, bevor ich Schlüsse 
ziehen könne. Nach der Rückübersetzung dieser Antwort auf Türkisch äussert 
Herr F. eine Kritik: Das Ergebnis werde besser, wenn ich die Imame nach Glau-
ben einteile, bevor ich sie als Muslime kategorisiere, also ihnen das Label Muslim 
zuschreibe. Die Äusserung ist in gesprochenem Türkisch relativ komplex und 
schwer verständlich.32 Sie kann jedoch dahingehend interpretiert werden, dass 
er, seinen Erläuterungen zu den Rechtsschulen nachfolgend, darauf hinweisen 
möchte, dass Imame nicht gleich Imame sind und eine Vielfalt besteht, die in 
Betracht gezogen werden muss. Dabei wird jedoch keine eindeutige Wertung im 
Sinne von «besser/schlecher» sichtbar, es scheint ihm vielmehr um die Hetero-
genität zu gehen. Inwiefern diese Kritik mit seiner Nachfrage zur Wahrnehmung 
der türkischen Gemeinschaften als konstruktiv zusammenhängt, wird jedoch nicht 
klar. Aufschlussreich ist nun vor allem, dass diese Äusserung von Herrn S. nicht 
ins Deutsche übersetzt wird, so dass ich in der Situation aussen vor gelassen 
werde. Stattdessen entgegnet er Herrn F. auf Türkisch: «Hocam, meiner Meinung 
nach geht die Dame aber schon konstruktiv auf uns zu» (Herr S. in Herr F., Zeile

30 Da Herr S. zwischenzeitlich immer wieder übersetzt, fallen die Antworten in Herrn F.s 
Interview im Schnitt länger aus als diejenigen der anderen Imame. 
31 Die ganze Stelle übersetzt (die kursiven Stellen sind im Original Türkisch): «Würden Sie 
sie fragen, ob sie das nicht beobachtet hat, dies ge- // Herr S.: Ob // die hiesigen // Herr S.: Ob, 
ob Sie, ob Sie ähnliche Schlüsse gezogen haben, wenn Sie die muslimische Gemeinschaft 
anschauen. Bei den Hanefiten verglichen zu Schafi- gegenüber den Schafiiten? // Nein, nein, 
ob sie nicht gesehen hat, dass die Türken hier, dass wir konstruktiv sind. // Herr S.: Dass die 
türkische Gemeinschaft aufbauend ist, ob Sie auch in dieser Richtung das Gefühl haben oder 
ob Sie, wie Sie das empfinden, ist die Frage von ihm» (Herr F., Zeile 215–220; Übersetzung 
nt). 
32 Die Stelle wird hier aufgrund der schweren Verständlichkeit im türkischen Original wie-
dergegeben: «Şimdi görüştüğü zaman ilk önce bir inanç bakımından da hani müslümanları 
kategorize etmeden önce yani bunlar müsülman diye bir yere yapıştırmadan önce bunlar bir 
kategorize ederse o nasıl sonucu daha iyi çıkaracaktır Avrupa’da» (Herr F., Zeile 225–227). 



260 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

228–229; Übersetzung nt). Daraufhin antwortet Herr F., ebenfalls auf Türkisch: 
«Okay, lass uns hierzu etwas tun. Ihnen zu erklären, dass wir auch morgen kon-
struktiv sind» (Herr F., Zeile 229–230; Übersetzung nt). Anschliessend beendet 
er die Diskussion mit Herrn S., noch immer, ohne dass ich einbezogen wurde, 
und nimmt in der Folge einen weiteren Aspekt auf, der ihm in Hinblick auf die 
erste Frage wichtig erscheint. 

In dieser Interaktion werden zwei Dinge erkennbar: Einerseits scheint Herr F. 
mit dem Interview eine bestimmte Absicht zu verfolgen, nämlich ein gewisses 
Wissen und damit auch ein gewisses Bild «des Islams» zu vermitteln. Dies legt 
er am Ende des Interviews offen (siehe Ausführungen am Ende dieses Unterkapi-
tels). Andererseits, so kann interpretiert werden, zeigt sich in der Interaktion die 
Befürchtung von Herrn F., dass ich als Forschende ein falsches Bild habe bzw. 
zu wenig «richtiges» Wissen zum Islam mitbringe. Womöglich nehme ich für ihn 
eine Art Stellvertreterfunktion für die breitere Gesellschaft ein, denn Herr F. ver-
weist im Interview mehrfach auf die falsche Wahrnehmung des Islams in Europa, 
wie noch gezeigt werden wird. Er versucht daher, die Vorstellungen, die er mir 
zuschreibt, zu berichtigen. Das Leitmotiv dieser Selbst-Positionierung ist entspre-
chend die Richtigstellung bestimmter Islambilder. Diese beinhalten auch falsche 
Vorstellungen bezüglich Imamen. So erklärt Herr F. relativ früh im Interview: 

Weil der Islam, wenn Sie etwas zum Islam recherchiert haben, unsere Beziehung ist 
nicht so, wie es von aussen scheint. Denn in unserer Beziehung zwischen Gott und 
Mensch gibt es keinen Imam. (Herr F., Zeile 24−26; Übersetzung nt)33 

In dieser Äusserung nimmt Herr F. direkt Bezug auf mich, indem er einen Neben-
satz im realen Konditional einschiebt («wenn Sie etwas […] recherchiert haben», 
Zeile 24; im Türkischen «eğer biraz araştırdıysanız»). Der reale Konditional kann 
im Türkischen anders als im Deutschen auch in der Vergangenheit verwendet wer-
den.34 Herr F. verweist damit auf eine Bedingung, die möglicherweise von mir 
als Forschender in der Vergangenheit erfüllt wurde, nämlich zum Islam zu recher-
chieren. Durch die Verwendung der entsprechenden grammatikalischen Verbform

33 Im türkischen Original verwendet er in dieser Äusserung den Begriff kul für «Mensch». 
Kul bedeutet wörtlich Sklave bzw. Mensch im Verhältnis zu Gott (Redhouse Yeni 1968:682). 
34 Die Übersetzung «falls Sie etwas […] recherchiert haben» steht hier in der Vergangenheit, 
stellt im Deutschen aber keinen realen Konditionalsatz dar. Dieser kann im Deutschen nur 
in Präsens oder Futur formuliert werden («Wenn Sie etwas recherchieren/Wenn Sie etwas 
recherchieren werden, dann…). In der Vergangenheit wird ein Konditionalsatz im Deutschen 
automatisch irreal: «Wenn Sie etwas […] recherchiert hätten, dann…». 



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 261

drückt er aus, dass er das nicht sicher weiss, aber diese Möglichkeit nicht grund-
sätzlich anzweifelt (ansonsten hätte er einen irrealen Konditional verwendet). Er 
nimmt damit Bezug auf das vorhandene oder allenfalls nicht vorhandene Wissen 
der Forschenden. Die mit der Bedingung in einem Konditionalsatz verknüpfte 
Handlung oder Aussage fehlt, sie ist aber implizit klar: Wenn Sie recherchiert 
haben, dann wissen Sie bereits, was ich Ihnen jetzt erzähle. Indirekt kommt 
damit auch seine Hoffnung zum Ausdruck, dass ich mir vorab Wissen ange-
eignet habe. Herr F. versucht in dieser Passage das Bild zu korrigieren, dass der 
Imam ein Vermittler zwischen den Gläubigen und Gott ist («Denn in unserer 
Beziehung zwischen Gott und Mensch gibt es keinen Imam», Zeile 25–26). Es 
herrsche eine falsche Vorstellung davon («unsere Beziehung ist nicht so, wie es 
von aussen scheint», Zeile 25). Diese Vorstellung geht möglicherweise aus dem in 
der Öffentlichkeit sehr präsenten Vergleich mit einem Pfarrer hervor.35 Gestützt 
werden kann diese Deutung durch zwei weitere Äusserungen von Herrn F.: 

Nun haben Imame hier etwas, eine Funktion, zusammen mit der europäischen Kultur 
existiert eine Sichtweise, als ob sie näher bei Gott sind. So etwas gibt es im Islam 
nicht. […] kurz, im Islam gibt es keine Macht. (Herr F., Zeile 35−40; Übersetzung 
nt) 

[I]ch kann mich nicht in Entscheidungen einmischen, ich kann nicht Sünden verge-
ben. (Herr F., Zeile 51−52; Übersetzung nt) 

Dass Herr F. in der zweiten kurzen Passage unterstreicht, dass er keine Sünden 
vergebe, macht deutlich, dass er sich von einem Vergleich mit einem Pfarrer dis-
tanziert, denn die Vergebung von Sünden bezieht sich eindeutig auf die Rolle 
eines katholischen Priesters bei der Beichte. In der ersten Äusserung hingegen 
betont er, dass der Imam keine näher bei Gott liegende oder machtvollere Position 
einnehme als der oder die gewöhnliche Gläubige («als ob sie näher bei Gott sind.

35 Darauf verweist z. B. die NZZ online (23.10.2019): «Die Öffentlichkeit und viele 
Moscheemitglieder erwarten hier trotz allem einen ‹muslimischen Pfarrer›». Der Vergleich 
findet sich weiter auch in zwei Interviews: «Also, die Tätigkeiten eines Imams sind Ihnen 
mehr oder weniger durch die Tätigkeit eines Pfarrers bekannt, wenn wir dann einen indirek-
ten Vergleich machen wollen» (Herr A., Zeile 3–4); «[W]ir sind wie Pfarrer einfach in der 
Kirche» (Herr D., Zeile 81). Dabei geht es Herr A. und Herr D. vermutlich vor allem darum, 
mir ihre Tätigkeit näherzubringen, in der impliziten Annahme, dass das Christentum mein 
Referenzrahmen ist. Herr L. wiederum verweist darauf, dass dieser Vergleich die Vorstel-
lung der Schweizer Gesellschaft ist: «Bon, ils ont une image des fois médiatique souvent 
de l’imam, c’est- comme l’image des pasteurs dans les médias ou bien du curé un peu-» 
(Herr L., Zeile 205–206). Auch die Literatur nimmt diesen Punkt auf: Der Imam «is perhaps 
incorrectly seen as a Muslim equivalent of a rabbi or priest» (Hashas et al. 2018:24). 



262 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

[…] im Islam gibt es keine Macht», Zeile 36 − 40; vgl. dazu Abschnitt 9.5.1). 
Damit weist er eine kirchenähnliche Hierarchie zurück, aus der sich Machtan-
sprüche ableiten könnten. Er berichtigt in den zitierten drei Äusserungen folglich 
das Bild, der Imam sei einem christlichen Pfarrer ähnlich, indem er auf die Unter-
schiede hinweist. Die Frage der Hierarchie und der Stellung eines Imams nimmt 
er an anderer Stelle wieder auf, allerdings auf eine ganz andere Art und Weise. Es 
geht dabei um eine Erläuterung zum Begriff takva (türk., Hingabe, Gottesfurcht): 

Jetzt lasst uns zuerst unseren Glauben darlegen. Gemäss Islam ist Allah der einzige 
und alleinige Gott und der Imam kann anderen Menschen nur durch seine Hingabe 
überlegen sein. Manchmal bete ich und eine Person hinter mir, ganz hinter mir, die in 
Arbeitskleidern gekommen ist, kann vielleicht in der Präsenz Allahs wertvoller sein 
als ich. (Herr F., Zeile 95–99; Übersetzung nt) 

Auf diese Äusserung folgt eine längere Abhandlung zum Begriff takva, um ihn  
– ganz im Lehrer-Habitus – der Forschenden schlüssig zu erklären. Was Herr F. 
in oben zitierter Äusserung erneut bekräftigt, ist die Gleichstellung des Imams 
mit dem oder der gewöhnlichen Gläubigen, den oder die er hier umschreibt als 
jemand, der oder die «in Arbeitskleidern» (Zeile 98) zum Gebet kommt. Er macht 
klar, dass der einzige mögliche Unterschied zwischen einem Imam und einem 
Gläubigen im Ausmass der Hingabe liegen kann («der Imam kann anderen Men-
schen nur durch seine Hingabe überlegen sein», Zeile 96–97). Dabei geht er 
nicht davon aus, dass der Imam automatisch mit mehr Hingabe betet, wie das 
von ihm genannte Beispiel zeigt. Dass der Imam aber durchaus eine wichtige 
Rolle einnehmen kann, betont er an einer anderen Stelle: 

Anders gesagt, der Imam ist im Grunde genommen eine Figur. Er ist nichts weiter als 
das. Ein Imam, der wichtig ist, muss die islamische Struktur hier in schönster Form 
erklären, nämlich als genaues Gegenteil von dem, was in Europa ist. Denn der Islam 
wird in Europa leider falsch verstanden. (Herr F., Zeile 183–185; Übersetzung nt) 

Hier wird klar, dass Herr F. die Wichtigkeit des Imams in Europa vorrangig 
in der Vermittlung des «richtigen» Wissens festmacht. Das von ihm als «richtig» 
gesetzte Wissen steht seiner Meinung nach im Gegensatz zu dem in Europa zirku-
lierenden Wissen («Der Imam […] muss die islamische Struktur hier in schönster 
Form erklären, nämlich als genaues Gegenteil von dem, was in Europa ist», Zeile 
183–185). Das könnte sich sowohl auf Wissensbestände in muslimischen Gemein-
schaften in Europa als auch auf das breitere gesellschaftliche Wissen beziehen, 
er macht dies an dieser Stelle nicht klar. Aus diesem Imamverständnis folgt eine 
implizite Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, denn Herr



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 263

F. erfüllt die von ihm geäusserte Anforderung an einen «Imam, der wichtig ist» 
(Zeile 183), wenn er das «richtige» Wissen zum Islam vermittelt. Entsprechend 
gibt er mir als Forschenden im weiteren Interviewverlauf Hinweise, wie ich zum 
«richtigen» Wissen gelangen kann: 

Wir haben jetzt im Grunde genommen etwas nicht unterschieden. Muslime und Islam 
sind unterschiedliche Dinge. (.) Wenn wir auf Muslime schauen und versuchen den 
Islam zu verstehen, geben wir auf. (Herr F., Zeile 534–536; Übersetzung nt) 

Deswegen müssen wir den Islam anschauen, wenn man zu einem Ergebnis kom-
men will. Wenn Sie in der wahren Bedeutung den Islam verstehen können, müssen 
auch Sie Muslimin werden, denn so ist das Ding, die Regel. (Herr F., Zeile 545–547; 
Übersetzung nt) 

Herr F. weist die Forschende in der ersten Äusserung darauf hin, dass Mus-
lim*innen und Islam getrennt untersucht werden müssen. Eine Untersuchung 
von Muslim*innen verhilft seines Erachtens noch keineswegs zu einem richtigen 
Verständnis des Islams. Hierin wird offenkundig, wie wichtig ihm die Vermitt-
lung des «richtigen» Wissens zum Islam ist, denn ich habe an keiner Stelle die 
Absicht bekundet, «den Islam» richtig verstehen zu wollen. Es scheint für ihn 
aber unabdingbar, dass ich über das «richtige» Wissen verfügen sollte. In der 
zweiten Passage kurz danach meint er, der Islam selbst müsse betrachtet werden 
(«Deswegen müssen wir den Islam anschauen», Zeile 545–546). Was eine solche 
Betrachtung genau meint – ein Studium des Korans zum Beispiel? –, führt er 
nicht weiter aus. Er spricht mich hier als Forschende direkt an und erläutert, dass 
ein wahres Verständnis dazu führe, dass ich Muslimin werden müsse («Wenn Sie 
in der wahren Bedeutung den Islam verstehen können, müssen auch Sie Musli-
min werden», Zeile 546–547). An dieser Stelle wird nun die Übersetzung von 
Herrn S. beigezogen, da er eine kleine, aber bedeutsame Verschiebung vornimmt, 
indem er im Deutschen den Konjunktiv verwendet: «[W]enn Sie wirklich den 
Islam auch richtig sehen würden, dann wären Sie auch Muslimin, sagt er» (Herr 
S. in Herr F., Zeile 549–550). Auf diese Weise übersetzt, weist der Satz dar-
auf hin, dass ich noch kein «richtiges» Verständnis mitbringe, denn sonst wäre 
ich bereits Muslimin. Unabhängig von der Übersetzung wird im Satz erkennbar, 
dass ein «wahres» Verständnis nicht nur ein rational zu erfassendes und erler-
nendes Wissen darstellt, sondern darüber hinausgeht. Das «wahre» Verständnis 
führt zwangsläufig zum Glauben, «so ist […] die Regel» (Herr F., Zeile 547), 
was fast einen missionierenden Anklang hat. In beiden oben zitierten Äusserun-
gen wird offenkundig, wie Herr F. versucht, mir als Forschenden den «richtigen» 
Blickwinkel zu vermitteln. Seine Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder



264 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

korrigiert, drückt sich somit vor allem in den an mich als Forschende persönlich 
gerichteten Äusserungen und den Interaktionen im Interview aus. Seine allerletzte 
Äusserung im Interview ist in dieser Hinsicht ebenfalls aussagekräftig. Auf die 
Frage, ob es noch etwas gäbe, das er ansprechen wolle, antwortet er wie folgt: 

Nun, wir haben die Dinge gesagt, die allgemein erforderlich sind. […] Denn ich 
(unverständlich) dieses Gespräch, dieses Interview muss einen Nutzen bringen. Denn 
es gibt eine Wunde hier. (..) Sie finden für diese Wunde zwei verschiedene Lösungen. 
Der sich in Europa befindliche Islam ist eine Wunde, entweder reiben Sie Salz rein 
oder Sie behandeln sie. (Herr F., Zeile 814−818; Übersetzung nt) 

In dieser Äusserung legt Herr F. offen, dass das Interview nützlich sein sollte 
(«Denn ich (unverständlich) dieses Gespräch, dieses Interview muss einen Nut-
zen bringen», Zeile 817). Darin schwingt indirekt auch die Hoffnung mit, dass 
das Interview für den von ihm anvisierten Zweck hilfreich ist,36 den er in der 
Folge erläutert. Er beschreibt den «sich in Europa befindliche Islam» (Zeile 819) 
mit der Metapher einer Wunde. Dafür werden folgende Lesarten vorgeschlagen: 
Eine Wunde ist eine Verletzung oder eine Beschädigung an einem grösseren Gan-
zen. Das wiederum verweist auf die Vorstellung eines ganzheitlichen, gesunden 
Körpers, der hier je nach Lesart entweder als die europäische Gemeinschaft oder 
aber als global verstandener «Islam» aufgefasst werden kann, die oder der ver-
wundet wurde. Ersteres greift eher die öffentlichen Debatten auf, zweites den 
Wissensstand muslimischer Gemeinschaften in Europa. In beiden Lesarten ist 
dies ein ausdrucksstarkes Bild. Herr F. fährt fort, dass man eine Wunde zusätz-
lich verschlimmern kann («entweder reiben sie Salz rein», Zeile 819) oder aber 
man versucht, das Problem konstruktiv anzugehen und sie zu verarzten («oder Sie 
behandeln sie», Zeile 819). Es ist klar, dass er die zweite Lösung anstrebt, obwohl 
er an dieser Stelle nicht darlegt, welchen Weg er dafür wählt. Seine Bestrebun-
gen im ganzen Interview, die der Forschenden attestierten falschen Vorstellungen 
zu berichtigen, legen seine Vorgehensweise jedoch offen und lässt ihn im Inter-
view durchgängig eine Experten- bzw. Lehrer-Rolle einnehmen. Damit drückt 
sich indirekt auch der Wunsch aus, dass diese Arbeit zu einem anderen Islambild 
beiträgt. 

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Herr F. im Interview das 
Anliegen verfolgt, das falsche Islambild zu korrigieren, welches er mir als For-
schenden zuschreibt. Damit projiziert er wohl seine Erfahrung, dass «der Islam»

36 Das wird in der Übersetzung von Herrn S. deutlich: «Er ist gekommen, weil er-, sein 
Bedürfnis oder seine Hoffnung ist, dass das Interview hilfreich ist» (Herr S. in Herr F., Zeile 
820–821). 



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 265

in Europa oft falsch verstanden wird, auf mich. Dass das Interview in dieser Hin-
sicht einen Nutzen bringt, diese Hoffnung legt er am Ende offen. Des Weiteren 
bezeichnet er die Berichtigung falscher Vorstellungen als eine der Hauptauf-
gaben eines Imams in Europa. Dies lässt durchaus die Auslegung zu, dass 
die Richtigstellung falscher Vorstellungen auch Vorstellungen der muslimischen 
Gemeinschaften meint, obwohl er im Interview keine Beispiele dafür nennt. Stüt-
zen würde diese Deutung, dass er hauptsächlich innerhalb seiner Gemeinschaft 
tätig ist und nicht in den öffentlichen Debatten in Erscheinung tritt. Dennoch 
zeigt sich seine Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, im 
Interview vor allem in der direkten Handlung, nämlich in berichtigenden Äus-
serungen, die an mich gerichtet sind. Das Leitmotiv dieser Selbst-Positionierung 
ist, wie bereits erläutert, entsprechend die Richtigstellung bestimmter Islambilder. 
Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, findet sich auch 
bei weiteren Imamen, wie im Folgenden gezeigt wird. 

8.4.2 Zur Gemeinschaft und zur Gesellschaft: «Wir 
sprechen über einen wahren Islam und einen 
richtigen Islam» 

Das Berichtigen von falschen Vorstellungen kann sich durchaus stärker auf die 
eigene muslimische Gemeinschaft richten, als dies bei Herrn F. sichtbar wurde. 
So erzählt Herr C.: 

Ich unterrichte Musliminnen und Muslime über Islam, Jugendliche, Erwachsene und 
manchmal auch Kinder, und ich beantworte auch ihre Fragen. Wenn sie zum Bei-
spiel Fragen zum Islam haben, wenn sie auch etwas Probleme haben zu verstehen. 
Sie hören manchmal auch Meinungen durch das Internet und sie kommen zu mir, sie 
wollen auch verstehen, ist das richtig oder falsch, manchmal lesen sie über Google 
zum Beispiel radikale Meinungen oder schwierige Meinungen und sie müssen hier 
auch etwas klar wissen oder die Wahrheit wissen durch mich als Imam. (Herr C., Zeile 
46–53) 

Ich muss auch klar sein, weil es gibt auch viele falsche, falsche (.) wie sagt man, fal-
schen Islam, zum Beispiel oder falsche- die Leute verstehen den Islam nicht gut, zum 
Beispiel. (Herr C., Zeile 69–71) 

In der ersten Passage beschreibt Herr C., dass er Islam-Unterricht für Mus-
lim*innen gibt und dabei auch Fragen beantwortet. Diese Fragen ergeben sich 
unter anderem aus mangelndem Verstehen («wenn sie auch etwas Probleme haben 
zu verstehen», Zeile 49). Er verwendet das Verb «verstehen» auch in der zweiten



266 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Äusserung: «[D]ie Leute verstehen den Islam nicht gut» (Zeile 71). Verstehen 
oder Verständnis scheinen für ihn zentral zu sein, leider führt er an den beiden 
Stellen nicht vertieft aus, was er damit meint. Allenfalls bezieht sich Verstehen 
auf ein individuelles, vertieftes Nachvollziehen des Vermittelten, sehr deutlich 
wird dies jedoch nicht. Hierbei ist das Heranziehen einer weiteren Äusserung 
hilfreich bei der Interpretation, denn Herr C. nimmt «verstehen» an einer ande-
ren Stelle in Bezug auf Imame nochmals auf: Ein Imam «sollte den Islam nicht 
als Info nehmen, sondern auch verstehen» (Herr C., Zeile 115–116). Er unter-
scheidet also die reine Information von einem tieferen Verständnis und führt das 
weiter aus: «Das heisst, es gibt Sachen in Islamtexten, das sind verschiedene 
Meinungen. Er [der Imam, Anm. nt] sollte diese Texte als Meinung betrachten, 
nicht als Info» (Herr C., Zeile 116–118). Hieraus kann man ableiten, dass «ver-
stehen», wie Herr C. es verwendet, auch meint, zu kontextualisieren und sich zum 
Beispiel bewusst zu sein, dass ein Korankommentar eine Perspektive bzw. eine 
Auslegung wiedergibt («als Meinung betrachten», Zeile 117) und nicht einfach 
eine Tatsache darstellt («nicht als Info», Zeile 118). «Verstehen» umfasst damit 
implizit auch das Bewusstsein einer Pluralität an Auslegungsmöglichkeiten. 

In der zitierten Äusserung erklärt Herr C. weiter, dass Muslim*innen manch-
mal auch falsche Vorstellungen haben, was er mit einer negativen Wertung 
versieht («zum Beispiel radikale Meinungen oder schwierige Meinungen», Zeile 
51–52). In der zweiten Äusserung hingegen spricht er vom «falschen Islam» 
(Zeile 70), wobei er erst nach einem anderen Begriff zu suchen scheint («es gibt 
auch viele falsche, falsche (.) wie sagt man», Zeile 69–70). Seine Aufgabe als 
Imam ist es daher, «die Wahrheit» zu vermitteln («sie müssen hier auch etwas 
klar wissen oder die Wahrheit wissen durch mich als Imam», Zeile 52–53). Er 
positioniert sich hier als Imam, der Islamvorstellungen berichtigt. Er erläutert 
inhaltlich nicht, was «die Wahrheit» ausmacht, sondern definiert sie darüber, was 
sie nicht ist: nicht radikal, nicht schwierig, nicht zwingend über Google zu fin-
den. In Verbindung mit der vorhergehenden Interpretation seiner Verwendung 
von «verstehen» kann vermutet werden, dass seinem Verständnis des als richtig 
gesetzten Wissens eine gewisse Kontextualisierung inhärent ist. Das würde bedeu-
ten, dass der Imam bei der Vermittlung von Wissen zum Beispiel offenlegt, wenn 
es sich um eine Perspektive bzw. eine Auslegung handelt, wirklich klar macht 
er dies in seiner Äusserung jedoch nicht. Die Vermittlung des von ihm als rich-
tig gesetzten Wissens erscheint in seiner Äusserung durchaus nicht nur als eine 
top-down Angelegenheit, denn seine Gemeinschaft scheint sich aktiv an ihn zu 
wenden («sie kommen zu mir», Zeile 50). Offenkundig wird in seiner Äusserung 
auch, dass es eine normative Einteilung in richtig und falsch gibt («sie wollen 
auch verstehen, ist das richtig oder falsch», Zeile 51), über die er Auskunft geben



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 267

kann. Wichtig ist an dieser Stelle eine Bemerkung zur Normativität von islami-
schem Wissen: Diese «erwächst eben nicht einfach allein aus seinem Status als 
religiöses Wissen, da Wissen selbst keine normativ verstandene immerwährende 
Gültigkeit jenseits von Ort, Zeit und Akteur*innen besitzt» (Akça 2020:12), son-
dern wird «in gesellschaftlichen Situationen entwickelt, vermittelt und bewahrt» 
(Berger und Luckmann 2003:3). 

Etwas später im Interview nimmt Herr C. noch einmal Bezug auf die falschen 
Vorstellungen seiner Gemeinschaft und bringt ein konkretes Beispiel dafür. Es 
geht an dieser Stelle um die Erwartungen der Gemeinschaft an den Imam: 

Aber sie erwarten, wie gesagt, die Wahrheit des Islams zu wissen, weil es gibt jetzt 
leider auf dieser Welt falschen Islam und es gibt wahren Islam. Ich muss den wahren 
Islam sprechen und zeigen und ich muss auch die Erleichterung-, wenn sie Probleme 
haben, weil einige haben nur eine Info oder eine Meinung über eine Sache und sie 
denken- Zum Beispiel im Ramadan, im Ramadan im Sommer fasten, so schwierig 
zu fasten, und es gibt einige, die dachten, dass sie fasten müssen auf jeden Fall, egal 
in welcher Situation, auch wenn es schwierig ist, auch wenn sie krank sind, auch 
wenn sie- Ich gebe immer Erleichterung: «Nein, das ist nicht korrekt, nur Erwachsene, 
Gesunde, sie können fasten, diese Leute sollten fasten, sonst nicht». Kinder dürfen 
nicht fasten zum Beispiel. Wenn man arbeitet und eine schwierige Arbeit hat, darf 
man auch das Fasten brechen, nicht fasten, Reisende sollten nicht fasten und so weiter, 
diese Erleichterungen. (Herr C., Zeile 343–354) 

In dieser Äusserung nimmt Herr C. nun Bezug auf den «falschen Islam» und den 
«wahren Islam» («es gibt jetzt leider auf dieser Welt falschen Islam und es gibt 
wahren Islam», Zeile 344–345). Dies ist nicht als aussergewöhnlich zu betrachten, 
beobachtet doch Akça in Moscheegemeinden in Deutschland, «dass alle religiö-
sen Akteur*innen nach festen Wahrheiten suchen und dementsprechend Inhalte 
im Glauben identifizieren, die ihrer Ansicht nach einen falschen Islam ausma-
chen» (Akça 2020:251).37 Seine Gemeinschaft erwarte von ihm als Imam, dass

37 Sie beschreibt weiter: «Konstruktionen von wahrem und falschem Islam rufen immer 
auch Gegenstimmen hervor, denn die Klientel des jeweils so benannten falschen Islams ist 
meist nicht abstrakt, sondern inmitten der Gemeinden und Expert*innen zu finden. So beob-
achtete ich auch, dass in derselben Gemeinde unterschiedliche Vorstellungen von wahrem 
und falschem Islam herrschen können sowie verschiedene Islamvorstellungen von unter-
schiedlichen Personen als dominant wahrgenommen werden. Dementsprechend verlaufen 
Fraktionierungen zwischen religiösen Expert*innen einer Moschee, zwischen Expert*innen 
und (Teilen) der Gemeinde, innerhalb der internen Gruppen und Treffs sowie innerhalb der 
Gemeinde» (Akça 2020:252). Deutlich wird hierin die diskursive Aushandlung davon, was 
«richtiger Islam» ist. 



268 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

er «die Wahrheit» vermittle, so Herr C. («Aber sie erwarten, wie gesagt, die Wahr-
heit des Islams zu wissen», Zeile 343–344). Auch hier folgt keine Erläuterung, 
was inhaltlich damit gemeint ist. Er bringt jedoch im Anschluss ein Beispiel für 
eine falsche Vorstellung, nämlich mangelndes Wissen, was das Fasten während 
des Ramadans betrifft («es gibt einige, die dachten, dass sie fasten müssen auf 
jeden Fall», Zeile 348–349). Dies berichtigt er in den darauffolgenden Zeilen aus-
führlich. Daraus kann geschlossen werden, dass «Wahrheit» sich hier vor allem 
auf die Aufgabe des Imams bezieht, falsche Vorstellungen seiner Gemeinschaft 
zum Beispiel hinsichtlich der religiösen Pflichten zu korrigieren. Es geht hier also 
um die Richtigstellung von Handlungs- bzw. Unterlassungsnormen. Daraus ergibt 
sich folgerichtig auch eine Einteilung in «richtiges» und «falsches» Handeln bzw. 
Wissen, was allerdings auch eine Flexibilität hinsichtlich der Auslegung dieser 
Normen beinhalten kann. Ausserdem wird hier deutlich, wie nahe die Selbst-
Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, und die Selbst-Positionierung 
als normativ adressierender Imam beieinanderliegen können. Die eine kann in die 
andere übergehen bzw. die Positionierungen können sich verschränken, wenn die 
Berichtigungen normativen Gehalt haben. 

Auch Herr D. bezieht sich auf innermuslimische Islamvorstellungen, die 
aus seiner Sicht teilweise mangelhaft sind, was er inhaltlich aber nicht weiter 
ausführt. Er stellt dabei einen Bezug zum gesellschaftlichen Kontext her: 

[D]ie Mehrheit sind Muslime dort und da ist (.) die Minderheit sind Muslime da. Das, 
das ist schon ein grosser Unterschied. Und dort gibt es auch eine Mehrheit oder viele 
Leute, die etwas mehr über Islam wissen und die Leute, die hier leben, wissen weniger 
über Islam. // Interviewerin: Also müssen Sie mehr- // Einfach da wir müssen, müssen 
mehr (..) (lacht) einfach mehr machen und versuchen, immer einfach den Leuten so 
den richtigen Islam beibringen, ja. (Herr D., Zeile 133–140) 

Herr D. verortet die mangelhaften religiösen Kenntnisse der Muslim*innen im 
gesellschaftlichen Kontext in Europa («Und dort gibt es auch eine Mehrheit oder 
viele Leute, die etwas mehr über Islam wissen und die Leute, die hier leben, wis-
sen weniger über Islam», Zeile 135–137). Dieser zeichnet sich laut ihm dadurch 
aus, dass Muslim*innen in der Minderheit sind («die Mehrheit sind Muslime dort 
und da ist (.) die Minderheit sind Muslime da», Zeile 133–134). Daher müssen 
sich Imame in der Schweiz stärker engagieren («einfach mehr machen», Zeile



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 269

139)38 und «den richtigen Islam» (Zeile 140) vermitteln. Auch Herr D. erläu-
tert nicht, was diesen «richtigen Islam» ausmacht, denn seine Äusserung bricht 
an dieser Stelle ab. Er spricht in dieser Äusserung von einem kollektiven «wir», 
das sich vermutlich auf «wir Imame» bezieht, deren Aufgabe es ist, «richtiges» 
Wissen zu vermitteln. Als Teil dieses Kollektivs positioniert er sich damit als 
Imam, der Islambilder korrigiert. Die Selbst-Positionierung wird hier zusätzlich 
in den Umständen des gesellschaftlichen Kontexts verankert: Muslim*innen brin-
gen hier weniger Wissen mit, vermutlich weil, so kann das interpretiert werden, 
in muslimischen Mehrheitskontexten durch die Sozialisierung mehr implizit «is-
lamisches» Alltagswissen erlernt wird. Daher muss sich ein Imam in Europa noch 
stärker engagieren, das «richtige» Wissen zu vermitteln. 

Herr D. bezieht sich jedoch nicht nur auf falsche Vorstellungen der muslimi-
schen Gemeinschaft, sondern auch auf Bilder, die in der breiteren Gesellschaft 
zirkulieren, wie in der folgenden Äusserung erkennbar wird: 

Leider einfach heute werden viele Sachen falsch verstanden einfach und (…) wie ein-
fach heute von vielen Leuten einfach, wir werden einfach wie Extremisten oder so 
dargestellt und deswegen wir müssen sehr aufmerksam sein einfach und schauen mal 
und dann mit einfach, für uns oder bei uns braucht man einfach mehr (.) Bemühungen, 
um den Leuten einfach zu sagen, was wir wirklich sind und was wir wollen und was 
für eine Religion wir interpretieren und das, die sind so, so, heutzutage das sind so, 
so Schwierigkeiten. Und Medien, ich denke auch Medien machen uns viel (.) einfach, 
wie kann man das sagen, viel kaputt (lacht) oder so, weil es wird einfach viel über 
Islam und Imame einfach geredet und manchmal es gibt auch Vorurteile, die zeigen 
einfach, alle Imame sind irgendwo so wie Terroristen oder Extremisten oder so, aber 
das, das stimmt gar nicht. Wir sind wie Pfarrer einfach in der Kirche, wir sprechen 
über (.) einen wahren Islam und einen richtigen Islam und dann interpretieren wir das 
im Kontext von (.) heutzutage einfach. Das ist das, was wir machen und sagen. (Herr 
D., Zeile 70–83) 

Als erstes fällt in dieser Äusserung auf, wie oft Herr D. das Füllwort «einfach» 
verwendet. Allerdings sollte dem wohl nicht zu viel Bedeutung zugemessen wer-
den, da sich aus einer Betrachtung des ganzen Interviews zeigt, dass es ein von 
ihm häufig verwendetes Füllwort ist, das ihm über mögliche Sprachunsicherhei-
ten hinweghilft. Er beginnt seine Äusserung damit, dass «viele Sachen falsch 
verstanden» (Zeile 71) und «wir […] einfach wie Extremisten oder so darge-
stellt» werden (Zeile 72), womit er eindeutig die öffentlichen Debatten aufnimmt.

38 Hier muss angemerkt werden, dass dieser Teil seiner Antwort fast suggestiv von mir vorge-
geben wurde – ein Beispiel für den Versuch einer Nachfrage, die nicht zu Ende ausformuliert 
werden konnte und dadurch zu einer suggestiven Bemerkung wurde. 



270 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Es ist dabei nicht ganz klar, ob das «wir» hier «wir Imame» oder eher allge-
mein «wir Muslim*innen» meint. Er erläutert, dass diese negative Darstellung sie 
dazu zwinge, umsichtig zu sein («deswegen wir müssen sehr aufmerksam sein», 
Zeile 73) und sich stärker zu engagieren («bei uns braucht man einfach mehr (.) 
Bemühungen», Zeile 74). Das Engagement, das er anspricht, bezieht sich auf die 
Richtigstellung gewisser Vorstellungen, es geht um die Deutungsmacht über das 
eigene Bild und das Bild ihrer Religion («was wir wirklich sind und was wir wol-
len und was für eine Religion wir interpretieren», Zeile 75–76). Hierbei ist der 
Ausdruck «wirklich» aussagekräftig: Es geht um das «richtige» Bild im Gegen-
satz zur «falschen» Vorstellung. In der Folge nimmt Herr D. auch Bezug auf die 
Medien, die seines Erachtens «viel kaputt» machen (Zeile 78). Das mediale Bild 
der Imame, das er dann wiedergibt, ist dasjenige des Imams als Bedrohung («es 
gibt auch Vorurteile, die zeigen einfach, alle Imame sind irgendwo so wie Ter-
roristen oder Extremisten oder so», Zeile 79–80), das er eindeutig zurückweist 
(«das stimmt gar nicht», Zeile 80–81; vgl. Abschnitt 9.2.1). Im Anschluss daran 
folgt die Berichtigung dieses Imambildes: «Wir sind wie Pfarrer einfach in der 
Kirche» (Zeile 81). Das ist eindeutig an mich als Forschende gerichtet, da er vor 
dem Interview fragte, ob ich katholisch sei und mit dem Pfarrervergleich somit 
an ein vermutetes Vorverständnis der Forschenden anknüpft. Er berichtigt das 
mediale Imambild des Imams als Bedrohung mit einem Gegenbild: Der Imam sei 
wie ein Pfarrer. Daraus könnte man schliessen, dass dieser daher keine Bedrohung 
darstellt und zudem nicht aussergewöhnlich ist. Weiter erläutert er, dass ein Imam 
über den «wahren» und «richtigen» Islam (Zeile 82) spreche. Hier ist «wahr» 
und «richtig» wohl im Gegensatz zu «Terroristen oder Extremisten» (Zeile 80) 
zu verstehen, die falsche Vorstellungen verbreiten. Den «wahren» und «richtigen» 
Islam beschreibt Herr D. dann weiter mit «dann interpretieren wir das im Kon-
text von (.) heutzutage einfach» (Zeile 82–83), was als eine kontextualisierende 
und historisierende theologische Auslegung verstanden werden kann. Mit dem 
letzten Satz setzt Herr D. anschliessend einen klaren Schlusspunkt und macht 
deutlich, dass das Gesagte die Haupthandlungen der Imame umfasst: «Das ist 
das, was wir machen und sagen» (Zeile 83). Er berichtigt in dieser Passage somit 
Vorstellungen, die an Darstellungen in den öffentlichen Debatten anschliessen. 

Ähnlich wie Herr F. verknüpft auch Herr D. die Wichtigkeit eines Imams mit 
der Vermittlung des «richtigen» Wissens bzw. eines «richtigen» Islambildes: 

Ein Imam ist in unserer- (.) einfach für eine Moschee oder Gemeinschaft ist er sehr 
wichtig, weil er spielt eine sehr wichtige Rolle, weil wenn es ein richtiger oder 
guter Imam ist, der sich sehr viel Mühe gibt und für unsere Ges-, einfach für unsere



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 271

Moschee und für unsere Mitglieder und auch für unsere Religion und unseren Glau-
ben, das ist sehr wichtig, weil wir müssen einfach einen richtigen Islam und modernen 
Islam präsentieren für unsere Leute und für die andere Gesellschaft auch und das ist 
sehr wichtig. (Herr D., Zeile 170–176) 

In dieser Äusserung kommen bestimmte Subjektvorstellungen zum Ausdruck. 
Herr D. spricht hier von einem positiven Modell-Subjekt eines Imams («ein 
richtiger oder guter Imam», Zeile 172), der sich für die muslimische Gemein-
schaft, aber auch für ihre Religion und ihren Glauben einsetze («der sich sehr 
viel Mühe gibt […] einfach für unsere Moschee und für unsere Mitglieder und 
auch für unsere Religion und unseren Glauben, das ist sehr wichtig», Zeile 172– 
174). Der ausschlaggebende Punkt dieser Bemühungen ist die Vermittlung eines 
«richtigen» Islams, der in dieser Äusserung von Herrn D. noch einmal anders 
qualifiziert wird, nämlich als «moderner» Islam («weil wir müssen einfach einen 
richtigen Islam und modernen Islam präsentieren», Zeile 174–175). «Modern» 
wird von ihm nicht vertieft erklärt, womöglich meint er damit eine kontextuali-
sierende und historisierende theologische Auslegung. Diese Deutung kann durch 
eine weitere Äusserung von Herrn D. gestützt werden: «Heutzutage einfach wir 
müssen den Islam im Hinblick auf, auf unsere Zeit oder unser Leben, das wir jetzt 
momentan leben, oder Modernität einfach irgendwo- […] auf heutzutage einfach 
interpretieren» (Herr D., Zeile 118–121). Es geht also darum, den zeitlichen bzw. 
lebensweltlichen Kontext in die Interpretation miteinzubeziehen. Herr D. fährt 
in oben zitierter Äusserung fort, dass die Vermittlung dieses «richtigen» Islam 
sowohl innermuslimisch als auch gesellschaftlich stattfinde («für unsere Leute 
und für die andere Gesellschaft auch», Zeile 175–176), wobei er stark zwischen 
Gemeinschaft und Gesellschaft zu unterscheiden scheint und auch eine Identifi-
kation mit seiner Gemeinschaft («unsere Leute», Zeile 175) deutlich wird. Dies 
könnte auch auf ein fehlendes gesellschaftliches Zugehörigkeitsgefühl und damit 
auf die bereits mehrfach genannte Brückenfunktion von Imamen verweisen (vgl. 
Abschnitt 6.3.4, 6.3.5 und 6.3.6). Er spricht hier von «wir müssen» (Zeile 118), 
was sich in dieser Äusserung eindeutig auf ein Kollektiv der Imame bezieht. 
Das positiv bewertete Modell-Subjekt eines Imams trägt somit laut Herr D. ein 
«richtiges» und «modernes» Bild «des Islams» nach innen in die Gemeinschaft, 
aber auch nach aussen in die Gesellschaft. Durch seine Selbst-Positionierung als 
Imam, der Islambilder korrigiert, verortet er sich selbst als dieses positiv mar-
kierte Subjekt. Das wird auch in seiner Antwort auf die letzte Frage, ob es noch 
etwas gäbe, das er ansprechen möchte, noch einmal deutlich. Herr D. beginnt 
seine Antwort folgendermassen:



272 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Ok, das, was ich noch sagen kann, es ist einfach wichtig (.) diese Zusammenarbeit 
und das (.) gute Verstehen in der Gesellschaft, das ist sehr wichtig und wir geben uns 
immer sehr viel Mühe, dass wir einen wahren Islam für die ganze Gesellschaft zeigen. 
(Herr D., Zeile 290–292)39 

In dieser Äusserung stellt Herr D. klar, dass er die Zusammenarbeit, die sein 
Moscheeverein zum Beispiel mit Kirchen und Schulen initiiert hat und die er im 
Interview näher erläutert (z. B. Herr D., Zeile 220–231), und das daraus hervor-
gehende gegenseitige Verständnis als sehr wichtig erachtet. Daran schliesst er an, 
dass sie sich sehr bemühen, das «richtige» Bild des Islams in die Gesellschaft 
zu tragen («wir geben uns immer sehr viel Mühe, dass wir einen wahren Islam 
für die ganze Gesellschaft zeigen», Zeile 292). Hierbei geht es vermutlich nicht 
nur um eine direkte Wissensvermittlung, sondern auch um das durch Handlungen 
nach aussen getragene Bild, da der Ausgangspunkt der Äusserung die Zusammen-
arbeit ist. Es bleibt an dieser Stelle unklar, ob er mit «wir» «wir Imame» meint 
oder eher das Kollektiv der Gemeinschaft, welcher er angehört. Offenkundig wird 
jedoch, dass in der Logik seiner Äusserung eine «richtige» Vorstellung des Islams 
in der Gesellschaft zu mehr Verständnis für Muslim*innen führen würde. Damit 
ist auch ein möglicher Beweggrund für die Selbst-Positionierung als Imam, der 
Islambilder korrigiert, angedeutet.40 Gleichzeitig stützt diese Art des Gegendis-
kurses auch die sehr dichotomen öffentlichen Debatten, weil darin ein ähnlich 
essentialistisches Verständnis erkennbar wird. 

Zusammengefasst kann hier festgehalten werden, dass sich die Imame in bei-
den Unterkapiteln als jemand positionieren, der Islambilder berichtigt, sei es 
innermuslimisch oder in der breiteren Gesellschaft.

39 Ganz ähnlich auch Herr K.: «[I]n dieser Zeit der Islamophobie und verschiedener Medien-
attacken auf Muslime oder auf Islam, […] ich spiele eine Rolle, den Islam richtig zu präsen-
tieren. […] Das ist sehr wichtig für mich.» (Herr K. Zeile 155–158). 
40 Wobei diese Arbeit nicht das Ziel verfolgt, verborgene Motive aufzudecken, da dies sozio-
logisch nicht geleistet werden kann. 



8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam 273

8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender 
Imam 

8.5.1 Herr B.: «Ich habe geforscht und fundierte 
Kenntnisse erarbeitet» 

Herr B. ist zur Zeit des Interviews 49 Jahre alt, seit fast 20 Jahren in der Schweiz 
als Imam tätig und von seinem Verein angestellt. Er bringt einen Masterabschluss 
in Theologie mit und kommt regelmässig in Artikeln regionaler Zeitungen zur 
Sprache. Herr B. ist einer der Imame, der seine Tätigkeit als Imam durch die 
Einnahme verschiedener Rollen charakterisiert (vgl. Abschnitt 7.1.1). Er schil-
dert verschiedene Aufgaben als Imam und nennt dann weitere Rollen: «[I]ch 
bin Seelsorger, in verschiedenen Fällen auch Familienberater, manchmal auch 
Sozialarbeiter» (Herr B., Zeile 23–24). Dass er als Imam verschiedene Rollen 
einnimmt, bringe höhere Erwartungen mit sich, erläutert er an späterer Stelle 
im Interview und ergänzt: «Und deswegen sollte man viel, viel mehr vorberei-
tet sein, also (.) theologisch, aber auch pädagogisch und (.) fachlich» (Herr B., 
Zeile 114–115; vgl. Abschnitt 7.1.2). Genau hierin verortet sich seine Selbst-
Positionierung als stets lernender Imam, denn er versucht dem von ihm hier 
formulierten Anspruch gerecht zu werden. Es zeigt sich also eine Verschränkung 
von geäusserter Erwartung und Selbst-Positionierung. 

Obwohl Herr B. seine Tätigkeit als Imam als Erfüllung eines Spektrums an 
Rollen beschreibt, wünscht er sich doch auch eine stärkere Differenzierung. Dies 
macht er gegen Ende des Interviews folgendermassen deutlich: 

Ich (..) würde in der Moschee einen Sozialarbeiter, Sozialarbeiterin brauchen. 
Jemand, der sich mit Jugendlichen beschäftigt, jemand, der sich, professionell mein 
ich, nicht nur amateurhaft im Sinne- (..) Buchhaltung und Finanzen, das bräuchten 
wir, haben wir aber leider nicht. (Herr B., Zeile 319–322) 

Herr B. wünscht sich also einerseits eine*n Sozialarbeiter*in, andererseits eine*n 
Buchhalter*in für seinen Moscheeverein. Aufschlussreich ist dabei insbesondere 
die Beschreibung der Sozialarbeiterin bzw. des Sozialarbeiters als «professio-
nell» (Zeile 321). Im Anschluss folgt der Halbsatz «nicht nur amateurhaft im 
Sinne-» (Zeile 321), der mit einem Abbruch endet. Er macht hier keinen ein-
deutigen Bezug zu sich, «amateurhaft» könnte aber durchaus als Verweis auf ihn 
oder weitere in seinem Moscheeverein tätige Personen verstanden werden, die in 
Bereichen wie der Sozialarbeit tätig sind, für die sie nicht spezifisch ausgebildet 
wurden. Hierin zeigt sich ein Bewusstsein für die Professionalisierung anderer



274 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Berufsfelder. Dies lässt auch die Interpretation zu, dass er sich bewusst ist, dass 
er in dem Teil seiner Tätigkeit, in welchem er Aufgaben erfüllt, die in den Bereich 
anderer Berufsfelder übergehen, den entsprechenden Standards nicht vollumfäng-
lich gerecht wird. Allerdings scheint er sich gewisse Kompetenzen aus anderen 
Berufsfelder angeeignet zu haben, wie in weiteren Äusserungen sichtbar wird. So 
erzählt er das Folgende zu seiner Beratungstätigkeit: 

Ich versuche (.) nicht nur aus der islamischen Perspektive, sondern bin sehr interes-
siert auch an der psychosozialen Perspektive, psychosoziologischen Perspektive auf 
die Probleme zu schauen. Es gibt Momente, wo die Familien oder die Ehepartner 
gestritten haben usw. und sie wissen nicht, wie es weiter geht. Viele von denen den-
ken, dass etwas Mystisches da ist, also, dass Magie in der Frage ist und und und. Sie 
kommen zu mir, oder zu einem Imam, und wollen, dass man ihnen aus dem Koran 
etwas vorliest und dass es ihnen wohl geht oder also eine, wie sagt man, zauberhafte 
Heilung, so etwas hoffen sie, aber das mach ich ihnen nicht. // Interviewerin: Ja // Und 
ich versuche mit ihnen ins Gespräch zu kommen, (.) sachlich zu sein, worum es geht, 
und versuche die Ursachen zu verstehen, was dazu geführt hat und zeige ihnen Wege, 
nicht ein Weg, mehrere Wege. Es gibt immer wieder. // Interviewerin: Ja // Ja, da habe 
ich (.) Erfolg, also in den meisten Fällen, manchmal eben auch nicht, weil einfach, sie 
verstehen sich nicht. (Herr B., Zeile 53–65) 

In dieser Äusserung verweist Herr B. gleich zu Beginn darauf, dass er an der 
«psychosozialen Perspektive, psychosoziologischen Perspektive» (Zeile 54–55) 
interessiert ist. Diese Begriffsverwendung ist ein erster Hinweis darauf, dass er 
versucht, sich zusätzliche Wissensbestände anzueignen, die für den erweiterten 
Tätigkeitsbereich eines Imams nützlich sind. Er erläutert, seine Gesprächspart-
ner*innen hätten oft eine eher mystisch-magische Sicht und wünschten «eine 
zauberhafte Heilung» (Zeile 60). Davon grenzt er sich jedoch klar ab («das mache 
ich ihnen nicht», Zeile 60). Darauf folgt eine Beschreibung der Art und Weise 
seiner Beratung, die einen Hinweis auf das von ihm erwähnte psychosoziolo-
gische Wissen gibt: Er spricht von einem «Gespräch» (Zeile 61), in welchem 
er versuche «sachlich zu sein» (Zeile 61) und «Ursachen zu verstehen» (Zeile 
62), um danach verschiedene Lösungsmöglichkeiten aufzuzeigen («zeige ihnen 
Wege, nicht ein Weg, mehrere Wege», Zeile 62–63). Abschliessend bewertet er 
sein Vorgehen als häufig, aber nicht immer erfolgreich, denn gewisse Menschen 
verstünden sich einfach nicht, was auf eine pragmatische Einstellung hindeutet, 
aber auch zeigt, dass er sich der Grenzen seiner Beratungstätigkeit bewusst ist. Es 
wird hierin deutlich, dass Herr B. Konzepte und Herangehensweisen aus anderen 
Berufsfeldern übernommen und in seine Tätigkeit integriert hat. Diese Deutung 
kann durch eine weitere Äusserung von Herrn B. gestützt werden:



8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam 275

Und ich habe das auch, das Thema Familie usw., immer wieder in meinen Predigten 
behandelt und habe mich bereit erklärt, also öffentlich, dass ich- meine Bereitschaft 
erklärt, dass ich da wäre, falls jemand mich braucht. // Interviewerin: Mhm // Und 
unter der Schweigepflicht immer. (Herr B., Zeile 88–91) 

In dieser Äusserung fällt auf, dass Herr B. auf die Schweigepflicht hinweist. 
Die Schweigepflicht ist in der Schweiz in Artikel 321 StGB (1937) geregelt 
und listet in Absatz 1 als erstes «Geistliche», entsprechend sind Imame tatsäch-
lich gesetzlich zur Verschwiegenheit verpflichtet. Allerdings spricht kein anderer 
Imam die Schweigepflicht im Interview an. Herr B. erzählt, dass er sich öffent-
lich bereit erklärt habe, Menschen in Notsituationen zu beraten und sie dabei auch 
auf seine Schweigepflicht hingewiesen habe. Dies unterstreicht seine Erfahrung 
und Kompetenz in der Beratungstätigkeit als Imam. Auch in anderen Berei-
chen zeigt er ein ähnlich sachgemässes Verständnis seiner Aufgaben, so zum 
Beispiel im Unterricht. Er gibt sowohl in der Moschee als auch an der öffent-
lichen Schule islamischen Religionsunterricht. Dazu finden sich drei besonders 
prägnante Äusserungen: 

Und in der Moschee findet das jeweils drei Mal pro Woche statt, Mittwoch-
Nachmittag, Samstag und sonntags am Vormittag mit den Kindern von 1. bis 9. 
Klasse. Ich (..) habe es wiederum in drei Stufen geteilt. In der ersten Stufe lernt man 
die Grundkenntnisse über den Islam, welches sind die fünf Säulen des Islams, Glau-
bensprinzipien, die rituelle Waschung, das rituelle Gebet, die kürzeren Bittgebete auf 
Arabisch auswendig lernen. Und dann in der zweiten Stufe, dann lernen die Kinder 
die arabischen Buchstaben, das arabische Alphabet. In der dritten Stufe dann lesen 
sie den ganzen Koran durch auf Arabisch. // Interviewerin: Ja // Somit ist das Ganze 
abgeschlossen und am Schluss gibt es dann eine Feierlichkeit. (Herr B., Zeile 36–44) 

[I]ch habe vergessen zu erwähnen, dass wir zusätzlich noch mit zwei Heften arbeiten, 
die ich selber vorbereitet habe. Verschiedene Themen auf Albanisch, wir übersetzen 
das gemeinsam mit den Kindern und dann sprechen wir darüber. (Herr B., Zeile 190– 
193) 

Dieser Unterricht unterstützt den Unterricht, den ich in den öffentlichen Schulen 
anbiete. Beide vervollständigen sich und etwa 70% der Kinder besuchen beide Unter-
richte, den in der Moschee, aber auch den in den öffentlichen Schulen. (Herr B., Zeile 
202–205) 

In der ersten Äusserung erläutert Herr B. den Unterricht in der Moschee, den 
er dreistufig aufgebaut hat («in drei Stufen geteilt», Zeile 38), mit entspre-
chenden Lehrinhalten auf jeder Stufe. Mit der zweiten Äusserung ergänzt er 
an späterer Stelle im Interview, dass er im Religionsunterricht in der Moschee 
mit selbst entworfenem Unterrichtsmaterial arbeite («dass wir zusätzlich noch



276 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

mit zwei Heften arbeiten, die ich selber vorbereitet habe», Zeile 191–192). In 
der dritten Äusserung verweist er dann darauf, dass er den islamischen Religi-
onsunterricht in der Moschee komplementär zum Unterricht an den öffentlichen 
Schulen konzipiert habe. Insgesamt zeigt sich hier ein Bild einer durchdachten, 
strukturierten Unterrichtsplanung und eine Fach- und Methodenkompetenz, die 
bis zur Erarbeitung eigener Hefte geht. Er gibt in allen drei Äusserungen jedoch 
keinen Hinweis darauf, wo er sich die entsprechenden didaktischen Kompetenzen 
angeeignet hat – dies wurde im Interview jedoch auch nicht nachgefragt. Nebst 
diesem sachkundigen Verständnis seiner Beratungs- und Lehrtätigkeit erläutert er 
im Interview an anderer Stelle, wie er sich in weiterer Hinsicht Kompetenzen 
erarbeitet hat: 

Selber habe ich geforscht und gemeinsam mit anderen Kollegen haben wir Semi-
nare, Workshops, Angebot für unsere Jugendliche, sogar ein Buch auf Albanisch 
geschrieben, (Titel des Buchs). (Herr B., Zeile 332–335) 

Als diese Terrorattacken, in Frankreich Charlie Hebdo usw. (..), öfter stattgefunden 
haben, dann habe ich überlegt selber, ich, ok, ich muss diesen Prozess verstehen. 
Wie kommt ein Jugendlicher hier, der in der Schweiz und in Europa geboren und 
aufgewachsen ist, dazu, dass er eine so grosse Sympathie für den IS hat und solche 
Attacken ausübt? Ich wollte diesen Prozess verstehen, wie, wie entsteht das. Ich habe 
geforscht selber (.), aus der psychosoziologischen Perspektive geforscht und fundierte 
Kenntnisse erarbeitet und auch Forschung gelesen. Studien. (Herr B., Zeile 343–349) 

In diesen beiden Äusserungen spricht Herr B. davon, wie er zum Thema Extre-
mismus und Radikalisierung «geforscht und fundierte Kenntnisse erarbeitet» habe 
(Zeile 348–349), dies sowohl im Selbststudium («Selber habe ich geforscht», 
Zeile 332–333) als auch in Zusammenarbeit mit Kollegen («gemeinsam mit 
anderen Kollegen», Zeile 333). Beweggrund sei gewesen, dass er den Prozess 
der Radikalisierung habe verstehen wollen (Zeile 344–345, Zeile 347). Damit 
nimmt er ein Kompetenzfeld des Modell-Imams auf (vgl. Abschnitt 9.3). In bei-
den Äusserungen betont Herr B., dass er sich forschend Wissen angeeignet habe 
(«geforscht», Zeile 333, 347 und 348). Während er hier erzählt, dass er sich 
die entsprechenden Kenntnisse vorrangig selbst angeeignet habe, verweist er an 
späterer Stelle darauf, dass er von anderen Personen unterstützt und angeleitet 
wurde: 

Vor Ort hatte ich die ersten Begegnungen mit den Medien durch den katholischen 
Pfarrer gehabt. Also, er hat mir da viel geholfen, weil er vorher Kommunikationswis-
senschaften studiert hatte, neben Theologie. Und von ihm habe ich sehr viel gelernt,



8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam 277

er hat mir auch die Wege gezeigt und die Kontakte aufgebaut. Also er hat meinen Weg 
so geebnet sozusagen. (Herr B., Zeile 368–372) 

In dieser Äusserung erläutert Herr B., dass der katholische Pfarrer im gleichen 
Ort, der entsprechende Kenntnisse mitbrachte («weil er vorher Kommunikati-
onswissenschaften studiert hatte, neben Theologie», Zeile 369–370), für ihn im 
Umgang mit Journalist*innen ein wegweisender Mentor gewesen sei. Von ihm 
habe er «sehr viel gelernt» (Zeile 370–371). In allen zitierten Äusserungen wird 
deutlich, wie Herr B. sich als stets lernender und sich fortwährend Kenntnisse 
aneignender Imam erzählt. Damit entspricht er seinem eigenen Anspruch, fach-
lich breiter vorbereitet zu sein, weil ein Imam in der Schweiz verschiedene Rollen 
erfüllen muss. Herr B. scheint sich in den verschiedenen Bereichen seiner Tätig-
keit Kompetenzen anzueignen, indem er von anderen Personen lernt, sich Dinge 
aber auch selbst erarbeitet. Diese Kompetenzen integriert er anschliessend in den 
entsprechenden Tätigkeitsbereich. 

Im folgenden Unterkapitel werden nun noch Äusserungen weiterer Imame 
betrachtet, die sich ebenfalls als stetig lernender Imam positionieren. Wichtig 
ist, an dieser Stelle darauf hinzuweisen, dass eine fehlende Selbst-Positionierung 
als stetig lernender Imam nicht heisst, dass ein Imam sich keine Kompeten-
zen aneignet und fachlich nicht vorbereitet ist. Es bedeutet vielmehr, dass eine 
andere Selbst-Positionierung, ein anderes Selbstbild im Vordergrund steht und 
der entsprechende Imam auf eine andere Art und Weise wahrgenommen werden 
möchte. 

8.5.2 Von der Erwartung zur Selbst-Positionierung: 
«Durch diese Weiterbildung habe ich viel, viel 
gelernt» 

Auch in den Äusserungen weiterer Imame wird deutlich, dass die Erwartung 
an einen Imam, dass er kontinuierlich lernt und sich fortwährend bildet (vgl. 
Abschnitt 7.1.2), das Leitmotiv der entsprechenden Selbst-Positionierung als 
stetig lernender Imam darstellt. So sollte ein Imam gemäss Herr C. aktuelle 
gesellschaftliche Entwicklungen verfolgen, was bedingt, dass er fortlaufend dazu-
lernen muss (Herr C., Zeile 162–164; vgl. Abschnitt 7.1.2). An späterer Stelle im 
Interview macht Herr C. dann deutlich, dass er diese Erwartung selbst erfüllt: 

Aber im Umgang, vielleicht, ich habe viel gelernt, weil ich habe an der Universi-
tät (Name einer Stadt 1), an der Universität (Name einer Stadt 2), an der Universität



278 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

(Name einer Stadt 3) verschiedene Weiterbildungen gemacht und durch diese Wei-
terbildungen habe ich viel, viel gelernt. Auch als Seelsorger, als Imam, wie kann ich 
mit Leuten (.) umgehen und sprechen. Zum Beispiel, in Syrien war es eine wich-
tige Sache, wenn ich als Imam einen Patienten besuche, sollte ich auf seinem Bett 
sitzen. Und hier geht das nicht (lacht), das habe ich zum Beispiel gelernt. So, in 
Syrien, wenn wir als Imam mit älteren Menschen sprechen, sollte ich ihnen nicht in 
die Augen schauen, sollte ich so machen (schaut zu Boden), aber hier geht das nicht. 
Es gibt solche Sachen, die habe ich hier gelernt, und das hilft mir immer. Und ich 
lerne noch immer, weil ich finde, ein Imam sollte immer lernen und immer Weiterbil-
dung machen und das ist wichtig und ich werde auch so bleiben. Immer lernen, ich 
darf nicht (.) stehen bleiben, ich darf nicht sagen, ja, ich habe alles oder ich kann alles. 
Das ist falsch. Das ist Unwissenheit. (Herr C., Zeile 284–297) 

In dieser Äusserung zählt Herr C. mehrere Schweizer Universitäten auf, an wel-
chen er Weiterbildungen absolviert und «viel, viel gelernt» (Zeile 287–288) habe, 
insbesondere in der Gesprächsführung und im Umgang mit Menschen («wie kann 
ich mit Leuten (.) umgehen und sprechen», Zeile 288–289). Er erzählt von zwei 
Situationen, die Unterschiede in den Umgangsformen in seinem Herkunftskon-
text, in welchem er ebenfalls als Imam tätig gewesen ist, und in der Schweiz 
aufzeigen. Im Anschluss daran bekräftigt er die Erwartung bzw. den normati-
ven Anspruch des kontinuierlichen Lernens an sich selbst: «[I]ch darf nicht (.) 
stehen bleiben, ich darf nicht sagen, ja, […] ich kann alles» (Zeile 296–297). 
Ein Nicht-Erfüllen dieser Erwartung qualifiziert er sogar als «Unwissenheit» und 
«falsch» (Zeile 297). Davon grenzt er sich durch die vorhergehende Nennung 
von absolvierten Weiterbildungen unverkennbar ab. Hierin deutet sich allen-
falls ein Bezug zum «Imperativ einer permanenten Selbstoptimierung» (Bosančić 
2014:230) als Arbeitskraft an, der in Diskursen der wissensbasierten Ökonomie 
zirkuliert, und den Hannah Zoller (i. E.) als ein dem Subjekt eingeschriebe-
ner «Wille zur konstanten Weiterentwicklung» beschreibt. Etwas abgeschwächt 
kann dies auch als Bezug auf das Paradigma des «lebenslangen Lernens» 
verstanden werden, das sich in der Schweiz ab den 1990er Jahren unter ande-
rem aufgrund einer Weiterbildungsoffensive des Bundes durchzusetzen begann 
und 2014 im Bundesgesetz über die Weiterbildung (WeBiGe 2014) mündete 
(Schläfli und Sgier 2014:11–27). Dieser «Weiterbildungsimperativ» scheint in der 
Schweiz besonders ausgeprägt zu sein.41 Es ist durchaus möglich, dass in der 
Selbst-Positionierung als stetig dazulernender Imam insbesondere Aspekte dieses

41 So bilden sich jährlich mehr als drei Viertel der Schweizer Bevölkerung zwischen 25 und 
64 weiter (Schläfli und Sgier 2014:84). Damit weist die Schweiz eine der höchsten Teil-
nahmequoten an Weiterbildungen überhaupt auf (Schläfli und Sgier 2014:95). Gleichzeitig 
hat der Bund mit dem WeBiGe (2014) den expliziten Auftrag, die Weiterbildung zu fördern 
(Schläfli und Sgier 2014:120–121). 



8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam 279

Weiterbildungsimperativs aufgenommen und ausgedeutet werden, allerdings kön-
nen die entsprechenden Bezüge hier nicht weiter plausibilisiert werden, da sie 
einer näheren Untersuchung bedürften. 

Wie hier erkennbar wird, ist die von den Imamen angeführte Erwartung eng 
gekoppelt an die Selbst-Positionierung. Dies zeigt sich auch bei weiteren Imamen. 
So erzählt Herr E.: 

Deswegen zuerst musste ich Imam sein, danach konnte ich studieren. Und wenn ein 
Imam vor der Uni Imam ist, Imam sein kann, er kann noch studieren. Oder er stu-
diert nicht, aber er muss heutzutage immer neue Informationen lernen. Man kann 
nicht ein Imam sein in der heutigen Welt, wenn man nicht jeden Tag täglich etwas 
lernt, man kann nicht eine schöne Aufgabe geben oder machen. Danach konnte ich 
eine- 2007 eine Prüfung bestehen, um in Deutschland zu arbeiten. […] Ich kam für 
zwei Jahre, aber wenn ein Imam nach Deutschland oder nach Europa für zwei Jah-
ren kommt, kann er noch an einer Prüfung teilnehmen. Ich hatte mich angemeldet 
und ich konnte bestehen, dann wurde meine Aufgabe verlängert, danach habe ich an 
der Uni (Name einer Stadt) in Deutschland eine Masterarbeit gemacht, bei Professor 
(Name), (Titel der Masterarbeit). Danach konnte ich für eine Doktorarbeit anmelden, 
(.) aber ich musste wieder zurück in die Türkei gehen. Als ich in der Türkei war, 
habe ich eine schöne Antwort bekommen, meine Doktorarbeit-Anmeldung wurde 
angenommen und ich kann wieder zurück nach Deutschland. (Herr E., Zeile 111–127) 

Diese Passage ist ein Ausschnitt aus einer längeren Erzählung, die daher mit 
einem Anschluss beginnt («deswegen», Zeile 111). Herr E. hatte vor dieser 
Passage erläutert, dass er direkt nach seinem İmam-Hatip-Abschluss – dem beruf-
lichen Gymnasium mit islamisch-theologischem Schwerpunkt in der Türkei – 
Imam wurde, weil seine Familie arm und dies daher ethisch-moralisch das rich-
tige Vorgehen gewesen sei (Herr E., Zeile 105–111). Die hier zitierte Äusserung 
beginnt somit mit der Tatsache, dass er zuerst als Imam tätig gewesen sei und 
erst danach ein Studium aufgenommen habe. Danach folgt eine Erklärung, dass 
Imame, die wie er vor einem Studium als Imam tätig sind, studieren können. 
Wenn sie es nicht tun, so erläutert er weiter, so seien sie dennoch dazu angehal-
ten, stetig dazuzulernen («immer neue Informationen lernen», Zeile 114). Diese 
Erwartung wiederholt er im nächsten Satz noch einmal («Man kann nicht ein 
Imam sein in der heutigen Welt, wenn man nicht jeden Tag täglich etwas lernt», 
Zeile 114–115). Auf den ersten Blick irritiert dann etwas, dass er an die Erwar-
tung mit einem «danach» (Zeile 116) und einer Selbsterzählung anschliesst. Da 
es sich bei oben zitierter Passage jedoch wie bereits erwähnt um einen Aus-
schnitt aus einer viel längeren Antwort handelt, in der Herr E. zwischen der 
Erzählung seiner Bildungsbiographie, Erwartungen an Imamen und Erklärungen 
an die Forschende hin- und herspringt, knüpft er mit «danach» wieder an seine



280 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

biographische Selbsterzählung an: Er berichtet nun von der Entsendung nach 
Deutschland, für die er eine entsprechende Prüfung ablegen musste, von der 
darauffolgenden Prüfung, damit er länger als zwei Jahre in Deutschland tätig 
sein durfte, von seiner Masterarbeit an einer deutschen Universität und seiner 
Zulassung als Doktorand. Er erzählt sich in dieser Passage als jemand mit hohen 
Bildungsaspirationen, der diese auch umsetzt, und der damit dem zuvor von ihm 
geäusserten Anspruch an Imame, sich fortwährend zu bilden, gerecht wird. 

Im Interview von Herrn G. wiederum findet sich ein Hinweis darauf, dass 
die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam und die damit verknüpfte 
Erwartung allenfalls Bezüge zu innerislamischen Diskursen aufweisen und daher 
auch theologische Grundlagen haben. Herr G. erzählt vom Gründer der maliki-
tischen Rechtsschule Mālik ibn Anas und verweist auf ein «authentisches Wort 
des Propheten» (Herr G., Zeile 202), um den Anspruch des fortwährenden Ler-
nens zu untermauern, ohne jedoch den entsprechenden Hadith wiederzugeben. 
Im Anschluss betont er: «Und das heisst, die Imam müssen sich weiter ausbil-
den, auch zum Beispiel hier in der Schweiz» (Herr G., Zeile 202–203). Er fährt 
folgendermassen fort: 

Und was ich auch gemerkt habe, zum Beispiel, die meisten Imame, und ich verstehe 
das überhaupt nicht, ich kenne viele Imame, meine Kollegen, oder, die sind vor mehr 
als 20 oder 25 Jahren sind sie hier in der Schweiz eingewandert und heute sie haben 
überhaupt nicht vorwärts gemacht. Nicht nur in der Sprache, sondern auch zum Bei-
spiel beim (…) Horizont, oder, überhaupt nicht verbreitet, oder. Und dann ist-, ich 
sehe, das ist eigentlich (..) als negatives Phänomen, weil ein Imam, er muss versuchen 
regelmässig, oder, sich zu verändern. […] Ja und dann ist-, dann kommt Master und 
Doktorat, genauso wie Sie das machen, und so weiter, und weitere Ausbildungen und 
so und dann- ich finde gut, oder, zum Beispiel, ich habe mich vor zwei Jahren hier an 
der Uni (Name der Stadt) ausgebildet an der theologischen Fakultät in (..) (Name der 
Weiterbildung). (Herr G., Zeile 203–216) 

In dieser Äusserung grenzt sich Herr G. von den «meisten» (Zeile 204) sei-
ner Kollegen ab, die laut ihm «überhaupt nicht vorwärts gemacht» hätten (Zeile 
206) und seiner Meinung nach dem Anspruch des kontinuierlichen Lernens nicht 
gerecht würden. Er qualifiziert das auch klar als «negatives Phänomen» (Zeile 
209), bevor er den bereits zuvor formulierten Anspruch ein zweites Mal wieder-
holt, aber etwas anders umschreibt: Ein Imam müsse sich regelmässig verändern 
(Zeile 209). Im Anschluss nennt er Studienabschlüsse («dann kommt Master und 
Doktorat», Zeile 212–213), und stellt darüber einen positiven Bezug zu mir als 
Forschender her («genauso wie Sie das machen», Zeile 213). Anschliessend fügt 
er auch noch Weiterbildungen hinzu («und weitere Ausbildungen», Zeile 213).



8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt 281

Darauf folgt ein Satz, in welchem er sich selbst als Imam erzählt, der erst vor 
Kurzem («vor zwei Jahren», Zeile 214) eine Weiterbildung besucht habe. Dies 
wertet er selbst positiv («ich finde gut», Zeile 214). Auch er erzählt sich somit 
als jemand, der dem von ihm formulierten Anspruch gerecht wird. 

Aus den hier dargelegten Äusserungen wird deutlich, wie Imame an die von 
ihnen genannte Erwartung des fortwährenden Lernens eine Selbst-Positionierung 
anschliessen. Sie erzählen sich als Imame, die ebenjenem Anspruch gerecht 
werden und sich kontinuierlich bilden. Dies tun sie hauptsächlich über eine Auf-
zählung der verschiedenen, von ihnen absolvierten Aus- und Weiterbildungen 
oder einer Wiedergabe der gelernten Inhalte, im Unterschied zu Herr B., der sich 
als jemand erzählt, der die gelernten Kompetenzen in seine Tätigkeitsbereiche 
integriert hat. 

8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit 
spirituellem Schwerpunkt 

Zum Schluss dieses Kapitels wird schliesslich eine Selbst-Positionierung darge-
stellt, die anders als die bisherigen nicht anhand mehrerer Fälle beleuchtet wird, 
sondern anhand eines anders gelagerten Falles (vgl. Przyborski und Wohlrab-Saar 
2021:256–257). Herr L. ist der einzige Imam, der sich durch das ganze Interview 
auf diese Weise positioniert, so dass sich die Selbst-Positionierung als Imam 
mit spirituellem Schwerpunkt nur schwer von seiner Person abstrahieren lässt. 
Die Selbst-Positionierung soll jedoch nicht als «Spezialfall» verstanden werden, 
insbesondere weil sich eine kurze Stelle in einem anderen Interview findet, die 
einen Anhaltspunkt dafür bietet, dass diese Selbst-Positionierung unter Imamen 
allenfalls nicht ganz so singulär ist.42 

Herr L. ist zum Zeitpunkt des Interviews 49 Jahre alt, lebt seit 23 Jahren in 
der Schweiz und ist seit 13 Jahren als Imam in seiner Gemeinschaft angestellt. 
Herr L. hat eine EFZ/CFC-Lehre43 als Maschinenbauer absolviert. Er erzählt

42 Herr B. scheint sich an einer einzigen Stelle im Interview ähnlich zu positionieren: «Und 
ich begleite sie [die Gemeinschaft, Anm. nt] auf diesem Weg [zu Gott, Anm. nt]. Aber sie 
müssen diesen Weg selbst finden. Ich zeige nur, sie müssen die Schritte selber machen» (Herr 
B., Zeile 235–236). Allerdings wechselt Herr B. nach diesen drei Sätzen das Thema und geht 
in seinem Interview an keiner Stelle weiter darauf ein. Vgl. dazu auch die Diskussion am 
Ende des Unterkapitels. 
43 In der Schweiz gibt es zwei verschiedene Arten von Berufslehren: Die 3- bis 4-jährigen 
Lehren, die zu einem Eidgenössischen Fähigkeitszeugnis (EFZ, franz. CFC) führen, sowie 
die 2-jährigen Lehren mit Eidgenössischem Berufsattest (EBA, franz. AFP). 



282 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

im Interview, dass er sich die Kompetenzen als Imam in der Praxis angeeignet 
habe («Je suis formé sur le champs», Zeile 103), und kann daher als Autodidakt 
bezeichnet werden. Es finden sich eine Handvoll Artikel, in welchen Herr L. 
zitiert wird, er also auch als sich äusserndes Subjekt in den öffentlichen Debatten 
in Erscheinung tritt. 

Die folgende Passage verdeutlicht Herr L.s Auseinandersetzung mit Fragen 
des Glaubens, die ihn schliesslich Imam hat werden lassen: 

Alors c’était un hasard, ou un hasard, c’est le destin, pas de hasard (lacht). Alors moi, 
j’ai fini mon CFC en tant que constructeur de machines. Ça n’a rien à voir (lacht) avec-, 
alors c’était en 2004, et à la fin, (..) c’était comme si j’avais une intuition: «Ce travail 
n’est pas pour toi, tu n’es pas fait pour le faire». Au début j’étais très motivé, mais à la 
fin quand j’ai obtenu mon CFC, non, je ne vais jamais travailler ça. Et je me suis orienté 
vers- J’ai fait une petite retraite spirituelle, j’ai médité moi, ça c’était mon souci depuis-
je pense jusqu’à maintenant sur la vie et tout. Et j’ai cherché à fond dans la poésie, la 
philosophie et tout. À la fin de mon CFC, je me suis orienté vers le coran pour chercher 
des réponses et tout, et là, je me suis approché, j’ai appris le coran par cœur et (.) voilà. 
C’était ça mon objectif, je n’ai jamais pensé être imam. (Herr L., Zeile 87–97) 

In dieser Äusserung wird offenkundig, dass Herr L. nicht das Ziel verfolgt hat, 
Imam zu werden, weswegen er seine Tätigkeit als Imam als Schicksal bezeichnet 
(«c’est le destin», Zeile 87). Er erzählt sich selbst als jemand, der sich bis heute 
mit existenziellen Fragen auseinandersetze («c’était mon souci depuis- je pense 
jusqu’à maintenant sur la vie et tout», Zeile 93–94). Er sei seiner Intuition gefolgt, 
seinen gelernten Beruf nicht auszuüben («c’était comme si j’avais une intuition», 
Zeile 90), und habe sich auf eine spirituelle Suche begeben («j’ai cherché à 
fond dans la poésie, la philosophie et tout […] je me suis orienté vers le coran 
pour chercher des réponses», Zeile 94–96). Auf diesem Weg habe er den Koran 
auswendig gelernt («j’ai appris le coran par cœur», Zeile 96), ist also Ḥāfiẓ gewor-
den. Die Erfahrung dieser spirituellen Suche scheint ihn massgeblich geprägt zu 
haben. Hier zeigt sich bereits ein erstes Leitmotiv der Selbst-Positionierung als 
Imam mit spirituellem Schwerpunkt, nämlich die Spiritualität. «Spiritualität» wird 
hierbei nicht als Gegensatz zu «Religion» verstanden (Huss 2014:47), wie dies 
manchmal der Fall ist, wenn diese als improvisiert und individualisiert beschrie-
ben wird, während «Religion» als organisiert, traditionell und gemeinschaftlich



8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt 283

gilt (Ammerman 2013:259).44 Grundsätzlich lässt sich Spiritualität fassen als «in-
dividuelle Ausdrucksweisen, die eine starke Bindung […] an eine transzendente 
Realität» (Stolz und Senn 2022:9) aufweisen. Die spezifischen Elemente von 
Herrn L.s Spiritualität müssen jedoch aus seinen Äusserungen herausgearbeitet 
werden. In oben zitierter Äusserung wären dies seine spirituelle Suche sowie das 
Auswendiglernen des Korans als Annäherung an und Kommunikation mit Gott.45 

Herr L. scheint sich grundsätzlich als spiritueller Mensch zu verstehen, denn 
seine Selbsterzählungen und die Beschreibungen seiner Tätigkeit als Imam sind 
von Verweisen auf Spiritualität durchdrungen. Dies wird unter anderem in der 
folgenden Antwort auf die Frage, wie er mit möglichen Schwierigkeiten umgeht, 
sichtbar: 

Il y a le travail spirituel. Beaucoup de spiritualité. // Interviewerin: Mhm // (4s) Donc 
je dois toujours être prêt. Alors ce que je disais des entretiens, ce n’est pas facile les 
entretiens. Je n’ai pas fait une formation de psychologue, je collabore avec les psych-
iatres et psychologues, mais je prends le côté spirituel, juste ce côté spirituel. Mais 
pour écouter, se protéger de soi, ce n’est pas facile. Donc j’ai ma manière, je n’ai pas 
un psychologue, chez qui je vais pour l’expliquer qu’est-ce que j’ai entendu (lacht). 
Donc il y a que Dieu pour moi qui peut m’aider, voilà la spiritualité, ça c’est une voca-
tion, voilà, // Interviewerin: Mhm // ça m’aide beaucoup. C’est indispensable pour 
moi. (Herr L., Zeile 112–120) 

In dieser Äusserung nimmt Herr L. Bezug auf Beratungsgespräche, in welchen 
er die spirituelle Seite abdeckt, während er für psychologische Aspekte Psy-
cholog*innen oder Psychiater*innen zuzieht. Dies zeigt, dass er seine eigenen 
Grenzen in der Tätigkeit als Imam gut kennt. Möglichen Belastungen beugt er 
nicht etwa durch Supervision vor, sondern durch seine persönliche Zwiesprache 
und Beziehung mit Gott («il y a que Dieu pour moi qui peut m’aider», Zeile 118). 
Hier tritt eine persönliche, individuelle Gottesbeziehung hervor, die ebenfalls ein

44 Eine Studie zur Schweiz kann dabei zeigen, dass der Begriff «Spiritualität» zunehmend 
von Menschen übernommen wird, «die eine Religion mehr oder weniger intensiv praktizie-
ren» (Becci und Robert 2022:61). Die Autorinnen konstruieren entsprechend eine Kategorie 
der religiös und spirituellen Menschen aus ihren Umfrageergebnissen und folgern aufgrund 
«der hohen Präsenz von Evangelikalen und Muslimen in dieser Kategorie», dass es möglich 
sei, dass «‹spirituell sein› für diese Gruppe eine intensive religiöse Praxis und starke religiöse 
Überzeugungen bedeutet» (Becci und Robert 2022:51). 
45 Hier kann auf die Ausführungen von Esma Isis-Arnautović (2024:221–234) zur Rezitation 
des Korans als spezifische Kommunikation zwischen Gott und Mensch verwiesen werden. 
Der Rezitation geht «ein Memorisierungsakt voraus, der eine persönliche und – im wahrsten 
Sinne des Wortes – verinnerlichende Aneignung der Rede [Gottes, Anm. nt] darstellt und sie 
intrinsisch im Menschen verortet» (Isis-Arnautović 2022:44). 



284 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Element seiner Spiritualität darstellt («voilà la spiritualité», Zeile 118–119). Ent-
sprechend bezeichnet er seine Tätigkeit als Imam auch als Berufung («c’est une 
vocation», Zeile 119) und umschreibt sie etwas später im Interview als wunderbar 
(«C’est formidable», Herr L., Zeile 122). In den beiden bisher zitierten Passagen 
spricht Herr L. Spiritualität direkt an und scheint ihr einen hohen Wert beizumes-
sen, weswegen für seine Selbst-Positionierung die Bezeichnung «mit spirituellem 
Schwerpunkt» gewählt wurde. Grundsätzlich kann Spiritualität durchaus als eine 
Voraussetzung für die Tätigkeit als Imam verstanden werden,46 allerdings ist Herr 
L. der einzige Imam, der seine Spiritualität im Interview so sehr hervorhebt. 

Herr L. scheint seine persönlichen Erfahrungen in der Hinwendung zu und 
Begegnung mit Gott an seine Gemeinschaft weitergeben zu wollen, wie in 
den nachfolgenden Beispielen von Erläuterungen seiner Tätigkeit sichtbar wird. 
Wie die meisten Imame unterrichtet er, erläutert das Unterrichtsprogramm aber 
ausführlicher als die anderen Imame. Die folgende Passage stellt nur einen 
Ausschnitt aus seinen Erläuterungen dazu dar: 

Le mercredi, j’ai un cours sur l’ostentation, la maladie du cœur, la spiritualité donc. 
[…] Jeudi, j’ai une méditation donc avec des sœurs et des frères, des échanges sur 
le sujet du vendredi. Comme demain – je vais faire sur les secrets du jour du ↪Arafāt,
↪Arafāt, c’est le jour qui précède le jour de l’Aïd. C’est un jour très, très, très important 
[…] Alors, le samedi matin à dix heures et quart, dix heures et demi, ça dépend si c’est 
des vacances ou si c’est au cours de l’année, je fais un cours sur l’amour de Dieu, la 
gratitude et des fois de l’exégèse du coran. (Herr L., Zeile 21–31) 

Er sagt in diesem Ausschnitt einerseits, dass er sich am Donnerstag mit den Gläu-
bigen zum Thema seiner Freitagspredigt austausche («Jeudi j’ai méditation donc 
avec des sœurs et des frères, des échanges sur le sujet du vendredi», Zeile 23– 
24). Ein solcher Austausch mit der Gemeinschaft wird nur von wenigen Imamen 
erwähnt und betrifft in keinem weiteren Fall die Freitagspredigt.47 Herr L. schil-
dert allerdings nicht weiter, wozu er sich im Detail austauscht und inwiefern das 
seine Freitagspredigt beeinflusst. Dennoch deutet dieser kurze Hinweis an, dass 
ihm die Beziehung zu seiner Gemeinschaft wichtig ist und macht daher seine

46 Dies zeigt ein Vergleich mit dem Pfarramt: «Pfarrer und Pfarrerinnen sollen […] eine 
persönliche Spiritualität haben und pflegen. Sie sollen in der Lage sein, ihre persönliche 
Frömmigkeit rituell zu gestalten und andere Menschen auf der Suche nach ihrer Spiritualität 
anzuregen und zu begleiten» (Klessmann 2012:100). 
47 Herr O. zum Beispiel legt sehr viel Wert auf eine Wissensvermittlung im Dialog mit sei-
ner Gemeinschaft. Er lässt seine Gemeinschaft Themen für den Unterricht vorschlagen («je 
donne des cours éducatifs avec des thèmes que les fidèles choississent eux-mêmes», Herr O., 
Zeile 36–37). Die Freitagspredigt erwähnt er dabei jedoch nicht. 



8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt 285

gemeindeorientierte Haltung deutlich. Die Gemeindeorientierung ist entsprechend 
ein weiteres Leitmotiv dieser Selbst-Positionierung. Andererseits erwähnt Herr L. 
verschiedene Kursinhalte: Mittwochs halte er einen Kurs über die «Krankheit des 
Herzens», die Prahlerei ab («un cours sur l’ostentation, la maladie du cœur», Zeile 
21–22), was er mit «also Spiritualität» zusammenfasst («spiritualité donc», Zeile 
22). Am Samstag führe er einen Kurs zur Liebe Gottes48 und zu Dankbarkeit 
durch, manchmal aber auch zur Koranexegese («Alors le samedi […] un cours 
sur l’amour de Dieu, la gratitude et des fois de l’exégèse du coran», Zeile 28–31). 
Herr L. erwähnt als einziger befragter Imam die von ihm in den Kursen behan-
delten Themen wie Gottesliebe oder Dankbarkeit. Es wird hierbei nicht davon 
ausgegangen, dass er der einzige Imam ist, der solche Themen behandelt, aber es 
ist auffällig, dass er als Einziger im Interview darüber spricht. In der Erläuterung 
seiner Tätigkeit tritt seine durch persönliche Erfahrungen der Begegnung mit Gott 
geprägte Grundmotivation auch an anderer Stelle hervor: 

J’ai des séances de spiritualité, ce sont des invocations pour l’apaisement du cœur, 
pour le bien-être, donc ça, c’est chaque jeudi, une séance d’invocation avant l’aube-
avant le coucher du soleil. J’ai aussi une séance spirituelle si je peux dire, c’est (unver-
ständlich) une demi-heure avant l’aube le dimanche, donc le dimanche matin, avant 
la prière du matin. (Herr L., Zeile 53–57) 

Herr L. hält vor Sonnenaufgang am Sonntag und nach Sonnenuntergang am Don-
nerstag spirituelle Sitzungen ab, die Bittgebete zur Besänftigung des Herzens und 
für das Wohlbefinden beinhalten («des invocations pour l’apaisement du cœur, 
pour le bien-être», Zeile 53–54). Dies kann als Hinführung der Gemeinschaft zum 
Gebet ausgelegt werden, zur Zwiesprache mit Gott. Hier werden noch einmal die 
beiden Leitmotive deutlich: die Gemeindeorientierung, die sich in der Begleitung 
der muslimischen Gemeinschaft auf dem Weg zu Gott ausdrückt, sowie Spiritua-
lität, hier verstanden als Zwiesprache oder Kommunikation mit Gott im Gebet 
(vgl. dazu Isis-Arnautović 2024:221–234). Herr L.s Tätigkeit ist jedoch nicht nur 
auf die Gemeinschaft ausgerichtet, er begleitet auch Einzelpersonen: 

Et après j’ai des fois des entretiens d’ordre culturel. Il y a des gens qui cherchent leur 
voie, spiritualité, voilà. Quel chemin prendre dans leur vie, comme aujourd’hui j’ai

48 Seine vorhergehend erwähnte persönliche, individuelle Gottesbeziehung und das Thema 
dieses Kurses («l’amour de Dieu», Zeile 30) deuten womöglich auf Sufismus hin (vgl. dazu 
Sedgwick 2001; Geoffroy 2010, 2015). Sein Religionsverständnis kann und soll hier jedoch 
nicht weiter qualifiziert werden, unter anderem weil mit den Interviews nicht das Ziel ver-
folgt wurde, ein Religionsverständnis herauszuarbeiten. 



286 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

des gens qui sont dans la quête spirituelle, philosophique si je peux dire. (Herr L., 
Zeile 61–64) 

In dieser Äusserung legt Herr L. dar, dass er auch Menschen berate, die, wie 
er es beschreibt, auf einer spirituellen, philosophischen Suche sind («qui sont 
dans la quête spirituelle, philosophique», Zeile 64). Hier tritt noch einmal das 
Element der Suche hervor. Herr L. führt daher sowohl seine Gemeinschaft als 
auch Einzelne an das Gebet und somit an eine Zwiesprache mit Gott heran. 
Dies spiegelt seine persönlichen Erfahrungen wider: Die beiden zu Beginn dieses 
Unterkapitels zitierten Passagen zeigen seine stete Hinwendung zum Gebet, aber 
auch seine Suche nach Antworten. Aus all den bisher erläuterten Passagen wird 
deutlich, wie sich Herr L. als Imam mit spirituellem Schwerpunkt erzählt. 

Herr L. ist jedoch der einzige befragte Imam, der sich auf diese Weise positio-
niert. Seine Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt scheint 
dabei nicht nur situativ der Interviewsituation zu entspringen, denn es findet sich 
ein Artikel einer Schweizer Journalistin im Datenkorpus, in welchem er sich 
ebenso positioniert.49 Es scheint sich daher in seinem Fall um eine eher dauer-
hafte Selbst-Positionierung zu handeln. Es kann durchaus sein und ist vermutlich 
sogar wahrscheinlich, dass andere Imame ihre Gemeinschaft auf ähnliche Weise 
begleiten, ein Hinweis darauf gibt die bereits erwähnte, kurze Stelle im Interview 
von Herrn B. (vgl. Fussnote 42 in diesem Kapitel). Mit Ausnahme dieses kurzen 
flüchtigen Einblicks von Herrn B. teilen sie diese Perspektive jedoch nicht mit 
mir und erzählen sich selbst auch nicht ausführlicher in dieser Form. 

8.7 Zusammenfassend: Selbst-Positionierungen von 
Imamen in der Schweiz 

In diesem Kapitel wurden sechs verschiedene Selbst-Positionierungen darge-
stellt, welche die befragten Imame gegenüber der Forschenden einnahmen. In 
der Selbst-Positionierung als überlasteter Imam erzählen sich die Imame als stark 
beansprucht und belastet. Die Selbst-Positionierung hat drei Leitmotive: Ers-
tens die von der Gemeinschaft erwartete permanente Erreichbarkeit, die von den 
Imamen als schwierig und belastend wahrgenommen wird. Dass ein Imam kon-
stant verfügbar sein soll, hängt unter anderem mit Notsituationen zusammen, 
die zum Beispiel Seelsorge oder eine Sterbebegleitung notwendig machen, aber

49 Aufgrund der Anonymisierung der Interviews kann hier kein Beleg und kein Zitat dafür 
angeführt werden, da er im entsprechenden Artikel namentlich genannt wird. 



8.7 Zusammenfassend: Selbst-Positionierungen von Imamen … 287

nicht planbar sind. Allerdings kommt es auch vor, dass ein Imam für weniger 
Dringliches angefragt wird, wie aus einer Anekdote zu einem nächtlichen Tele-
fonanruf deutlich wird. Zweitens zeigt sich, dass es einige Imame als belastend 
empfinden, dass sie ihre Tätigkeit und ihr Familienleben kaum in Einklang brin-
gen können. Insbesondere dass sie wenig Zeit für ihre Kinder haben, nehmen 
sie als grosse Schwierigkeit wahr. Drittens kann auch die zeitliche Entgren-
zung der Tätigkeit als ein Leitmotiv der Selbst-Positionierung genannt werden. 
Diese hängt mit der von der Gemeinschaft erwarteten permanenten Verfügbarkeit 
zusammen, gleichzeitig spielt jedoch auch die Tatsache eine Rolle, dass nicht 
alle Imame eine schriftliche Vereinbarung über ihre Aufgabenbereiche und den 
zeitlichen Umfang ihrer Tätigkeit abgeschlossen haben. Schliesslich wurde auch 
sichtbar, dass die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam mit einer Aufop-
ferungserzählung einhergehen kann, die trotz Überlastung nicht in Frage gestellt 
wird. 

Die statusbezogene Selbst-Positionierung wiederum dreht sich im Grunde um 
Wertschätzung und Anerkennung. Erzählen sich Imame auf diese Weise, so beto-
nen sie den Status und Stellenwert, den ihnen ihrer Meinung nach zusteht. 
Damit rekurrieren sie zunächst auf den Stellenwert innerhalb der muslimi-
schen Gemeinschaft, im Weiteren jedoch auch auf den Status in der breiteren 
Gesellschaft. An zwei Beispielen wurden zwei unterschiedliche Weisen dieser 
Selbst-Positionierung dargelegt: Während sich der eine Imam im Interview selbst-
bewusst und handlungsfähig zeigt und ganz allgemein einen gewissen Status 
für Imame einfordert, erzählt sich der zweite vorrangig als jemand, der einen 
Doktortitel und viele Fähigkeiten mitbringt. Eine der möglichen Erklärungen 
für diese Selbst-Positionierung insgesamt bietet der Einwanderungskontext, in 
dem innermuslimisch der Status des Imams zwar teilweise erhalten bleibt, mit 
dem gleichzeitig aber auch ein Statusverlust – sowohl in der muslimischen 
Gemeinschaft als auch gesamtgesellschaftlich – einhergehen kann, wie gezeigt 
wurde. 

In der Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam positionieren 
sich die Imame als jemand, der die muslimische Gemeinschaft normativ anruft. 
Imame verfügen über eine gewisse Autorität,50 die aber nicht über ein Weiheamt 
verliehen wird, sondern hauptsächlich im direkten Kontakt mit ihrer Gemein-
schaft zum Ausdruck kommt und sich unter anderem in der Vermittlung ethisch-
moralischer bzw. theologischer Wissensbestände manifestiert (Hashas 2018:80; 
vgl. auch Müller 2017). Dabei findet eine Auseinandersetzung mit der Welt über

50 Zur Debatte zu Imamen und Autorität, siehe u. a. Peter (2006), Jouanneau (2012, 2013), 
Baumann et al. (2017), Müller (2017), Hashas (2018), Tunger-Zanetti et al. (2019). 



288 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

diese Wissensbestände statt, welche die Imame dann zitierend aufrufen, allenfalls 
umdeuten und (partiell) an ihre Gemeinschaft weitergeben und damit auf diese 
auch subjektivierend einwirken. Die normative Adressierung der muslimischen 
Gemeinschaft ist daher das Leitmotiv dieser Selbst-Positionierung. Konkrete Bei-
spiele einer normativen Anrufung der Gemeinschaft in den Erzählungen der 
Imame beziehen sich vorrangig auf Adressierungen, die sich um das Bild der 
Muslim*innen in europäischen Gesellschaften drehen. Dass Imame versuchen, 
dieses Bild nach aussen zu regulieren, ist womöglich ein Resultat der öffentlichen 
Debatten, in welchen nur eine Positionierung als «gute» Muslim*innen gebilligt 
wird. Gleichzeitig könnte die häufigere Nennung solcher Beispiele auch darauf 
hinweisen, dass die Befragten der Forschenden die in diesen Wissensbeständen 
zirkulierenden Bilder zuschreiben. Dies wäre dann als charakteristisch für die 
spezifische Interviewsituation zu verstehen. An dieser Stelle muss auf eine Ein-
schränkung verwiesen werden: Der subjektivierende Aspekt der Imam-Rolle kann 
nicht in ihrem ganzen Umfang dargestellt werden, weil die aufgerufenen, spezi-
fischen – unter anderem theologischen – Wissensbestände nicht näher untersucht 
wurden. 

Positioniert sich ein Imam als Imam, der Islambilder korrigiert, so geht es 
um die Richtigstellung «falscher» Vorstellungen zum «Islam», sei es von mus-
limischen Gemeinschaften in der Schweiz oder der breiteren Gesellschaft. Dies 
stellt auch das Leitmotiv der Selbst-Positionierung dar. Ein wichtiger Aspekt ist 
dabei, dass der Imam, der sich selbst auf diese Weise erzählt, davon ausgehen 
muss, dass er selbst über das «richtige» Wissen verfügt, um eine solche Berichti-
gung überhaupt vornehmen zu können. Die Rede vom «wahren» und «richtigen» 
Islam in den Äusserungen der Imame kann den Eindruck eines essentialistischen 
Verständnisses vermitteln. Dabei sind einzelne Formulierungen womöglich auf 
sprachliche Schwierigkeiten zurückzuführen, wie die im entsprechenden Unter-
kapitel dargelegten Interpretationen unter Einbezug weiterer Äusserungen der 
jeweiligen Imame zeigen. Gedeutet werden kann die Rede vom «wahren» und 
«richtigen» Islam weiter auf unterschiedliche Weisen, die sich nicht zwingend 
ausschliessen müssen: Einerseits verweist sie wahrscheinlich auf diskursive Aus-
handlungsprozesse, die innerhalb der Moscheevereine zwischen unterschiedlichen 
Akteur*innen stattfinden und in welchen verhandelt wird, was innerhalb eines 
Moscheevereins als «richtig» und was als «falsch» verstanden wird (vgl. Akça 
2020:252). Entsprechend muss sich ein Imam als einer von vielen Akteur*innen 
als jemand positionieren, der über das «richtige» Wissen und Verständnis verfügt, 
auch um seine Autorität aufrechtzuerhalten (Müller 2017:85, 90). Andererseits 
könnte dies auch eine Folge der essentialistischen Darstellungen «des Islams» in 
den öffentlichen Debatten darstellen, die ebenso essentialistische Darstellungen



8.7 Zusammenfassend: Selbst-Positionierungen von Imamen … 289

von Seiten der Muslim*innen begünstigen (van Es 2018). Wie dargelegt wurde, 
geht es bei der Berichtigung von in der Gesellschaft zirkulierenden Islambil-
dern an erster Stelle um die Deutungsmacht über das eigene Bild und das Bild 
der Religion. Konkrete Beispiele innermuslimischer falscher Vorstellungen, deren 
Vorhandensein ein Imam mit dem Einwanderungskontext zu erklären versucht, 
in welchem Muslim*innen in der Minderheit sind, finden sich in den Inter-
views wenige. Ein lmam bezieht sich auf das Fasten im Ramadan, also auf 
eine religiöse Pflicht, bei der durchaus von «richtigem» und «falschem» Handeln 
ausgegangen werden kann. Deutlich wird an diesem Beispiel, dass sich die Selbst-
Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, mit der Selbst-Positionierung 
als normativ adressierender Imam verschränken kann. 

Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam wiederum ist eng gekop-
pelt an die Erwartung des kontinuierlichen Lernens. Imame positionieren sich als 
jemand, der dem von ihnen formulierten Anspruch der fortwährenden Bildung 
gerecht wird, indem sie darauf verweisen, welche Aus- und Weiterbildungen sie 
absolviert haben oder welche Inhalte sie sich angeeignet haben. Eine etwas andere 
Ausprägung derselben Selbst-Positionierung wurde am Beispiel eines Imams 
sichtbar, der sich als jemand erzählt, der sich Kompetenzen anderer Berufs-
felder angeeignet und in seine Tätigkeitsbereiche integriert hat, was ebenfalls 
auf das Bestreben hinweist, stetig dazuzulernen. Es lassen sich zwei mögliche 
diskursive Bezüge dieser Selbst-Positionierung vermuten, die allerdings vertieft 
untersucht und ausgearbeitet werden müssten: Einerseits zu innerislamischen bzw. 
theologischen Diskursen, wie ein Verweis auf einen nicht weiter spezifizierten 
Hadith durch einen Imam deutlich macht. Andererseits wurden mögliche Bezüge 
zum «Imperativ einer permanenten Selbstoptimierung» (Bosančić 2014:230) 
als Arbeitskraft bzw. zum in der Schweiz sehr ausgeprägten «Imperativ des 
lebenslangen Lernens» dargelegt (Schläfli und Sgier 2014). 

Als Imam mit spirituellem Schwerpunkt schliesslich positioniert sich nur ein 
einziger Imam. Die Leitmotive dieser Selbst-Positionierung sind einerseits Spi-
ritualität, die sich in den Selbsterzählungen von Herrn L. durch eine spirituelle 
Suche, eine persönliche Gottesbeziehung und durch seine Zwiesprache mit Gott 
im Gebet ausdrückt, andererseits die starke Gemeindeorientierung, d. h. die Wich-
tigkeit der Beziehung zur Gemeinschaft und eine Begleitung dieser auf dem 
Weg zu Gott. Es ist durchaus möglich, dass andere Imame ihre Gemeinschaft 
auf ähnliche Weise begleiten, jedoch teilen sie das nicht mit der Forschenden 
und positionieren sich auch nicht entsprechend. Allenfalls kann das ähnlich wie 
die eher seltenen Bezüge auf theologische Wissensbestände darauf zurückgeführt 
werden, dass Religion in Europa als etwas Privatisiertes verstanden wird (vgl. 
Behloul 2013), Imame hauptsächlich im Hinblick auf gesellschaftlich als wichtig



290 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

erachtete Aspekte wie zum Beispiel Radikalisierungsprävention adressiert wer-
den und sich daher nur in Bezug auf Letzteres äussern und selbst positionieren. 
Herr L. setzt somit einen etwas anderen Fokus in seiner Selbst-Positionierung in 
der Interviewsituation als die restlichen Imame. Dadurch können allenfalls andere 
Dinge in den Hintergrund treten: So ist Herr L. der Einzige, der sich in keiner 
Weise auf die aus den Diskursen rekonstruierten Subjektpositionen bezieht. Dies 
ist ein durchaus erstaunlicher Befund, der im nächsten Kapitel näher beleuchtet 
werden wird (vgl. Abschnitt 9.1). 

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche 
die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem 
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle 
ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, 
ob Änderungen vorgenommen wurden. 

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts 
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt 
ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des 
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


9Der Umgang der Befragten mit den 
Subjektpositionen der öffentlichen 
Debatten der Schweiz 

In diesem Kapitel geht es nun darum, wie die Befragten mit den aus den mas-
senmedialen und politischen Debatten rekonstruierten Subjektpositionen in ihren 
Selbsterzählungen und daher auch in ihren Selbst-Positionierungen umgehen. An 
dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass die Subjektpositionen in 
den Interviews «nur partiell und bruchstückhaft auftauchen können» (Bosančić 
2014:271), da die Subjektpositionen, wie in Kapitel 6 dargestellt, aus verschie-
denen Elementen bestehen, die in den jeweiligen diskursiven Äusserungen in 
den öffentlichen Debatten auf unterschiedliche Art miteinander verbunden wer-
den. Daher werden sich auch die interviewten Personen in vielfältiger Weise auf 
einzelne Aspekte beziehen und diese unterschiedlich verknüpfen. 

Wie zu Beginn von Kapitel 8 erläutert, können in einem ersten Schritt zwei 
Formen des Umgangs unterschieden werden: Ein Bezug oder ein Nicht-Bezug auf 
die Subjektpositionen in den Selbsterzählungen. Nur ein Imam, Herr L., nimmt 
in seinem Interview keinen Bezug auf die rekonstruierten Subjektpositionen. Die 
Kategorie des ausnahmslosen Nicht-Bezugs wird daher zu Beginn dieses Kapi-
tels anhand seines Falles diskutiert (vgl. Abschnitt 9.1). Alle anderen männlichen 
Imame nehmen entweder den Imam als Bedrohung oder den Modell-Imam oder 
sogar beide auf unterschiedliche Art und Weise auf. Dabei zeigt sich kein Unter-
schied zwischen Imamen, die sich öffentlich äussern und solchen, die das nicht 
tun. Auf die Subjektposition des oder der inklusive*n Imam*in beziehen sie sich 
nicht, denn sie scheinen keinen Beweggrund zu haben, sich im Interview im Hin-
blick darauf positionieren zu müssen.1 Es kann davon ausgegangen werden, dass

1 Es findet sich jedoch ein Artikel im Datenkorpus zu den öffentlichen Debatten, in welchem 
ein Imam mit dieser Subjektposition konfrontiert wird und dazu Stellung nehmen muss (St. 
Galler Tagblatt 21.03.2018; vgl. Abschnitt 6.4 sowie Fussnote 54, Abschnitt 6.5). 

© Der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_9 

291

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_9&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_9


292 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

sie sich von der Subjektposition nicht adressiert fühlen und auch nicht mittels die-
ser fremdpositioniert werden. Frau P. und Frau R. wiederum nehmen nicht auf den 
Imam als Bedrohung Bezug und je nur an einer einzigen Stelle auf den Modell-
Imam, vermutlich weil beide Subjektpositionen den nach verbreiteter Auffassung 
männlichen Imam adressieren. Die einzelne Bezugnahme auf den Modell-Imam 
und mögliche Gründe dafür werden an der entsprechenden Stelle diskutiert (vgl. 
Abschnitt 9.3.1). Frau R. bezieht sich auf den oder die inklusive Imam*in, für 
Frau P. jedoch scheint es keinen Beweggrund zu geben, sich in irgendeiner Art 
und Weise dazu verhalten zu müssen. Auch das wird an der entsprechenden Stelle 
diskutiert (vgl. Abschnitt 9.6). 

In diesem Kapitel wird zunächst der ausnahmslose Nicht-Bezug von Herrn 
L. aufgenommen (Abschnitt 9.1), bevor für jede rekonstruierte Subjektposition 
sowie für das rekonstruierte Deutungsmuster einzeln die verschiedenen, aus dem 
Datenmaterial herausgearbeiteten Umgangsweisen dargelegt werden. Allerdings 
muss angemerkt werden, dass Bezüge zum Imam als Bedrohung eng an Bezüge 
zum Modell-Imam gekoppelt sind, was durch die dichotome bzw. teilweise auch 
dialektische Strukturierung als Modell- und Anti-Subjekt – als «‹Blaupause› oder 
mahnendes Beispiel» (Keller 2012b:100) – hervorgerufen wird: Um das Anti-
Subjekt zu entkräften, werden Aspekte des idealen Modell-Subjekts in Anspruch 
genommen. Das kann als eine spezifische Form von Subjektpositionen in auf 
ganz bestimmte Weise strukturierten Diskursen verstanden werden (vgl. dazu 
Trucco und Pokitsch i. E.). Die Umgangsweisen mit dem Imam als Bedrohung 
und dem Modell-Imam werden zunächst getrennt dargestellt (Abschnitt 9.2 und 
9.3), bevor anhand eines exemplarischen Beispiels die Konsequenzen der dichoto-
men bzw. dialektischen Strukturierung sichtbar gemacht wird (Abschnitt 9.4). Im 
Anschluss wird der Umgang mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams 
(Abschnitt 9.5) sowie der dritten Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in 
(Abschnitt 9.6) veranschaulicht. 

9.1 Keine Bezugnahme als Umgangsstrategie? 

Herr L. ist der einzige männliche Imam aus dem Sample, der sich an keiner Stelle 
im Interview auf die rekonstruierten Subjektpositionen des Modell-Imams, des 
Imams als Bedrohung und des oder der inklusiven Imam*in bezieht. Daher wird 
an dieser Stelle anhand seines Beispiels kurz diskutiert, inwiefern eine gänzliche 
Nicht-Bezugnahme als ein strategischer Umgang mit diskursiven Adressierungen 
verstanden werden kann (vgl. auch Trucco 2021:301). Herr L. wurde im Rahmen



9.1 Keine Bezugnahme als Umgangsstrategie? 293

der Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt in Abschnitt 8.6 
bereits näher beschrieben. 

Es finden sich einige Anhaltspunkte im Interview mit Herr L., weswegen die 
Nicht-Bezugnahme in seinem Fall als eine bewusste Umgangsstrategie mit den in 
massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz zirkulierenden Subjektpo-
sitionen ausgelegt werden kann. Herr L. verfügt über eine gewisse Erfahrung im 
Umgang mit Journalist*innen, da er in einer Handvoll Zeitungsartikel zu Wort 
kommt. Ganz am Ende des Interviews auf seine persönlichen Erfahrungen mit 
Medien angesprochen, erwähnt er nebst guten Erlebnissen auch eine schlechte 
Erfahrung, will diese jedoch nicht weiter ausführen: «Je ne vais pas entrer dans 
les détails» (Herr L., Zeile 217–218). Herr L. scheint dem Erlebten also keinen 
Raum geben zu wollen, zumindest nicht im Interview mit mir. Nach Abschluss 
des Interviews merkt er an, dass er bewusst keine Medien mehr konsumiere, 
«pour la paix intérieure» (Postskriptum Interview Herr L., 14.07.2021). Dieser 
bewusste mediale Verzicht passt zu seiner Selbst-Positionierung als Imam mit 
spirituellem Schwerpunkt, die Spiritualität und Gemeindeorientierung ins Zen-
trum rückt und deren Fokus hauptsächlich darauf liegt (vgl. Abschnitt 8.6 und 
Fussnote 48 in demselben Kapitel). 

Inwiefern die in den massenmedialen und politischen Debatten zirkulierenden 
Subjektpositionen dessen ungeachtet an ihn herangetragen werden, kann nicht 
festgestellt werden. Vermutlich sind ihm gewisse Vorstellungen von Imamen in 
den öffentlichen Debatten nicht gänzlich unvertraut. In seinem Interview findet 
sich nämlich eine Stelle, in welcher er über mediale Bilder von Imamen spricht, 
ohne dass jedoch ein Bezug zu den rekonstruierten Subjektpositionen deutlich 
wird: 

Bon, ils ont une image des fois médiatique souvent de l’imam, c’est- Comme l’image 
des pasteurs dans les médias ou bien du curé un peu- J’imagine hein à ce que- Je me 
vois dans les médias, je dis, «Ce n’est pas moi ça», hein (beide lachen). Un imam qui 
pousse les gens «Allez!» vers l’air (lacht), je dis, «Ce n’est pas moi, ce n’est pas moi 
du tout», voilà. (Herr L., Zeile 205–209) 

In dieser Äusserung scheint Herr L. etwas nach Formulierungen zu suchen, es 
kommt zu einigen Abbrüchen. Im ersten Satz spricht er von «sie» («ils», Zeile 
205). Aufgrund der vorausgehenden Frage, welche die Schweizer Gesellschaft



294 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

aufgreift,2 kann davon ausgegangen werden, dass er damit die Schweizer Gesell-
schaft meint. Herr L. ist der Meinung, dass diese ein medial vermitteltes Bild 
eines Imams habe, das mit medialen Darstellungen von Pfarrpersonen vergleich-
bar sei. Er weist dieses Bild eines Imams, «der seine Gemeinschaftsmitglieder 
in die Luft stösst» («qui pousse les gens ‹Allez!› vers l’air», Zeile 208) für sich 
zurück («‹Ce n’est pas moi, ce n’est pas moi du tout›», Zeile 208–209). Für die 
Interpretation dieser Stelle soll folgende Lesart vorgeschlagen werden: Vermut-
lich meint er damit, der Imam werde in einer Funktion dargestellt, in welcher er 
die Gemeinschaftsmitglieder näher zu Gott bringe. Dieses Bild weist er zurück. 
Diese Deutung erscheint umso wahrscheinlicher, wenn man sich vergegenwär-
tigt, dass für Muslim*innen keine rituelle Notwendigkeit eines Imams besteht, da 
von einer Unmittelbarkeit der Beziehung zwischen Gläubigen und Gott ausgegan-
gen wird (Eser Davolio et al. 2021:15). Allerdings verweist das Wort «stossen» 
(«pousser») auf eine Bewegung, die mit Druck ausgeübt wird, und vermittelt 
daher nicht eine wohlwollende Begleitung, sondern eher ein nötigendes Drängen 
(vgl. dazu auch die Richtigstellung falscher Vorstellungen zu Imamen von Herrn 
F. in Abschnitt 8.4.1). Herr L. betont mit einer Wiederholung, dass er nicht so 
sei («‹Ce n’est pas moi, ce n’est pas moi du tout›», Zeile 208–209). 

In diesem, von ihm wiedergegebenen medialen Bild des Imams findet sich 
jedoch kein Bezug zu den rekonstruierten Subjektpositionen. In seinem Interview 
wird somit vor allem deutlich, dass er in keiner Weise auf die Subjektpositionen 
Bezug nimmt. Es soll hier daher vorgeschlagen werden, dass eine solche Nicht-
Bezugnahme als eine mögliche Strategie im Umgang mit den in massenmedialen 
und politischen Debatten der Schweiz zirkulierenden Subjektpositionen verstan-
den werden kann, gerade weil sich Herr L. gewisser medialer Bilder bewusst zu 
sein scheint. 

9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams 
als Bedrohung 

Insgesamt nehmen zehn der vierzehn Imame den Imam als Bedrohung im Inter-
view in irgendeiner Art und Weise auf, d. h. nebst Herrn L. nehmen drei weitere 
Imame nicht auf die Subjektposition Bezug. Es scheint somit, als ob die Mehr-
heit der Imame eine Bezugnahme nicht vermeiden kann. Frau P. und Frau R.

2 Die Frage lautete: «À votre avis comment est-ce que la société suisse comprend-elle votre 
activité?». Auf Deutsch: «Wie versteht Ihrer Meinung nach die Schweizer Gesellschaft Ihre 
Tätigkeit?». 



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 295

beziehen sich, wie bereits erwähnt, nicht auf den Imam als Bedrohung. Dies liegt 
vermutlich in der bereits genannten Tatsache begründet, dass diese Subjektposi-
tion den nach verbreiteter Auffassung männlichen Imam adressiert und sich die 
beiden Frauen daher gar nicht davon angesprochen fühlen. 

Imame werden durch den Imam als Bedrohung als ein für die Ordnung 
der Gesellschaft in verschiedener Hinsicht bedrohliches Subjekt adressiert (vgl. 
Abschnitt 6.2). Dies nehmen die Imame durchaus so wahr: «[V]ielleicht sehen sie 
in uns eine Gefahr für die Schweiz, vielleicht» (Herr K., Zeile 320–321). Es han-
delt sich beim Imam als Bedrohung vornehmlich um eine Fremdpositionierung, 
deren Zuschreibung mit Nachteilen für die jeweiligen Betroffenen in Form ver-
schiedener Schliessungen verbunden ist (vgl. Kapitel 4 und 6.2.7). Ein Beispiel 
dafür findet sich in folgender Äusserung von Herrn M.: 

Et puis, à cause de ce journal, ma prolongation a été prolongée de huit mois. // Inter-
viewerin: Oh // Et puis, j’ai reçu une convocation par le service de migration. C’est 
une heure, il y a beaucoup de questions, […] c’est très, très difficile. (Herr M., Zeile 
140–143) 

Herr M. wurde von einer Zeitung aufgrund einer bestimmten Handlung als 
5. Kolonne-Imam dargestellt und erläutert in dieser Äusserung, welche Kon-
sequenzen diese Berichterstattung für ihn hatte. Ihm wurde die Aufenthaltsbe-
willigung zwar verlängert, allerdings nicht für das übliche Jahr, sondern für 
acht Monate («huit mois», Zeile 141), also einen kürzeren Zeitraum. Ausser-
dem hatte ihn die zuständige Migrationsbehörde zu einem Gespräch geladen, 
das er als schwierig beschreibt («très, très difficile», Zeile 143). Eine öffentliche 
Zuschreibung des Imams als Bedrohung kann also zu gewissen Kontrollmassnah-
men führen, ohne dass der Imam strafrechtlich relevante Handlungen begangen 
hätte. 

Auch losgelöst von einer konkreten Zuschreibung müssen Imame im All-
gemeinen die Verdachtsmomente, die im Imam als Bedrohung zum Ausdruck 
kommen, entkräften und den Nachweis erbringen, nicht bedrohlich zu sein (vgl. 
dazu ähnlich auch Schürmann 2022:188). Hierin wird die von Goffman beschrie-
bene Tendenz zur Normalität sichtbar: Als Imam besteht ein Interesse, als jemand 
zu erscheinen, «der nicht alarmierend ist» und dem man «keine Aufmerksamkeit» 
schenken muss (Goffman 1974:367). Wie gezeigt werden wird, geschieht dies 
durch eine Zurückweisung des Imams als Bedrohung und einer oft im Anschluss 
folgenden Einnahme verschiedener Aspekte des Modell-Imams.



296 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

Abb. 9.1 Umgangsweisen mit dem Imam als Bedrohung 

Es können zwei unterschiedliche Formen des Umgangs mit der Subjektposi-
tion des Imams als Bedrohung ausgemacht werden: (1) Eine Zurückweisung der 
Adressierung sowie (2) eine Externalisierung über Grenzziehungen (boundary 
making) und eine sich daraus ergebende Distanzierung von der Zuschrei-
bung (siehe Abb. 9.1). Diese werden in den folgenden beiden Unterkapiteln 
veranschaulicht. 

9.2.1 Zurückweisung: «Das stimmt gar nicht» 

Die erste Umgangsweise mit dem Imam als Bedrohung ist eine Zurückweisung der 
Subjektposition und der darin enthaltenen Zuschreibungen. Diese wird in einem 
Ausschnitt aus einer bereits zitierten Passage von Herrn D. (vgl. Abschnitt 8.4.2) 
deutlich, die hier noch einmal aufgenommen werden soll. Herr D. sagt Folgendes: 

Und die Medien, ich denke auch, die Medien machen uns viel (.) einfach, wie kann 
man das sagen, viel kaputt (lacht) oder so, weil es wird einfach viel über Islam und 
Imame einfach geredet und manchmal gibt es auch Vorurteile, die zeigen einfach, 
alle Imame sind irgendwo so wie Terroristen oder Extremisten oder so, aber das, das 
stimmt gar nicht. (Herr D., Zeile 77–81) 

In dieser Äusserung nimmt Herr D. den Imam als Bedrohung auf («wie Ter-
roristen oder Extremisten», Zeile 80) und bezeichnet Rückgriffe auf diesen als 
vorurteilsbehaftet. Er ist der Meinung, dass unter anderem die Medien für dessen



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 297

Verbreitung verantwortlich seien («ich denke auch, die Medien machen uns viel 
[…] kaputt», Zeile 77–78). Er nimmt somit eine Verantwortungszuschreibung 
vor. Die Folgen der Adressierung als Imam als Bedrohung umschreibt er als «ma-
chen uns […] viel kaputt» (Zeile 77–78), was ein Verunmöglichen, Hindern oder 
Fragilisieren andeutet, ohne jedoch genau zu sagen, auf welche Konsequenzen 
verwiesen wird. Deutlich wird nur, dass dadurch eine Menge («viel», Zeile 77) 
in Mitleidenschaft gezogen wird und dass das entsprechende Kollektiv («uns», 
Zeile 77) davon betroffen ist. Hierbei bleibt unklar, wie in Abschnitt 8.4.2 bereits 
erläutert, ob er sich auf ein Kollektiv der Imame oder ein muslimisches Kol-
lektiv – seine Gemeinschaft – bezieht. Herr D. weist die Subjektposition des 
Imams als Bedrohung zurück, da sie laut ihm nicht den Tatsachen entspricht («das 
stimmt gar nicht», Zeile 80–81). Im Anschluss entkräftet Herr D. die Zuschrei-
bung noch mit einem Gegenbild, das die Gewöhnlichkeit der Imame betont (vgl. 
dazu Abschnitt 8.4.2). In der Passage erscheint auch ein kurzer Hinweis auf die 
grösseren Debatten zu Islam und Muslim*innen («es wird einfach viel über Islam 
[…] geredet», Zeile 78–79), was deutlich macht, dass die an Imame adressierten 
Subjektpositionen in breitere Debatten eingebettet sind. Auch in einer zweiten 
Passage von Herrn D. nur wenig später im Interview zeigt sich ein ähnliches 
Muster: 

[W]ir wollen einfach sagen, wir sind keine Extremisten, wir sind nicht irgendwo so 
wie von einer anderen Welt gekommen, wir sind auch Menschen und wir haben ein-
fach unseren Glauben, aber das, (..) wie kann ich das sagen, einfach, das meint nicht, 
dass wir andere Leute (..) hassen oder so, das stimmt gar nicht. Wir können ein-
fach zusammenleben und jeder kann die eigene Religion oder den eigenen Glauben 
glauben. Ja. (Herr D., Zeile 92–97) 

Auch in dieser Äusserung weist Herr D. die Subjektposition zurück («wir sind 
keine Extremisten», Zeile 93). Hier nimmt er eine Selbst-Positionierung vor, da er 
in dieser Äusserung als Subjekt in Erscheinung tritt, jedoch erneut als Teil eines 
Kollektivs («wir sind», Zeile 93 und 94). Deutlich wird aus dieser Passage eine 
Betonung des Kollektivs. Das kann allenfalls die konflikttheoretische Annahme 
stützen, dass die konflikthaften Aushandlungsprozesse der öffentlichen Debat-
ten «zur Schaffung und zur Festigung der Gruppenidentität» beitragen (Coser 
2009:43). Es bleibt jedoch erneut unklar, ob sich das verwendete «wir» auf ein 
Kollektiv von Imamen oder eher auf ein muslimisches Kollektiv und damit auf 
Adressierungen in den grösseren Debatten zu Islam und Muslim*innen bezieht. 
In der hier dargelegten Interpretation kann daher der Imam als Bedrohung nicht 
eindeutig von der Fremdpositionierung als «schlechte Muslim*innen» getrennt 
werden. Herr D. charakterisiert den Imam als Bedrohung bzw. die «schlechten



298 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

Muslim*innen» als «von einer anderen Welt gekommen» (Zeile 93). Dies kann 
als ein Versuch verstanden werden, eine Maximaldistanz zwischen sich und der 
Zuschreibung zu etablieren. Anschliessend positioniert er das Kollektiv, von dem 
er selbst ein Teil ist, als Menschen, die glauben (Zeile 94), und versucht, der Vor-
stellung entgegenzutreten, Glaube habe etwas mit Hass zu tun («das meint nicht, 
dass wir andere Leute (..) hassen», Zeile 95–96). Auch hier verwendet er densel-
ben Ausdruck für die Zurückweisung der Zuschreibung wie in der zuvor zitierten 
Äusserung: «[D]as stimmt gar nicht» (Zeile 96). An diese Passage schliesst 
dann eine Art Leitsatz an, der die Antwort abschliesst, in welchem das Bild 
einer von Toleranz geprägten Schweiz mitschwingt (vgl. Postulat Hiltpold 2009, 
Abschnitt 6.3.8): «Wir können einfach zusammenleben und jeder kann die eigene 
Religion oder den eigenen Glauben glauben» (Zeile 96–97). Diese Bekundung zu 
einem friedlichen Zusammenleben entkräftet noch einmal den Vorwurf, Glaube 
sei irgendwie mit Hass verbunden. 

Auch Herr A. weist die Adressierung als Imam als Bedrohung zurück. Er 
holt jedoch zusätzlich etwas aus und erläutert mir als Forschender die Eta-
blierung dieser Subjektposition (ohne dass ich die öffentlichen Debatten oder 
Subjektpositionen erwähnt habe): 

[B]is 2003 gab es sozusagen keine Veränderung in der Schweizer Gesellschaft bezüg-
lich 9/11. Jeder von uns hat das mitbekommen, jeder hat, alle haben wir uns schlecht 
gefühlt und ähnliches. Aber so eine Veränderung politisch hat es nicht gegeben. […] 
Natürlich dieser Anschlag in den USA hat weltweit einiges verändert, wie auch bei 
uns hier und ich muss sagen, dass dann ab dieser Zeit und wenn nicht, dann spä-
ter noch bei weiteren Angriffen, man hat schon das Bild eines Imams, obwohl man 
den Imam nicht kennt, schon gewisse Vorurteile da (..) geschaffen und auch gewisse 
Schwierigkeiten ins Spiel gebracht. (Herr A., Zeile 439–450) 

Herr A. setzt die Entstehung der Subjektposition des Imams als Bedrohung in den 
Kontext der Anschläge vom 11. September 2001 (vgl. Abschnitt 2.2). Seine Ein-
schätzung bezüglich des Zeitpunkts der Veränderung der Debatten in der Schweiz 
(«bis 2003 gab es sozusagen keine Veränderung», Zeile 439–440) stimmt dabei 
mit wissenschaftlichen Studien überein, die eine zunehmende Problematisierung 
von Muslim*innen in den öffentlichen Debatten der Schweiz ab 2003 feststel-
len (vgl. zusammenfassend Trucco 2021:284). Herr A. umschreibt den Imam als 
Bedrohung als Konstruktion («man hat […] das Bild eines Imams […] geschaf-
fen», Zeile 448–449) und als «Vorurteile», die «gewisse Schwierigkeiten» (Zeile 
449) mit sich bringen, wobei er die Schwierigkeiten nicht weiter ausführt. Inter-
essant ist, dass er dezidiert darauf hinweist, dass Zuschreibungen vorgenommen 
werden, «obwohl man den Imam nicht kennt» (Zeile 448–449). Damit deutet



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 299

er an, dass die direkte Begegnung zwischen Menschen die Wirkungen polari-
sierter Adressierungen, wie sie im Imam als Bedrohung und im Modell-Imam 
deutlich werden, entschärfen könnte.3 Die adressierende Entität bleibt in seiner 
Formulierung («man», Zeile 448) jedoch unscharf, er schreibt niemandem die 
Verantwortung dafür zu. Im Anschluss weist er die Adressierung als bedrohlich 
zurück: 

[W]ir sagen zu den Leuten immer wieder, «He hallo, ich bin seit 99 in der Schweiz 
und meine Eltern seit den 70er Jahren und (.) wir waren hier, bevor es überhaupt eine 
Al-Qaida gegeben hat und bevor es überhaupt eine ISIS gegeben hat. Wir haben uns 
nicht verändert, wir waren immer eure Nachbarn, das sind wir immer noch und wir 
wurden dann nicht böser als wir es waren», vielleicht. Oder nicht? Eben, man schaut, 
dass man all diese Vorurteile abbaut und das ist aber (..) fast unmöglich. (Herr A., 
Zeile 453–458) 

Wie Herr D. entkräftet auch Herr A. hier die Zuschreibung nicht nur an sich 
selbst, sondern, wie durch die Erwähnung seiner Eltern deutlich wird, an ein 
grösseres muslimisches Kollektiv. Hier kommt erneut ein starkes Gruppenbe-
wusstsein zum Ausdruck. Auch in dieser Äusserung vermischt sich der Imam 
als Bedrohung dementsprechend mit weiteren Zuschreibungen an Muslim*innen. 
Herr A. positioniert das muslimische Kollektiv als Teil der Gesellschaft («eure 
Nachbarn», Zeile 456) und weist darauf hin, dass dies schon seit geraumer Zeit 
so sei («ich bin seit 99 in der Schweiz und meine Eltern seit den 70er Jahren», 
Zeile 453–454). Dass Muslim*innen ab einem gewissen Zeitpunkt in den Debat-
ten als «schlechte Muslim*innen» adressiert werden, dekonstruiert er, indem er 
dies leicht ironisch mit einer Persönlichkeitsveränderung gleichsetzt: «[W]ir wur-
den dann nicht böser als wir es waren» (Zeile 456–457). Am Ende der Äusserung 
weist er auf Bemühungen hin, diesen Vorurteilen zu begegnen, beurteilt dies aber 
als sehr schwierig («das ist aber (..) fast unmöglich», Zeile 458). Darin wird eine 
gewisse Dauerhaftigkeit und Zähheit dieser Adressierungen deutlich. 

Nebst der Subjektposition als Ganzes wird insbesondere eine bestimmte 
Facette des Imams als Bedrohung zurückgewiesen: der 5. Kolonne-Imam, in wel-
chem die Angst vor dem politisch tätigen Fremden eine Erneuerung findet (vgl. 
Abschnitt 6.2.3). Herr C. zum Beispiel spricht an einer Stelle im Interview über 
die Kenntnisse des gesellschaftlichen Umfelds, die ein Imam seiner Meinung

3 Auch Herr E. verweist in Zusammenhang mit einer Zurückweisung des Imams als Bedro-
hung auf mangelnde Begegnungen: «Die Leute können uns leider nicht richtig kennenler-
nen» (Herr E., Zeile 175). 



300 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

nach mitbringen sollte, und fügt sogleich an: «[E]s gibt keine Politik, keine poli-
tischen Sachen in meiner Predigt» (Herr C., Zeile 170–171). Herr C. nimmt 
damit einen möglichen Verdacht vorweg und räumt ihn aus, bevor er – zum 
Beispiel von Seiten der Forschenden – überhaupt formuliert werden kann. Dies 
kann im Fall von Herrn C. auf persönliche Erfahrungen zurückgeführt werden 
(vgl. Abschnitt 9.4), es verweist aber auch darauf, dass der Imam als Bedrohung 
durch verschiedene Verdachtsmomente die Adressierten so situiert, dass ihnen 
die Beweislast zukommt. Auch Herr O. betont im Interview, dass er nicht über 
Politik spricht: 

[J]’ai dit tout au début de ma présence ici, en 2008, je ne vais pas (unverständlich, 
allenfalls: évoquer) la politique. […] Toujours, ils profitent de la politique, il faut 
l’opinion de l’imam, «Quelle est votre opinion publique?», par rapport à tel mouve-
ment ou tel parti, comme ça. Au début, […] j’ai dit non. S’il s’agit de l’islam et de la 
vie quotidienne chez nous, je pourrais en parler. […] Même si des fois ils insistent, 
«Imam, tu as entendu aujourd’hui ce qui s’est passé à Paris ou en Arabie saoudite?», 
comme ça, non, ça ne m’intéresse pas, parce que ce n’est pas le moment, ce n’est pas 
le- Parce que il y a des- plusieurs, toutes les générations dans la salle de prière. Après, 
il y en a peut-être un qui comprend bien, mais l’autre peut-être le contraire. Après, 
quand ils sortent: «L’imam a dit comme ça», mais je n’ai pas dit comme ça. Et c’est 
pourquoi je n’y entre pas. (Herr O., Zeile 65–85) 

In dieser Äusserung erläutert Herr O., dass er zu Beginn seiner Anstellung ent-
schieden habe, nicht über Politik zu sprechen, auch wenn seine Gemeinschaft ihn 
manchmal zu einer Meinungsäusserung drängen wolle. Er spreche nur vom Islam 
und dem täglichen Leben («S’il s’agit de l’islam et de la vie quotidienne chez 
nous, je pourrais en parler», Zeile 73–74). Er erklärt in der Folge auch, warum 
er nicht über Politik sprechen will: Es bestehe das Risiko, dass er missverstan-
den oder falsch wiedergegeben werde («‹L’imam a dit comme ça›, mais je n’ai 
pas dit comme ça», Zeile 84–85). Dies macht er unter anderem an der Diversi-
tät seiner Zielgruppe fest («toutes les générations dans la salle de prière», Zeile 
82–83; vgl. Abschnitt 7.2.2). Herr O. scheint es somit vorzuziehen, nicht über 
Politik zu sprechen, um die Möglichkeit eines falschen Verständnisses in seiner 
Gemeinschaft von vornherein auszuschliessen. Er führt dies zwar nicht weiter 
aus, allerdings lässt sich vermuten, dass ein solches Missverständnis auf ihn und 
seine Gemeinschaft zurückfallen könnte. Hier wird klar, wie wirkmächtig das 
«mahnende Beispiel» (Keller 2012b:100) eines Anti-Subjekts sein kann: Adres-
sierte Subjekte müssen ihre Handlungen bzw. ihr Verhalten anpassen, um nicht 
das Risiko einzugehen, als Anti-Subjekt fremdpositioniert zu werden, in diesem



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 301

Fall als Imam als Bedrohung bzw. im Hinblick auf die muslimische Gemeinschaft 
als «schlechte Muslim*innen».4 

9.2.2 Boundary making: «Die machen Fehler, dann zeigen 
die Medien alle Imame als böse» 

Im Material zeigt sich auch noch eine zweite Weise, wie mit dem Imam 
als Bedrohung verfahren wird. Hierbei wird die Subjektposition nicht grund-
sätzlich abgelehnt, sondern einer bestimmten Gruppe zugeschrieben und dann 
eine Grenzziehung zwischen sich und diesen «Anderen» vorgenommen (vgl. 
Abschnitt 4.2). Ein solches boundary making (Barth 1998) externalisiert die 
entsprechende Zuschreibung und dient damit auch der eigenen Distanzierung 
vom Imam als Bedrohung. Das spiegelt im Grunde die Versicherheitlichung der 
grösseren Debatten, die zwischen einem «radikalen Islam» und einem «modera-
ten Islam» unterscheidet, ersteren als Bedrohung konstruiert und entsprechende 
soziale Schliessungsbestrebungen zur Folge hat (vgl. Abschnitt 2.2.1). So erklärt 
Herr N.: 

On essaie un petit peu de s’organiser pour qu’il n’y ait pas d’imams intégristes (unver-
ständlich) qui pourrissent les autres imams et qui donnent une mauvaise image de 
l’islam. On veut nous- s’organiser au sein de la Suisse pour qu’il y ait des imams qui 
connaissent le milieu suisse et qui ne disent pas n’importe quoi. (Herr N., Zeile 93–97) 

Herr N. verwendet in dieser Äusserung generalisierend ein kollektives «on», bei 
dem nicht ganz klar wird, ob es für ein allgemeines muslimisches Kollektiv 
oder für ein Imame-Kollektiv steht. Er erzählt, dass sie sich organisieren wol-
len, damit fundamentalistische Imame an Bedeutung verlieren («pour qu’il n’y 
ait pas d’imams intégristes», Zeile 94). Er zeichnet in diesem Zusammenhang 
das Bild eines Anti-Subjekts, das die anderen Imame verderbe und ein schlechtes 
Bild des Islams vermittle («qui pourissent les autres imams et qui donnent une 
mauvaise image de l’islam», Zeile 95–96). Das gegensätzliche, ideale Modell-
Subjekt, das die Schweiz kenne und nicht irgendeinen Unsinn rede («qui ne disent

4 Vgl. dazu die von Lena Schürmann (2022) beschriebene diskursive Wissensproduktion in 
der Reinigungsbranche, welche eine Subjektposition konstruiert, die «entlang von Differenz-
und Defizitkonstruktionen die Respektabilität der Personengruppe, ihre Gleichheit und 
soziale Zugehörigkeit in Frage stellt, sie unlauteren Handlungen verdächtig und ihr eine 
randständige soziale Position zuweist» (Schürmann 2022:181). Sie qualifiziert diesen Dis-
kurs entsprechend als «hochgradig ambivalente Bedingung» für die Selbstwahrnehmung der 
in der Reinigungsbranche Beschäftigten (Schürmann 2022:181). 



302 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

pas n’importe quoi», Zeile 97), soll dabei ebenfalls aus dem angestrebten Zusam-
menschluss auf nationaler Ebene hervorgehen, wobei er nicht weiter erläutert, wie 
das geschehen soll. Er macht an dieser Stelle also sowohl Bezüge zum Imam als 
Bedrohung als auch zum Modell-Imam. Allerdings wird in dieser Äusserung noch 
nicht deutlich, wem er die Subjektposition des Imams als Bedrohung zuschreibt. 
Klar wird jedoch, dass er sich selbst bzw. das von ihm angedeutete Kollektiv als 
positiv konnotierte Modell-Imame bzw. «gute Muslim*innen» situiert, indem er 
sich und das Kollektiv als aktiv handelnde, sich gegen den Imam als Bedrohung 
organisierende Subjekte erzählt. Erst später im Interview nennt er Beispiele von 
Imamen, die er als Imam als Bedrohung positioniert: 

Mais c’est clair, il y a un imam, je ne sais pas si vous le connaissez, à (Name einer 
Stadt) qui a- voilà c’est quelqu’un- voilà. Et il y a aussi un problème avec un autre 
qui est à (Name einer zweiten Stadt), on a certains imams, il ne faut pas généraliser. 
// Interviewerin: Mhm // C’est ça, malheureusement. Il ne faut pas généraliser. (Herr 
N., Zeile 282–286) 

Auffällig ist, dass Herr N. in dieser Äusserung zwar zwei bestimmte Imame 
nennt, dass ihm die Beschreibung, was an ihnen problematisch ist, jedoch schwer-
zufallen scheint, wie anhand seiner Abbrüche sichtbar wird («qui a- voilà c’est 
quelqu’un- voilà», Zeile 283–284). Letztendlich weist er nur darauf hin, dass es 
ein Problem mit ihnen gibt («il y a […] un problème», Zeile 284). Im Anschluss 
betont er zwei Mal, dass man nicht generalisieren solle («il ne faut pas générali-
ser», Zeile 285, 286). Damit bekräftigt er, dass auf keinen Fall allen Imamen die 
Subjektposition des Imams als Bedrohung zugeschrieben werden darf, was eine 
Zurückweisung der Subjektposition für ihn selbst andeutet. Wie aus seinen bei-
den bisher zitierten Äusserungen aber deutlich wird, lehnt er die Subjektposition 
und die damit vermischte Zuschreibung der «schlechten Muslim*innen» nicht 
grundsätzlich ab. Entsprechend findet sich in seinem Interview auch folgende 
Normalitätsvorstellung: 

Parce que c’est normal (unverständlich), toutes les mosquées en Suisse ou même en 
Europe, elles sont surveillées et cetera. (Herr N., Zeile 235–236) 

Diese kurze Äusserung streut Herr N. in eine Antwort ein, in welcher es 
um die Zusammenarbeit mit den Behörden geht. Dass er die Überwachung 
von Moscheen als Normalzustand darstellt, zeigt auf, dass er eine versicher-
heitlichende Sichtweise eingenommen hat (vgl. Abschnitt 2.2.1). Begreift man 
Versicherheitlichung als eine Perspektive, die sich in den meisten europäischen 
Gesellschaften etabliert hat, so drückt er mit seiner Äusserung einerseits aus, dass



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 303

er diese gesellschaftliche Normalitätsvorstellung teilt. Andererseits wird in die-
ser Äusserung sichtbar, dass er die Zuschreibung der «schlechten Muslim*innen» 
externalisiert, indem er sie anderen zuschreibt. Denn die staatliche Überwachung 
von Moscheen erscheint gerechtfertigt, wenn dadurch diejenigen Muslim*innen 
ausgemacht und in der Folge ausgeschlossen werden können, die ein schlechtes 
Bild auf alle anderen Muslim*innen werfen. 

Stärker noch als bei Herrn N. wird in Äusserungen von Herrn J. ein boundary 
making durch eine Zuschreibung des Imams als Bedrohung an ganz bestimmte 
Gruppen deutlich: 

Es gibt viele inoffizielle Imame in der Schweiz. Gastimame meine ich. Die machen 
Fehler, dann zeigen die Medien alle Imame als böse. Man muss sie kontrollieren. Die 
Tätigkeiten müssen kontrolliert werden. (Herr J., Zeile 307–309) 

Wie hier offenkundig wird, verortet Herr J. das Problem bei den «Gastimamen» 
(Zeile 307).5 Diese von ihm als «inoffizielle Imame» (Zeile 307) bezeichneten 
Imame machen laut ihm Fehler, die dann zu Zuschreibungen an alle Imame füh-
ren («dann zeigen die Medien alle Imame als böse», Zeile 308). Aufschlussreich 
ist in seiner Formulierung der Sprung von einem noch nicht gleichermassen wer-
tenden «Fehler machen» zu einem moralisch stark wertenden «böse» (Zeile 308). 
Wenn die Medien die Fehler der Gastimame aufgreifen, so kann seine Äusse-
rung verstanden werden, verstärkt sich die negative Wertung der Zuschreibung. 
Hier werden asymmetrische Machtbeziehungen innerhalb der Debatten sichtbar 
(vgl. Abschnitt 4.4): Es gibt wenig Sprechmöglichkeiten für Muslim*innen und 
Imame in der massenmedialen Arena der Schweiz, um ihre Perspektive einzu-
bringen und negativen Bildern etwas entgegenzusetzen. Diesen Zuschreibungen 
kann somit laut Herr J. einzig entgegengewirkt werden, indem Gastimame kon-
trolliert werden («Man muss sie kontrollieren», Zeile 308–309). Es wären jedoch 
auch andere Wege denkbar, um entsprechende Zuschreibungen an alle Imame 
zu verhindern, zum Beispiel eine differenziertere Darstellung in den Debatten 
einzufordern.6 

5 Gastimame bzw. Gastprediger sind in der Schweiz insbesondere während des Rama-
dans in manchen Gemeinden tätig (Schmid und Trucco 2019:6). Sie werden in den 
öffentlichen Debatten oftmals als Imam als Bedrohung gerahmt (z. B. Tagesanzeiger 
04.06.2016, 05.07.2016, 24.10.2016), auch durch Muslim*innen selbst (z. B. Luzerner Zei-
tung 03.11.2016). Der kantonale Dachverband des Kantons Waadt, UVAM, bietet seit 2021 
für die ihm angeschlossenen Vereine die Möglichkeit einer Sicherheitsprüfung von Gastpre-
digern durch eine Bundesstelle (Pescatore 2021). 
6 Vgl. z. B. zur medialen Differenzierung im Hinblick auf Muslim*innen und Terrorismus: 
von Sikorski et al. 2022. 



304 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

Von Gastimamen grenzt sich Herr J. schon ganz zu Beginn des Interviews ab. 
Dort spricht er über seinen Verein und erklärt, dass sein Dachverband «berühmt 
und bekannt» sei (Herr J., Zeile 21) und «strengere Voraussetzungen als andere» 
habe (Herr J., Zeile 22–23). Dazu zähle auch, dass sie keine Gastimame einladen 
würden («wir bringen gar keinen Gastimam», Herr J., Zeile 27). Auch am Ende 
des Interviews, als er gefragt wird, ob er noch etwas ansprechen möchte, nimmt 
er die Gastimame nochmals auf: 

Einfach ein erster Wunsch: Nicht jede Gruppe kann sich Moschee nennen. Und nicht 
jeder kann als Imam kommen. Und man muss die Gastimame kontrollieren (klopft mit 
jedem Wort des Satzes einmal auf den Tisch). Weil die Gastimame, da kommen pro 
Monat tausend Franken, wir müssen im Minimum fünftausend pro Monat bekommen. 
Wegen diesen Gastimamen haben wir immer finanzielle Probleme. Wenn ein Imam 
wie ich offizieller Imam in einer Moschee ist, dieser Verein muss im Minimum sechs-
tausend für einen Imam ausgeben. Aber wenn diese Moscheevereine Schwierigkeiten 
haben, dann sagen sie, «Imam Ciao», dann bringen sie einen Gastimam aus der Türkei 
oder aus Bosnien oder aus Mazedonien, nur drei Monate, sie dürfen als Gast nur drei 
Monate hier bleiben. Sie dürfen eigentlich nicht als Imam tätig sein, aber die Schweiz 
kontrolliert das gar nicht, obwohl sie das wissen (redet lauter und mit Nachdruck). 
Ich habe schon mit der Polizei darüber gesprochen. Alle wissen das schon, aber- Sie 
kontrollieren schon, aber machen gar nichts. (Herr J., Zeile 362–375) 

In dieser Äusserung grenzt sich Herr J. erneut gegen Gastimame ab. Nun schreibt 
er ihnen jedoch zusätzlich die Verantwortung dafür zu, dass Imame finanzi-
elle Probleme haben («Wegen diesen Gastimamen haben wir immer finanzielle 
Probleme», Zeile 365–366). Er macht sie also im Grunde für Lohndumping ver-
antwortlich («Weil die Gastimame, da kommen pro Monat tausend Franken, wir 
müssen im Minimum fünftausend pro Monat bekommen», Zeile 364–365) und 
beschreibt in der Folge, wie Vereine Imame entlassen, weil ein Gastimam sie 
weniger kostet («Aber wenn diese Moscheevereine Schwierigkeiten haben, dann 
sagen sie, ‹Imam Ciao›, dann bringen sie einen Gastimam», Zeile 367–369). Herr 
J. positioniert Vereine, die Gastimame beschäftigen, damit als potenziell kriminell 
(«Sie dürfen eigentlich nicht als Imam tätig sein, aber die Schweiz kontrolliert 
das gar nicht», Zeile 370–371) und rückt damit gleichzeitig die Gastimame in 
die Nähe des devianten Imams (vgl. Abschnitt 6.2.6). Gleichzeitig nimmt er die 
Behörden in die Pflicht, die laut ihm «gar nichts» (Zeile 375) machen, obwohl 
sie über die Situation Bescheid wissen («obwohl sie das wissen», Zeile 371). 
Er erzählt sich damit selbst als handelndes Subjekt, das aktiv etwas gegen dieses 
Problem unternimmt («Ich habe schon mit der Polizei darüber gesprochen», Zeile 
372), und positioniert sich auf diese Weise als Modell-Imam.



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 305

Im ersten Satz der Äusserung deutet er zusätzlich an, dass es auch andere 
Gruppen gibt, gegen die er sich abgrenzt, denn offensichtlich möchte er nicht, 
dass sich jede Gruppe Moschee nennen darf (Zeile 356). Sein boundary making 
gegenüber weiteren Gruppen wird noch an einer anderen Stelle deutlich: 

Also wie gesagt, es gibt keine zentrale Imamstelle in der Schweiz. Es gibt mehr als 20 
oder 30 Gruppen Muslime in der Schweiz, jede hat ihre eigene Mentalität, deswegen 
jeder Imam hat seine eigene Mentalität, // Interviewerin: Ja // die sich an andere nicht 
anpasst. Besonders, ich finde, die Schlimmsten sind die Imame, die hier geboren, auf-
gewachsen sind, danach in die (…) was soll ich sagen, also, in arabische Länder gehen 
zum Studieren, vier Jahre oder fünf Jahre oder noch länger bleiben, dann nicht als 
Imam, sondern (.) militant, sage ich, wieder zurückkommen. Sie müssen sicher kon-
trolliert werden. Der Staat muss solche Imame kontrollieren, sonst organisieren sie 
etwas. Zuerst gegen andere Muslime. Sie werden sicher politisiert in diesen Ländern. 
(…) Irgendwie haben sie Kontakt mit den Salafisten, mit den Extremisten, solche 
Imame. Deswegen haben wir als Imame einen schlechten Ruf in der Schweiz. (Herr 
J., Zeile 314–325) 

Seine Äusserung beginnt mit der Feststellung der Tatsache, dass es in der Schweiz 
keine Stelle gebe, über die Imame zentral organisiert würden («keine zentrale 
Imamstelle», Zeile 314–315), was andeutet, dass er dies als eine mögliche Lösung 
in Betracht zieht. Stattdessen würden 20 bis 30 unterschiedliche «Gruppen Mus-
lime» (Zeile 316) existieren, so Herr J., die eine «eigene Mentalität» (Zeile 316) 
hätten. Aufschlussreich ist an dieser Stelle nun, dass Herr J. in der Folge die 
entsprechende Mentalität auch den jeweiligen Imamen zuschreibt und «Menta-
lität» darüber hinaus als etwas Statisches und Unveränderbares schildert («jeder 
Imam hat seine eigene Mentalität, […] die sich an andere nicht anpasst», Zeile 
316–317). Das lässt auf ein essentialistisches Verständnis schliessen, das Ima-
men wenig Entwicklungs-, Veränderungs- und Anpassungspotenzial zugesteht. 
Da er allgemein von Imamen spricht, bleibt unklar, ob das für ihn auch gilt, 
also ob er sich selbst auch eine relativ unwandelbare «Mentalität» zuschreibt. 
Ausserdem bleibt offen, ob er das allenfalls sogar als etwas Positives wertet. 
Anschliessend schreibt er einer bestimmten Gruppe den Imam als Bedrohung zu 
– Imame, die in der Schweiz aufgewachsen sind und dann in arabischsprachigen 
Ländern studieren. In seiner Beschreibung erscheinen einige Aspekte des Imams 
als Bedrohung: «militant» (Zeile 320), «politisiert» (Zeile 323) sowie «Kontakt 
mit den Salafisten, mit den Extremisten» (Zeile 323–324). Er spricht sich erneut 
für Massnahmen von staatlicher Seite aus («Der Staat muss solche Imame kon-
trollieren», Zeile 321–322), weist aber gleichzeitig darauf hin, dass es besonders 
Muslim*innen seien, die unter Imamen als Bedrohung leiden («sonst organisieren 
sie etwas. Zuerst gegen andere Muslime», Zeile 322). Auch hier schreibt er der



306 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

von ihm herausgegriffenen Gruppe die Verantwortung für das schlechte Bild der 
Imame in der Öffentlichkeit zu («Deswegen haben wir als Imame einen schlech-
ten Ruf in der Schweiz», Zeile 324–325). Mit dieser zweiten Äusserung wird 
das boundary making als Umgangsweise mit dem Imam als Bedrohung deutlich: 
Herr J. schreibt den Imam als Bedrohung bestimmten Gruppen zu, lastet ihnen 
die Verantwortung für das schlechte Bild der Imame in der Öffentlichkeit an und 
grenzt sich von diesen ab, um sich damit selbst von der Zuschreibung des Imams 
als Bedrohung zu distanzieren. 

9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des 
Modell-Imams 

In der Subjektposition des Modell-Imams wird das Bild eines idealen Imams ent-
worfen. Diese Subjektposition wird sowohl in der Literatur (z. B. Aslan 2012:61) 
als auch von den Imamen selbst oft als «Super-Imam» umschrieben, wie bereits 
in der Einleitung deutlich wurde. Wie in Abschnitt 6.3 erläutert, soll dieser Kom-
petenzen in den verschiedensten Bereichen mitbringen, was hohe Erwartungen 
und beinahe übernatürliche Fähigkeiten impliziert, um diesen zu entsprechen: 
«Und (..) man erwartet auch einen Super-Imam sozusagen, oder, das ist eine 
Herausforderung» (Herr I., Zeile 144–145). Die dialektische Strukturierung der 
Adressierungen in den Debatten – Modell-Imam und Imam als Bedrohung – 
lässt Imamen wenig Spielraum: Um das Anti-Subjekt zu entkräften, müssen 
sie sich oftmals Aspekten des idealen Modell-Subjekts bedienen. Eine Aneig-
nung und Einnahme von Aspekten des Modell-Imams kann jedoch auch andere 
Beweggründe haben: «[T]here are very tangible benefits to be gained from con-
structing oneself as a particular sort of person» (Moore 1994:65). Sich selbst als 
einen Modell-Imam zu erzählen, ist mit Vorteilen verbunden: die Verhinderung 
einer Markierung als «fremd», die Vermeidung von sozialen Schliessungen (vgl. 
Kapitel 4), allenfalls auch ein gewisses Mass an Anerkennung, Einbindung und 
Vernetzung (vgl. Abschnitt 6.3). Entsprechend findet sich im Datenmaterial keine 
Zurückweisung des Modell-Imams. Dennoch können zwei Formen des Umgangs 
mit der Subjektposition unterschieden werden: (1) Eine Selbst-Positionierung 
als Modell-Imam, die von eigenen Ausdeutungen begleitet ist, sowie (2) eine 
Selbst-Positionierung als Modell-Imam, die mit einer gewissen Dekonstruktion 
einhergeht (siehe Abb. 9.2).



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 307

Abb. 9.2 Umgangsweisen mit dem Modell-Imam 

Insgesamt nehmen zwölf der vierzehn Imame eine dieser beiden Umgangswei-
sen mit dem Modell-Imam auf. Nebst Herrn L. verweist also ein weiterer Imam 
nicht auf diese Subjektposition. Frau P. und Frau R. nehmen je an einer einzigen 
Stelle im Interview darauf Bezug, vermutlich weil auch diese Subjektposition den 
nach verbreiteter Auffassung männlichen Imam adressiert und sie sich deswegen 
nur dann dazu verhalten müssen, wenn ein Aspekt angesprochen wird, der sie in 
irgendeiner Art und Weise auch betrifft. Dies wird an der entsprechenden Stelle 
diskutiert. 

9.3.1 Selbst-Positionierung mit Ausdeutung: «Und dann 
habe ich mal den Dialog einfach starten wollen als 
deutschsprachiger Imam» 

Als erste Umgangsweise zeigt sich, dass sich Imame als Modell-Imame posi-
tionieren, diese Selbst-Positionierungen aber von eigenen Ausdeutungen der 
entsprechenden Aspekte begleitet werden. Bei einer Betrachtung des Materials 
wird erkennbar, dass in den Selbsterzählungen insbesondere drei Kompetenzfel-
der des Modell-Imams herangezogen werden: Sprachkenntnisse, Kompetenzen im 
Bereich Radikalisierung und Prävention sowie die Zusammenarbeit mit Behörden 
und anderen Institutionen. Zusätzlich findet sich eine ganz bestimmte Differenz-
markierung gegenüber dem Imam als Bedrohung, über welche sich die Imame



308 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

ebenfalls als Modell-Imam positionieren. Sie wird am Ende des Unterkapitels 
dargelegt. 

Das Kompetenzfeld Sprachkenntnisse wird in einigen Interviews herangezo-
gen, so zum Beispiel von Herrn I., der sich als deutschsprachiger Imam erzählt. 
Er beginnt seine Äusserung mit der folgenden Passage: 

[A]lso in der Gemeinde hat eine Dame mal mitgehört, dass ich Imam bin, vom Inte-
grationsamt, und ist sehr interessiert gewesen, ist auf mich zugekommen, hat meine 
Nummer haben wollen und alles. Sie hat es interessant gefunden, dass diese Moschee 
zum ersten Mal einen deutschsprachigen Imam hat. (Herr I., Zeile 323–327) 

In dieser Äusserung erzählt Herr I., wie seine Sprachkenntnisse von aussen («eine 
Dame […] vom Integrationsamt», Zeile 323–324) bemerkt und als etwas an ihn 
herangetragen werden, das ihn auszeichnet. Die ihm dadurch zuteil gewordene 
Aufmerksamkeit ermöglicht ihm eine Vernetzung («hat meine Nummer haben 
wollen», Zeile 325). Das Verb «interessant finden», mit welchem er die Reak-
tion der Dame vom Integrationsamt wiedergibt («Sie hat es interessant gefunden, 
dass diese Moschee zum ersten Mal einen deutschsprachigen Imam hat», Zeile 
325–327), scheint dabei zwischen den Bedeutungen «etwas aufschlussreich, als 
Interesse erweckend beurteilen» und «etwas als faszinierend empfinden» zu oszil-
lieren. Folgt man dieser Lesart, so werden seine Sprachkenntnisse nicht als die 
Regel, sondern als Ausnahme wahrgenommen. Dies wird zusätzlich unterstrichen 
durch die Feststellung, dass die Moschee «zum ersten Mal» (Zeile 326) einen 
deutschsprachigen Imam beschäftige. Herr I. fährt fort: 

Ich bin am Anfang, wo ich hier neu gewesen bin, auch im Quartier herumspaziert, 
klopfen gegangen, mich vorstellen gegangen. // Interviewerin: Ah // Genau, «habe 
mich nur kurz vorstellen wollen, dass ich der neue Imam bin hier» und so. Weil es 
hat eine grosse Schlagzeile gegeben, wo die Moschee hier gebaut werden sollte und 
das haben viele nicht gewollt. Und dann habe ich mal den Dialog einfach starten wol-
len als deutschsprachiger Imam. Sehr viele haben das positiv empfunden, so wie ich 
das gesehen habe. (Herr I., Zeile 329–335) 

Hier spricht Herr I. dann davon, wie er im Viertel, in welchem sein Moscheever-
ein liegt, Kontakt zur Nachbarschaft aufgenommen habe («bin […] im Quartier 
herumspaziert, klopfen gegangen, mich vorstellen gegangen», Zeile 329–330), 
was er mit der negativen Berichterstattung zum Moscheeverein begründet («es 
hat eine grosse Schlagzeile gegeben», Zeile 332). Er habe «den Dialog ein-
fach starten wollen» (Zeile 333), was positiv aufgefasst worden sei. Auf die



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 309

anfängliche Erzählung der Zuschreibung von aussen in der vorhergehenden Äus-
serung folgt nun auch eine Selbstbeschreibung «als deutschsprachiger Imam» 
(Zeile 333–334). Damit weist er darauf hin, dass ihm seine Sprachkenntnisse 
im Dialog Vorteile bringen. Er erzählt sich in dieser Passage als jemand, der 
Handlungsfähigkeit besitzt und Begegnungen mit Teilen der Schweizer Gesell-
schaft initiiert. Damit erfüllt er neben den erwarteten Sprachkenntnissen auch 
den in verschiedenen Kompetenzfeldern des Modell-Imams deutlich werdenden 
Anspruch der Brückenfunktion zwischen der Schweizer Gesellschaft und der 
muslimischen Gemeinschaft. Sprachkenntnisse und Brückenfunktion sind dabei 
eng verschränkt, weil Begegnungen vorrangig über die Sprache initiiert werden. 
Herr I. erzählt sich damit als Modell-Imam. 

Auch Herr C. hebt die Bedeutung der Sprachkenntnisse hervor: 

[I]ch halte die Predigt auf Arabisch und Deutsch, weil Arabisch ist die Sprache des 
Korans und es gibt viele Araber hier neu auch in der Schweiz, sie verstehen nicht gut 
Deutsch. Und ich halte auch die gleiche Predigt auf Deutsch. Unsere Sprache in die-
sem Zentrum ist Deutsch und das ist ein Grund auch, dass viele zu uns kommen, weil 
alle Unterrichte werden hier auf Deutsch gehalten. Ich unterrichte nur auf Deutsch, 
für alle, Männer, Frauen, Kinder und das ist auch ein Grund, weil es gibt-, wie ich 
weiss, viele Moscheen sprechen nicht Deutsch, sondern die türkischen Moscheen zum 
Beispiel reden nur Türkisch, die albanischen Moscheen nur Albanisch, es gibt auch 
arabische Moscheen, nur Arabisch, und das finde ich nicht gut, natürlich, weil ein 
Imam sollte, vielleicht ist das eine andere Frage, sollte die Sprache dieser Gesell-
schaft auch gut kennen und verstehen und sprechen können. Natürlich mein Deutsch 
ist nicht perfekt, Sie (lacht) merken das (Interviewerin lacht). Weil ich bin seit sieben 
Jahren hier in der Schweiz, ich habe hier Deutsch gelernt und ich lerne immer noch. 
Deutsch ist nicht einfach // Interviewerin: Nein // wie Arabisch, auch nicht einfach 
(beide lachen). (Herr C., Zeile 25–39) 

In dieser Äusserung erläutert Herr C., dass er die Freitagspredigt sowohl in Ara-
bisch als auch in Deutsch halte. Er rechtfertigt das Arabische darüber, dass 
es die Sprache des Korans sei und es auch viele arabischsprechende Neuan-
kömmlinge in der Schweiz gäbe, die noch nicht gut Deutsch sprächen.7 Dann 
wiederholt er, dass er die Predigt auch in Deutsch halte. Er betont an dieser 
Stelle zusätzlich, dass der Inhalt der Predigt in beiden Sprachen derselbe ist 
(«die gleiche Predigt», Zeile 27–28). Für die Interpretation dieser Stelle soll 
daher folgende Lesart vorgeschlagen werden: Mit der Betonung, dass der Inhalt 
der Predigt derselbe ist, erweckt er den Eindruck, als wolle er einen möglichen

7 Vermutlich meint er damit vorrangig neu zugewanderte syrische oder algerische Geflüch-
tete. Vgl. dazu die Schweizer Asylstatistik 2021 (SEM 2022). 



310 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

Täuschungsvorwurf – also dass er womöglich in Arabisch etwas anderes predigt – 
im Voraus ausräumen (vgl. Abschnitt 6.2.4). Das verweist auf einen Aspekt des 
Wertekonflikt-Imams, dem absichtliche Täuschung oder Doppelzüngigkeit unter-
stellt wird. Diese Zuschreibung scheint Herr C. hier ausräumen zu wollen. Herr C. 
fährt fort, die Hauptsprache seines Moscheevereins sei Deutsch und führt dafür 
auch einen Beweggrund an: Weil der Moscheeverein dadurch mehr Menschen 
anspreche («und das ist ein Grund auch, dass viele zu uns kommen», Zeile 29). 
Es scheint also eine bestimmte Nachfrage nach Predigten und Religionsunter-
richt in der lokalen Sprache zu geben, von der ein Moscheeverein profitieren 
kann. Herr C. positioniert sich hier als Imam, der die im Modell-Imam zum Aus-
druck kommende Anforderung der Sprachkenntnisse erfüllt, gleichzeitig deutet er 
den Unterricht und die Predigt in Deutsch auch als innermuslimischen Wunsch, 
dem sein Moscheeverein nachkommt. Sehr ähnlich ist auch die Ausdeutung der 
Sprachkenntnisse im dargelegten Beispiel in Abschnitt 6.3.2, das Eingang in die 
massenmedialen Debatten gefunden hat (St. Galler Tagblatt 11.05.2017): In der 
Äusserung deutet der Imam die Sprachkenntnisse sowohl als Verbindungsspra-
che zwischen den Gläubigen als auch als Sprache der jungen Generation und 
positioniert sich gleichzeitig selbst als Modell-Imam, weil er in Deutsch predigt. 

In den darauffolgenden Sätzen der oben zitierten Äusserung erläutert Herr C., 
dass es noch viele Moscheen gäbe, in welchen die jeweiligen Herkunftssprachen 
gesprochen würden, was er negativ bewertet («das finde ich nicht gut, natürlich», 
Zeile 34). In seiner Bewertung klingt mit dem Begriff «natürlich» eine Norma-
litätsvorstellung an, die das Erlernen einer Landessprache hochhält. Darin klingt 
die im Schweizer Gesetz verankerte und durch die Gesetzgebung zur Bedingung 
gemachte Idee an, dass eine erfolgreiche Integration vom Spracherwerb abhängt.8 

In der Folge kommt Herr C. auf allgemeine Erwartungen an Imame zu sprechen 
(vgl. Abschnitt 7.1.2) und antizipiert, dass das eine weitere Frage der Forschenden 
sein könnte («vielleicht ist das eine andere Frage», Zeile 34–35). Er formuliert 
den Anspruch, dass Imame über lokale Sprachkenntnisse verfügen müssen («weil 
ein Imam sollte […] die Sprache dieser Gesellschaft auch gut kennen und ver-
stehen und sprechen können», Zeile 35–36) und nimmt damit ein Kompetenzfeld 
des Modell-Imams auf. Im Anschluss positioniert er sich selbst hinsichtlich die-
ser Erwartung, indem er seine noch nicht perfekten Sprachkenntnisse durch seine 
Aufenthaltsdauer in der Schweiz rechtfertigt («Weil ich bin seit sieben Jahren hier

8 Johansen und Spielhaus (2012:107) zeigen im Hinblick auf den hergestellten Zusammen-
hang zwischen Sprachkenntnissen und Integration in einer Untersuchung von Umfragen, die 
unter Muslim*innen in Westeuropa durchgeführt wurden, dass es in diesen nur um die Spra-
che des Wohnsitzlandes und die «Herkunftssprache» geht, so dass «not language knowledge 
as such but matters of loyalty, contact, and adaptation to a national norm are at the core». 



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 311

in der Schweiz, ich habe hier Deutsch gelernt», Zeile 37–38). Er beteuert jedoch 
sogleich, immer noch Deutsch zu lernen («und ich lerne immer noch», Zeile 38). 
Sein Lachen an der entsprechenden Stelle weist darauf hin, dass er den Erwar-
tungsdruck abzuschwächen und etwas die Spannung zu lösen versucht. Zudem 
spricht er mich als Forschende direkt an («Natürlich mein Deutsch ist nicht per-
fekt, Sie (lacht) merken das», Zeile 36–37). Am Ende der Äusserung zieht er eine 
Parallele zum Arabischen, vermutlich um anhand eines für mich nachvollziehba-
ren Beispiels die Schwierigkeiten des Spracherwerbs aufzuzeigen («wie Arabisch, 
auch nicht einfach», Zeile 39). Das gemeinsame Lachen am Ende der zitierten 
Äusserung deutet daraufhin, dass an dieser Stelle ein gemeinsames Verständnis 
erreicht wurde. An diesem Beispiel wird deutlich, wie eine Selbst-Positionierung 
als Modell-Imam mit Ausdeutungen, Rechtfertigungen, Vorwegnahmen und Ent-
schuldigungen einhergehen kann, was sowohl auf die Tendenz zur Normalität als 
auch auf die Tendenz zur Abweichung verweist (vgl. Abschnitt 3.1.2). Imame 
möchten nicht auffallen und als «normal» wahrgenommen werden und erzählen 
sich daher als Modell-Imam. Zugleich erfolgende Abweichungen vom vorgege-
benen Schema der Subjektposition in den Selbsterzählungen dienen dazu, eigene 
Selbstvorstellungen zu schützen, einen persönlichen Stil auszudrücken und der 
kulturellen Vorstellung der unverwechselbaren Identität zu entsprechen. 

Auch Frau P. nimmt die Sprachkenntnisse an einer Stelle im Interview mit ihr 
auf: 

Die Sprache ist natürlich wichtig, also bei uns jetzt, in unserem Fall ist es so, dass 
(.) es ist einfach vorteilhaft und einfach wünschenswert, sag ich jetzt mal, wenn man 
auch die lokale, sag ich jetzt mal, Sprache beherrscht. Also jetzt in unserem Fall eben 
zum Beispiel Deutsch, oder, // Interviewerin: Ja // das ist, auf das tun sie auch sehr 
viel Wert legen, weil es ist jetzt wichtig, vor allem jetzt bei den kommenden Gene-
rationen, sag ich jetzt mal, dass sie auch, dass man sich auch mit denen verständigen 
kann, weil das Problem haben wir immer wieder, vor allem jetzt eben mit den Kindern 
am Wochenende, es kommt immer wieder vor, ich tue den Kindern etwas erzählen 
und dann verstehen sie es gar nicht. // Interviewerin: Ja // Und dann muss ich es auf 
Deutsch noch einmal sagen. (Frau P., Zeile 209–218) 

In dieser Äusserung betont Frau P., wie «wichtig» (Zeile 210), «vorteilhaft» und 
«wünschenswert» (Zeile 211) lokale Sprachkenntnisse in ihrer Tätigkeit sind. Sie 
fügt dann an, dass «sie […] sehr viel Wert legen» (Zeile 213) darauf. Hier stellt 
sich die Frage, wer damit gemeint ist. Aus dem grösseren Kontext der oben-
stehend zitierten Äusserung kann abgeleitet werden, dass sie damit das Diyanet 
meint, denn sie spricht zuvor länger über die Inhalte, in welchen man geprüft 
wird, wenn man als Religionsangestellte*r für das Diyanet arbeiten möchte. Dies



312 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

würde bedeuten, dass auch die türkische Religionsbehörde die Wichtigkeit der 
lokal vorherrschenden Sprachen erkannt hat. Darauf deutet eine Gesetzesände-
rung in der Türkei von 2010 hin, die es dem Diyanet nun unter bestimmten 
Bedingungen erlaubt, auch Menschen türkischer Herkunft im Ausland anzustellen 
(Bruce 2020:1173). Dadurch kann das Diyanet auch Generationen ansprechen, 
deren Bindungen an die Türkei aufgrund mangelnder Türkisch-Kenntnisse allen-
falls nur noch schwach ausgeprägt sind (vgl. dazu Schmid und Trucco 2019:27 
sowie Abschnitt 6.1.2). Frau P. scheint sich daher mit der Formulierung «in unse-
rem Fall» (Zeile 210, 212) auf die Religionsangestellten des Diyanet zu beziehen. 
Sie führt jedoch auch eine eigene Ausdeutung der Wichtigkeit der Sprachkennt-
nisse an, die in ihrer Erfahrung gründet: dass es die Sprache der nachkommenden 
Generationen sei («weil es ist jetzt wichtig, vor allem jetzt bei den kommenden 
Generationen», Zeile 214). Sie bringt im Anschluss auch ein Belegbeispiel: Dass 
die Kinder oft nicht verstünden, wenn sie etwas in Türkisch erzähle und sie es 
dann auf Deutsch wiederholen müsse. Hierin wird zweierlei sichtbar: Einerseits 
ist die Erstsprache in den von ihr betreuten Moscheen noch immer Türkisch, 
Türkisch-Kenntnisse werden also selbstverständlich vorausgesetzt und von ihr, 
anders als Kenntnisse der lokalen Sprache, im Interview auch nicht spezifisch 
angesprochen. Andererseits zeigt sich hier auch, dass ihr wichtig ist, dass die 
von ihr vermittelten Inhalte verstanden werden. Sie erzählt sich in dieser Passage 
nicht ausdrücklich als jemand, der die Anforderung der Sprachkenntnisse erfüllt. 
Sie gibt das Interview jedoch in Schweizerdeutsch, diese Tatsache benötigt daher 
keine Erklärung. 

Allerdings stellt sich an dieser Stelle die Frage, ob Frau P.s Äusserung wirk-
lich als Bezugnahme auf den Modell-Imam verstanden werden sollte oder ob 
hieraus nicht ein anderer Schluss gezogen werden muss: Dass Sprachkenntnisse 
dadurch, dass sie unmissverständlich in Art. 4 Abs. 4 des AIG (2005) als Integra-
tionsbedingung festgehalten sind, vielmehr auf einen bestimmten, gesellschaftlich 
hegemonialen Integrationsdiskurs verweisen, der in die Schweiz zugewanderte 
Personen und ihre Nachkommen adressiert (vgl. auch Pokitsch 2022). In die-
sem Integrationsdiskurs scheint ein bestimmter Assimilationsdruck zum Ausdruck 
zu kommen, der auch auf das Verhältnis der Schweiz zum Fremden hindeutet 
(vgl. Gianni 2013 sowie Abschnitt 4.5). Frau P. muss sich offensichtlich auch 
als Angehörige der in der Schweiz aufgewachsenen zweiten Generation noch 
immer auf eine bestimmte Art und Weise zu den Adressierungen dieses Inte-
grationsdiskurses positionieren, was sie in dieser Passage entsprechend tut. Ihre 
Äusserung nimmt vermutlich vielmehr darauf Bezug als auf den Modell-Imam, 
der den nach verbreiteter Auffassung männlichen Imam adressiert. Zugleich wird



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 313

dadurch sichtbar, dass sich dieser schweizerische Integrationsdiskurs mit dem 
Kompetenzfeld Sprachkenntnisse des Modell-Imams verschränkt. 

Das zweite Kompetenzfeld des Modell-Imams, das in den Interviews aufge-
nommen wird, sind Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Prävention. So 
erzählt zum Beispiel der bereits zu Beginn dieses Unterkapitels angeführte Herr 
I. die persönliche Erfolgsgeschichte einer Radikalisierungsprävention: 

Ich bin so, so froh, es ist mein grösster Erfolg, kann ich sagen, dass ich zum Bei-
spiel einem Jungen hier habe helfen können, der ganz verwirrt war, der irgendwie von 
Medien, von sozialen Medien irgendwie zu (.) so ein wenig zu den Predigern dazuge-
stossen ist und sich schlecht gefühlt hat, einfach weil er das Gefühl gehabt hat, er muss 
sich von heute auf morgen ändern, ändern so, und ich bin so froh, dass ich ihm eine 
Hand habe geben können und helfen, dass es ihm gut geht. Und er ist mein Stamm-, 
Stammgemeinde, Stammkunde sozusagen, oder elhamdülillah ich bin sehr zufrieden, 
dass ich diesem Job nachgehen kann, elhamdülillah. Ja, und es ist sehr gut natürlich, 
dass, es sollte auch mot- es ist sehr gut, dass deutschsprachige Jugendliche dem Job 
nachgehen können, die hier aufgewachsen sind, die die Gesellschaft gut kennen. (Herr 
I., Zeile 372–382) 

In dieser Äusserung schildert Herr I., wie er einem Jungen, «der ganz verwirrt 
war» (Zeile 374) habe helfen können («ihm eine Hand habe geben können und 
helfen», Zeile 377–378). Er verwendet dabei das Wort Radikalisierung nicht, son-
dern umschreibt den Prozess («der […] von sozialen Medien irgendwie zu (.) so 
ein wenig zu den Predigern dazugestossen ist und sich schlecht gefühlt hat», Zeile 
374–376). Einen Hinweis, dass er damit einen Radikalisierungsprozess meint, 
gibt seine Verwendung des Begriffs «Präventionsmassnahmen» (Zeile 372) direkt 
vor der hier zitierten Stelle.9 Die Radikalisierungstendenz des Jungen beschreibt 
Herr I. in der Folge weiter als dessen Gefühl, er müsse sich aufgrund der von 
ihm gehörten Prediger «von heute auf morgen ändern» (Zeile 376–377). Nach-
dem er einen erfolgreichen Ausgang andeutet («dass es ihm gut geht», Zeile 378), 
schliesst er mit einer Bekundung an, dass er mit seiner Tätigkeit als Imam («die-
sem Job», Zeile 379) sehr zufrieden sei. Dies könnte als Ausdruck dafür gedeutet 
werden, dass er seine Tätigkeit im Hinblick auf solche Interventionen als sinnvoll 
erachtet. Den letzten Satz beginnt er mit «es ist sehr gut natürlich, dass» (Zeile 
380), worauf ein Abbruch folgt («es sollte auch mot-», Zeile 380–381) sowie 
eine Wiederaufnahme («es ist sehr gut, dass», Zeile 381). Vermutlich wollte er 
an dieser Stelle erst von motivieren oder Motivation sprechen (er verwendet das

9 «Ich finde, das ist auch sehr gut zum Beispiel was in (Name einer Stadt) geschaffen wird, 
Imamweiterbildung, was könnte man zusammen machen, Präventionsmassnahmen zum Bei-
spiel» (Herr I., Zeile 370–372). 



314 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

Wort auch an anderer Stelle im Interview), entscheidet sich dann aber anders 
und erklärt, dass es gut sei, dass «deutschsprachige Jugendliche» (Zeile 381) 
Imam werden können, «die hier aufgewachsen sind, die die Gesellschaft gut ken-
nen» (Zeile 381–382). Er spricht in diesem Schlusssatz der Antwort nicht mehr 
von sich, sondern allgemein von deutschsprachigen Jugendlichen. Es ist jedoch 
offenkundig, dass er hier von sich ausgehend verallgemeinert, denn er ist als 
in der Schweiz aufgewachsener und sozialisierter Imam unter den Imamen in der 
Schweiz noch in der Minderheit (vgl. dazu Mufid 2024). In diesem Abschlusssatz 
nimmt er zwei weitere Kompetenzfelder des Modell-Imams auf: Sprachkenntnisse 
(«deutschsprachige», Zeile 381) und Kenntnisse des Schweizer Kontexts («die die 
Gesellschaft gut kennen», Zeile 382), die er sich damit indirekt selbst zuschreibt. 
Auf eine Nachfrage von mir nimmt er die erzählte Geschichte nochmals auf und 
beschreibt noch etwas genauer, wie er auf schwierige Situationen von Menschen 
aufmerksam wird: 

Also das ist eigentlich ganz spontan gewesen. Ich bin sehr menschenfreundlich, wenn 
ich neue Gesichter sehe, bin ich umso mehr motiviert, auf sie zuzugehen, weil es ist 
etwas Neues für mich, ich will eine neue Erfahrung machen, neue Leute kennenler-
nen und ich bin auf den Jungen zugegangen, habe ihn angesprochen und habe Kaffee 
offeriert und er hat sich schon geöffnet, schon am ersten Tag. Also ich merke es, es ist 
Berufserfahrung. Wenn jetzt einer kommt, ich weiss, an welchen Gebetszeiten er vor-
beikommt. Weil zum Beispiel gestern Abend um elf habe ich einen Jungen gesehen, 
der eigentlich unter der Woche noch nie gekommen ist. Und er ist plötzlich hier und da 
habe ich gedacht, «Hey, da ist etwas irgendwie wahrscheinlich hat er etwas, ein Anlie-
gen und ist gekommen». Aber ich habe ihm natürlich nichts gesagt, ich habe das nicht 
irgendwie provoziert und gesagt, «Hey, was ist los» und so. Er hat ein Bedürfnis, das 
habe ich gespürt, und tatsächlich, wo ich-, wo wir mit dem Gebet fertig gewesen sind 
und ich die Tür schliessen wollte um halb zwölf, um elf zum Beispiel, habe ich gese-
hen, er ist immer noch drinnen am Tun, am Machen und so und dann habe ich gesagt, 
da ist etwas bei ihm wahrscheinlich- entweder familiär etwas nicht gut oder irgendwie 
etwas anderes. Und auf solche Leute gehe ich speziell drauf, oder. Ich spreche sie an, 
ob sie irgendwie ein Problem haben. (Herr I., Zeile 387–404) 

In dieser Passage beginnt Herr I. mit einer Darlegung seiner Motivation: Er 
sei «menschenfreundlich» (Zeile 388), motiviert auf Leute zuzugehen und er 
wolle «eine neue Erfahrung machen, neue Leute kennenlernen» (Zeile 389–390). 
Er erläutert, wie er auf den entsprechenden Jungen zugegangen ist («habe ihn 
angesprochen und habe Kaffee offeriert», Zeile 390–391) und dass sich dieser 
«schon geöffnet» habe, «schon am ersten Tag» (Zeile 391). Dieses Vorgehen 
und sein Gespür für die Situation qualifiziert er als Berufserfahrung (Zeile 392).



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 315

Damit positioniert er sich als jemand, der über eine gewisse Menschenkennt-
nis und Erfahrung verfügt («Wenn jetzt einer kommt, ich weiss, an welchen 
Gebetszeiten er vorbeikommt», Zeile 392–393). Es folgt ein zweites Beispiel 
von «gestern Abend» (Zeile 393), in dessen Verlauf er beschreibt, welches Ver-
halten eines Jugendlichen ihm aufgefallen ist («der eigentlich unter der Woche 
noch nie gekommen ist», Zeile 394; «er ist immer noch drinnen am Tun, am 
Machen und so», Zeile 400–401) und wie er in der Folge handelte («ich habe 
ihm natürlich nichts gesagt, ich habe das nicht irgendwie provoziert», Zeile 397). 
Dieses Beispiel schliesst noch nicht mit einem erfolgreichen Ende, vermutlich 
weil er das Problem des Jugendlichen noch nicht ausmachen konnte («entweder 
familiär etwas nicht gut oder irgendwie etwas anderes», Zeile 402). Es geht in 
dieser Passage um sein Gespür für problematische Lebenssituationen, die ihn, im 
Rückschluss auf die vorhergehend zitierte Äusserung, auch für Radikalisierungs-
prozesse zu sensibilisieren scheint. Daher endet die Erzählung an dieser Stelle 
mit einer allgemeinen Erklärung, dass er solchen Menschen besondere Aufmerk-
samkeit schenke («auf solche Leute gehe ich speziell drauf», Zeile 403) und sie 
anspreche, ob sie ein Problem hätten. Ausgehend von zwei Beispielgeschich-
ten positioniert er sich hier als Imam mit Fertigkeiten hinsichtlich Beratung und 
Seelsorge sowie mit Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Prävention 
und damit auch als Modell-Imam. 

Auch Herr O. nimmt das Thema der Radikalisierung auf: 

[C]’est le natel qui fait ça, les vidéos, il y a tout. Il y a des gens qui sont, qui donnent, 
qui partagent cette-, ces idées, voilà, à mon avis. Idéologies extrémistes, idéologies 
radicalistes, à mon avis, c’est- Mais j’étais dès le début, j’étais très contre des person-
nes qui insistent sur-, comment dire, parce que ce n’est pas lui qui l’a étudié, c’est 
lui qui l’a écouté. Ça et directement à la mosquée, il dit aux gens, «Non, c’est pas 
comme l’imam le dit, il faut comme ça», après, j’étais très rigoureux hein, comment 
dire, ce n’est pas contre ma modestie, mais j’ai senti, si on laissait les gens- Même 
si des fois je-, les proches, les personnes proches de moi, ils pensaient un peu, ils 
n’étaient pas tout à fait-, ils m’ont dit «imam, peut-être il a raison», «non», j’ai dit, 
«il n’a pas raison». (Herr O., Zeile 378–388) 

Wenngleich es in dieser Äusserung zu einigen Abbrüchen kommt, die vermut-
lich auf sprachliche Schwierigkeiten zurückzuführen sind, so wird doch deutlich, 
dass Herr O. den Ursprung von Radikalisierung im Internet und den sozialen 
Medien verortet («c’est le natel qui fait ça, les vidéos», Zeile 378). Er spricht 
von extremistischen und radikalen Ideologien («Idéologies extrémistes, idéologies 
radicalistes», Zeile 380–381), die verbreitet würden. Dann folgt eine Selbsterzäh-
lung. Auch in diesem Teil kommt es zu einigen Abbrüchen, abgeleitet werden



316 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

kann jedoch, dass er sich gegen eine Person ausgesprochen hat, die in der 
Moschee Ansichten verbreitete, die seinen Aussagen entgegenstanden («direc-
tement à la mosquée, il dit aux gens, ‹Non, c’est pas comme l’imam le dit, il faut 
comme ça›», Zeile 383–384). Die Auffassungen dieser Person erscheinen in der 
Darstellung von Herrn O. als normative Anleitungen («il faut comme ça», Zeile 
384). Er charakterisiert die entsprechende Person als jemand, der die Sache nicht 
studiert, sondern nur Dinge gehört habe («ce n’est pas lui qui l’a étudié, c’est 
lui qui l’a écouté», Zeile 383). Es handelt sich hierbei um ein wiederkehrendes 
Motiv in Herrn O.s Interview: Er setzt sich sehr dafür ein, dass Theologie studiert 
werden muss, das heisst auch entsprechende Texte gelesen werden müssen, wobei 
er auf ihrer Kontextualisierung besteht (vgl. Abschnitt 7.2.3). Wichtig ist ihm ins-
besondere, dass theologische Inhalte nicht nur durch Zuhören gelernt werden. Er 
bezieht sich dabei auf Menschen, die einer Person zuhören und dann die von 
dieser Person präsentierten Ansichten als islamische Grundsätze wiedergeben.10 

Herr O. erzählt weiter, dass er in dieser Sache sehr gründlich bzw. streng gewesen 
sei («j’étais très rigoureux», Zeile 385), was seiner Bescheidenheit nicht entge-
genstünde («ce n’est pas contre ma modestie», Zeile 385). Er fügt an, er habe das 
Gefühl gehabt, wenn man diese Leute gewähren liesse («j’ai senti, si on laissait 
des gens», Zeile 386), expliziert dann aber nicht, was im Anschluss hätte pas-
sieren können. Aus der ganzen Passage erschliesst sich jedoch, dass sich daraus 
nur negative Konsequenzen hätten ergeben können, beispielsweise die Verbrei-
tung bestimmter Vorstellungen in seiner Gemeinschaft, die er als falsch ansieht. 
Es ist aussagekräftig, dass er diese Konsequenzen nicht ausformuliert – es erin-
nert an Herrn N., der bei der Erwähnung von konkreten Imamen, denen er den 
Imam als Bedrohung zuweist, ebenfalls Schwierigkeiten hat, zu beschreiben, was 
an ihnen problematisch ist (vgl. Abschnitt 9.2.2). Im weiteren Verlauf der Äusse-
rung erläutert Herr O., dass sogar ihm nahestehende Personen eingewandt hätten, 
vielleicht habe diese Person recht («les personnes proches de moi […] m’ont 
dit ‹imam, peut-être il a raison›», Zeile 386–388), er aber dabei geblieben sei, 
dass dies nicht der Fall sei («‹non›, j’ai dit, ‹il n’a pas raison›», Zeile 388). Er

10 Vgl. dazu die folgenden zwei Äusserungen von Herrn O.: «[O]k, tu veux apprendre 
l’islam, mais c’est là. Prends la littérature, lis tout d’abord, après tu viens vers moi, tout ce 
que tu n’as pas compris j’essaie de t’expliquer, mais pas- tu regardes quelqu’un, après tu 
appelais ça l’islam à travers lui. Il faut lire quand même, c’est très important de lire.» (Herr 
O., Zeile 312–315). Sowie: «Ils écoutent un imam, après ça dépend l’imam, sa parole de 
prêche. […] après il me raconte, ‹Un imam, j’ai entendu un imam aujourd’hui, tu le con-
nais, (unverständlich), cette personne oui. Et il a dit comme ça.› J’ai dit, ‹Oui, mais où il a 
dit ça? Kosovo, Pristina, il ne l’a pas dit à (Name der Stadt)›. ‹Mais c’est l’islam, la même-›, 
‹Non! Ce n’est pas la même chose!›» (Herr O., Zeile 271–279). 



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 317

positioniert sich damit als Imam, der gegen mögliche Radikalisierungstendenzen 
Massnahmen ergriffen hat und folglich als Modell-Imam. 

Das dritte Kompetenzfeld des Modell-Imams, das in den Interviews zu finden 
ist, sind Verweise auf die Zusammenarbeit mit Behörden und Institutionen. Herr 
C. zum Beispiel erzählt: 

[Z]um Beispiel (..) Polizei oder (Bezeichnung der spezifischen Abteilung der Polizei), 
wir haben ja monatlich eine Sitzung und – mit mir natürlich, nur mit mir –, wir tau-
schen uns aus über meine Arbeit und sie finden, dass meine Arbeit gut ist. […]. Es 
gibt auch Universitäten, die uns besuchen, Gruppen, wie Sie zum Beispiel heute. Das 
finde ich gut, positiver und guter Kontakt, dass wir hier nicht in diesem Gebäude, nicht 
getrennt sind von anderen, dass wir hier offen sind und die Leute kommen. Und das 
macht Imame auch gut, dass die Imame, wie gesagt, im Kontakt mit Behörden sind. 
(Herr C., Zeile 391–398) 

Herr C. schildert in dieser Äusserung, dass er sich jeden Monat mit der Poli-
zei in einer Sitzung über seine Arbeit austausche (vgl. dazu auch Schmid et al. 
2022:57, 62). Das zeigt, dass Imame aufgrund der im Imam als Bedrohung ange-
legten Verdachtsmomente so situiert werden, dass eine Zusammenarbeit mit der 
Polizei als Normalzustand betrachtet wird.11 Mit der Formulierung «sie finden, 
dass meine Arbeit gut ist» (Zeile 393–394) schreibt Herr C. der Polizei eine posi-
tive Bewertung seiner Tätigkeit zu. Damit positioniert er sich als Modell-Imam, 
denn wenn die Polizei die Tätigkeit eines Imams als «gut» bewertet, so kann 
dieser kein Imam als Bedrohung darstellen. Eine positiv gewertete Zusammen-
arbeit mit Behörden und Institutionen, insbesondere der Polizei, scheint somit 
eine Art Nachweis für Vertrauenswürdigkeit darzustellen und dient gleichzeitig 
der Distanzierung vom Imam als Bedrohung. Im Weiteren erwähnt Herr C., dass 
sein Moscheeverein auch Besuch von Angehörigen der Universität bekomme und 
bezieht sich dabei auch auf mich («wie Sie zum Beispiel heute», Zeile 395). Dann 
folgt eine Bewertung dieser Formen der Zusammenarbeit: Er finde gut, dass seine 
muslimische Gesellschaft, von der er Teil ist («wir», Zeile 396), offen sei, besucht 
werde und ein «positiver und guter Kontakt» (Zeile 395–396) stattfinde.12 

11 In dieser Fremdpositionierung wird auch das spezifische Verhältnis zum Fremden sichtbar, 
wie in der folgenden Beschreibung der Stadtpolizei Zürich zu den Zielen einer entsprechen-
den Fachstelle deutlich wird: «Durch Kontakte zwischen der Polizei und den Menschen 
und Institutionen aus anderen Kulturen und Religionen Aufklärungsarbeit leisten und so das 
gegenseitige Verständnis fördern. Wissen über die Aufgaben und Arbeiten der Polizei sowie 
über den Rechtsstaat, die Gesetze, unsere Kultur und Bräuche vermitteln» (Stadt Zürich 
Sicherheitsdepartement 2022). 
12 Ähnliche Positionierungen ihrer muslimischen Gemeinschaft finden sich auch bei anderen 
Imamen, so zum Beispiel bei Herr B.: «Und ich hoffe, dass wir in (Name der Stadt) eine gute, 



318 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

An dieser Stelle vermischen sich Bezüge zu Adressierungen an Muslim*innen 
und Adressierungen an Imame, wie dies bereits in den bisherigen Erläuterungen 
dieses Kapitels zum Ausdruck kam. Es zeigt sich, dass sich die Imame sowohl im 
Hinblick auf die Adressierungen an Imame als auch auf die Adressierungen an 
Muslim*innen auf eine ähnliche Weise positionieren, nämlich als Modell-Imam 
bzw. als «gute Muslim*innen», weil die Adressierungen in beiden Fällen dieselbe 
dichotome Struktur aufweisen. So erzählt Herr C. seine muslimische Gemein-
schaft hier als offen und transparent. Der letzte Satz der obenstehend zitierten 
Äusserung kann dann eindeutig als Verweis auf den normativen Gehalt des 
Modell-Imams gelesen werden: Der Behördenkontakt «macht Imame auch gut» 
(Zeile 397), so Herr C. Es ist an dieser Stelle nicht klar, ob Herr C. damit meint, 
dass Imame davon profitieren oder ob er darauf abzielt, dass Imame dadurch 
von aussen als gut angesehen werden, ihnen also ein positives Bild zugeschrie-
ben wird. Es ist beides denkbar, denn in der Zusammenarbeit mit Behörden und 
anderen Institutionen nimmt ein Imam automatisch eine Brückenfunktion ein, die 
ihn als Modell-Imam zeichnet, die ihm aber auch eine stärkere Vernetzung und 
allenfalls die Aneignung neuer Fähigkeiten ermöglicht (vgl. Winkler 2021:469– 
470, 474). Insgesamt wird in dieser Passage deutlich, wie der Bezug auf dieses 
Kompetenzfeld eine Art Nachweis für Vertrauenswürdigkeit darstellt (vgl. dazu 
auch Abschnitt 9.4). 

Zum Schluss des Kapitels wird nun eine Form der Selbst-Positionierung als 
Modell-Imam dargelegt, die über eine Differenzmarkierung zum devianten Imam 
(vgl. Abschnitt 6.2.6) hergestellt wird. Es finden sich drei sehr ähnliche Stellen 
in den Interviews, deren Thema die Eheschliessung ist: 

Als Imam hier verrichte ich oder schliesse ich auch die Hochzeit, islamische Hoch-
zeit, natürlich wenn wir eine Bestätigung vom Standesamt bekommen, dass diese Ehe 
schon Schweizer Ehe, die zivile Ehe hier schon abgeschlossen wurde. Dann darf ich 
als Imam hier auch eine islamische Ehe abschliessen. (Herr C., Zeile 55–58) 

Also Eheschliessung kommt auch dazu, also nachdem die Familien schon beim Zivil-
standesamt eine Eheschliessung gemacht haben, dann wollen sie das auch religiös 
oder islamisch machen und das ist dann auch eine Aufgabe von uns. (Herr A., Zeile 
66–68) 

[S]ie hat mich angerufen und gesagt, «Es gibt dieses Paar und die wollen einfach (.) 
heiraten in einer Kirche, eine interreligiöse Ehe schliessen», oder. (.) Und ich habe die 
erste Frage gestellt, «Gibt es eine Zivilehe?» (Frau R., Zeile 275–277)

aufgeschlossene, offene Gemeinde gebildet haben in diesen 18 Jahren. Wir sind nicht eine in 
sich isolierte Gemeinde, sondern wir sind sehr aktiv» (Herr B., Zeile 236–238). 



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 319

In allen drei Äusserungen zeigt sich eine Abgrenzung zum devianten Imam, 
indem betont wird, dass eine islamische Eheschliessung erst durchgeführt wird, 
wenn bereits eine zivilrechtliche Ehe geschlossen wurde (vgl. dazu Bundes-
rat in Frage Schlüer 2010 sowie Abschnitt 6.2.6). Ohne dass ein konkreter 
Anlass dazu bestünde, erwähnen Herr C., Herr A. und Frau R. die Zivilehe 
als Bedingung. Das zeigt auf, wie die in den öffentlichen Debatten und den 
entsprechenden Adressierungen mitschwingenden Verdachtsmomente ausgeräumt 
werden müssen. Wenngleich diese Regelungen auch christliche Ehen betreffen, 
würden Pfarrpersonen dies wohl weniger betonen – weil sie vermutlich im Hin-
blick auf die Einhaltung von Schweizer Gesetzen nicht als verdächtig situiert 
werden. Aufschlussreich ist, dass an dieser Stelle nun auch eine Äusserung von 
Frau R. erscheint. Hier überschneidet sich ein Aspekt ihrer Tätigkeit mit derjeni-
gen der Imame, nämlich dass sie für eine interreligiöse Eheschliessung angefragt 
wurde. Daher nimmt sie sehr ähnlich wie die Imame dazu Stellung und positio-
niert sich ebenfalls als jemand, der die Schweizer Gesetze kennt und respektiert. 
Gleichzeitig macht das aber auch deutlich, dass gewisse Zuschreibungen in den 
Adressierungen an die Imame ebenso Teil der Adressierungen an Muslim*innen 
sein können, in diesem Fall dass ihnen unterstellt wird, sich nicht an Schweizer 
Gesetze zu halten (vgl. dazu z. B. Motion Fraktion der SVP 2017). 

9.3.2 Selbst-Positionierung mit gleichzeitiger 
Dekonstruktion: «Man erwartet in diesem Sinn 
mehr von Imamen als sie können» 

Auch die zweite Umgangsweise mit dem Modell-Imam ist eine Selbst-
Positionierung als Modell-Imam. Auch sie ist von gewissen Ausdeutungen 
begleitet, allerdings geht sie zusätzlich einher mit einer teilweisen Dekonstruk-
tion der Subjektposition. Diese Umgangsstrategie findet sich weniger häufig in 
den Interviews als die erste. In der folgenden Äusserung greift Herr B. Kompe-
tenzen im Bereich Radikalisierung und Prävention auf. Es wird darin sichtbar, 
wie es hierbei auch zu einer teilweisen Dekonstruktion kommt: 

Jetzt, wenn es um Extremismus geht und so weiter, man verlangt von Moscheen Prä-
ventionsstellen zu sein. Das können wir nicht – wir tun das, unsere Tätigkeit als Imam 
ist vorwiegend eben präventiv –, aber wir sind keine Experten von Extremismus und 
wie das entsteht. Selber habe ich geforscht und gemeinsam mit anderen Kollegen 
haben wir Seminare, Workshops, Angebot für unsere Jugendliche, sogar ein Buch 
auf Albanisch geschrieben, (Titel des Buchs), aber nicht alle Imame sind dazu fähig 
und nicht alle haben die Zeit und Bereitschaft und ich weiss nicht, das zu machen.



320 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

Nicht alle Imame sind bereit. Deswegen, man erwartet in diesem Sinne mehr von 
Imamen als sie können. // Interviewerin: Ja // Manchmal entsteht der Eindruck, ja, 
man braucht oder man will, erwartet einen Super-Imam und nicht einen normalen 
Imam. // Interviewerin: Ja // Oder Moschee, wenn es um Moschee geht. (Herr B., 
Zeile 329–340) 

Herr B. beginnt mit der Feststellung, dass von Moscheen verlangt werde, Prä-
ventionsstellen zu sein. Er spricht damit eine gesellschaftliche Erwartung an. Der 
nächste Satz ist aufschlussreich, da er darin abrupt hin- und herspringt zwischen 
zwei sehr gegensätzlichen Aussagen: Dass sie diese Anforderungen nicht erfül-
len können, da sie keine Extremismus-Experten seien («Das können wir nicht, 
[…] wir sind keine Experten von Extremismus und wie das entsteht», Zeile 330– 
332) und dass sie bereits präventiv tätig seien («wir tun das, unsere Tätigkeit 
als Imam ist vorwiegend eben präventiv», Zeile 331–332). Die zweite Aussage 
schiebt er in die erste ein. Die Stelle erweckt den Eindruck, als könne er die Aus-
sage «[d]as können wir nicht» (Zeile 330–331) nicht so stehen lassen, sondern 
müsse sogleich versichern, dass Imame sehr wohl in der Extremismusprävention 
tätig sind («Das können wir nicht – wir tun das», Zeile 330–331), bevor er wei-
ter erläutern kann, weswegen er der Meinung ist, dass es nicht möglich sei («wir 
sind keine Experten von Extremismus», Zeile 332). Im Anschluss positioniert 
er sich selbst als jemand, der zu Extremismus geforscht und Workshops geleitet 
habe, zeigt sich also als Imam, der diesen Anforderungen nachkommt, nur um 
sogleich zu betonen, dass nicht alle Imame dazu in der Lage seien («aber nicht 
alle Imame sind dazu fähig und nicht alle haben die Zeit und Bereitschaft», Zeile 
335–336). Er dekonstruiert diesen Kompetenzbereich des Modell-Imams insofern, 
als dass er deutlich macht, dass die darin zum Ausdruck kommenden Erwartun-
gen an die Imame seiner Meinung nach zu hoch sind: «[M]an erwartet in diesem 
Sinn mehr von Imamen als sie können» (Zeile 337). An dieser Passage ist insbe-
sondere die Ambivalenz interessant: Er nimmt selbst eine Selbst-Positionierung 
als Modell-Imam ein, indem er zeigt, wie er diesen Kompetenzbereich erfüllt 
(vgl. Abschnitt 8.5.1), macht gleichzeitig aber deutlich, dass dies nicht von allen 
Imamen erwartet werden kann. Im nächsten Satz nimmt er den Begriff des Super-
Imams auf. Er bezeichnet mit dem Begriff eindeutig ein unrealistisches Imambild, 
dem er den «normalen Imam» (Zeile 339) gegenüberstellt. Er erläutert diese Nor-
malitätsvorstellung aber nicht weiter. Herr B. beendet die Äusserung mit einem 
Verweis auf die Moschee, von der dasselbe – also Präventionsarbeit – erwartet 
werde, und schliesst damit wieder an den Beginn seiner Äusserung an. Auch 
hierin werden Überschneidungen von Adressierungen an Imame und an Mus-
lim*innen bzw. an Moscheevereine deutlich. Die Dekonstruktion wird in dieser



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 321

Passage insbesondere über eine Infragestellung der im Modell-Imam enthaltenen 
Erwartungen vorgenommen. 

Eine Dekonstruktion kann jedoch auch als Emanzipation in Erscheinung 
treten. So sagt Herr A. folgendes: 

Wir hatten dann die anderen Herausforderungen, die politisch sind. Seien sie jetzt mal 
politisch von innen oder politisch von der ganzen Welt. Von innen, sobald der Imam 
versucht etwas, eine Brücke zu schlagen, eine Brücke zu bauen zwischen Muslimen 
und Nicht-Muslimen in seiner Gegend, dann kommt eine Minarett-Initiative, dann 
kommt irgendeine Initiative und diese ganze Brücke bricht zusammen. Und all diese 
Bemühungen brechen zusammen. Also ein Fall ist bei mir, wo ich letztes Mal, also 
vor zwei, drei Wochen bei dem Integrationsamt in (Name der Stadt) war, wo wir dann 
viele Projekte machen zusammen, wo sie mir dann gesagt haben, ja wir haben jetzt 
einen neuen Pfarrer von der katholischen Seite und eine neue Pfarrerin von evangeli-
scher Seite. Und dann haben wir da diskutiert, was ist das Motto für das nächste Jahr, 
was ist wichtig. Dann haben wir alle beziehungsweise sie auf den Dialogpunkt noch 
gesetzt. Ich habe gesagt, «Mein lieber Gott, wir sprechen in (Name der Stadt) seit 20 
Jahren, seit 20 Jahren haben wir Dialog. Aber bis heute wurde gar nicht mal definiert, 
wir reden um was, haben wir ein Ziel oder wollen wir nur reden?», oder nicht. Also, 
das ist jetzt einmal so, wenn wir irgendeine Initiative haben, die eine kräftige Wahl-
propaganda macht, und was auch immer, und alles, was im Schatten von dem ist, geht 
einfach verloren und das tut weh natürlich, wenn wir so viel gemacht haben und nur 
eine Initiative, alles bricht zusammen. (Herr A., Zeile 215–232) 

In dieser längeren Äusserung bezieht sich Herr A. auf innen- und aussenpoli-
tische Herausforderungen, die einen Einfluss auf die Tätigkeit als Imam haben. 
Zu Beginn nimmt er Bezug auf die Brückenfunktion («sobald der Imam versucht 
etwas, eine Brücke zu schlagen, eine Brücke zu bauen zwischen Muslimen und 
Nicht-Muslimen», Zeile 217–218), die in verschiedenen Kompetenzfeldern des 
Modell-Imams zum Ausdruck kommt. Er erläutert weiter, wie diese Bemühungen 
zusammenbrechen, sobald eine politische Initiative wie die Minarettverbots-
Initiative initiiert werde. Bis zu diesem Punkt spricht er allgemein über einen 
generalisierten Imam («der Imam», Zeile 217), nun wechselt er zu einem per-
sönlichen Beispiel, das sich um den interreligiösen Dialog in seiner Stadt dreht. 
Aufgrund des Stellenantritts zweier neuer Pfarrpersonen hätten sie diskutiert, was 
das Motto des interreligiösen Dialogs des nächsten Jahres sei, nur um sich dann 
lediglich auf den Dialog zu beschränken. In der Folge positioniert er sich als 
kritischen Imam, der anspricht, dass seit 20 Jahren Dialog geführt, aber nie ein 
Ziel definiert werde («Ich habe gesagt, ‹Mein lieber Gott, wir sprechen in (Name 
der Stadt) seit 20 Jahren, seit 20 Jahren haben wir Dialog. Aber bis heute wurde 
gar nicht mal definiert, wir reden um was, haben wir ein Ziel oder wollen wir 
nur reden?›», Zeile 226–229). Er macht nicht klar, warum er dieses Beispiel



322 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

im Anschluss an die innenpolitischen Herausforderungen anspricht. Womöglich 
erhofft er sich mehr Rückhalt von interreligiösen Dialogpartner*innen bzw. eine 
Zielsetzung interreligiöser Dialogformate, die zu einer stärkeren Einbindung mus-
limischer Partner*innen und einer solideren Basis führen, damit bei kommenden 
politischen Initiativen nicht erneut bei Null begonnen werden muss. Gestützt wer-
den kann diese Deutung allenfalls dadurch, dass er nach diesem Beispiel noch 
einmal die Initiativen aufnimmt. Hier wird klar, dass er vermutlich auch am 
Anfang der Passage aus eigener Erfahrung gesprochen hat, denn er bezieht sich 
hier nun auf ein «wir» (Zeile 231), das sich womöglich auf seine muslimische 
Gemeinschaft bezieht. Alles, was im Schatten der Initiative stehe, ginge verlo-
ren, meint Herr A. Darauf folgt eine subjektive Wahrnehmung der Situation, in 
der alles wegbreche: «[D]as tut weh natürlich, wenn wir so viel gemacht haben» 
(Zeile 231–232). 

In dieser Passage wird nun eine ganz andere Art der Dekonstruktion deutlich 
als zuvor bei Herrn B. Herr A. erzählt sich hier zwar als Imam, der im inter-
religiösen Dialog tätig ist und somit einem Kompetenzfeld des Modell-Imams 
entspricht. Gleichzeitig tritt er in seiner Beispielserzählung als prüfende Stimme 
auf, die auch Kritik übt am Format und sich dadurch auch ein Stück weit davon 
emanzipiert. Es scheint somit, als ob er sich nicht dem Machtungleichgewicht, 
das dem Format des interreligiösen Dialogs inhärent ist, unterwirft (vgl. Bau-
mann und Tunger-Zanetti 2018:203; Winkler 2021 sowie Abschnitt 6.3.6). Dies 
entspricht im Endeffekt dem von Aladdin El-Mafaalani (2020) postulierten Inte-
grationsparadox: Eine gelungene Integration heisst gerade nicht Anpassung und 
Assimilation, sondern kann zu mehr Partizipation und daher auch zu mehr Teil-
nahme im Sinne eines aktiven Einbringens und daher auch zu mehr Konflikten 
in der Gesellschaft führen. 

9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung 
für die Selbst-Positionierung 

Nun wird anhand des Beispiels von Herrn C. aufgezeigt, wie sich die dichotome 
und teilweise auch dialektische Strukturierung der beiden Subjektpositionen als 
Anti-Subjekt und ideales Modell-Subjekt auf die Selbst-Positionierung auswirken 
können. Dafür wird auf eine längere Selbsterzählung von Herrn C. zurückgegrif-
fen, die den Anschein einer verfestigten Selbsterzählung macht, da sich Elemente 
davon auch in einem Interview finden, das Herr C. für eine andere Arbeit gegeben



9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung … 323

hat (Schenardi 2021).13 Um die Interpretation zu vereinfachen, werden einzelne 
Abschnitte der längeren Erzählung nacheinander erläutert. Ausgelöst wird die 
Selbsterzählung durch die Frage nach Herausforderungen und Schwierigkeiten in 
der Tätigkeit als Imam. Herr C. bezieht sich zu Beginn seiner Antwort auf seine 
Beanspruchung und Belastung durch die Erwartungen seiner Gemeinschaft (vgl. 
Abschnitt 8.1), bevor er die spezifische Erzählung wie folgt einleitet: 

[D]a ist das gleiche Problem, diese Vorurteile, oder auch, ich spüre manchmal auch 
Rassismus, das (.) auch finde ich von einigen (..) kann sagen, ja, Medien, dass sie-
weil ich hatte einen Fall vor drei Jahren und diesen Fall kann ich nicht vergessen. 
Oder auch konnte (lacht) ich nicht vergessen. Weil eine Journalistin, sie war (…) von 
(Name einer Zeitung), sie war dort und jetzt bei (Name einer anderen Zeitung), sie 
hat mich ein Jahr begleitet. (Herr C., Zeile 183–189) 

Herr C. beginnt mit einer generalisierten Setzung: «da ist das gleiche Problem, 
diese Vorurteile» (Zeile 183–184). Die Rede vom gleichen Problem deutet einen 
Zusammenhang der Vorurteile mit der zuvor erläuterten Belastung an, es wird 
jedoch nicht klar inwiefern, denn er spricht zuvor nicht von Vorurteilen seiner 
Gemeinschaft. Allenfalls ist die Verbindung der zuvor erläuterten Situation und 
der hier beginnenden Erzählung im Stress zu sehen, den er empfindet, deutlich 
wird das jedoch nicht. Ohne weiter darauf einzugehen, schliesst Herr C. mit einer 
subjektiven Aussage an: «[I]ch spüre manchmal auch Rassismus» (Zeile 184). Er 
benennt hierbei Rassismus als etwas, was ihn persönlich betrifft («ich spüre», 
Zeile 184), das er mit der Verwendung von «manchmal» (Zeile 284) gleichzeitig 
aber ein Stück weit relativiert. In der Folge wird deutlich, dass es ihm schwer-
fällt, davon zu erzählen, weil es zu einigen Pausen und einem Abbruch kommt 
(«das (.) auch finde ich von einigen (..) kann sagen, ja, Medien, dass sie-», Zeile 
184–185). Abgeleitet werden kann aus dieser Sequenz einzig, dass er die Medien 
ansprechen will. Nach dem Abbruch wird er konkret: Es gehe um ein bestimmtes 
Erlebnis («weil ich hatte einen Fall vor drei Jahren», Zeile 186), das er nicht ver-
gessen könne. Er scheint hier also eine persönliche Erfahrung im Zusammenhang 
mit Rassismus anzusprechen, die in Verbindung mit den Medien steht. Dann fügt 
er an: «Oder auch konnte (lacht) ich nicht vergessen» (Zeile 186–187). Diese 
Stelle ist sehr interessant, weil sich zuvor abzeichnet, dass es sich um ein für 
ihn sehr prägendes Erlebnis handelt, er mit dieser Aussage jedoch andeutet – so

13 Claudio Schenardi (2021:25, Fussnote 42) schreibt an der entsprechenden Stelle: «(Herr 
C.) kommt während des ganzen Interviews immer wieder auf ein prägendes Erlebnis zu spre-
chen, das er mit einer Journalistin einer grossen deutschen Wochenzeitung hatte» und gibt in 
der Folge das Erlebnis so wieder, wie es Herr C. im Interview mit ihm erläuterte. 



324 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

könnte man diesen Satz zumindest interpretieren –, dass das Erlebnis keine Deu-
tungsmacht mehr über ihn habe. Allerdings weist gerade die Tatsache, dass er 
davon erzählt, darauf hin, dass er sich noch nicht davon gelöst hat, womit ein 
gewisser Zwiespalt zum Ausdruck kommt. Womöglich drückt sich hierin auch 
nur der Wunsch aus, Deutungsmacht zurückzuerlangen. Dann folgt eine Kon-
kretisierung: Es geht um ein bestimmtes Erlebnis mit einer Journalistin, die ihn 
ein Jahr lang begleitet habe. Damit erzählt sich Herr C. auch als jemand, der 
bereit ist, Brücken zur Gesellschaft zu schlagen, indem er sich ein Jahr lang von 
einer Journalistin begleiten lässt. Er legt offen, wer die Journalistin ist, indem er 
sowohl die Zeitung nennt, bei der sie gearbeitet hat, als auch diejenige, bei der 
sie jetzt arbeitet, und mir damit Fakten liefert, um seine Erfahrung nachprüfen 
zu können. Zusammengefasst geht es hier also um ein persönliches Erlebnis mit 
einer Journalistin, das für Herr C. dem Anschein nach sehr prägend war. Er fährt 
folgendermassen weiter: 

[U]nd sie hat nur positiv gehört, nur positiv geschaut, sie hat mich hier drei Mal 
besucht, zu Hause, in (einer öffentlichen Institution), überall, wo ich war, ein Jahr 
begleitet mit viel Kontakt und auch vielen Fragen, ich habe die Wahrheit gezeigt, was 
ich- ich war ehrlich oft. Und im Anschluss hat sie einen schlechten Artikel geschrie-
ben. Sie hat geschrieben über so Vorurteile, dass Imam (sein Name), ja, ein moderater 
Imam ist, sehr guter Imam, lieb, nett, aber jemand sagt, das kann sein, vielleicht war 
er in Syrien nicht so. Jemand sagt, das kann sein, dass dieser Imam vielleicht radikal 
ist oder so. Und das ist eine grosse Lüge gegen mich und ich konnte nichts machen, 
als ich zum Beispiel, als ich zu einem Anwalt gegangen bin, er hat mir gesagt, ja, es 
gibt hier Freiheit, die Presse darf das ja auch so behaupten, auch ohne Beweise. (Herr 
C. Zeile 189–198) 

Hier beschreibt Herr C. nun, wie er die Begleitung der Journalistin während eines 
Jahres erlebt hat. Sie habe ihn «hier» drei Mal besucht (womit die Moschee 
gemeint ist, in der das Interview stattfindet), sowie zu Hause und in der öffentli-
chen Institution, in welcher er als Seelsorger tätig ist, und habe ihn ein Jahr lang 
begleitet und befragt. In diesem Zusammenhang verwendet er die Formulierungen 
«nur positiv gehört, nur positiv geschaut» (Zeile 189) sowie «ich habe die Wahr-
heit gezeigt» (Zeile 191). Ausdrücken möchte Herr C. damit vermutlich, dass er 
sie offen hat an seinem Alltag teilhaben lassen und sich so gezeigt hat, wie er 
ist («die Wahrheit gezeigt», Zeile 191). Hierin klingt an, wie Imame stetig dem 
Druck ausgesetzt sind, Verdachtsmomente entkräften zu müssen, die im Imam als 
Bedrohung zum Ausdruck kommen. Dass seine Formulierungen etwas essentialis-
tisch klingen, könnte mit seinen nicht perfekten Sprachkenntnissen zu tun haben.



9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung … 325

Sie könnten allerdings auch durch die dichotome Strukturierung der Adressie-
rungen hervorgerufen worden sein, die Essentialisierungen auch auf Seiten der 
Adressierten begünstigt (vgl. van Es 2018) – oder aber er hat tatsächlich ein 
essentialistisches Verständnis von «Wahrheit». Durch den daran anschliessenden 
Satz «ich war ehrlich oft» (Zeile 192) vermittelt er zusätzlich Authentizität, weil 
durch die Einschränkung («oft») seine Ehrlichkeit realistischer erscheint.14 Dann 
folgt der Satz, der den Vertrauensbruch der Journalistin beschreibt: Im Anschluss 
habe sie einen problematisierenden Artikel geschrieben. Was nach dieser Bewer-
tung des Artikels durch Herr C. folgt, ist eine Beschreibung der Mechanismen 
der dichotom strukturierten Adressierung durch den Imam als Bedrohung und den 
Modell-Imam. Herr C. beginnt nämlich damit, dass die Journalistin geschrieben 
habe, dass er «ein moderater Imam ist, sehr guter Imam, lieb, nett» (Zeile 193– 
194). Dies ist kein Beginn einer optimalen Belegerzählung für ein rassistisches 
Erlebnis. Gerade darin wird aber die subtile Funktionsweise der spezifischen 
Mechanismen deutlich: Die Journalistin zeichnet hier ein Bild von ihm, das 
positiv ist. Darauf folgt aber das Verdachtsmoment einer möglichen Bedrohung: 
«[A]ber jemand sagt, das kann sein, vielleicht war er in Syrien nicht so. Jemand 
sagt, das kann sein, dass dieser Imam vielleicht radikal ist» (Zeile 194–195). 
Die sprachliche Formulierung «jemand sagt, das kann sein», die Herr C. hier 
nutzt, ist eine akkurate Wiedergabe der Sprache im Artikel, für welche die Jour-
nalistin vom Schweizer Presserat im Hinblick auf die Unterschlagung wichtiger 
Informationselemente und auf das ungerechtfertigte Anonymhalten von Quellen 
gerügt wurde.15 Die Journalistin nutzt im Artikel den Vorwurf der Täuschung oder 
Doppelzüngigkeit, eine Diskursstrategie, die dem so Bezichtigten jegliche Hand-
lungsfähigkeit entzieht, weil ihm in der Folge bei jeder Reaktion auf den Vorwurf 
eine Lüge unterstellt werden kann (vgl. Abschnitt 6.2.4). Diese Diskursstrate-
gie wird von Expert*innen als eine Strategie islamophober Kreise beschrieben

14 Es kann allerdings auch sein, dass er hier eigentlich «sehr» statt «oft» meint, da ein 
häufig benutztes arabisches Wort kaṯı̄r bzw. kaṯı̄ran, das «oft» heisst, gleichzeitig auch die 
Bedeutung «sehr» hat (Wehr 1979:954). 
15 Um die Anonymität des Imams zu gewährleisten, kann hier weder auf den entsprechenden 
Artikel noch auf die Beschwerde und die Stellungnahme des Presserats verwiesen werden. 
Die Beschwerde wurde teilweise gutgeheissen. 



326 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

(FINO 2019:2–3).16 Herrn C. wird von der Journalistin somit der Imam als Bedro-
hung zugeschrieben, es kommt zu einer Fremdpositionierung. Diese weist Herr 
C. zurück («Das ist eine grosse Lüge gegen mich», Zeile 196). Im Anschluss 
nimmt er den Entzug der Handlungsfähigkeit auf: «[I]ch konnte nichts machen» 
(Zeile 196). Auch ein von ihm konsultierter Anwalt habe ihm erläutert, dass 
sei die Pressefreiheit, gegen die er nichts unternehmen könne. Im weiteren Ver-
lauf erzählt Herr C. noch detaillierter, was die Fremdpositionierung als Imam als 
Bedrohung mit ihm gemacht hat: 

Das macht mir Probleme, weil ich mache es gut, immer gut, und wenn ich solche Arti-
kel gegen mich sehe und so eine grosse Lüge, dass ich, ein liberaler Imam, moderater 
Imam- Und sie sagt, natürlich indirekt, dass ich radikal bin, das ist eine Lüge. Wie 
kann ich das akzeptieren? Ich kann das nicht akzeptieren. Und dieser Anwalt sagt mir-
Ja, ich wollte vor Gericht gehen, aber sie hat mir gesagt, das kostet viel vielleicht und 
es gibt keine Garantie am Schluss. (Herr C., Zeile 199–204) 

Herr C. beschreibt, dass ihm die Zuschreibung Probleme bereite. Er «mache es 
gut, immer gut» (Zeile 199–200), beteuert Herr C. und beschreibt sich in der 
Folge selbst als einen liberalen und moderaten Imam (Zeile 200–201). In den 
Begriffen «liberal» und «moderat» klingt ein Bezug zu den öffentlichen Debat-
ten an, weil durch die beiden Begriffe ein Gegenbild zum «radikalen» Imam als 
Bedrohung aufgemacht wird (vgl. Abschnitt 6.2). Das deutet an, dass Herr C. sich 
der Adressierungen in den öffentlichen Debatten vermutlich zumindest teilweise 
bewusst ist. Er wiederholt, dass die Journalistin ihn als Imam als Bedrohung dar-
gestellt habe («sie sagt, natürlich indirekt, dass ich radikal bin», Zeile 201–202) 
und weist diese Zuschreibung erneut zurück («das ist eine Lüge», Zeile 202). 
Dann folgt eine Formulierung, die als ein Auflehnen gegen die Machtlosigkeit 
gedeutet werden kann: «Wie kann ich das akzeptieren? Ich kann das nicht akzep-
tieren» (Zeile 202). Er signalisiert hier, dass er trotz der Umstände versucht, seine 
Handlungsfähigkeit aufrechtzuerhalten und die Deutungsmacht zurückzugewin-
nen. Gleich im Anschluss wird jedoch klar, dass ihm dies nicht möglich ist («ich 
wollte vor Gericht gehen, aber sie hat mir gesagt, das kostet viel vielleicht und 
es gibt keine Garantie am Schluss», Zeile 203–204).17 An dieser Stelle wird nun

16 Ein geeigneterer Begriff als «Islamophobie» wäre «antimuslimischer Rassismus», weil 
dieser rassismustheoretische Analyseinstrumente zur Verfügung stellt, die es erlauben, his-
torische, strukturelle und unintentionale Dimensionen der Diskriminierung gegenüber Mus-
lim*innen in den Blick zu nehmen (z. B. Attia 2009; Shooman 2014). Vgl. dazu auch kritisch 
Biskamp (2016). 
17 Schenardi (2021:25, Fussnote 42) beschreibt dies als «verstörende Erfahrung» für Herrn 
C. 



9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung … 327

offenkundig, dass in den öffentlichen Debatten die asymmetrischen Machtbezie-
hungen und die damit einhergehenden Ressourcen (hier: finanzielle Ressourcen 
und eine gute Rechtsvertretung) eine wichtige Rolle spielen (vgl. Abschnitt 4.4). 
Herr C. versucht zwar, seine Handlungsfähigkeit aufrechtzuerhalten und gegen 
die Zuschreibung des Imams als Bedrohung vorzugehen, scheitert aber. Er weist 
in der Folge seiner Antwort auf die Problematik hin, dass der Artikel online noch 
immer abrufbar sei (Zeile 213–214), sagt aber auch, dass dies das einzige Erleb-
nis dieser Art sei (Zeile 207) und macht damit klar, dass er diese Erfahrung nicht 
generalisiert. 

Zwei weitere, anschliessende Passagen aus dem Interview sind aufschluss-
reich, in welchen Herr C. in seiner Selbst-Positionierung auf Aspekte des 
Modell-Imams zurückgreift: 

[S]ie haben schon Vorurteile gegen Imame und auch, was ich positiv mache, diese 
Vorurteile bleiben. Und das ist nicht gut als Gesellschaft, in der wir hier zusammen-
leben, ich respektiere alle Leute, ich bin immer in Ordnung, ich folge dem Schweizer 
Gesetz, ich bin hier (.), ich bin klar, offen, ich arbeite unter der Sonne, nicht im Keller, 
meine Meinung ist klar. Und alle Leute sind willkommen, und trotzdem bekomme ich 
einen solchen Artikel, das finde ich nicht gut, auch, vielleicht ist das auch schon pas-
siert mit anderen Imamen. Und das hat schon etwas mit mir gemacht. (Herr C., Zeile 
216–223) 

Herr C. nimmt hier zu Beginn der Äusserung noch einmal auf, dass Vorurteile 
gegen Imame bestünden. Auch positive Handlungen von seiner Seite würden 
diese Vorurteile nicht abbauen («was ich positiv mache, diese Vorurteile blei-
ben», Zeile 216–217). Dies sei nicht gut für die Gesellschaft, urteilt Herr C. 
Er verortet sich hierbei als Teil der Gesellschaft («als Gesellschaft, in der wir 
hier zusammenleben», Zeile 217–218). Darauf folgt eine Selbst-Positionierung in 
Form einer Aufzählung verschiedener Aspekte: Er bringe allen Achtung entgegen 
(«ich respektiere alle Leute», Zeile 218) und versichert, Schweizer Gesetze einzu-
halten («ich folge dem Schweizer Gesetz», Zeile 219) sowie transparent und offen 
in jeglicher Hinsicht zu sein («ich bin klar, offen, ich arbeite unter der Sonne, 
nicht im Keller, meine Meinung ist klar. Und alle Leute sind willkommen», Zeile 
219–221). Die hier vorgenommene Selbst-Positionierung als Modell-Imam kann 
eindeutig als Reaktion auf die zuvor geschilderte Fremdpositionierung als Imam 
als Bedrohung verstanden werden. Herr C. versucht, den Verdacht, der dem Imam 
als Bedrohung inhärent ist, auszuräumen und den Nachweis zu erbringen, dass er 
nicht bedrohlich ist. Herr C. drückt auch ein Stück weit sein Unverständnis aus, 
dass er sich vorbildlich verhalten habe, aber «trotzdem» (Zeile 221) ein solcher



328 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

Artikel über ihn geschrieben wurde. Im Grunde zeigt sich darin die Prekari-
tät der Positionierung als Modell-Imam, weil Handlungen, die dem Modell-Imam 
zugerechnet werden, bei einer Fremdpositionierung als Imam als Bedrohung letzt-
lich nicht ins Gewicht fallen. Damit wiederholt Herr C. letzten Endes, worauf er 
bereits zu Beginn der Passage hingewiesen hat («was ich positiv mache, diese 
Vorurteile bleiben», Zeile 216–217). Dennoch scheint sich Herr C. hier einzig 
als Modell-Imam positionieren zu können, um die Fremdzuschreibung des Imams 
als Bedrohung explizit zurückzuweisen. Am Ende der Passage macht sich Herr 
C. ausserdem Gedanken darüber, dass er womöglich nicht der einzige Imam mit 
einem solchen Erlebnis sei («vielleicht ist das auch schon passiert mit anderen 
Imamen», Zeile 222) und erwähnt noch einmal, dass dies etwas in ihm ausge-
löst habe («Und das hat schon etwas mit mir gemacht», Zeile 222–223). Dies 
wird auch dadurch deutlich, dass das Erlebnis im Interview eindeutig als prä-
gend beschrieben wird. Ausserdem bringt er es offensichtlich auch in anderen 
Interviews zur Sprache (Schenardi 2021). 

In der zweiten Passage nimmt er Bezug auf seine Zusammenarbeit mit 
Behörden und Institutionen (vgl. Abschnitt 9.3.1): 

Ich habe auch viele positive Kontakte aufgebaut mit der- Zum Beispiel auch Bund, 
Universität, Staatssekretariat für Migration, Polizei, ich bin immer in Kontakt mit 
Behörden und sie schätzen meine Arbeit, sie senden immer Feedback, dass ich gut 
arbeite, dass ich sehr gut bin, dass sie auch sehr froh sind, dass ich als Imam hier bin. 
(Herr C., Zeile 230–234) 

Herr C. beendet mit dieser Passage die relativ lange Selbsterzählung. Er ver-
weist darauf, dass er «viele positive Kontakte» (Zeile 230–231) aufgebaut habe 
und zählt den Bund, die Universität, das Staatssekretariat für Migration (SEM) 
sowie die Polizei auf. Genau wie im Beispiel, das in Abschnitt 9.3.1 besprochen 
wurde, schreibt er diesen eine positive Bewertung seiner Tätigkeit zu («sie schät-
zen meine Arbeit, sie senden immer Feedback, dass ich gut arbeite», Zeile 233) 
und positioniert sich damit als Modell-Imam. Er nennt dabei auch einen Aspekt, 
der unterschiedlich ausgelegt werden kann: «[D]ass ich sehr gut bin» (Zeile 233– 
234). Dies könnte sich auf seine Fähigkeiten als Imam beziehen (gut sein in 
etwas), worunter auch die Zusammenarbeit mit den genannten Institutionen fällt, 
aber es könnte auch tatsächlich seine Person gemeint sein (eine gute Person sein). 
Wäre letzteres der Fall, so würde er damit noch einmal unmissverständlich aus-
drücken, ein «guter Muslim» bzw. ein Modell-Imam zu sein. Schliesslich gibt er 
mit einer letzten Bewertung wieder, dass die von ihm genannten Institutionen und 
Behörden froh seien, «dass ich als Imam hier bin» (Zeile 234). Dies verankert



9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams 329

ihn als Imam in der Schweiz («hier», Zeile 234) und bringt zum Ausdruck, dass 
seine Tätigkeit in der Schweiz als sinnvoll erachtet wird. In dieser Passage wird 
noch einmal sichtbar, dass eine Beschreibung der Zusammenarbeit mit Behörden 
und Institutionen einerseits auf die Erfüllung eines Kompetenzfelds des Modell-
Imams verweist, andererseits aber auch ein Nachweis für Vertrauenswürdigkeit 
darzustellen scheint, der zur Distanzierung vom Imam als Bedrohung herangezo-
gen wird. In der hier dargestellten Selbsterzählung von Herrn C. wird deutlich, 
dass die dichotome und teilweise dialektische Strukturierung als Anti-Subjekt und 
ideales Modell-Subjekt der beiden Subjektpositionen zur Folge hat, dass zur Ent-
kräftung einer Zuschreibung und Fremdpositionierung als Imam als Bedrohung 
der Modell-Imam herangezogen werden muss. 

9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des 
einflussreichen Imams 

Das aus den massenmedialen und politischen Debatten rekonstruierte Deutungs-
muster des einflussreichen Imams wird sowohl mit dem Imam als Bedrohung als 
auch mit dem Modell-Imam verknüpft und dient zum Teil als Legitimation für die 
jeweilige Zuschreibung (vgl. Abschnitt 6.4). Es entwirft den Imam als jemanden, 
der auf die muslimische Gemeinschaft grossen Einfluss hat und kontrastiert die-
ses Bild mit einer Vorstellung der Gemeinschaft als homogene, passive Gruppe 
ohne Handlungsfähigkeit und eigene Ressourcen. Dieses Unterkapitel behandelt 
die Bezüge der interviewten Imame auf das Deutungsmuster. Frau P. und Frau 
R. beziehen sich beide nicht darauf, vermutlich aufgrund seiner Verknüpfung mit 
dem Imam als Bedrohung oder dem Modell-Imam, die beide, wie bereits erwähnt, 
den nach verbreiteter Auffassung männlichen Imam adressieren. Zunächst werden 
Bezüge zum einflussreichen Imam in den vorausgegangenen Kapiteln reflektiert, 
die bisher noch nicht so klar hervorgehoben wurden. Dann wird aufgezeigt, dass 
sich im Datenmaterial eine Dekonstruktion des einflussreichen Imams durch eine 
Betonung der Handlungsfähigkeit der muslimischen Gemeinschaft findet. 

9.5.1 Ambivalenzen im Umgang mit dem 
Deutungsmuster 

Wenn man die Darstellungen in den bisherigen Kapiteln betrachtet, so finden 
sich darin an verschiedenen Stellen Bezüge zum einflussreichen Imam, die unter-
schiedlich ausfallen, wie nun in der Folge dargestellt wird. Abschnitt 8.1 zur



330 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

Selbst-Positionierung als überlasteter Imam zeigt, wie die Imame insbesondere 
die von der Gemeinschaft erwartete, permanente Erreichbarkeit als schwierig 
wahrnehmen. Hieraus wird eine bestimmte Handlungsfähigkeit der Gemeinschaft 
gegenüber dem Imam deutlich (vgl. Abschnitt 9.5.2 für eine nähere Erläuterung), 
die eher auf eine Zurückweisung des einflussreichen Imams hinweist. 

Abschnitt 8.2 behandelt die statusbezogene Selbst-Positionierung, deren Leit-
motiv der Status und Stellenwert eines Imams ist. Im Mittelpunkt steht dabei 
vor allem die Wertschätzung, die einem Imam laut einigen Befragten entgegen-
gebracht werden sollte. Ein gewisser Status kann durchaus mit einer gewissen 
Machtposition verbunden sein, Wertschätzung allein führt jedoch nicht zwangs-
läufig dazu, dass eine entsprechend positionierte Person auch tatsächlich Einfluss 
nehmen kann. Daraus lässt sich somit weder eine Annahme noch eine Zurückwei-
sung, sondern allerhöchstens eine Ambivalenz hinsichtlich dem einflussreichen 
Imam ableiten. Allerdings kann die statusbezogene Selbst-Positionierung auch so 
verstanden werden, dass die Imame, die sich auf diese Weise positionieren, die 
entsprechende Wertschätzung und den entsprechenden Status in Europa gerade 
vermissen und daher letztendlich wenig Einfluss haben, was den einflussreichen 
Imam widerlegen würde. 

Abschnitt 8.3 stellt die Selbst-Positionierung als normativ adressierender 
Imam dar. Imame rufen ihre Gemeinschaften durch normative Unterlassungs-
und Handlungsaufforderungen an und machen damit einen gewissen Einfluss 
geltend. Dies könnte als Annahme des Deutungsmusters ausgelegt werden. Aller-
dings wird beispielsweise anhand der Äusserungen von Herrn I. deutlich, dass 
Gottes Gebote, wie sich die Menschen verhalten sollten, auch den Imam mitein-
schliessen, der sich dabei nicht von den übrigen Gläubigen unterscheidet. Der 
Imam erscheint in den Äusserungen von Herrn I. somit in einer ambivalen-
ten Position: Er ist ein Gläubiger wie jede*r andere, weil er dieselben Gebote 
befolgen soll, wird von Herrn I. aber gleichzeitig als Stellvertreter des Pro-
pheten gedeutet. Hieraus kann weder eine Annahme noch eine Zurückweisung 
des einflussreichen Imams abgeleitet werden, es zeigt sich erneut eine gewisse 
Ambivalenz. Hinzu kommt, dass subjektivierende Adressierungen durch norma-
tive Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen, die an Gemeindemitglieder 
gerichtet sind, kein Privileg des Imams sind (Thielmann 2013:206), sondern 
sich Gläubige auch untereinander adressieren. Es «findet nicht nur eine religiöse 
Unterweisung zwischen den Mitgliedern statt, sondern das Verhalten der anderen 
wird auch kontinuierlich beobachtet und evaluiert» (Müller 2017:88). 

Abschnitt 8.4 behandelt die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder 
korrigiert. In einigen Äusserungen von Herrn F. wird noch einmal deutlich, dass



9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams 331

der Imam ein Gläubiger wie jede*r andere ist. Herr F. berichtigt die Vorstel-
lung, dass der Imam eine näher bei Gott liegende oder machtvollere Position 
einnehme als der oder die gewöhnliche Gläubige und weist damit den einfluss-
reichen Imam zurück. In den Äusserungen weiterer Imame in Abschnitt 8.4.2 
wird dann aber eine Ressource deutlich, durch die ein Imam einen bestimm-
ten Einfluss geltend machen kann: Wissen. Ein Imam wird von den Befragten 
als jemand positioniert, der das «richtige» Wissen besitzt und vermittelt. Da ein 
Imam kein geweihter Amtsträger ist und auch keine hierarchisch organisierte 
Glaubensgemeinschaft mit Weisungsbefugnis existiert, wird islamisches Wissen 
innerhalb von Moscheen ausgehandelt. Ayşe Almıla Akça, die solche Aushand-
lungsprozesse in Moscheen in Deutschland untersucht hat, beobachtete, «dass 
in derselben Gemeinde unterschiedliche Vorstellungen von wahrem und falschem 
Islam herrschen können sowie verschiedene Islamvorstellungen von unterschiedli-
chen Personen als dominant wahrgenommen werden» (Akça 2020:252). Folglich 
ist nachvollziehbar, dass Imame den Imam – also sich selbst – als denjenigen 
positionieren, der das «richtige» Wissen besitzt, denn Wissen dient als Grundlage 
für ihre Autorität: «It is fair to hold that ‘ilm as Islamic knowledge is one of the 
most important sources of Islamic authority for the imam» (Vinding 2018:243).18 

Daher spricht Vinding (2018:244) auch von «epistemic authority» und beschreibt 
diese als «the degree to which imams have expert knowledge and how aptly it is 
applied in their work». Man könnte an dieser Stelle geltend machen, dass damit 
auch die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam in Abschnitt 8.5 ver-
knüpft ist, denn fortwährendes Dazulernen sichert diese Autoritätsgrundlage ab. 
Wissen ist womöglich die Ressource, auf die sich ein Imam stützen kann, um 
einen möglichen Einfluss geltend zu machen. Hierin findet sich somit eine Bestä-
tigung des einflussreichen Imams. Es kommt jedoch auch zu einer Präzisierung: 
Der mögliche Einfluss des Imams liegt hauptsächlich in dessen Wissen begründet 
und im Unfang, in dem er dieses geltend machen kann. 

9.5.2 Dekonstruktion: «Il est au service de la 
communauté, ce n’est pas la communauté qui est 
au service de l’imam» 

In diesem Unterkapitel wird nun aufgezeigt, wie einige Imame die Handlungs-
fähigkeit ihrer Gemeinschaft gegenüber dem Imam betonen. Das kommt einer 
Dekonstruktion des einflussreichen Imams gleich, weil es das darin mitgeführte

18 Für einen Überblick, was islamisches Wissen meinen kann, siehe Akça (2020:31–50).



332 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

Bild der passiven Gemeinschaft ohne Handlungsfähigkeit widerlegt. Ihre dahin-
terliegenden Motive können soziologisch nicht aufgedeckt werden, es kann also 
nur die Art und Weise der Dekonstruktion beschrieben werden. Imame heben 
die Handlungsfähigkeit der muslimischen Gemeinschaft auf unterschiedliche Art 
hervor: Erstens finden sich Äusserungen von Imamen, die aufzeigen, wie sie 
auf einen Dialog und Austausch mit ihrer Gemeinschaft bauen. Das zeigt, dass 
Imame keineswegs einfach über die Gemeinschaft bestimmen, wie dies teilweise 
im Deutungsmuster des einflussreichen Imams dargestellt wird. Herr O. bezieht 
seine Gemeinschaft zum Beispiel bei der Unterrichtsgestaltung mit ein: 

Mais il y a aussi le samedi, samedi soir, deux fois par mois, un samedi oui, un- non, 
un samedi sur deux, je fais ça, je donne des cours éducatifs (räuspert sich) avec les 
thèmes que les fidèles choisissent eux-mêmes // Interviewerin: Ah // les fidèles. Juste, 
il me faut par exemple deux, trois semaines avant que- «Imam, si c’est possible pour 
tel date, tu nous parles de (unverständlich)», des thèmes comme ça. (Herr O., Zeile 
34–39) 

Tout au début, j’ai dit, «Dimanche sera pour vous et l’imam, il donne des réponses». 
(Herr O., Zeile 96–97) 

In der ersten Äusserung erläutert Herr O., dass er ein bestimmtes Unterrichts-
format eingeführt habe, in welchem er seine Gemeinschaft Themen vorschlagen 
lasse, die er dann jeden zweiten Samstag behandle. In der zweiten Äusserung 
nimmt er das noch einmal auf, indem er in direkter Rede wiedergibt, wie er sei-
ner Gemeinschaft mitgeteilt habe, der Sonntag sei für sie und der Imam gäbe 
Antworten (Zeile 96–97), er spricht hier also in der dritten Person über sich 
selbst. Herr O. bezieht seine Gemeinschaft also insbesondere über deren Mitge-
staltung des Unterrichtsinhalts mit ein. Auch Herr L. beschreibt an einer Stelle 
(vgl. Abschnitt 8.6) eine ähnliche Form des Austauschs: Er tausche sich mit sei-
ner Gemeinschaft jeweils am Donnerstag zum Thema seiner Freitagspredigt aus 
(Herr L., Zeile 23–24). Und Herr G. weist auf ein bestimmtes Format hin, das 
seiner Gemeinschaft erlaubt, sich einzubringen: 

Bei freiwilligen Vorträgen und Diskursen gibt es Dialogmöglichkeiten, Dialog, das 
heisst die Anwesenden können irgendwie ihre Blicke machen oder intervenieren oder 
abklären oder ihre eigene Meinung darstellen und so weiter. (Herr G., Zeile 71–73) 

Herr G. erläutert hier, dass es ein Vortragsformat gibt, «freiwillige Vorträge» oder 
«Diskurse», bei denen der Imam in einen Dialog mit seiner Gemeinschaft tritt. 
Die dialogische Debatte in diesem Vortragsformat beschreibt Herr G. vielfältig 
mit «Blicke machen», «intervenieren» (Zeile 72), «abklären» und «ihre eigene



9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams 333

Meinung darstellen» (Zeile 73). In den bisher zitierten Äusserungen wird deutlich 
wie Imame ihre Gemeinschaft auf unterschiedliche Weise in den Unterricht, in 
ihre Predigten oder Vorträge einbeziehen und in einen Dialog mit ihr treten. Es 
findet also keineswegs nur eine top-down Vermittlung von Wissen statt. Es scheint 
den Imamen auch wichtig, das in den Interviews darzulegen. 

Eine stärkere Dekonstruktion des einflussreichen Imams zeigt sich in den 
Äusserungen, in welchen Imame darauf verweisen, dass die muslimische Gemein-
schaft den jeweiligen Imam kontrollieren müsse: 

Non, c’est- J’ai répété plusieurs fois, «Si l’imam ne fait pas son travail vraiment, 
sincèrement ou avec le savoir complet, comme ça, pourquoi vous, comment dire, ne 
vous organisez-vous pas pour changer l’imam?». C’est très important. (Herr O., Zeile 
216–218) 

In dieser Äusserung betont Herr O., dass er seiner Gemeinschaft gesagt habe, dass 
sie sich organisieren sollen, um den Imam abzusetzen, falls dieser seine Arbeit 
nicht wirklich, aufrichtig oder mit umfassendem Wissen erledige («vraiment, 
sincèrement ou avec le savoir complet», Zeile 217). Er ruft die Gemeinschaft 
damit auf, ihn abzusetzen, sollte sie das Gefühl haben, dass er seiner Tätigkeit 
nicht richtig nachkomme. Tatsächlich sollten muslimische Gemeinschaften, die 
in der Schweiz mehrheitlich als Vereine organisiert sind (Pahud de Mortanges 
und Süess 2020:29–33), grundsätzlich über ein demokratisches Mitspracherecht 
der Gemeinschaftsmitglieder im Rahmen der Vereinsversammlung verfügen, wie 
dies in Art. 64 bis 68 des ZGB (1907) zum Vereinsrecht geregelt ist. Ausser-
dem zeigen Forschungsergebnisse, dass das von Herrn O. formulierte Anliegen 
in vielen Fällen Realität ist: Der Vorstand eines Moscheevereins ist oft Arbeit-
geber eines Imams und kontrolliert diesen entsprechend (Sèze 2013:105–106; 
Aslan et al. 2015:322–323; El-Yousfi 2019; vgl. Abschnitt 2.1.2). Auch Herr O. 
ist durch seinen Verein angestellt. Herr N. ist ebenfalls der Meinung, dass die 
Gemeinschaft den Imam kontrollieren soll: 

L’imam doit se former et cetera – et la communauté doit contrôler l’imam pour qu’il 
ne l’évite pas. (Herr N., Zeile 174–175) 

D’ailleurs, dans notre statut, dans le statut interne ou bien dans le règlement interne 
de la mosquée, l’imam, ce n’est pas quelqu’un qui est l’autorité suprême, mais c’est 
le comité de la mosquée et les fidèles de la mosquée qui contrôlent l’imam, ils peu-
vent l’éjecter. // Interviewerin: Mhm // Moi, j’ai mon message, j’ai insisté qu’on mette 
ça à l’interne de la (unverständlich) […] il est- doit être sur un siège éjectable, voilà. 
[…] on leur donne un avertissement, sinon il faut les éjecter, voilà, parce qu’il est au 
service de la communauté, ce n’est pas la communauté qui est au service d’imam.



334 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

L’imam, c’est clairement quelqu’un qui doit être respecté, c’est ça, il doit être à la hau-
teur, mais s’il fait quoi que ce soit, il voit vraiment l’écart. On n’est pas- L’image, c’est 
ça, c’est- Certains imams malheureusement polluent l’image des musulmans. Soit en 
Suisse, soit en Europe. (Herr N., Zeile 353–371) 

In der ersten Äusserung geht es um die Erwartung an den Imam, stets dazu-
zulernen und sich weiterzubilden («L’imam doit se former», Zeile 174–175; 
vgl. Abschnitt 7.1.2 und 8.5), an die Herr N. die Forderung anschliesst, dass 
die Gemeinschaft kontrollieren müsse, dass der Imam dies nicht vermeide. In 
der zweiten Äusserung beschreibt er dann, dass in den internen Statuten seines 
Moscheevereins festgelegt sei, dass der Imam nicht die oberste Autorität sei («ce 
n’est pas quelqu’un qui est l’autorité suprême», Zeile 354–355), sondern dass 
das Moscheekomitee und die Gläubigen den Imam kontrollieren. Er betont in 
der Folge drei Mal, dass der Imam rausgeworfen werden könne («ils peuvent 
l’éjecter», Zeile 356; «un siège éjectable», Zeile 360; «il faut les éjecter», Zeile 
366). Er positioniert sich als jemand, der auf dieser Regelung bestanden habe 
(«j’ai insisté qu’on mette ça à l’interne», Zeile 357). Dann folgt eine Aussage, 
die den einflussreichen Imam direkt widerlegt: Es sei der Imam, der im Dienste 
der Gemeinschaft stehe, nicht die Gemeinschaft im Dienste des Imams («il est 
au service de la communauté, ce n’est pas la communauté qui est au service 
d’imam», Zeile 367). Im Anschluss verweist er auf den Status und Stellenwert 
eines Imams («c’est clairement quelqu’un qui doit être respecté», Zeile 368), 
betont aber auch hier erneut, dass dieser rausgeworfen werden könne, wenn er 
etwas Bestimmtes tue. An dieser Stelle zeigt sich bei Herr N. ein weiteres Mal, 
was bereits im Hinblick auf sein boundary making zum Imam als Bedrohung (vgl. 
Abschnitt 9.2.2) offenkundig wurde: Er scheint Mühe zu haben, genau zu benen-
nen, was die Handlungen eines Imams als Bedrohung sind, denn auch hier spricht 
er nur von «falls er irgendwas tut» («s’il fait quoi que ce soit», Zeile 369). Er 
schliesst mit einem Bild des Imams als Bedrohung an, das auch an anderen Stellen 
seines Interviews sichtbar wurde: dass das ein Imam sei, der das Bild der Mus-
lim*innen beschmutze («Certains imams malheureusement polluent l’image des 
musulmans», Zeile 370–371). Der einflussreiche Imam wird bei Herrn N. somit 
dadurch widerlegt, dass er die Position des Moscheekomittees und der Gläubigen 
als kontrollierende Instanz hervorhebt. Diese interne Kontrolle kann den Imam als 
Bedrohung verhindern, indem fehlbare Imame zum Beispiel entlassen werden.19 

In seiner Darstellung ist der einflussreiche Imam somit stark verbunden mit dem

19 Ein Beispiel für die Handlungsfähigkeit der Gemeinschaft ist der Fall eines Imams der 
Grossen Moschee in Genf. Gläubige hatten gegen diesen «rebelliert», wie 20 Minuten (2011) 



9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven … 335

Imam als Bedrohung, ganz ähnlich wie das in den öffentlichen Debatten teilweise 
der Fall ist. 

Zusammengefasst kann hier festgehalten werden, dass einige Imame die Hand-
lungsfähigkeit ihrer Gemeinschaft gegenüber dem Imam betonen, die Gemein-
schaften also keineswegs so passiv sind, wie diese im Deutungsmuster des 
einflussreichen Imams erscheinen. Dadurch wird das Deutungsmuster durch die 
Imame widerlegt. 

9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder 
der inklusiven Imam*in 

Die dritte Subjektposition, die sich in den öffentlichen Debatten der Schweiz 
findet, tritt nur in den massenmedialen Debatten in Erscheinung. Der oder die 
inklusive Imam*in beschreibt eine Frau oder einen homosexuellen Mann in der 
Funktion eines Imams. Weil dies der verbreiteten Auffassung eines Imams ent-
gegensteht, bekommt die Subjektposition dadurch eine symbolisch-aktivistische 
Bedeutung (vgl. Abschnitt 6.5). Dabei werden in der Subjektposition vor allem 
die beiden Tätigkeitsbereiche der Gebetsleitung und der Freitagspredigt hervor-
gehoben. Dies ist insofern von Belang, als dass sich die Kämpfe von Frauen 
innerhalb von Moscheevereinen kaum um die Gebetsleitung oder das Halten einer 
Freitagspredigt, sondern, wie eine Studie aus Deutschland zeigt, um andere The-
men drehen: «Teilnahme an Gemeinschaftsgebeten in Moscheen wie Freitags-, 
Festtags- und Totengebete; eigener Raum in Moscheen, religiöse Lehre und 
Unterricht für Frauen von Frauen» (Akça 2020:241). Ausserdem sind Frauen 
in muslimischen Gemeinschaften bereits in Bereichen wie dem Unterricht oder 
der Seelsorge tätig, die auch zu den Tätigkeitsbereichen eines Imams zählen, 
aber nicht gleichermassen im Fokus der öffentlichen Debatten stehen. Dies wird 
auch am Beispiel von Frau P. deutlich, die als Predigerin, Religionslehrerin und 
Beraterin für weibliche Gemeinschaftsmitglieder tätig ist (vgl. Abschnitt 7.3). 
Entsprechend bezieht sich Frau P. in ihrem Interview nicht auf die Subjektposi-
tion des oder der inklusiven Imam*in, da es für sie keinen Beweggrund zu geben 
scheint, sich in irgendeiner Art und Weise dazu verhalten zu müssen. Da Frau 
P. eine vom Diyanet beschäftigte Religionsangestellte ist, kann davon ausgegan-
gen werden, dass sie durch Vorstellungen von und Zuschreibungen an weibliche

berichtete. Der Imam trat in der Folge zurück. Fünf Jahre später sollte er erneut in der Gros-
sen Moschee angestellt werden, ihm wurde aber aufgrund interner Widerstände gekündigt, 
bevor er die Stelle überhaupt antreten konnte (Roselli 2016).



336 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

Religionsangestellte adressiert wird, die in Diyanet-internen Diskursen zirkulieren 
(vgl. dazu Hassan 2012; Maritato 2015, 2016, 2018, 2021, 2023). Diese Adres-
sierungen wurden bisher jedoch noch nicht im Detail näher untersucht, ebenso 
wenig wie die Umgangsweisen der weiblichen Religionsangestellten mit diesen 
Adressierungen. 

An dieser Stelle muss auch kurz auf die zweite Personengruppe eingegangen 
werden, die in der Subjektposition des oder der inklusive*n Imam*in konstruiert 
wird: Nicht-heteronormative bzw. homosexuelle Imam*innen. In den massenme-
dialen Debatten findet sich nur ein einziges Beispiel eines homosexuellen Imams 
(vgl. Abschnitt 6.5 sowie Fussnote 44 in demselben Kapitel), der ausserdem 
nicht in der Schweiz lebt. Zusätzlich existieren erst wenige Studien (vgl. Hend-
ricks und Krondorfer 2011; Brault 2013; Piraino und Zambelli 2018), so dass 
zu den Umgangsweisen und Auseinandersetzungen von nicht-heteronormativen 
Imam*innen mit dieser Subjektposition keine Aussage getroffen werden kann. 
Es zeigt sich hier somit eine weitere Forschungslücke. 

In den Interviews nimmt nur eine Person auf die Subjektposition des oder der 
inklusive*n Imam*in Bezug: Frau R. Dies ist nicht überraschend, denn die männ-
lichen Imame haben keinen Beweggrund, sich im Interview dazu positionieren 
zu müssen. Wie bereits erwähnt, fühlen sie sich von der Subjektposition ver-
mutlich nicht adressiert und werden auch nicht mittels dieser fremdpositioniert. 
Frau R. hingegen nimmt in den massenmedialen Debatten als Akademikerin eine 
Sprechposition ein und konstruiert daher den oder die inklusive Imam*in mit. 
Im Grunde dreht sich ein grosser Teil ihres Interviews um das in der Subjekt-
position zum Ausdruck kommende Anliegen: die Gleichstellung aller Gläubigen 
in der Moschee. Entsprechend ist ihre Selbst-Positionierung die einer inklusi-
ven Imamin. In diesem Unterkapitel wird daher die Perspektive umgekehrt: Statt 
von der Subjektposition auszugehen und Ausdeutungen und Transformationen 
der Subjektposition in den Selbst-Positionierungen von Frau R. aufzuzeigen, wird 
hier die Selbst-Positionierung von Frau R. als inklusive Imamin herausgearbeitet 
und davon ausgehend Gemeinsamkeiten und Unterschiede zu der in den Debat-
ten zirkulierenden Subjektposition aufgezeigt. Diese «umgekehrte» Perspektive 
begründet sich hauptsächlich durch ihre dauerhafte Sprechposition in den mas-
senmedialen Debatten. Es kann davon ausgegangen werden, dass sie aufgrund 
ihrer Sprechposition das von ihr vertretene Anliegen der Gleichstellung aller in 
der Moschee über eine Positionierung als inklusive Imamin in die öffentlichen 
Debatten tragen kann (vgl. dazu auch Abschnitt 10.2). 

Frau R. ist zur Zeit des Interviews 55 Jahre alt, lebt seit 26 Jahren in der 
Schweiz und ist seit 2013 gelegentlich als Vorbeterin tätig. Wie bereits erwähnt, 
nimmt sie als Akademikerin eine Sprechposition in den massenmedialen Debatten



9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven … 337

der Schweiz ein. Ich eröffne das Interview mit Frau R. mit einem Bezug auf die 
Tätigkeit als Vorbeterin und der Bitte, doch davon zu erzählen, was sich durch den 
Fokus der massenmedialen Debatten auf die Gebetsleitung und Freitagspredigt 
begründen lässt. Frau R. antwortet darauf wie folgt: 

Es hat 2013 angefangen, glaube ich. Damals habe ich Feldforschung in Grossbri-
tannien gemacht, ah, es gibt wie eine Vorgeschichte, dass ich seit 2005 eine Reihe 
von Artikeln geschrieben habe, auf Arabisch selbstverständlich, und ich habe auch 
über die Strukturen unserer Moscheen gesprochen, die patriarchalen Strukturen, und 
dann von einem Traum, dass wir eines Tages vielleicht einfach zusammen in einer 
Moschee beten können. Und damals, ich erinnere mich, 2004, 2005, 2006, 2007, habe 
ich immer wie (.) Reaktionen gekriegt, wo man mir sagte, «Ja, worüber sprichst du? 
Was ist das für ein Nonsens?», oder. Das waren die ersten Reaktionen von einigen, 
die meine Artikel gelesen haben. (Frau R., Zeile 6–13) 

Frau R. formuliert den ersten Satz, in dem sie einen bestimmten Zeitpunkt nennt, 
im Passiv («es hat 2013 angefangen», Zeile 5). Dass sie als Vorbeterin tätig 
gewesen ist, erscheint hier also erst einmal als etwas, was ihr zustiess, weil sie 
in diesem ersten Satz nicht als aktiv handelnde Person auftritt. Daraufhin nennt 
sie einen Ort, an dem sie zu der Zeit forschend tätig gewesen sei («Damals 
habe ich Feldforschung in Grossbritannien gemacht», Zeile 5–6). Hier tritt sie 
nun als Handelnde in Erscheinung und zwar als Akademikerin («Feldforschung», 
Zeile 5). Dies ist insofern von Belang, als dass sie durch diese Tätigkeit in den 
massenmedialen Debatten der Schweiz eine Sprechposition einnimmt. Nach der 
Nennung von Ort und Zeit erwartet man, dass eine entsprechende Erzählung folgt, 
sie springt jedoch zeitlich noch weiter zurück («es gibt wie eine Vorgeschich-
te», Zeile 6). Ab 2005 habe sie Artikel geschrieben, erzählt sie. Darin habe sie 
die patriarchalen Strukturen in den Moscheen kritisiert und den Wunsch eines 
gemeinsamen Gebets angesprochen («dass wir eines Tages vielleicht einfach 
zusammen in einer Moschee beten können», Zeile 9–10). Das verweist darauf, 
dass sie die momentane Situation in den Moscheen nicht als ein gemeinsames 
Gebet wahrnimmt. Gleichzeitig wohnt diesem Wunsch ein grundsätzliches Anlie-
gen inne, das im ganzen Interview immer wieder deutlich wird: die Gleichstellung 
aller in den Moscheevereinen. Sie spricht an dieser Stelle von einem «Traum» 
(Zeile 9). Der Begriff «Traum» könnte hier eine Assoziation mit Martin Luther 
Kings berühmter Rede «I have a dream» und dadurch mit der amerikanischen 
Bürgerrechtsbewegung auslösen. Diese Interpretation würde die der Subjektpo-
sition in den massenmedialen Debatten zugeschriebene aktivistische Bedeutung 
unterstreichen. Massgeblich ist in dieser Passage ausserdem ein kurzer Einschub, 
der darauf verweist, dass Frau R. damals ein arabischsprachiges und damit auch



338 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

ein muslimisches Publikum und nicht etwa die Schweizer Öffentlichkeit ange-
sprochen hat («auf Arabisch selbstverständlich», Zeile 7).20 Die Reaktionen auf 
ihre Artikel, die ihr Anliegen und ihre Kritik darlegten, seien vor allem von 
Unverständnis geprägt gewesen, erzählt Frau R. weiter («‹Ja, worüber sprichst 
du? Was ist das für ein Nonsens?›», Zeile 11–12). Sie nimmt ihr Anliegen an 
späterer Stelle im Interview auch aus einer etwas persönlicheren Perspektive auf: 

Also, ich wünsche mir eine Moschee, weisst du, ich vermisse es, eine Community 
zu haben. // Interviewerin: Mhm // Es ist schwierig für mich. // Interviewerin: Ja // 
Es ist schwierig für mich. Ich will in einer Moschee beten, aber jedes Mal (.) wenn 
ich in eine Moschee gehe und man mir sagt, «Geh in ein anderes Zimmer» (..), das 
akzeptiere ich nicht. Ich will in diesem Haus sein. Weil wir gehören alle Gott. // 
Interviewerin: Mhm // Wir gehören alle dorthin. (Frau R., Zeile 109–113) 

In dieser Äusserung drückt Frau R. zunächst die subjektive Empfindung aus, dass 
sie gerne eine muslimische Gemeinschaft hätte, in der sie beten könnte und dass 
sie es bedauere, dass dies nicht der Fall sei. Dann erläutert sie den Grund dafür 
und damit kommt auch zum Ausdruck, warum sie sich für eine Gleichstellung 
innerhalb der Moscheen einsetzt: Weil sie es nicht akzeptiere, dass sie als Frau in 
einem anderen Raum beten solle («jedes Mal (.) wenn ich in eine Moschee gehe 
und man mir sagt, ‹Geh in ein anderes Zimmer› (..), das akzeptiere ich nicht», 
Zeile 110–112). Hierin wird deutlich, dass sie sich der Gemeinschaft deswe-
gen nicht zugehörig fühlt. Der Wunsch der Gleichstellung aller in der Moschee 
begründet sie damit, dass alle Menschen Gott gehören würden (Zeile 112). Es 
geht hier also um die theologische Grundannahme, dass vor Gott alle gleich 
sind. Dieses theologische Argument führt sie an anderer Stelle im Interview noch 
weiter aus: 

Wir sind gleich vor Gott, wir beten vor Gott, als Gleiche, und wir gehören in diesem 
Ort zusammen. Und jedes Mal, wenn ich eine Moschee sehe nur mit Männern, in die-
ser Moschee denke ich an eine soziale Ordnung, das sage ich immer. […] es ist eine 
Widerspiegelung von einer sozialen Ordnung. Das möchte ich nicht. Okay? Das, das 
will ich nicht für mich. Das ist- Nicht nur für mich, ich möchte gerne eine andere 
Moschee haben, okay, wo ich willkommen bin als Mensch mit Würde. Mit Würde, 
okay? (Frau R., Zeile 163–170)

20 Diesen Punkt nimmt sie an späterer Stelle im Zusammenhang mit problematischen Reak-
tionen noch einmal auf: «[B]itte beachte das, die Reaktionen kamen nicht aus der Schweiz. 
// Interviewerin: Okay // Die kamen aus arabischen Ländern» (Frau R., Zeile 219–221). 



9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven … 339

Wie in dieser Äusserung sichtbar wird, setzt sich Frau R. für eine Gleichstellung 
aller in den Moscheen und Gebetsräumen ein, weil vor Gott alle gleich seien und 
daher ihrer Meinung nach alle am gleichen Ort gemeinsam beten sollten. Den 
Ausschluss von Frauen in der Moschee bezeichnet sie als «soziale Ordnung» 
(Zeile 166), die sie ausdrücklich ablehnt («Das möchte ich nicht. Okay? Das, das 
will ich nicht für mich», Zeile 168). Mit einem nachgeschobenen «[n]icht nur 
für mich» (Zeile 169) drückt sie aus, dass es hierbei nicht um eine persönliche 
Befindlichkeit oder sogar um ihre persönliche Position geht, die ihr zugefallen ist, 
sondern sie sich diese Möglichkeit für alle wünscht.21 Durch den Begriff «soziale 
Ordnung» wird eine Praxis der Gemeinschaft, d. h. in diesem Fall der Ausschluss 
von Frauen (und grundsätzlich auch von Homosexuellen, die in dieser Äusse-
rung aber nicht explizit erscheinen), als historisch kontingent beschrieben und ist 
somit von Zeit und Kontext abhängig. Sie kontrastiert an dieser Stelle eine men-
schengemachte soziale Ordnung, die entsprechend verändert werden kann, mit 
der theologischen Grundannahme, dass vor Gott alle gleich sind. Dieser explizite 
Bezug auf Gott erscheint so nicht in der Konstruktion des oder der inklusiven 
Imam*in in den öffentlichen Debatten, womit ein wichtiger Unterschied sicht-
bar wird. In den massenmedialen Debatten liegt die Betonung einzig auf der 
Gleichstellung, wobei dieses Anliegen dort zum Teil explizit als antagonistische 
Gegenüberstellung von der als inklusiven Imam*in positionierten Person sowie 
der ihr zugerechneten Moschee und allen übrigen Muslim*innen gerahmt wird 
(vgl. Abschnitt 6.5). Das wird bei Frau R. so nicht erkennbar, wie später noch-
mals aufgenommen werden wird. Anschliessend fährt Frau R. fort, sie wünsche 
sich eine andere Moschee, in der sie «als Mensch mit Würde» (Zeile 170) will-
kommen sei. An dieser Formulierung sind nun mehrere Dinge bemerkenswert: 
Zuerst einmal deutet die Verwendung von «willkommen sein» an, dass sie sich 
in der Moschee nicht erwünscht fühlt. «Mensch mit Würde» wiederum rekur-
riert über die von ihr hier verwendete Kategorie «Mensch» auf die Gleichheit 
aller und drückt gleichzeitig aus, dass sie gendergetrennte Gebetsräume als ent-
würdigend wahrnimmt. Würde betont sie besonders, da sie das Wort zwei Mal 
nacheinander braucht («als Mensch mit Würde. Mit Würde, okay?», Zeile 170). 
Eine mögliche Lesart für diese Stelle wäre, dass sie als Verweis auf die all-
gemeine Erklärung der Menschenrechte verstanden werden könnte, in welchen 
die Würde in der Präambel und in Art. 1 erwähnt wird (UN 1948), bzw. auf

21 Dass sie Gleichstellung breiter versteht als nur auf die Gleichstellung der Frau bezogen, 
wird deutlich, wenn Frau R. an unterschiedlichen Stellen im Interview auf muslimische 
LGBTIQ + -Gruppierungen – d. h. Gruppierungen von lesbischen, schwulen, bisexuellen 
oder transgender Muslim*innen – oder auf einen homosexuellen Imam verweist, mit denen 
sie zusammengearbeitet hat (Frau R., Zeile 15–22 und Zeile 86–93). 



340 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

die Menschenwürde als allgemeiner Rechtsbegriff, wie er unter anderem in der 
Schweizer Bundesverfassung (1999) in Art. 7 verankert ist. Diese Lesart würde 
die von Frau R. wahrgenommene Ungleichbehandlung und damit auch ihre Argu-
mentation in einen grösseren Kontext setzen, was den aktivistischen Aspekt der 
Selbst-Positionierung unterstreicht. 

Frau R. erzählt im Interview, dass sie die Rolle einer Vorbeterin erstmalig 
übernahm, weil sie von einer bestimmten Gruppe dafür angefragt wurde (Frau 
R., Zeile 15–26). Sie zählt dann weitere Anlässe auf, an denen sie als Vor-
beterin tätig war oder eine Predigt gehalten hat (Frau R., Zeile 41–46). Die 
in der Selbst-Positionierung hervorgehobenen Tätigkeitsbereiche der Gebetslei-
tung und der Freitagspredigt sind somit die beiden Bereiche, auf die sie sich 
primär bezieht – was mit der Subjektposition in den öffentlichen Debatten über-
einstimmt. Bezug nehmend auf den Begriff «Imamin» unterstreicht sie an anderer 
Stelle im Interview jedoch: 

[I]ch habe keine Moschee. // Interviewerin: Mhm // Okay? Es ist nicht, dass ich von 
dieser- (6s) Ich will nicht sagen, ich will nicht Imamin sein. Oder. Ich habe, um 
ehrlich zu sein, ich bin einfach seit eineinhalb Jahren an diesem Buchprojekt über 
(Thema), oder […] viele, die ich nicht kannte, haben ja gesagt nur deshalb, wegen 
dieser Geschichte, weil ich «die Imamin» bin. // Interviewerin: Ah // Weil ich «die 
Imamin» und ich habe- denke mir, ob das die Muslimbruderschaft, ob das die Huthi, 
ob das- spielt ja keine Rolle, es gab immer dieses Interesse. Okay? Es gab immer. Und 
es gab die Frauen, die Aktivistinnen, die mir gesagt haben, «Sie hatte mit mir gebe-
tet», zusammen, oder. Then you see something is changing, something is taking place. 
Und- aber das gesagt, ich wollte nur einfach, damit ich ehrlich bin, ich bin nicht eine 
Imamin. Aber wenn eine Gruppe mich wählt und sagt, «Du kannst das machen», dann 
ist das auch aus religiöser Perspektive okay. // Interviewerin: Mhm // Dann mache 
ich das. Aber bis ich meine Moschee habe, bin ich nicht. (lacht) Offiziell mindestens. 
(Frau R., Zeile 143–156) 

Frau R. beginnt mit einer Bezugnahme auf die Moschee: Sie habe keine Moschee, 
das heisst keine Gemeinschaft, daher sei sie nicht Imamin, meint sie. Daran 
schliesst sie an, dass dies nicht heisse, dass sie keine Imamin sein wolle. Sie geht 
im Anschluss aber nicht näher auf diese Aussage ein, sondern beschreibt, wie sie 
von aussen wahrgenommen wird. Sie arbeite als Akademikerin an einem Buch-
projekt, für das sie viele Menschen nur deswegen habe befragen können, weil ihr 
Ruf als Imamin ihr vorauseile («viele, die ich nicht kannte, haben ja gesagt nur 
deshalb, wegen dieser Geschichte, weil ich ‹die Imamin› bin», Zeile 147–148). 
Dabei spricht sie an dieser Stelle davon, dass sie als «die Imamin» (Zeile 148) 
wahrgenommen werde und nicht etwa als «eine Imamin», was sie an späterer



9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven … 341

Stelle im Interview jedoch korrigiert.22 Obwohl sie den Begriff Imamin für sich 
selbst zurückweist, wird sie offensichtlich als Imamin wahrgenommen und kann 
von dieser Wahrnehmung für ihr Buchprojekt auch profitieren. Sie nennt dabei 
konkrete muslimische Akteure, die sich deswegen für sie interessiert hätten («ob 
das die Muslimbruderschaft, ob das die Huthi […] es gab immer dieses Inter-
esse», Zeile 149–150), und verweist auch auf «Frauen», «Aktivistinnen» (Zeile 
150–151), die erklärt hätten, gemeinsam mit ihr gebetet zu haben. Diese von ihr 
wiedergegebene Erklärung zum gemeinsamen Gebet wirkt in ihrer Erzählung wie 
eine öffentliche Stellungnahme, eine Art Parteiergreifung für sie und scheint Soli-
darität mit ihrer Handlung als Vorbeterin auszudrücken. Das gibt der Handlung 
einen Anstrich von (politischem) Aktivismus, die Gebetsleitung erscheint dadurch 
als ein in einer sozialen Bewegung eingebetteten Akt des Ungehorsams. Frau 
R. schliesst mit einer englischen Formulierung23 an, welche das zuvor Gesagte 
zusammenfassen soll: Dann sehe man, dass eine Veränderung stattfinde («Then 
you see something is changing, something is taking place», Zeile 152).24 Dadurch 
dass sie also auf eine bestimmte Weise wahrgenommen wird – ob diese nun mit 
ihrer Selbstwahrnehmung übereinstimmt oder nicht –, wird eine soziale Verände-
rung sichtbar. Anschliessend kommt sie zurück zum Ausgangsthema und betont 
noch einmal, dass sie keine Imamin sei. Allerdings sei es aus religiöser Per-
spektive okay, wenn sie zur Vorbeterin bestimmt werde. Hierbei bezieht sie sich 
auf die Konvention, die fähigste Person in der Gemeinschaft dafür zu bestim-
men (vgl. Abschnitt 2.1). Am Ende der Passage betont sie noch einmal, sie sei 
keine Imamin solange sie keine Moschee habe, zumindest «offiziell» (Zeile 156) 
nicht. Die Verwendung von «offiziell» an dieser Stelle ist interessant, da sie sich 
hier auf einen für eine Mehrheit der Muslim*innen als gültig angesehenen Wis-
sensbestand zu beziehen scheint, den sie nicht weiter expliziert. Das heisst, ihr 
Einsatz für die Gleichstellung aller Menschen in der Moschee ist für sie keines-
wegs verbunden mit einer Infragestellung des gesamten als gültig betrachteten

22 «[W]enn diese Reaktion kommt aus arabischen Ländern, auf diesen Reisen, die ich 
gemacht habe, auch hier (Anm. nt: sie ist zur Zeit des Interviews im Ausland) hat man mich 
als ‹die Imamin›, ‹die ist die Imamin, die erste Imamin› und danach auch- ‹Das nein, nicht›, 
da muss man auch korrekt bleiben, I mean  ich war nicht die erste, es gab viele andere (lacht)» 
(Frau R., Zeile 226–230). 
23 Sie wechselt im Interview öfters ins Englische, vermutlich weil dieses nach dem Arabi-
schen ihre Zweitsprache ist. 
24 Den Begriff der Veränderung verwendet Frau R. im Interview öfter. Sie sieht die Gleich-
stellung aller in der Moschee als Veränderung, die sie und ihre Mitstreiter*innen anstreben: 
«Wir möchten Veränderung. Und die Veränderung kann nicht stattfinden ohne eine gesell-
schaftliche Veränderung, die auch die Frauen betrifft. Und die Rolle der Frauen in der 
Moschee» (Frau R., Zeile 434–435). 



342 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

islamischen Wissens.25 Dies ist ein wichtiger Punkt, der an anderen Stellen im 
Interview sichtbar wird, zum Beispiel den folgenden: 

[I]n dieser Predigt habe ich ein bisschen etwas gewagt, als ich gesprochen habe von 
der menschlichen Natur und den religiösen Texten […] Und immer die g-, die ganze 
Zeit habe ich gesagt, mit grossem Respekt, das ist unsere Tradition. // Interviewerin: 
Mhm // Ich habe grosse Achtung vor unserer Tradition. (Frau R., Zeile 385–393) 

[S]elbstverständlich man muss immer das Format- Ich versuche das immer, die Tra-
dition zu bewahren. // Interviewerin: Mhm // Es gibt Sachen, man muss mindestens, 
es gibt Verse, die man erwähnt, koranische Verse, Hadith erwähnen, okay, das mache 
ich, das Format behalte ich. (Frau R., Zeile 418–421) 

Manchmal, was mich müde macht, ist dieses Gefühl immer, dass man sagt, das kann 
nicht sein, man kann das nicht ändern. Doch, das kann man! (.) // Interviewerin: Mhm 
// Why can’t we? Why can’t we? That is- und das heisst nicht, ich unsere Tradition 
nicht schätze. Es gibt schöne Sachen in unserer Tradition, die ich liebe. (Frau R., Zeile 
196–200) 

In der ersten Äusserung erzählt Frau R. von einer Predigt, einer ḫuṭba, die sie 
gehalten habe, in welcher sie über die menschliche Natur und religiöse Texte 
gesprochen habe. Sie betont im Anschluss, sie habe in ihrer Predigt wiederholt, 
dass auch sie Teil der Tradition sei, vor der sie grossen Respekt habe («mit 
grossem Respekt, das ist unsere Tradition», Zeile 391–392). Sie wiederholt, sie 
habe grosse Achtung vor der Tradition (Zeile 393). Durch die Rede von der 
«Tradition» verortet sie sich innerhalb einer bestimmten, von einer Mehrheit der 
Muslim*innen als gültig angesehenen Wissensordnung. In der zweiten Äusserung 
kommt sie noch einmal auf die entsprechende Predigt zu sprechen. Hier wird nun 
offenkundig, dass sie auch formal versucht, sich an das zu halten, was gemeinhin 
als Norm betrachtet wird: die Erwähnung von koranischen Versen oder Hadithen 
in einer Predigt («man muss mindestens, es gibt Verse, die man erwähnt, kora-
nische Verse, Hadith erwähnen, okay, das mache ich, das Format behalte ich», 
Zeile 419–421). In der dritten Äusserung gibt sie im Grunde zu Beginn die Hal-
tung wieder, die ihr vermutlich öfters entgegenschlägt: Dass Veränderungen nicht 
möglich seien. Sie bekräftigt: «Doch, das kann man!» (Zeile 198). Im Anschluss 
betont sie, dass der Wunsch nach Veränderungen nicht bedeute, dass sie die Tra-
dition nicht respektiere und anerkenne. Wie hier sichtbar wird, versteht sie sich 
nicht in einer antagonistischen Position gegenüber allen anderen Muslim*innen,

25 Dieser unscharfe Begriff wird hier verwendet, weil keine islamischen Dogmen existie-
ren. Wie Akça (2020:373) schreibt: «Das jeweils gültige islamische Wissen oszilliert […] 
zwischen Kontinuität eines schon vorhandenen Wissens und seinem Wandel durch die Her-
ausforderungen der sich verändernden sozialen Umgebungen und Bedingungen». 



9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven … 343

wie die Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in in den massenmedialen 
Debatten manchmal gezeichnet wird, sondern positioniert sich selbst als Teil der 
muslimischen Gemeinschaft. Das macht sie an anderer Stelle im Interview noch 
einmal deutlich: 

[E]s geht nicht um «gegen» und ich bin mir bewusst, dass man aufpassen soll. Es geht, 
es- Ich bin ein Teil (.) der Schweiz, ich bin ein Teil der muslimischen Gemeinschaft. 
Weisst du, was ich meine? Ich- // Interviewerin: Ja // Ich bin Teil von beiden. (Frau 
R., Zeile 523–526) 

Sie macht in dieser Äusserung nochmals klar, dass sie sich nicht gegen andere 
Muslim*innen stelle («es geht nicht um ‹gegen›», Zeile 523) und im Hinblick 
darauf auch vorsichtig sei («ich bin mir bewusst, dass man aufpassen soll», Zeile 
524). Sie bekräftigt, dass sie sowohl Teil der muslimischen Gemeinschaft als auch 
Teil der Schweiz ist. Nebst einer eindeutigen Positionierung als zur muslimischen 
Gemeinschaft zugehörig überbrückt sie damit auch eine Gegenüberstellung von 
schweizerisch und muslimisch. Dies betont sie noch einmal mit der Aussage: 
«Ich bin Teil von beiden» (Zeile 526). 

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass im Interview von Frau R. 
die Gleichstellung aller in der Moschee zentral ist. Das ist deckungsgleich mit 
der Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in. Es finden sich jedoch zwei 
Unterschiede zu den massenmedialen Debatten: Frau R. macht für ihr Anliegen 
der Gleichstellung auch ein Bezug zur Gleichheit aller vor Gott, die sich so nicht 
in den massenmedialen Debatten findet. Weiter lehnt sie die antagonistische Posi-
tionierung ab, welche der oder die inklusive Imam*in und seine bzw. ihre Moschee 
allen anderen Muslim*innen gegenüberstellt. Stattdessen betont Frau R. an meh-
reren Stellen, dass sie sich als Teil der muslimischen Gemeinschaft versteht und 
auch die von einer Mehrheit der Muslim*innen als gültig angesehenen Wis-
sensordnung respektiert, obwohl sie sich Veränderungen wünscht. An Frau R.s 
Beispiel wird sichtbar, dass Unterschiede zwischen einer Selbst-Positionierung 
und einer Subjektposition bestehen können, auch wenn die entsprechende Person 
über das Öffentlichmachen ihrer Selbst-Positionierung die Subjektposition mit-
konstruiert. Dieser Aspekt wird in den Schlussfolgerungen noch einmal vertieft 
diskutiert (vgl. Abschnitt 10.2).



344 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

9.7 Zusammenfassend: Umgangsweisen mit den 
rekonstruierten Subjektpositionen 

Wie in diesem Kapitel sichtbar wurde, zeigen sich unterschiedliche Umgangswei-
sen der Befragten mit den Subjektpositionen. Für den Imam als Bedrohung ist dies 
einerseits eine Zurückweisung der Subjektposition, andererseits ein sogenanntes 
boundary making (vgl. Abschnitt 9.2). Die Zurückweisung geschieht dadurch, 
dass die Imame sich von der Subjektposition distanzieren, sie zu widerlegen 
versuchen oder für unwahr erklären und eine Verantwortungszuschreibung vor-
nehmen, so zum Beispiel an die Medien. Der Imam als Bedrohung vermischt sich 
in den Äusserungen dabei stellenweise mit einer bestimmten Zuschreibung an 
Muslim*innen, den sogenannt «schlechten Muslim*innen». Die zweite Umgangs-
weise ist eine Zuschreibung der Subjektposition des Imams als Bedrohung an eine 
oder mehrere Gruppen und eine anschliessende Grenzziehung zwischen sich und 
diesen «Anderen» (boundary making), um sich auf diese Weise von einer solchen 
Positionierung zu distanzieren. Mit der Externalisierung geht gleichzeitig auch 
eine Verantwortungszuschreibung an diese «Anderen» für das negative Bild der 
Imame in der Öffentlichkeit einher. In dieser zweiten Umgangsweise wird keine 
grundsätzliche Zurückweisung der Subjektposition sichtbar. 

Auch für die Subjektposition des Modell-Imams zeigen sich zwei verschiedene 
Umgangsweisen der Befragten (vgl. Abschnitt 9.3). Einerseits positionieren sich 
die Imame durch Bezugnahme auf gewisse Kompetenzfelder des Modell-Imams 
– insbesondere Sprachkenntnisse, Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und 
Prävention sowie Zusammenarbeit mit Behörden und anderen Institutionen – 
selbst als Modell-Imam. Diese Positionierungen sind jedoch auch von eigenen 
Ausdeutungen begleitet, wie zum Beispiel, dass Unterricht und Predigt auf 
Deutsch primär als innermuslimisches Anliegen charakterisiert werden. Imame 
deuten das Unterrichten und Predigen in Deutsch für sich somit neu aus und 
schaffen sich einen erweiterten Bezugsrahmen dafür. Andererseits zeigt sich eine 
zweite Umgangsweise: Eine Einnahme von gewissen im Modell-Imam angelegten 
Kompetenzen, also einer Selbst-Positionierung als Modell-Imam, die jedoch von 
einer gewissen Dekonstruktion begleitet ist. Wie an Beispielen gezeigt wurde, 
ergibt sich die Dekonstruktion des Modell-Imams entweder aus einer Infragestel-
lung der im Modell-Imam enthaltenen hohen Erwartungen oder aber durch eine 
gewisse Emanzipation. 

Am Beispiel einer bestimmten Selbsterzählung von Herrn C. wurden dann 
die Konsequenzen der dichotomen und teilweise auch dialektischen Struktu-
rierung von Anti-Subjekt und idealem Modell-Subjekt deutlich gemacht (vgl. 
Abschnitt 9.4). Die Fremdpositionierung als Imam als Bedrohung führt bei Herrn



9.7 Zusammenfassend: Umgangsweisen mit den rekonstruierten … 345

C. dazu, dass er sich als Modell-Imam positioniert, um diese Zuschreibung 
explizit zurückweisen zu können. An seinem Beispiel wird auch die Prekari-
tät der Selbst-Positionierung als Modell-Imam sichtbar, weil entsprechende, dem 
Modell-Imam zugeordnete Handlungen bei einer Fremdpositionierung als Imam 
als Bedrohung letzten Endes nicht ins Gewicht fallen. 

Im Umgang der Befragten mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams 
zeigt sich zunächst ein ambivalentes Bild: Einige Äusserungen weisen den im 
Deutungsmuster postulierten Einfluss des Imams auf seine Gemeinschaft zurück. 
Ein Punkt wird in den Interviews jedoch gestärkt: der Einfluss des Imams im 
Hinblick auf den Erwerb, die Herstellung oder die Verbreitung islamischen Wis-
sens (vgl. Vinding 2018:243). In weiteren Äusserungen wird deutlich, dass einige 
Imame die Handlungsfähigkeit ihrer Gemeinschaft gegenüber dem Imam betonen, 
die Gemeinschaften also keineswegs so passiv charakterisieren, wie diese im Deu-
tungsmuster des einflussreichen Imams erscheinen. Hierbei muss jedoch auf eine 
Limitation hingewiesen werden: Die Perspektiven der Mitglieder muslimischer 
Gemeinschaften wurden nicht einbezogen, was gerade im Hinblick auf das Deu-
tungsmuster des einflussreichen Imams lohnenswert gewesen wäre. Wie Schmid 
(2020b:74–78) zeigen kann, haben Mitglieder muslimischer Gemeinschaften 
durchaus divergierende Meinungen hinsichtlich der Imame, was die Annahme 
einer homogenen, passiven Gemeinschaft ebenfalls entkräftet. Zusammengenom-
men widerlegen die dargelegten Äusserungen der Befragten den einflussreichen 
Imam: Muslimische Gemeinschaften sind keineswegs homogene, passive Grup-
pen, die von einem Imam geleitet, geführt und gelenkt werden, sondern besitzen 
eigene Ressourcen und Handlungsfähigkeit. Hinzu kommt, dass Moscheever-
eine nicht nur für Mitglieder geöffnet sind, so dass es für Gläubige relativ 
einfach ist, für das Gebet in einen anderen Moscheeverein zu gehen und so 
Moscheevereine nach Belieben zu wechseln. Es gibt somit auch Möglichkeiten 
der Handlungsfähigkeit für Muslim*innen, die von den Imamen in den Interviews 
nicht aufgegriffen wurden. 

Zum Schluss wurde der Umgang mit der dritten Subjektposition des oder der 
inklusive*n Imam*in dargelegt (vgl. Abschnitt 9.6). Insgesamt bezieht sich nur 
eine einzige Person darauf: Frau R. Sie nimmt in den massenmedialen Debat-
ten eine Sprechposition ein und konstruiert die Subjektposition daher mit. Ihre 
Selbst-Positionierung als inklusive Imamin ist insofern deckungsgleich mit der 
Subjektposition, als dass ihr die Gleichstellung aller in der Moschee ein Anliegen 
ist. Allerdings argumentiert sie in ihrer Selbst-Positionierung mit der Gleich-
heit aller vor Gott, was in der Subjektposition in den massenmedialen Debatten 
nicht aufgenommen wird. Ausserdem lehnt sie die Gegenüberstellung von allen



346 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen …

anderen Muslim*innen und dem oder der inklusiven Imam*in ab, die in der Sub-
jektposition teilweise konstruiert wird. Stattdessen betont sie, dass sie sich als 
Teil der muslimischen Gemeinschaft versteht und auch das von einer Mehrheit 
der Muslim*innen als gültig angesehene Wissen wertschätzt. 

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche 
die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem 
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle 
ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, 
ob Änderungen vorgenommen wurden. 

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts 
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt 
ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des 
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


10Diskussion und Schlussbetrachtungen 

Zentrales Interesse dieser Arbeit war die Untersuchung der Subjektwerdung von 
Imamen in der Schweiz, die in ständiger Auseinandersetzung mit in Wissens-
ordnungen zirkulierenden Adressierungen, Zuschreibungen und Anforderungen 
stattfindet. Die Grundlage dafür bildet eine doppelte Empirie, die sowohl die 
Selbst-Positionierungen von Imamen als auch die Subjektpositionen in den ent-
sprechenden Wissensordnungen in den Blick nimmt. Im Hinblick auf letztere hat 
sich die Arbeit auf aktuelle massenmediale und politische Debatten der Schweiz 
fokussiert. Aufbauend auf dem sensibilisierenden Konzept (vgl. Kapitel 3), ging 
die Arbeit folgenden forschungsleitenden Fragen nach: Welche an Imame adres-
sierte Subjektpositionen werden in massenmedialen und politischen Debatten der 
Schweiz konstruiert? Welche Selbst-Positionierungen nehmen Imame in Selbster-
zählungen ein? Wie gehen sie dabei mit den in massenmedialen und politischen 
Debatten der Schweiz zirkulierenden Subjektpositionen um? 

Statt an dieser Stelle die Ergebnisse zu den einzelnen Forschungsfragen nach-
einander zu diskutieren, gehen diese Schlussbetrachtungen nebst einer zusammen-
fassenden Ergebnisdarstellung noch einmal vertieft auf Schliessungsprozesse ein. 
Hierbei werden zunächst die Schlussfolgerungen dargestellt, die sich auf das vor-
herrschende Verständnis von «Imam» und damit auf männliche Imame beziehen, 
welche die vorliegende Studie hauptsächlich in den Blick genommen hat, bevor 
auf die Ergebnisse zu den weiblichen Befragten eingegangen wird. Aufgrund 
dieser Vorgehensweise werden die drei aus dem ersten Datenkorpus herausge-
arbeiteten Subjektpositionen (vgl. Kapitel 6) getrennt voneinander besprochen, 
denn wie durch das Interviewmaterial deutlich geworden ist, beziehen sich die 
männlichen Imame ausschliesslich auf die beiden Subjektpositionen des Imams 
als Bedrohung und des Modell-Imams, nicht jedoch auf die dritte Subjektposition 
des oder der inklusiven Imam*in. Daher werden hier zunächst die beiden ersteren

© Der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_10 

347

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_10&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_10


348 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

Subjektpositionen, die Umgangsweisen der Imame mit diesen und die Selbst-
Positionierungen der Imame näher behandelt und zwar unter Einbezug einer 
schliessungstheoretischen Perspektive. Im Anschluss daran wird auf die in der 
Arbeit behandelten Ansätze weiblicher Sichtweisen eingegangen, indem einerseits 
die dritte Subjektposition des oder der inklusive*n Imam*in und die Umgangs-
weise von Frau R. damit aufgegriffen wird, und andererseits die Perspektive von 
Frau P. beleuchtet wird. Zum Schluss des Kapitels werden noch einmal Limi-
tationen der Arbeit verdeutlicht und verschiedene weiterführende Perspektiven 
eröffnet, sofern diese noch nicht vorhergehend diskutiert worden sind. 

10.1 Zwischen Super-Imam und Bedrohung 

Die männlichen Imame beziehen nur auf zwei der drei aus den öffentlichen 
Debatten der Schweiz rekonstruierten Subjektpositionen. Die Subjektposition des 
Imams als Bedrohung zeichnet die Imame als eine Bedrohung für die soziale Ord-
nung der Schweiz und daher als abzulehnendes Anti-Subjekt (vgl. Abschnitt 6.2). 
Im Rahmen der Subjektposition wird eine soziale Schliessung – und damit 
auch ein Othering – deutlich, die an die Rolle der Imame angeknüpft wird. 
Begründungs- bzw. Anschlusskriterium für die angestrebte soziale Schliessung 
(vgl. Abschnitt 4.1) ist also die Funktion des Imams und damit indirekt auch seine 
Religionszugehörigkeit. Der Imam als Bedrohung ist entsprechend stark durch 
Verdachtsmomente geprägt. Fremdzuschreibungen des Imams als Bedrohung zei-
gen verschiedene Folgen, auch ohne dass eine strafrechtlich relevante Handlung 
begangen wurde. Die entsprechenden Schliessungsbestrebungen manifestieren 
sich als Kontrollmassnahmen in Form von Prüfverfahren, Bewilligungen und 
Vorschriften, aber auch migrations- und aufenthaltsrechtlich als Ausweisungen 
und Einreisesperren. Dabei wird stellenweise das Deutungsmuster des einflussrei-
chen Imams herangezogen, das dem Imam einen Einfluss über seine als homogen 
und passiv verstandene muslimische Gemeinschaft attestiert (vgl. Abschnitt 6.4), 
um die Zuschreibung des Imams als Bedrohung an bestimmte Imame zu legiti-
mieren. In manchen Facetten des Imams als Bedrohung kommt ausserdem eine 
Verschränkung mit dem historischen Deutungsmuster der «Überfremdung» (vgl. 
Abschnitt 4.5) zum Ausdruck. So zum Beispiel im 5. Kolonnen-Imam, in wel-
chem eine Angst vor dem politisch tätigen Fremden zutage tritt, der als eine 
Bedrohung für die Integrität der Schweiz gesehen wird (vgl. Abschnitt 6.2.3). Die 
Subjektposition kann insgesamt als eine Manifestation des konflikthaften Aus-
handlungsprozesses verstanden werden, in welchem gemäss der übergeordneten



10.1 Zwischen Super-Imam und Bedrohung 349

These dieser Arbeit die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft verhan-
delt wird – unter anderem über die in dieser Subjektposition sichtbar werdenden 
Abgrenzungen zum «Anderen». Allerdings, und damit wird eine Limitation im 
Hinblick auf die übergeordnete These formuliert, hat diese Arbeit nicht unter-
sucht, welche unterschiedlichen Vorstellungen von Schweizer*in-Sein in diesen 
Aushandlungsprozessen in Erscheinung treten und verhandelt werden. 

Der Modell-Imam als ideales Modell-Subjekt und Identifikationsangebot in 
Form einer «Verheissung» oder «‹Blaupause›» (Keller 2012b:100) hingegen 
umfasst vielfältige Kompetenzen, die von einem Imam erwartet werden und wird 
von gewissen Imamen auch als «Super-Imam» umschrieben. Mit der Verwendung 
dieses Begriffs machen sie auf unrealistische Idealvorstellungen aufmerksam, die 
einem Imam so viel abverlangen, dass er übernatürliche Fähigkeiten zu brau-
chen scheint. Der Modell-Imam erscheint teilweise als durch die Schweizer 
Gesellschaft funktionalisiert, etwa im Hinblick auf die Erwartungen an Imame 
im Bereich der Integration, der Radikalisierungsprävention oder der Zusam-
menarbeit mit Behörden (vgl. Abschnitt 6.3). Die Vorstellung, dass ein Imam 
sowohl Radikalisierung innerhalb der muslimischen Gemeinschaft verhindern als 
auch die Integration der Mitglieder seiner Gemeinschaft erleichtern und ermög-
lichen soll, verschränkt sich dabei oftmals implizit mit dem Deutungsmuster des 
einflussreichen Imams (vgl. Abschnitt 6.4). Imame werden dadurch zu sogenann-
ten «Agenten der Kultivierung» (Schmid 2020b:65; Tezcan 2012:129) gemacht. 
Damit einher geht ein Bild der muslimischen Gemeinschaft, das diese wie oben 
erwähnt als homogen und passiv, aber auch als fremd und integrationsbedürf-
tig zeichnet. Hierin deuten sich Verschränkungen mit Integrationsdiskursen an, 
welche die Idee der Integration als Assimilation in sich tragen (Gianni 2013; 
Lüthi und Skenderovic 2019:2). Diese wurden in der vorliegenden Arbeit jedoch 
nicht vertieft untersucht. Interessant ist, dass die für muslimische Gemeinschaf-
ten wichtigen religiösen Kompetenzen eines Imams, d. h. sein theologisches 
Wissen und seine Kenntnisse hinsichtlich der rituellen Praktiken, keine der im 
Modell-Imam zum Ausdruck kommenden Erwartungen darstellen. Der Fokus 
liegt vielmehr auf gesellschaftlich als wichtig erachteten Aspekten wie z. B. 
der Radikalisierungsprävention. Insgesamt wird damit auch im Modell-Imam der 
Niederschlag der grösseren öffentlichen Debatten zu Islam und Muslim*innen 
und den entsprechenden Aushandlungen zur symbolischen Form der Schweizer 
Gesellschaft deutlich. 

Zusätzlich wird in Aspekten des Modell-Imams sichtbar, wie Anti-Subjekt und 
ideales Modell-Subjekt in bestimmten Facetten dialektisch strukturiert sind: So 
scheint zum Beispiel das Kompetenzfeld Sprachkenntnisse (vgl. Abschnitt 6.3.2) 
als Massstab und Markierung zu dienen, wie «fremd» bzw. «integriert» ein



350 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

Imam ist und damit auch, ob ihm eher der Imam als Bedrohung oder der 
Modell-Imam zugeschrieben wird. Die dichotome und stellenweise auch dialek-
tische Strukturierung der beiden Subjektpositionen in Form eines Anti-Subjekts 
(Imam als Bedrohung) und eines idealen Modell-Subjekts (Modell-Imam) ist  in  
verschiedener Hinsicht aufschlussreich. Es kann einerseits postuliert werden, 
dass sie eine Folge des konflikthaften Aushandlungsprozesses zur symboli-
schen Form der Schweizer Gesellschaft ist, die sich über eine Abgrenzung 
zum «Anderen» definiert. Andererseits hat die dichotome und stellenweise dia-
lektische Strukturierung zur Folge, dass zur Entkräftung einer Zuschreibung 
und Fremdpositionierung als Imam als Bedrohung stets der Modell-Imam zur 
Selbst-Positionierung herangezogen werden muss (vgl. weiterführend Trucco und 
Pokitsch i. E.). Ausserdem kommt in der Strukturierung der beiden Subjektposi-
tionen die schon im Forschungsstand genannte Versicherheitlichung entlang einer 
binären Unterscheidung von «gutem» und «schlechtem» Islam bzw. von «gu-
ten» und «schlechten» Muslim*innen zum Ausdruck (vgl. Abschnitt 2.2.1). Diese 
Strukturierung zieht eine gewisse soziale Schliessung gegenüber dem als Bedro-
hung gerahmten Anti-Subjekt nach sich, wie in den bisherigen Erläuterungen 
offenkundig wurde. 

Weiter zeigt sich, dass die dichotome Strukturierung der Subjektpositionen 
einen Einfluss auf die Art hat, wie die Imame mit den Subjektpositionen in 
ihren Selbst-Positionierungen verfahren. In ihren Umgangsweisen wird die von 
Bosančić (2014:175–183) angeführte Tendenz zur Normalität und Abweichung 
deutlich. Die Tendenz zur Normalität besagt, dass «Positionierungen an gesell-
schaftlichen Normalitätserwartungen ausgerichtet werden, damit Zugehörigkeiten 
zu sozialen Einheiten möglich werden» (Bosančić 2014:204). Das bedeutet einer-
seits, dass sich Imame entlang der diskursiv etablierten Normalitätsvorstellung 
des Modell-Imams positionieren müssen, um zugehörig sein zu können. Diese 
Zwänge wirken vermutlich umso stärker, weil nur zwei der für diese Studie 
Befragten in der Schweiz geboren, alle übrigen aber in die Schweiz zugewan-
dert sind. Allerdings geht es vermutlich eher um die empfundene Zugehörigkeit 
als um die Staatsbürgerschaft, da etwas mehr als die Hälfte der Imame zum Zeit-
punkt der Interviews über die Schweizer Staatsbürgerschaft verfügte. Das könnte 
gleichzeitig darauf verweisen, dass die Staatsbürgerschaft allein nicht hinreichend 
für eine Zugehörigkeit ist. Andererseits müssen Imame aufgrund der dichoto-
men und stellenweise dialektischen Strukturierung der beiden Subjektpositionen 
bei Fremdzuschreibungen des Imams als Bedrohung Aspekte des Modell-Imams 
zur Entkräftung heranziehen, wie am Beispiel einer längeren Selbsterzählung 
von Herrn C. deutlich wurde, in welcher er von einem prägenden Erlebnis mit 
einer Journalistin erzählt (vgl. Abschnitt 9.4). Gleichzeitig wird darin auch die



10.1 Zwischen Super-Imam und Bedrohung 351

Prekarität der Selbst-Positionierung als Modell-Imam sichtbar, weil Handlun-
gen, die dem Modell-Imam zugeordnet werden, bei einer Fremdpositionierung 
als Imam als Bedrohung letztlich keine Bedeutung zugemessen werden. Ent-
sprechend der geltend gemachten Tendenz zur Normalität zeigen die Imame in 
ihren Umgangsweisen mit dem Modell-Imam keine Zurückweisung der Subjekt-
position. Allerdings wird hierbei auch die Tendenz zur Abweichung als Teil der 
Tendenz zur Normalität sichtbar: Alle Imame, die auf den Modell-Imam in irgend-
einer Art und Weise Bezug nehmen, positionieren sich als Modell-Imam, deuten 
diesen aber entweder gleichzeitig aus (vgl. Abschnitt 9.3.1) oder dekonstruieren 
ihn (vgl. Abschnitt 9.3.2). Es kommt also nicht zu einer vollständigen Über- oder 
Annahme der Subjektposition, weil ein vollständiges Aufgehen darin als «nicht 
normal» angesehen würde. Das zeigt, dass eine gewisse Abweichung nötig ist, 
um als «normal» zu gelten, wie von Bosančić (2014:148–149) im Anschluss an 
Erving Goffman (1973a, 1973b) beschrieben. 

In den Umgangsweisen der Imame mit dem Imam als Bedrohung wiederum 
zeigt sich, dass die im Anti-Subjekt enthaltene «Mahnung» (Keller 2012b:100) 
ihre Wirkung entfaltet. So wird im Umgang nur eine Zurückweisung (vgl. 
Abschnitt 9.2.1) oder ein Boundary making (vgl. Abschnitt 9.2.2) sichtbar, d. h. 
eine Zuschreibung an eine bestimmte Gruppe von Imamen und eine damit ein-
hergehende Distanzierung von diesen «Anderen» oder, anders ausgedrückt, eine 
innermuslimische Schliessung. Eine Ausdeutung oder Transformation des Imams 
als Bedrohung zeigt sich nicht, da die Zurückweisung der Normalitätsvorstellung 
entspricht. Um als «normal» zu erscheinen, muss sich ein Imam daher vom Imam 
als Bedrohung distanzieren. 

Was bedeutet dies nun für die Handlungsfähigkeit der Subjekte, für die sich diese 
Studie ebenfalls interessiert? Im Hinblick auf die beiden dichotom strukturierten 
Subjektpositionen scheint die Handlungsfähigkeit der Imame eher begrenzt, kön-
nen sie doch, wie bereits erläutert, den Modell-Imam nicht zurückweisen, während 
der Imam als Bedrohung nur ein Boundary making oder eine Zurückweisung zu 
erlauben scheint. Dennoch zeigen sich beim Umgang mit den beiden Subjektposi-
tionen jeweils zwei Umgangsweisen und nicht nur eine, was bereits auf Handlungs-
möglichkeiten – wenn auch beschränkte – hindeutet. Weiter wird am Beispiel von 
Herrn L. deutlich, dass zusätzlich die Option besteht, sich der Bezugnahme auf jeg-
liche Subjektposition zu entziehen (vgl. Abschnitt 9.1). Ausserdem wird im Mate-
rial ein weiterer Hinweis auf Handlungsfähigkeit sichtbar: die in einem Aspekt der 
Dekonstruktion des Modell-Imams zum Ausdruck kommende Emanzipation (vgl. 
Abschnitt 9.3.2). Sie nimmt im entsprechenden Datenmaterial noch keinen grossen 
Raum ein – dies kann sowohl dem Sample geschuldet sein als auch der Interviewsi-
tuationen oder weiteren Einflussfaktoren –, es deutet sich darin aber an, dass Teilhabe



352 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

und Partizipation an gesellschaftlichen Prozessen nicht nur als Anpassung an beste-
hende Ordnungen verstanden werden sollte, sondern auch als Infragestellung und 
Neuaushandlung bestehender Verhältnisse (El-Mafaalani 2020:79). Das dargelegte 
Beispiel von Herrn A. zeigt, dass er Kritik übt am interreligiösen Dialogformat, an 
welchem er teilnimmt, und sich damit ein Stück weit davon emanzipiert.1 Welche 
Bedingungen erfüllt sein müssen, damit Imamen eine solche Umgangsweise mög-
lich ist, kann aus dem vorhandenen Datenmaterial nicht abgeleitet werden. Dieser 
Befund stellt daher einen interessanten Anschlusspunkt für weiterführende Unter-
suchungen dar. 

Die Handlungsfähigkeit der Imame kann noch anderweitig aufgezeigt werden. 
Wie in Kapitel 8 deutlich wurde, zeigen sich die Imame in ihren Selbst-
Positionierungen um einiges vielseitiger als durch ihre Umgangsweisen mit 
den rekonstruierten Subjektpositionen sichtbar wird. So haben sie in ihren 
Selbsterzählungen verschiedenste Selbst-Positionierungen eingenommen – als 
überlasteter Imam (vgl. Abschnitt 8.1), als statusbewusst (vgl. Abschnitt 8.2), 
als normativ adressierender Imam (vgl. Abschnitt 8.3), als Imam, der Islambilder 
korrigiert (vgl. Abschnitt 8.4), als stetig lernender Imam (vgl. Abschnitt 8.5) oder 
als Imam mit spirituellem Schwerpunkt (vgl. Abschnitt 8.6). Dabei positionierten 
sie sich im Interview zum Teil mehrfach. Diese Selbst-Positionierungen machen 
deutlich, dass für die Imame eine Vielzahl von Aspekten wichtig sind, wenn sie 
erzählen, für wen sie gehalten werden möchten, und sie sich dabei nicht allein 
auf die in den öffentlichen Debatten der Schweiz zirkulierenden Subjektpositio-
nen beziehen. Auch in den vielfältigen Möglichkeiten der Selbst-Positionierung 
kommt damit Handlungsfähigkeit zum Ausdruck. Darüber hinaus ist aufschluss-
reich, dass alle Selbst-Positionierungen ausser der Selbst-Positionierung als Imam 
mit spirituellem Schwerpunkt mit der Situation der Imame in der Schweiz in 
Beziehung gebracht werden können. So kann die von einigen Imamen arti-
kulierte Belastung unter anderem auf die Erweiterung des Tätigkeitsbereichs 
in Europa zurückgeführt werden und auch der von einigen Imamen beklagte 
fehlende Stellenwert eines Imams kann mit dem gesellschaftlichen Kontext in 
Verbindung gebracht werden. Weiter beziehen sich die konkreten Beispiele nor-
mativer Adressierungen der Imame vor allem auf das Bild der Muslim*innen in 
der Gesellschaft. Ausserdem wird in der Selbst-Positionierung als stetig lernender 
Imam ein Bezug zu einem in der Schweiz stark verbreiteten Weiterbildungs-
imperativ deutlich und auch die falschen Vorstellungen «des Islams», die zu 
berichtigen sich Imame bemüssigt sehen, erwachsen aus dem gesellschaftlichen

1 Solche Ansätze von Emanzipation werden auch anderswo sichtbar, vgl. dazu z. B. diesen 
Artikel eines Imams: Begović (2021). 



10.2 Ansätze weiblicher Perspektiven 353

Kontext. Dies verdeutlicht im Grunde eine starke Verortung der Imame in der 
Schweiz. 

Abschliessend ist es an dieser Stelle wichtig, noch einmal auf die rela-
tionale und situative Beschaffenheit und daher auch auf die Fluidität von 
Selbst-Positionierungen hinzuweisen (vgl. Abschnitt 3.3). Selbst-Positionierungen 
müssen einerseits immer an die ganz bestimmte Situation rückgebunden wer-
den, in welcher die entsprechenden Selbsterzählungen stattfinden, hier die 
Interviewsituation. Andererseits bedeutet die Fluidität und Prozesshaftigkeit der 
Subjektwerdung und Subjektkonstitution auch, dass sich Selbst-Positionierungen 
wandeln können, wenn Transformationen innerhalb der oder sogar der entspre-
chenden (Wissens-)Ordnungen selbst stattfinden. Es ist also durchaus möglich, 
dass sich bei Veränderungen der öffentlichen Debatten auch Opportunitätsstruk-
turen für mehr Handlungsfähigkeit hinsichtlich der Selbst-Positionierungen von 
Imamen ergeben. Allenfalls hat eine solche Veränderung bereits eingesetzt, weil 
sich die öffentliche Aufmerksamkeit durch die Covid-19-Pandemie 2020 und der 
Intensivierung des Ukrainekriegs ab Ende Februar 2022 auf andere Themen zu 
konzentrieren begann (Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti 2023:667–668). Ob 
dies auch in Zukunft so bleibt oder ob gewisse diskursive Ereignisse (vgl. z. B. 
Guggisberg 2022; Schmid und Hasler 2022) Imame wieder stärker in den Fokus 
der öffentlichen Aufmerksamkeit rücken, muss sich erst noch zeigen. Allen-
falls, das wäre eine mögliche These, wird die symbolische Form der Schweizer 
Gesellschaft zukünftig stärker als bisher anhand ihres Verhältnisses nach aus-
sen und damit zur EU ausgehandelt, da dieses mit dem Ukrainekrieg und dem 
im Mai 2021 aufgekündigten Rahmenabkommen zwischen der Schweiz und der 
EU verstärkt in den Fokus geraten ist, und nicht mehr gleichermassen durch 
Auseinandersetzungen und Abgrenzungen im Innern. 

10.2 Ansätze weiblicher Perspektiven 

Anschliessend soll es nun noch um die Perspektiven der weiblichen Befrag-
ten gehen, die in dieser Arbeit vorrangig als Kontrast- und Vergleichsdimension 
dienten. Eine bestimmte weibliche Perspektive wurde unter anderem in der drit-
ten rekonstruierten Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in sichtbar. 
Diese Subjektposition verbindet die Merkmale «weiblich» bzw. «homosexuell» 
mit der Rolle des Imams in der Gebetsleitung oder der Freitagspredigt. Sie 
erhält dadurch eine symbolisch-aktivistische Bedeutung, denn über sie wird eine 
innermuslimische soziale Schliessung deutlich gemacht: Der Ausschluss von



354 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

Frauen und homosexuellen Männern von der Tätigkeit des Imams, insbeson-
dere von der Gebetsleitung und der Freitagspredigt. In den Interviews mit den 
männlichen Imamen wurde sichtbar, dass es sich bei dieser Form der sozialen 
Schliessung noch stets um eine Normalitätserwartung handelt, weil sie überhaupt 
nicht angesprochen wurde (vgl. Abschnitt 7.3). Sie ist jedoch keineswegs ein 
Alleinstellungsmerkmal «des Islams», sondern genauso in anderen Glaubensge-
meinschaften wie etwa der römisch-katholischen Kirche zu finden. Nicht ganz 
klar ist, wen die Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in adressiert: Sind 
es Personen, die sich ebenfalls für eine Gleichstellung innerhalb der Moscheen 
einsetzen, die sich von dieser Subjektposition adressiert fühlen? Oder sind es, 
wie Petersen (2019a) geltend macht, womöglich auch und vor allem Medien-
konsument*innen, weil die Subjektposition an bereits etablierte Wissensbestände 
anschliesst, die «den Islam» als unaufgeklärt und gegensätzlich zu Demokratie 
und Geschlechtergleichheit zeichnen? 

Die männlichen Imame zumindest scheinen sich von der Subjektposition 
nicht angesprochen zu fühlen, auch Frau P. als Predigerin, Religionslehrerin 
und Beraterin, die mit den Imamen aufgrund ihrer Einbindung in die glei-
che Organisationsstruktur (TISS) gewisses Deutungs- und Handlungswissen teilt, 
bezieht sich nicht darauf. Frau P. zeigt grundsätzlich keine Bezüge auf die 
drei rekonstruierten Subjektpositionen, denn bei ihrer einzigen Bezugnahme auf 
die Subjektposition des Modell-Imams, den Verweis auf das Kompetenzfeld der 
Sprachkenntnisse, handelt es sich vielmehr um einen Bezug auf Integrations-
diskurse (vgl. Abschnitt 9.3.1). Einzig Frau R. nimmt auf die Subjektposition 
des oder der inklusiven Imam*in Bezug. Sie positioniert sich selbst als inklusive 
Imamin. Ihre Selbst-Positionierung im Interview ist jedoch nicht deckungsgleich 
mit der Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in in den massenmedialen 
Debatten. So lehnt sie die antagonistische Positionierung ab, welche der oder die 
inklusive Imam*in in den massenmedialen Debatten allen anderen Muslim*innen 
gegenüberstellt, und zieht theologische Argumente heran, um ihr Anliegen der 
Gleichstellung aller zu untermauern, die in den öffentlichen Debatten so nicht 
sichtbar werden (vgl. Abschnitt 9.6). Anders als die meisten anderen Befragten 
nimmt sie in den öffentlichen Debatten selbst eine Sprechposition ein und kann 
damit auf die Wissensordnung in bestimmter Weise zurückwirken. 

An dieser Stelle muss nun kurz auf Sprechpositionen eingegangen werden, 
denn wie in Abschnitt 5.4.1 erläutert, hatten auch zwei männliche Imame über 
eine bestimmte Zeit eine Sprechposition inne. Diese wurde in den vorhergehen-
den Kapiteln nicht weiter diskutiert, weil sich in den Selbst-Positionierungen 
dieser Imame keine markanten Unterschiede zu den Selbst-Positionierungen der



10.2 Ansätze weiblicher Perspektiven 355

übrigen Imame zeigten. Sprechpositionen standen überdies nicht im Zentrum die-
ser Arbeit und bedürften einer weitergehenden Untersuchung mit einem dafür 
adaptierten Forschungsdesign. So wäre es in dieser Arbeit zwar möglich gewe-
sen, Beziehungen zwischen Äusserungen in den massenmedialen Debatten und 
Äusserungen in den Interviews vertieft zu untersuchen, allerdings können diese 
aufgrund der angestrebten Anonymisierung der Befragten nicht oder nur einge-
schränkt dargestellt werden. Dennoch soll an dieser Stelle die Sprechposition 
von Frau R. und das damit verbundene Zurück- und Einwirken auf Wissensord-
nungen aufgegriffen werden, denn an ihrem Beispiel wird trotz der genannten 
Einschränkungen sichtbar, wie solche Prozesse vonstatten gehen können. 

Frame Building-Theorien aus den Kommunikationswissenschaften zeigen, dass 
Ereignisse von Akteur*innen genutzt werden können, um ihre Deutung der Wirk-
lichkeit in der Öffentlichkeit bekannt zu machen und je nachdem auch voranzu-
treiben. Dabei spielen die Massenmedien und ihre spezifischen Selektionslogiken 
eine wichtige Rolle (Hänggli 2020:103–104). Damit sind Nachrichtenfaktoren 
(Galtung und Ruge 1965) bzw. deren Nachrichtenwerte (Kepplinger 2011:61–81) 
gemeint, die bestimmen, wie viel Aufmerksamkeit eine Nachricht in den Massen-
medien erhält. Zusätzlich umschreibt Reiner Keller verschiedene Möglichkeiten, 
wie Akteur*innen Sprechpositionen einnehmen können: «Die Einnahme der ent-
sprechenden Positionen kann sich mehr oder weniger zufällig aus den individuell 
verfolgten beruflichen Karrierewegen […] ergeben, auf bewusstem Engagement 
beruhen […] oder durch Positionierungsprozesse im Rahmen diskursiver Ausein-
andersetzungen erzwungen sein» (Keller 2011b:253). Man könnte hier nun also 
postulieren, dass Frau R. durch die Ausübung der Gebetsleitung oder das Hal-
ten einer Freitagspredigt als Frau aufgrund des aktivistischen Aspekts, der dieser 
Handlung zugeschrieben wird, unter gewissen Umständen mediale Aufmerksam-
keit zuteil wird. Dies schliesst zusätzlich an bereits etablierte Wissensbestände an 
(vgl. Abschnitt 6.4), was der Aufmerksamkeit der Medien zuträglich ist (Sche-
tsche 2014:143–144), während Frau R. als Akademikerin gleichzeitig vermutlich 
eine gewisse Legitimität zugeschrieben wird. Dadurch dass sie sich bei einem 
solchen Ereignis als inklusive Imamin positioniert, kann sie das von ihr vertretene 
Anliegen der Gleichstellung aller in den Moscheen in die Öffentlichkeit tragen. 
Dass sich weibliche Imaminnen ihrer Rückwirkung auf die diskursiven Ordnun-
gen bewusst sind, davon ist auch Simonetta Calderini (2021:194), die weibliche 
Imaminnen untersucht hat, überzeugt: «[T]hey are intellectually, academically, 
theologically competent and qualified to locate their actions and their roles within 
a wider interpretative framework to which they personally contribute». Aller-
dings ist es so, dass eine Person zwar auf Wissensordnungen zurückwirken kann,



356 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

aber in Wissensbeständen zirkulierende Objektivierungen immer kollektiv pro-
duziert werden (Bosančić et al. 2022c:4), Frau R. also lediglich als eine von 
vielen diese Subjektposition mitkonstruiert. Die spezifischen Auswahl- und Ver-
eindeutigungsprozesse der Massenmedien haben zur Folge, dass Journalist*innen 
im Falle dieser Subjektposition, die bisher nur in den massenmedialen Debatten 
der Schweiz zirkuliert, ebenfalls an der Konstruktion mitbeteiligt sind, weil sie 
Inhalte mitprägen und auswählen (Hänggli 2020:129–134). Die in Abschnitt 9.6 
deutlich gewordenen Unterschiede zwischen der Selbst-Positionierung von Frau 
R. und der in der massenmedialen Öffentlichkeit zirkulierenden Subjektposition 
können einen Hinweis auf diese Prozesse geben. Gleichzeitig verweist dieses 
kurze Streiflicht jedoch auch darauf, dass an dieser Stelle weitere Untersuchun-
gen zum kollektiven Zurückwirken auf Wissensordnungen nötig wären und dass 
diese nicht nur an einem einzelnen Fallbeispiel ausgelotet werden können. 

Frau P. hingegen ist im Grunde ein Beispiel für eine andere Art der Emanzipa-
tion. Moscheevereine, aber auch Verbände scheinen sich zunehmend gegenüber 
Frauen als Predigerinnen, Lehrerinnen und religiösen Expertinnen zu öffnen. 
«Diese Aspekte stellen die genuin von Frauen vorangetriebenen Kämpfe dar», 
urteilt Akça (2020:241) in ihrer Untersuchung von Moscheen in Deutschland. 
Akça zeigt auf, dass es diesen Frauen innerhalb der Moscheevereine dabei vor 
allem darum geht, sich innerhalb der etablierten islamischen Diskurse zu situ-
ieren, auf genuin islamische Wissenstraditionen zu verweisen und sich dadurch 
in der traditionellen Umgebung zu positionieren (Akça 2020:244). Dabei steht 
im Gegensatz zu der von Frau R. angestrebten Gleichheit aller für diese Frauen 
das Recht auf Wissensvermittlung in der Moschee im Vordergrund. Im Vergleich 
von Frau P. und Frau R. werden somit innermuslimische Aushandlungsprozesse 
deutlich, die interessante Anschlussmöglichkeiten für weitere Studien bieten, die 
unterschiedliche muslimisch-weibliche Perspektiven stärker beleuchten könnten. 
In Bezug auf Predigerinnen, Lehrerinnen und Expertinnen islamischen Wissens 
zeigt sich zusätzlich eine weitere Forschungslücke: Es kann davon ausgegangen 
werden, dass Frau P. als ehemalige UİP-Studierende und als Diyanet-Angestellte 
durch Subjektvorstellungen zu weiblichen din görevlileri innerhalb des Diya-
net adressiert wird (vgl. dazu Hassan 2012; Maritato 2015, 2016, 2018, 2021, 
2023). Diese Subjektpositionen wie auch die Selbst-Positionierungen weibli-
cher Diyanet-Angestellten wurden für die vorliegende Studie nicht untersucht 
und stellen somit ein weiteres Forschungsdesiderat dar. Allerdings sind in 
der Schweiz durchaus nicht nur durch das Diyanet beschäftigte Predigerinnen 
und Lehrerinnen tätig – wobei diese durch ihre Anbindung an das Diyanet 
wohl am institutionalisiertesten sind –, sondern Frauen mit unterschiedlichsten



10.3 Ausblicke 357

Hintergründen, die oft ehrenamtlich arbeiten (vgl. Amiti 2022:202–215; Blei-
sch Bouzar 2012). Die beiden Frauen dienten in dieser Studie vorrangig als 
Kontrastdimension zu den befragten Imamen, um darüber Ausgeblendetes und 
Ungesagtes sichtbar zu machen. Ihre Untersuchung stellt daher auf jeden Fall 
keine ausreichende Betrachtung weiblicher muslimischer Sichtweisen innerhalb 
und ausserhalb von muslimischen Gemeinschaften dar, sondern bietet bislang nur 
einen ersten Einblick. 

10.3 Ausblicke 

Welche Anschlussmöglichkeiten an die hier dargestellten Ergebnisse ergeben sich 
nun? Wie bereits erwähnt, konnte die Perspektive der muslimischen Gemein-
schaften aus forschungspragmatischen Gründen nicht einbezogen werden. Die 
Erwartungen der muslimischen Gemeinschaften wurden in dieser Arbeit daher 
nur vermittelt über die Imame wiedergegeben. Da muslimische Gemeinschaften 
jedoch die erste und wichtigste Anspruchsgruppe der Imame darstellen, wäre ein 
Einbezug der an Imame gerichteten Vorstellungen, Anforderungen und Zuschrei-
bungen der Mitglieder der muslimischen Gemeinschaften lohnenswert, insbe-
sondere weil diese durchaus sehr unterschiedliche und zum Teil sogar konträre 
Ansichten vertreten (Schmid 2020b:74–78). Über den Einbezug innermuslimi-
scher Perspektiven könnten daher weitere Facetten der Selbst-Positionierungen 
der Imame aufgezeigt werden. Wenn man sich zusätzlich den subjektivierenden 
Aspekt der Rolle des Imams vergegenwärtigt, der in der Selbst-Positionierung als 
normativ adressierender Imam zum Ausdruck kommt, würden damit auch wech-
selseitige Adressierungen zwischen Imamen und ihren Gemeinschaften stärker 
ins Zentrum rücken. 

In der Darstellung der Selbst-Positionierungen in Kapitel 8 wurde deutlich, 
dass die Imame Bezüge zu einer Reihe von Adressierungen herstellen, die in die-
ser Arbeit nicht alle ausreichend plausibilisiert werden konnten. Kapitel 8 kann 
daher als Anknüpfungspunkt für weitere Untersuchungen solcher «symbolischer, 
sozialer und materieller Ordnungen» (Schürmann und Pfahl 2022:4) dienen. So 
bietet die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam (Abschnitt 8.1) allenfalls 
Bezugspunkte zu Diskursen und Debatten zu Burnout (vgl. dazu z. B. Parade 
2021). Sie kann weiter unter Einbezug der bereits erwähnten Erwartungen, Vor-
stellungen und Anforderungen der muslimischen Gemeinschaft nochmals anders 
ausgeleuchtet werden. Die statusbezogene Selbst-Positionierung (Abschnitt 8.2) 
bietet Anschlussmöglichkeiten für eine vertiefende soziologische Auseinander-
setzung mit dem Positionsbegriff, wie sie Lena Schürmann und Lisa Pfahl



358 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

(2022:5–9) aufgreifen: Als Selbst-Positionierung ist sie eine relationale und 
situativ zu verstehende Positionsnahme der Imame und damit Ausdruck davon, 
wie Imame gesehen werden möchten. Als statusbezogene Selbst-Positionierung 
thematisiert sie aber gleichzeitig den Stellenwert eines Imams, also «die status-
mäßige Platzierung von Personen oder Gruppen innerhalb eines Sozialgefüges» 
(Schürmann und Pfahl 2022:5). Daran lässt sich vertieft ausarbeiten, wie die 
unterschiedlichen Bedeutungen von «Position» in dieser Selbst-Positionierung 
zusammenfallen bzw. auseinanderklaffen. In der Selbst-Positionerung als norma-
tiv adressierender Imam (Abschnitt 8.3) wiederum wirken Imame über normative 
Adressierungen ihrer Gemeinschaft subjektivierend auf diese ein. Dieser Aspekt 
ist insbesondere unter Einbezug der relevanten ethischen und theologischen 
Wissensbestände eine vertiefte Untersuchung wert. Gleichzeitig wird in der 
Selbst-Positionierung auch ein Stück weit ein Gegenbild zum Wertekonflikt-
Imam, einer Facette des Imams als Bedrohung, aufgemacht. Ein Imam erläutert, 
wie er Jugendliche in seiner Gemeinschaft adressiert, sich stärker zu enga-
gieren und damit auch gesellschaftlich zu partizipieren. Darin kommt eine 
deutliche Orientierung am und Verankerung im Schweizer Kontext zum Aus-
druck, was sich unter Berücksichtigung von Bezügen zu Partizipations- und 
Teilhabe-Diskurse noch näher untersuchen liesse. Die Selbst-Positionierung als 
Imam, der Islambilder korrigiert (Abschnitt 8.4), weist eindeutige Bezüge zu 
den grösseren Debatten zu Islam und Muslim*innen auf, die noch weiter plau-
sibilisiert und ausgearbeitet werden können. In der Selbst-Positionierung als 
stetig lernender Imam (Abschnitt 8.5) wiederum finden sich Anhaltspunkte für 
Bezüge zu Professionalisierungs-, Weiterbildungs- und Selbstoptimierungsdiskur-
sen. Allenfalls lassen sich auch Bezüge zu theologischen Verankerungen der 
Bildungsaspiration festmachen, wie der Verweis auf einen nicht näher genannten 
Hadith in einem der Interviews andeutet (Herr G., Zeile 202). Und zum Schluss 
bietet auch die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt 
(Abschnitt 8.6) vielfältige Anschlussmöglichkeiten, insbesondere im Hinblick auf 
(sufistisch-)theologische Diskurse. 

Es kann weiter festgestellt werden, dass «Wissen» innerhalb von muslimi-
schen Gemeinschaften als etwas in Erscheinung tritt, was vertieft in den Blick 
genommen werden müsste, auch im Zusammenhang mit Subjektivierungspro-
zessen. An drei Selbst-Positionierungen – der Selbst-Positionierung als normativ 
adressierender Imam, der Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korri-
giert sowie der Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam – wird deutlich, 
dass Wissen einen ausserordentlich wichtigen Stellenwert für Imame einnimmt. 
Dies hängt vermutlich damit zusammen, dass Wissen womöglich die Ressource 
ist, auf die sich ein Imam stützen kann, um einen möglichen Einfluss geltend zu



10.3 Ausblicke 359

machen und damit auch eine gewisse Autoritätsposition zu beanspruchen (vgl. 
Vinding 2018:243–244 und Abschnitt 9.5.2). Gerade die von Akça (2020) und 
Müller (2017) bereits aufgenommenen Aushandlungsprozesse zum «richtigen» 
und «falschen» Islam innerhalb von muslimischen Gemeinschaften bieten einen 
Ansatzpunkt, um die diskursive Verfasstheit von islamischer Autorität, von als 
normativ gesetztem Wissen sowie «des Islams» insgesamt näher zu untersuchen 
(vgl. Dziri 2023). Am Beispiel von Frau P. wird zudem deutlich, dass Frauen 
als Predigerinnen, Lehrerinnen und Expertinnen innerhalb von muslimischen 
Gemeinschaften eine wichtige Rolle einnehmen können, die nicht zwingend 
dem in der Subjektposition des oder der inklusive*n Imam*in vermittelten Bild 
entsprechen, die aber ebenfalls auf Wissen basiert. Auch die in muslimischen 
Gemeinschaften in vielfältiger Funktion tätigen Frauen sind daher in innermusli-
mische Aushandlungsprozesse zum «richtigen» Wissen eingebunden (vgl. Akça 
2020). 

Eine abschliessende Forschungslücke stellen ausserdem muslimische Sprech-
positionen in den öffentlichen Debatten dar und damit auch das mögliche 
Zurückwirken auf Wissensbestände, wie dies bereits angesprochen wurde. Durch 
Frau R. ist die Frage nach Sprechpositionen zumindest in Ansätzen in diese 
Arbeit eingeflossen. Ich habe muslimische Deutungen in massenmedialen Debat-
ten der Deutschschweiz in einer empirischen Vorarbeit (Trucco 2021) bereits 
inhaltlich untersucht, nicht jedoch den Zugang zu Sprechpositionen als «Orte des 
legitimen Sprechens innerhalb von Diskursen, die von sozialen Akteuren unter 
bestimmten Bedingungen (bspw. nach Erwerb spezifischer Qualifikationen)» 
(Keller 2011b:223) eingenommen werden können. Eine vertiefte Betrachtung 
muslimischer bzw. allenfalls sogar aller Sprechpositionen in den öffentlichen 
Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz würde noch einmal stär-
ker eine machttheoretische Perspektive eröffnen, gerade weil die öffentlichen 
Debatten in der Schweiz bisher stark nicht-muslimisch geprägt sind. Damit könn-
ten (institutionelle) Zugangsbedingungen für Sprechpositionen aufgezeigt und 
dadurch allfällige weitere mögliche soziale Schliessung gegenüber Muslim*innen 
und spezifisch auch gegenüber Imamen offengelegt werden (vgl. Abschnitt 4.4). 
Weiter kann daran, wie bereits erwähnt, auch das Zurückwirken einzelner Sub-
jekte und Kollektive auf die Debatten näher untersucht werden. Im Hinblick auf 
massenmediale Debatten würden damit auch die Auswahlprozesse innerhalb der 
Massenmedien verstärkt in den Blick geraten, die bereits Thema innerhalb der 
Kommunikationswissenschaften sind.



360 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

Diese Arbeit hat somit ein weites Feld aufgemacht, das Raum für weitere 
Forschung bietet, und damit letztlich viele neue Fragen aufgeworfen. Zusammen-
gefasst zeigt die Arbeit auf, wie Imame sich in Beziehung und Auseinander-
setzung mit Subjektpositionen der massenmedialen und politischen Debatten der 
Schweiz als Subjekte erzählen und welche Handlungsfähigkeit sie dabei haben. 
Weiter kann gezeigt werden, wie in der Subjektposition des Imams als Bedrohung 
eine soziale Schliessung zum Ausdruck kommt, die den Aushandlungsprozess um 
die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft in den öffentlichen Debatten 
sichtbar macht. Deutlich wird aber auch, dass Imame durch ihre unterschiedlichen 
Selbst-Positionierungen, die sich auf verschiedene Weise entlang der öffentlichen 
Debatten verorten lassen, letztlich Teil dieser Aushandlungsprozesse um die Form 
der Schweizer Gesellschaft sind. 

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veröffentlicht, welche 
die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem 
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle 
ordnungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, 
ob Änderungen vorgenommen wurden. 

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts 
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt 
ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des 
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


Bibliographie 

20 Minuten (07.03.2011). Geist der Revolution in Genf: Angriff auf Hardliner-Imam, 11. 
Achermann, Alberto (2016). Pfarrerinnen, Priester, Imame und Rabbiner. terra cognita 28, 

100–103. 
Achermann, Alberto, Christin Achermann, Joanna Menet und David Mühlemann (2013). 

Das Zulassungssystem für religiöse Betreuungspersonen. Eine explorative Studie. Bern: 
Staatssekretariat für Migration. 

Ahmed, Saifuddin und Jörg Matthes (2017). Media representations of Muslims and Islam 
from 2000 to 2015: A meta-analysis. the International Communication Gazette, 79(3), 
219–244. https://doi.org/10.1177/1748048516656305. 

Ahmed, Shahab (2016). What Is Islam? The Importance of Being Islamic. Princeton: Princeton 
University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctvc77krt. 

AIG (2005). SR 142.20, Stand am 1. Juli 2024. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.fed 
lex.admin.ch/eli/cc/2007/758/de. 

Ajouaou, Mohamed (2014). Imam Behind Bars. A Case Study of Islamic Spiritual Care 
in Dutch Prisons towards the Development of a Professional Profile. North Charleston: 
CreateSpace Independent Publishing Platform. 

Ajouaou, Mohamed und Ton Bernts (2015). Imams and Inmates: Is Islamic Prison Chaplaincy 
in the Netherlands a Case of Religious Adaptation or Contextualization? International 
Journal of Politics, Culture and Society, 28(1), 51–65. https://doi.org/10.1007/s10767-
014-9182-y. 

Akça, Ayşe Almıla (2020). Moscheeleben in Deutschland. Eine Ethnographie zu Islamischem 
Wissen, Tradition und religiöser Autorität. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.14361/ 
9783839450451-003. 

Akgönül, Samim (2009). Appartenances et altérités chez les originaires de Turquie en France. 
Le rôle de la religion. Hommes & migrations, 1280, 24–49. https://doi.org/10.4000/hom 
mesmigrations.293. 

Akgönül, Samim (2016). ‘Perpetual First Generation’: A Strategy for a New Minority – People 
Originating from Turkey in France. European Review, 24(3), 405–416. https://doi.org/10. 
1017/S1062798716000132. 

Albertazzi, Daniele (2008). Switzerland: Yet Another Populist Paradise. In: Albertazzi, 
Daniele und Duncan McDonnell (Hg.). Twenty-First Century Populism. The Spectre of

© Der/die Herausgeber bzw. der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3 

361

https://doi.org/10.1177/1748048516656305
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77krt
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/758/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/758/de
https://doi.org/10.1007/s10767-014-9182-y
https://doi.org/10.1007/s10767-014-9182-y
https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://doi.org/10.4000/hommesmigrations.293
https://doi.org/10.4000/hommesmigrations.293
https://doi.org/10.1017/S1062798716000132
https://doi.org/10.1017/S1062798716000132
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3


362 Bibliographie

Western European Democracy (100–118). Basingstoke: Palgrave Macmillan. https://doi. 
org/10.1057/9780230592100. 

Ali, Mansur (2018). Muslim chaplaincy as a model for imamship. From liminality to immanent 
spirituality. In: Hashas, Mohammed, Jan Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). 
Imams in Western Europe. Developments, Transformations, and Institutional Challenges 
(295–314). Amsterdam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.1017/978904854 
0006.016. 

Allievi, Stefano (2006). How & Why «Immigrants» became «Muslims». ISIM Review, 18, 
37. 

Alkemeyer, Thomas und Ulrich Bröckling (2018). Jenseits des Individuums. Zur Subjekti-
vierung kollektiver Subjekte. Ein Forschungsprogramm. In: Alkemeyer, Thomas, Ulrich 
Bröckling und Tobias Peter (Hg.). Jenseits der Person. Zur Subjektivierung von Kollektiven 
(17–31). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/9783839438428-002. 

Altermatt, Urs, Catherine Bosshart-Pfluger und Albert Tanner (1998). Einleitung. Nation 
und Nationalisierung in der Schweiz. In: Altermatt, Urs, Catherine Bosshart-Pfluger und 
Albert Tanner (Hg.). Die Konstruktion einer Nation. Nation und Nationalisierung in der 
Schweiz. 18.–20. Jahrhundert (11–15). Zürich: Chronos Verlag. 

Amir-Moazami, Schirin (2018). Epistemologien der «muslimischen Frage» in Europa. In: 
Amir-Moazami, Schirin (Hg.). Der inspizierte Muslim. Zur Politisierung der Islamfor-
schung in Europa (91–123). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/978383943675 
2-005. 

Amiti, Arlinda (2022). Albanisch-sprachige Imame in der Schweiz. Eine theologische Unter-
suchung der Islamverständnisse im Rahmen der Diaspora. Unveröffentlichte Dissertation. 
Theologische Fakultät, Universität Freiburg, Freiburg i.Ü., sowie Fachbereich Sprach- und 
Kulturwissenschaften, Goethe-Universität, Frankfurt am Main. 

Ammann, Max und René de Pahud Mortanges (2019). Religion in der politischen Arena. 
Eine Auswertung parlamentarischer Vorstösse auf kantonaler Ebene. Freiburg: Institut 
für Religionsrecht, Universität Freiburg. 

Ammerman, Nancy T. (2013). Spiritual But Not Religious? Beyond Binary Choices in the 
Study of Religion. Journal for the Scientific Study of Religion, 52(2), 258–278. https:// 
doi.org/10.1111/jssr.12024. 

Amnesty International (2021). Kritik von Fachpersonen findet kein Gehör. Internet-Seite. 
Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/sch 
weiz/polizeigesetz/dok/2021/kritik-von-fachpersonen-findet-kein-gehoerRechtsexpert 
enCHUnis. 

Angehrn, Emil (1994). Die Angst vor dem Fremden. Zur Dialektik von Selbstsein und Anders-
heit. In: Rauchfleisch, Udo (Hg.). Fremd im Paradies. Migration und Rassismus (27–60). 
Basel: Lenos Verlag. 

Ansolabehere, Stephen und Shanto Iyengar (1994). Riding the Wave and Claiming Ownership 
Over Issues: The Joint Effects of Advertising and News Coverage in Campaigns. The 
Public Opinion Quarterly, 58(3), 335–357. https://doi.org/10.1086/269431. 

Appadurai, Arjun (2017). Demokratiemüdigkeit. In: Geiselberger, Heinrich (Hg.). Die große 
Regression. Eine internationale Debatte über die geistige Situation der Zeit (17–35). 
Berlin: Suhrkamp Verlag.

https://doi.org/10.1057/9780230592100
https://doi.org/10.1057/9780230592100
https://doi.org/10.1017/9789048540006.016
https://doi.org/10.1017/9789048540006.016
https://doi.org/10.1515/9783839438428-002
https://doi.org/10.1515/9783839436752-005
https://doi.org/10.1515/9783839436752-005
https://doi.org/10.1111/jssr.12024
https://doi.org/10.1111/jssr.12024
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/polizeigesetz/dok/2021/kritik-von-fachpersonen-findet-kein-gehoerRechtsexpertenCHUnis
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/polizeigesetz/dok/2021/kritik-von-fachpersonen-findet-kein-gehoerRechtsexpertenCHUnis
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/polizeigesetz/dok/2021/kritik-von-fachpersonen-findet-kein-gehoerRechtsexpertenCHUnis
https://doi.org/10.1086/269431


Bibliographie 363

Arendell, Terry (1997). Reflections on the Researcher-Researched Relationship: A Woman 
Interviewing Men. Qualitative Sociology, 20(3), 341–368. https://doi.org/10.1023/A:102 
4727316052. 

AS 1948 119 (1948). Bundesratsbeschluss vom 24. Februar 1948 betreffend politische Reden 
von Ausländern. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.fedlex.admin.ch/eli/oc/1948/ 
119_111_115/de. 

Asad, Talal (2003). Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity. Stanford: 
Stanford University Press. https://doi.org/10.1515/9780804783095. 

Asad, Talal (2006). Trying to Understand French Secularism. In: de Vries, Hent und Lawrence 
E. Sullivan (Hg.). Political Theologies: Public Religions in a Post-Secular World (494– 
526). New York: Fordham University Press. https://doi.org/10.5422/fso/9780823226443. 
003.0026. 

Aslan, Ednan (2012). Training of Imams and Teachers in Europe. In: Aslan, Ednan und Zsófia 
Windisch (Hg.). The Training of Imams and Teachers for Islamic Education in Europe 
(19–70). Frankfurt am Main: Peter Lang. 

Aslan, Ednan und Zsófia Windisch (2012). The Training of Imams and Teachers for Islamic 
Education in Europe. Wien: Peter Lang Internationaler Verlag der Wissenschaften. https:// 
doi.org/10.3726/978-3-653-02274-2. 

Aslan, Ednan, Evrim Erşan Akkılıç und Jonas Kolb (2015). Imame und Integration. 
Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-08448-6. 

Attia, Iman (2009). Die «westliche Kultur» und ihr Anderes. Zur Dekonstruktion von Orien-
talismus und antimuslimischem Rassismus. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/ 
9783839410813. 

Attia, Iman (2013). Das Konzept der “gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit”. Einige 
kritische Anmerkungen. Soziologische Revue, 36(1), 3–9. 

Bahadır, Şebnem (2020). Das Politische in Stimme und Blick der Feldforscher_in/ 
Dolmetscher_in. In: Treiber, Angela, Kerstin Kazzazi und Marina Jaciuk (Hg.). Migration 
Übersetzen. Alltags- und Forschungspraktiken des Dolmetschens im Rahmen von Flucht 
und Migration (183–208). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-
31464-4_10. 

Barth, Fredrik (1998 [1969]). Introduction. In: Barth, Fredrik (Hg.). Ethnic Groups and Boun-
daries. The Social Organization of Culture Difference (9–38). Long Grove: Waveland 
Press. 

Bauer, Thomas (2001). Fremdheit in der klassischen arabischen Kultur und Sprache. In: Jostes, 
Brigitte und Jürgen Trabant (Hg.). Fremdes in fremden Sprachen (85–105). München: 
Wilhelm Fink Verlag. 

Bauer, Thomas (2019). Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams (6. 
Auflage). Berlin: Verlag der Weltreligionen. 

Bauman, Zygmunt (1992). Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit. Hamburg: 
Junius Verlag. 

Bauman, Zygmunt (2017). Symptome auf der Suche nach ihrem Namen und Ursprung. In: 
Geiselberger, Heinrich (Hg.). Die große Regression. Eine internationale Debatte über die 
geistige Situation der Zeit (37–56). Berlin: Suhrkamp Verlag. 

Baumann, Martin und Andreas Tunger-Zanetti (2018). Constructing and Representing the 
New Religious Diversity with Old Classifications: ‘World Religions’ as an Excluding 
Category in Interreligious Dialogue in Switzerland. In: Kühle, Lene, William Hoverd und

https://doi.org/10.1023/A:1024727316052
https://doi.org/10.1023/A:1024727316052
https://www.fedlex.admin.ch/eli/oc/1948/119_111_115/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/oc/1948/119_111_115/de
https://doi.org/10.1515/9780804783095
https://doi.org/10.5422/fso/9780823226443.003.0026
https://doi.org/10.5422/fso/9780823226443.003.0026
https://doi.org/10.3726/978-3-653-02274-2
https://doi.org/10.3726/978-3-653-02274-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-08448-6
https://doi.org/10.1515/9783839410813
https://doi.org/10.1515/9783839410813
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_10
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_10


364 Bibliographie

Jørn Borup (Hg.). The Critical Analysis of Religious Diversity (179–207). Leiden: Brill. 
https://doi.org/10.1163/9789004367111_013. 

Baumann, Martin, Jürgen Endres, Silvia Martens und Andreas Tunger-Zanetti (2017). 
«Hallo, es geht um meine Religion!». Muslimische Jugendliche in der Schweiz auf der 
Suche nach ihrer Identität. Forschungsbericht. Luzern: Universität Luzern, Zentrum 
Religionsforschung. 

Baumann, Martin, Hansjörg Schmid, Andreas Tunger-Zanetti, Amir Sheikhzadegan, Frank 
Neubert und Noemi Trucco (2021). Regelung des Verhältnisses zu nicht-anerkannten 
Religionsgemeinschaften. Schlussbericht. Untersuchung im Auftrag der Direktion der 
Justiz und des Innern des Kantons Zürich. Schlussbericht. In: Baumann et al. (Hg.). Nicht 
anerkannt und dennoch Partner. Zwei Dokumente zur Fortentwicklung der Rechtsstellung 
nicht anerkannter Religionsgemeinschaften im Kanton Zürich. Schweizerisches Jahrbuch 
für Kirchenrecht 2020, Beiheft 7 (29–205). Zürich: Theologischer Verlag Zürich. 

Becci, Irene und Zhargalma Dandarova Robert (2022). Selbstbezeichnung und ihre Bedeu-
tungsnuancen. Zur kontextsensitiven Interpretation der Bezeichnungen «religiös» und 
«spirituell» in Umfragen. In: Stolz, Jörg, Arnd Bünker, Antonius Liedhegener, Eva 
Baumann-Neuhaus, Irene Becci, Zhargalma Dandarova Robert, Jeremy Senn, Pascal Tan-
ner, Oliver Wäckerlig und Urs Winter-Pfändler (Hg.). Religionstrends in der Schweiz. 
Religion, Spiritualität und Säkularität im gesellschaftlichen Wandel (33–64). Wiesbaden: 
Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-36568-4_3. 

Begović, Muris (17.11.2021). Für den interreligiösen Dialog ist Fussball besser als der Parolin-
Besuch. kath.ch. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.kath.ch/newsd/fuer-den-interreli 
gioesen-dialog-ist-fussball-besser-als-der-parolin-besuch/. 

Behloul, Samuel M. (2007a). From «Problematic» Foreigners to «Unproblematic» Muslims: 
Bosnians in the Swiss Islam-Discourse. Refugee Survey Quarterly, 26(2), 22–35. https:// 
doi.org/10.1093/rsq/hdi0224. 

Behloul, Samuel M. (2007b). The Society is watching you! Islam-Diskurs in der Schweiz und 
die Konstruktion einer öffentlichen Religion. In: Durst, Michael und Hans J. Münk (Hg.). 
Religion und Gesellschaft. Theologische Berichte 30 (276–315). Freiburg: Paulus Verlag. 

Behloul, Samuel-Martin (2009). Islam-Diskurs nach 9/11. Die Mutter aller Diskurse? Zur 
Interdependenz von Religionsdiskurs und Religionsverständnis. In: Müller, Wolfgang W. 
(Hg.). Christentum und Islam. Plädoyer für den Dialog (229–268). Zürich: Theologischer 
Verlag. 

Behloul, Samuel M. (2010). Reaktionen der bosnischen und albanischen Muslime in der 
Schweiz auf den Islam-Diskurs. NFP 58 Schlussbericht. Luzern: Universität Luzern. 

Behloul, Samuel M. (2011). Unbeabsichtigte Folgen der Islam-Debatte. SGMOIK Bulletin, 
32, 13–18. 

Behloul, Samuel M. (2013). Introduction. In: Behloul, Samuel M., Susanne Leuenberger und 
Andreas Tunger-Zanetti (Hg.). Debating Islam. Negotiating Religion, Europe and the Self 
(11–35). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422496.intro. 

Behloul, Samuel M. (2016). Religion and the (de-)construction of Diaspora. A Comparative 
View of Albanian and Bosnian Muslims in Switzerland. Journal of Muslims in Europe, 5, 
65–86. https://doi.org/10.1163/22117954-12341319. 

Belt, David (2009). Islamism in Popular Western Discourse. Policy Perspectives, 6(2), 1–20.

https://doi.org/10.1163/9789004367111_013
https://doi.org/10.1007/978-3-658-36568-4_3
https://www.kath.ch/newsd/fuer-den-interreligioesen-dialog-ist-fussball-besser-als-der-parolin-besuch/
https://www.kath.ch/newsd/fuer-den-interreligioesen-dialog-ist-fussball-besser-als-der-parolin-besuch/
https://doi.org/10.1093/rsq/hdi0224
https://doi.org/10.1093/rsq/hdi0224
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422496.intro
https://doi.org/10.1163/22117954-12341319


Bibliographie 365

Benford, Robert D. und David A. Snow (2000). Framing Processes and Social Movements: 
An Overview and Assessment. Annual Review of Sociology, 26, 611–639. https://doi.org/ 
10.1146/annurev.soc.26.1.611. 

Benzine, Rachid, Mayeur-Jaouen, Catherine, Philip-Gay, Mathilde und Pauline Pannier 
(2017). Mission de réflexion sur la formation des imams et des cadres religieux musul-
mans. Rapport. Paris: Ministère de l’Intérieur, Ministère de l’Éducation nationale, de 
l’Enseignement supérieur et de la recherche. 

Berger, Peter L. und Thomas Luckmann (2003 [1966]). Die gesellschaftliche Konstruktion 
der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie (19. Auflage). Frankfurt am Main: 
Fischer Taschenbuch Verlag. 

Beyeler, Sarah (2014). Migration und transnationale Religion am Beispiel der Ahmadiyya 
Muslim Jamaat in der Schweiz. Ethnoscripts, 16(2), 71–84. 

Beyeler, Sarah und Virginia Suter Reich (2008). Inkorporation von zugewanderten Reli-
gionsgemeinschaften in der Schweiz am Beispiel der Aleviten und der Ahmadiyya. 
Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 102, 233–259. 

BFS (2017). Statistische Daten des BFS zu den Religionen: Quellen. Neuchâtel: Bundesamt 
für Statistik BFS. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/gru 
ndlagen/methodenberichte.assetdetail.1900341.html. 

BFS (2020). Religiöse und spirituelle Praktiken und Glaubensformen in der Schweiz. Erste 
Ergebnisse der Erhebung zur Sprache, Religion und Kultur 2019. Neuchâtel: Bundesamt 
für Statistik BFS. 

BFS (2023). Religionszugehörigkeit nach Nationalität. Ständige Wohnbevölkerung ab 15 Jah-
ren. 2017–2021 [su-d-01.08.02.03]. https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/ 
bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.assetdetail.24311604.html. 

BFS (2024a). Bevölkerung. Internet-Seite. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.bfs.admin. 
ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/stand-entwicklung.html. 

BFS (2024b). Bevölkerung nach Migrationsstatus. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf 
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/ 
nach-migrationsstatuts.html. 

BFS (2024c). Parteistärken. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/ 
home/statistiken/politik/wahlen/eidgenoessische-wahlen/nationalrat/parteistaerken.htm 
l140989270. 

BFS (2024d). Sprachen. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.bfs.admin.ch/ 
bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/sprachen.html. 

Birt, Jonathan (2006). Good Imam, Bad Imam: Civic Religion and National Integration in 
Britain post-9/11. The Muslim World, 96, 687–705. https://doi.org/10.1111/j.1478-1913. 
2006.00153.x. 

Biskamp, Floris (2016). Orientalismus und demokratische Öffentlichkeit. Antimuslimischer 
Rassismus aus Sicht postkolonialer und neuerer kritischer Theorie. Bielefeld: transcript. 
https://doi.org/10.1515/9783839435908. 

Bleisch Bouzar, Petra (2012). “She is always present”: Female Leadership and informal Aut-
hority in a Swiss Muslim Women’s Association. In: Bano, Masooda und Hilary Kalmbach 
(Hg.). Women, Leadership, and Mosques. Changes in Contemporary Islamic Authority 
(279–300). Leiden: Brill. https://doi.org/10.1163/9789004209367_015. 

Blumer, Herbert (1954). What is Wrong with Social Theory? American Sociological Review, 
19(1), 3–10.

https://doi.org/10.1146/annurev.soc.26.1.611
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.26.1.611
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/grundlagen/methodenberichte.assetdetail.1900341.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/grundlagen/methodenberichte.assetdetail.1900341.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.assetdetail.24311604.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.assetdetail.24311604.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/stand-entwicklung.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/stand-entwicklung.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/politik/wahlen/eidgenoessische-wahlen/nationalrat/parteistaerken.html140989270
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/politik/wahlen/eidgenoessische-wahlen/nationalrat/parteistaerken.html140989270
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/politik/wahlen/eidgenoessische-wahlen/nationalrat/parteistaerken.html140989270
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/sprachen.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/sprachen.html
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00153.x
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00153.x
https://doi.org/10.1515/9783839435908
https://doi.org/10.1163/9789004209367_015


366 Bibliographie

Boender, Welmoet (2007). Imam in Nederland. Opvattingen over zijn religieuze rol in de 
samenleving. Amsterdam: Uitgeverij Bert Bakker. 

Boender, Welmoet (2013). Embedding Islam in the “Moral Covenants” of European States: 
The Case of a State-Funded Imam Training in the Netherlands. Journal of Muslims in 
Europe, 2, 227–274. https://doi.org/10.1163/22117954-12341265. 

Boender, Welmoet (2014). Dossier imamopleiding: het Nederlandse ‘imamopleidingsdebat’ 
in historisch perspectief. Tijdschrift voor Religie, Recht, en Beleid, 5(2), 26–48. 

Bolliger, Christian (2007). Minderheiten in der direkten Demokratie: Die Medaille hat auch 
eine Vorderseite. In: Freitag, Markus und Uwe Wagschal (Hg.). Direkte Demokratie. 
Bestandesaufnahmen und Wirkungen im internationalen Vergleich (419–446). Berlin: LIT 
Verlag. 

Bonacker, Thorsten (2005). Sozialwissenschaftliche Konflikttheorien. Eine Einführung (3. 
Auflage). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. DOI: https://doi.org/10.1007/ 
978-3-663-10515-2. 

Bonacker, Thorsten (2007). Postnationale Konflikte und der Wandel des Politischen. Ein 
Beitrag zur Soziologie der Internationalen Beziehungen. CSS Working Papers, 4, 1–18. 

Bonacker, Thorsten und Peter Imbusch (2010). Zentrale Begriffe der Friedens- und Kon-
fliktforschung: Konflikt, Gewalt, Krieg, Frieden. In: Imbusch, Peter und Ralf Zoll (Hg.). 
Friedens- und Konfliktforschung. Eine Einführung (5. Ausgabe, 67–142). Wiesbaden: VS 
Verlag für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-90219-7_2. 

Bonnefoy, Laurent (2003). Public institutions and Islam. A New Stigmatization? ISIM 
Newsletter, 13, 22–23. 

Bosančić, Saša (2014). Arbeiter ohne Eigenschaften. Über die Subjektivierungsweisen 
angelernter Arbeiter. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-064 
11-2. 

Bosančić, Saša (2016). Zur Untersuchung von Subjektivierungsweisen aus 
wissenssoziologisch-diskursanalytischer Perspektive. Methodologische Überlegun-
gen. In: Bosančić, Saša und Reiner Keller (Hg.). Perspektiven wissenssoziologischer 
Diskursforschung (95–119). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-
658-13610-9_6. 

Bosančić, Saša (2019). Die Forschungsperspektive der Interpretativen Subjektivierungsana-
lyse. In: Geimer, Alexander, Steffen Amling und Saša Bosančić (Hg.).  Subjekt und 
Subjektivierung. Empirische und theoretische Perspektiven auf Subjektivierungsprozesse 
(43–64). Wiesbaden: Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-658-22313-7_3. 

Bosančić, Saša (2022). Von ‚starken‘ und ‚schwachen‘ Subjekten. Subjektivierungsforschung 
zwischen interpretativen und differenztheoretischen Perspektiven. In: Bosančić, Saša, 
Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schürmann, Tina Spies und Boris Traue (Hg.). Positio-
ning the Subject. Methodologien der Subjektforschung / Methodologies of Subjectivation 
Research (45–72). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_ 
3. 

Bosančić, Saša, Lisa Pfahl und Boris Traue (2019). Empirische Subjektivierungsanalyse: 
Entwicklung des Forschungsfeldes und methodische Maximen der Subjektivierungs-
forschung. In: Bosančić, Saša und Reiner Keller (Hg.). Diskursive Konstruktionen. 
Kritik, Materialität und Subjektivierung in der wissenssoziologischen Diskursforschung 
(135–150). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-25799-6_8.

https://doi.org/10.1163/22117954-12341265
https://doi.org/10.1007/978-3-663-10515-2
https://doi.org/10.1007/978-3-663-10515-2
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90219-7_2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-06411-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-06411-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13610-9_6
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13610-9_6
https://doi.org/10.1007/978-3-658-22313-7_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-25799-6_8


Bibliographie 367

Bosančić, Saša, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schürmann, Tina Spies und Boris 
Traue (2022a). Following the Subject. Grundlagen und Zugänge empirischer Subjekti-
vierungsforschung – Foundations and Approaches of Empirical Subjectivation Research. 
Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2. 

Bosančić, Saša, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schürmann, Tina Spies und Boris Traue 
(2022b). Positioning the Subject. Methodologien der Subjektforschung / Methodologies 
of Subjectivation Research. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-
38539-2. 

Bosančić, Saša, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schürmann, Tina Spies und Boris 
Traue (2022c). Subjektivierungsforschung als Gesellschaftsanalyse. Eine Einführung. In: 
Bosančić, Saša, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schürmann, Tina Spies und Boris Traue 
(Hg.). Following the Subject. Grundlagen und Zugänge empirischer Subjektivierungs-
forschung – Foundations and Approaches of Empirical Subjectivation Research (1–21). 
Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_1. 

Bosco, Robert M. (2014). Securing the Sacred: Religion, National Security, and the Western 
State. Ann Arbor: The University of Michigan Press. https://doi.org/10.3998/mpub.489 
1476. 

Brault, Jean-François (2013). Une visibilité islamique dissidente. De HM2F à MPF: l’ « intru-
sion » d’une mosquée inclusive dans l’espace public français. Tumultes, 41, 223–240. 
https://doi.org/10.3917/tumu.041.0223. 

Brekke, Torkel, Fazal Hadi und Edin Kozaric (2022). The Role of Imams in Family Coun-
selling with Muslim Families in Norway. Journal of Muslims in Europe, 11, 175–193. 
https://doi.org/10.1163/22117954-bja10040. 

Brodersen, Folke (2022). Subjektivierung als Vermittlungsverhältnisse. Zum Verhältnis von 
Diskurs und Subjekt in narrativen Interviews. In: Bosančić, Saša, Folke Brodersen, Lisa 
Pfahl, Lena Schürmann, Tina Spies und Boris Traue (Hg.). Following the Subject. Grundla-
gen und Zugänge empirischer Subjektivierungsforschung – Foundations and Approaches 
of Empirical Subjectivation Research (111–134). Wiesbaden: Springer VS. https://doi. 
org/10.1007/978-3-658-31497-2_5. 

Brodersen, Folke (i. E.): Subjects: Postmodern Forces of Convergence. How (not) to link 
Agency, Empowerment, Resistance and Freedom in Studies in Subjectivation. In: Broder-
sen, Folke, Doris Pokitsch, Stefan Röhrer und Noemi Trucco (Hg.). Adaptive Subjekte. 
Linking Collaboration and Contradiction. Wiesbaden: Springer VS. 

Brown, Katherine E. und Tania Saeed (2014). Radicalization and counter-radicalization at Bri-
tish universities: Muslim encounters and alternatives. Ethnic and Racial Studies, 38(11), 
1952–1968. https://doi.org/10.1080/01419870.2014.911343. 

Brubaker, Rogers (2017). Between nationalism and civilizationism: the European populist 
moment in comparative perspective. Ethnic and Racial Studies, 40(8), 1191–1226. https:// 
doi.org/10.1080/01419870.2017.1294700. 

Bruce, Benjamin (2019). Governing Islam Abroad. Turkish and Moroccan Muslims in Western 
Europe. Cham: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-319-78664-3. 

Bruce, Benjamin (2020). Imams for the diaspora: the Turkish state’s International Theology 
Programme. Journal of Ethnic and Migration Studies, 46(6), 1166–1183. https://doi.org/ 
10.1080/1369183X.2018.1554316.

https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-38539-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-38539-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_1
https://doi.org/10.3998/mpub.4891476
https://doi.org/10.3998/mpub.4891476
https://doi.org/10.3917/tumu.041.0223
https://doi.org/10.1163/22117954-bja10040
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_5
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_5
https://doi.org/10.1080/01419870.2014.911343
https://doi.org/10.1080/01419870.2017.1294700
https://doi.org/10.1080/01419870.2017.1294700
https://doi.org/10.1007/978-3-319-78664-3
https://doi.org/10.1080/1369183X.2018.1554316
https://doi.org/10.1080/1369183X.2018.1554316


368 Bibliographie

Brüschweiler, Jonas und Adrian Vatter (2018). Viele Vorstösse, wenig Wirkung? Nutzung 
und Erfolg parlamentarischer Instrumente in der Bundesversammlung. In: Vatter, Adrian 
(Hg.). Das Parlament in der Schweiz (69–99). Basel: NZZ Libro. 

BüG (2014). 141.0, Stand am 1. September 2023. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.fed 
lex.admin.ch/eli/cc/2016/404/de. 

Bundesrat, Der (2012). Reorganisation der Departemente 2011-2012: Grünes Licht für 
das neue Staatssekretariat. Medienmitteilung. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.sbfi.admin.ch/sbfi/de/home/aktuell/medienmitteilungen/archiv-medien 
mitteilungen/archiv-sbf.msg-id-44955.html. 

Bundesrat, Der (2013). Bericht des Bundesrates über die Situation der Muslime in der 
Schweiz unter besonderer Berücksichtigung ihrer vielfältigen Beziehungen zu den staat-
lichen Behörden in Erfüllung der Postulate 09.4027 Amacker-Amann vom 30. November 
2009, 09.4037 Leuenberger vom 2. Dezember 2009 und 10.3018 Malama vom 1. März 
2010. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/aktuell/news/ 
2013/2013-05-08/ber-d.pdf. 

Bundesrat, Der (2021a). Professionalisierungsanreize für religiöse Betreuungspersonen. 
Bericht des Bundesrates in Erfüllung des Postulates 16.3314 Ingold vom 27. April 2016. 
Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.bj.admin.ch/dam/bj/de/data/staat/religionsfragen/ 
ber-br.pdf.download.pdf/ber-br.pdf. 

Bundesrat, Der (2021b). Volksinitiative «Ja zum Verhüllungsverbot». Internetseite. Zugriff 
am 31.07.2024 auf https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/ 
20210307/volksinitiative-ja-zum-verhuellungsverbot.html. 

Bundesrat, Der (2023). Massnahmen zur Eindämmung der Verbreitung von gewaltextre-
mistischem und terroristischem Gedankengut in religiösen Vereinigungen. Bericht des 
Bundesrates in Erfüllung des Postulats 21.3451 «Imame in der Schweiz» Sicherheitspoli-
tische Kommission des Ständerats vom 25. März 2021. Zugriff am 02.08.2024 auf https:// 
www.parlament.ch/centers/eparl/curia/2021/20213451/Bericht%20BR%20D.pdf 

Bundesrat, Der (2024). Das Eidgenössische Justiz- und Polizeidepartement. Internetseite. 
Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.admin.ch/gov/de/start/departemente/justiz-und-
polizeidepartement-ejpd.html. 

Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft (1999). 101, Stand am 1. Januar 
2021. Zugriff am 29.12.2022 auf https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/1999/404/de. 

Bundesversammlung, Die (2022). Sicherheitspolitische Kommissionen SIK. Zugriff am 
29.12.2022 auf https://www.parlament.ch/de/organe/kommissionen/sachbereichskommis 
sionen/kommissionen-sik. 

Bundesversammlung, Die (2024a). Archiv Fraktionen. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/archiv/archiv-fraktionen. 

Bundesversammlung, Die (2024b). Curia Vista erklärt. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/curia-vista/curia-vista-erklaert. 

Bundesversammlung, Die (2024c). Die Fraktionen. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 auf 
https://www.parlament.ch/de/organe/fraktionen. 

Buomberger, Thomas (2004). Der Kampf gegen unerwünschte Fremde. Von James Schwar-
zenbach bis Christoph Blocher. Zürich: Orell Füssli. 

Burri Sharani, Barbara, Denise Efionayi-Mäder, Stephan Hammer, Marco Pecoraro, Bernhard 
Soland, Astrit Tsaka und Chantal Wyssmüller (2010). Die kosovarische Bevölkerung in 
der Schweiz. Bern-Wabern: Bundesamt für Migration (BFM).

https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2016/404/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2016/404/de
https://www.sbfi.admin.ch/sbfi/de/home/aktuell/medienmitteilungen/archiv-medienmitteilungen/archiv-sbf.msg-id-44955.html
https://www.sbfi.admin.ch/sbfi/de/home/aktuell/medienmitteilungen/archiv-medienmitteilungen/archiv-sbf.msg-id-44955.html
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/aktuell/news/2013/2013-05-08/ber-d.pdf
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/aktuell/news/2013/2013-05-08/ber-d.pdf
https://www.bj.admin.ch/dam/bj/de/data/staat/religionsfragen/ber-br.pdf.download.pdf/ber-br.pdf
https://www.bj.admin.ch/dam/bj/de/data/staat/religionsfragen/ber-br.pdf.download.pdf/ber-br.pdf
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20210307/volksinitiative-ja-zum-verhuellungsverbot.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20210307/volksinitiative-ja-zum-verhuellungsverbot.html
https://www.parlament.ch/centers/eparl/curia/2021/20213451/Bericht%20BR%20D.pdf
https://www.parlament.ch/centers/eparl/curia/2021/20213451/Bericht%20BR%20D.pdf
https://www.admin.ch/gov/de/start/departemente/justiz-und-polizeidepartement-ejpd.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/departemente/justiz-und-polizeidepartement-ejpd.html
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/1999/404/de
https://www.parlament.ch/de/organe/kommissionen/sachbereichskommissionen/kommissionen-sik
https://www.parlament.ch/de/organe/kommissionen/sachbereichskommissionen/kommissionen-sik
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/archiv/archiv-fraktionen
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/curia-vista/curia-vista-erklaert
https://www.parlament.ch/de/organe/fraktionen


Bibliographie 369

Buzan, Barry, Ole Wæver und Jaap de Wilde (1998). Security. A New Framework for Analysis. 
Colorado: Lynne Rienner Publishers. 

BWIS (1997). 120, Stand am 1. Januar 2024. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.fedlex. 
admin.ch/eli/cc/1998/1546_1546_1546/de. 

Calderini, Simonetta (2021). Women als Imams. Classical Islamic Sources and Modern 
Debates on Leading Prayer. London: I.B. Tauris. 

Cekin, Ahmet (2004). Stellung der Imame. Eine Vergleichende Rollenanalyse der Imame in 
der Türkei und in Deutschland. Dissertation. Tübingen: Fakultät für Kulturwissenschaften, 
Eberhard-Karls Universität. 

Cesari, Jocelyne (2012). Securitization of Islam in Europe. Die Welt des Islams, 52, 430–449. 
Ceylan, Rauf (2010). Die Prediger des Islam. Imame – wer sie sind und was sie wirklich 

wollen. Freiburg i. Br.: Verlag Herder GmbH. 
Ceylan, Rauf (2019). Imamausbildung in Deutschland. Perspektiven aus Gemeinden und 

Theologie. Frankfurt am Main: Akademie für Islam in Wissenschaft und Gesellschaft 
(AIWG). 

Ceylan, Rauf (2021). Imame in Deutschland (aktualisierte und erweiterte Neuausgabe). 
Freiburg i. Br.: Verlag Herder GmbH. 

Charmaz, Kathy (2014). Constructing Grounded Theory (2nd Edition). Thousand Oaks: 
SAGE. 

Cheng, Jennifer E. (2015). Islamophobia, Muslimophobia or racism? Parliamentary discour-
ses on Islam and Muslims in debates on the minaret ban in Switzerland. Discourse & 
Society, 26(5), 562–586. https://doi.org/10.1177/0957926515581157. 

Cinalli, Manlio und Marco Giugni (2013). Political opportunities, citizenship models and 
political claim-making over Islam. Ethnicities, 13(2), 147–164. https://doi.org/10.1177/ 
1468796812470896. 

Coser, Lewis (2009 [1956]). Theorie sozialer Konflikte. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-
senschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-658-25590-9. 

Crenshaw, Kimberle (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black 
Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. 
University of Chicago Legal Forum, 139–167. 

Croft, Stuart (2012). Securitizing Islam. Identity and the Search for Security. Cambridge: 
Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9781139104142. 

D’Amato, Gianni (2008a). Die migrationspolitischen Debatten der 1990er Jahre: Zulassungs-
und Integrationspolitik. In: Skenderovic, Damir und Gianni D’Amato (2008). Mit dem 
Fremden politisieren. Rechtspopulistische Parteien und Migrationspolitik in der Schweiz 
seit den 1960er Jahren (153–206). Zürich: Chronos Verlag. 

D’Amato, Gianni (2008b). Interdependenz von Rechtspopulismus und Migrationspolitik. 
In: Skenderovic, Damir und Gianni D’Amato (2008). Mit dem Fremden politisieren. 
Rechtspopulistische Parteien und Migrationspolitik in der Schweiz seit den 1960er Jahren 
(207–226). Zürich: Chronos Verlag. 

d’Haenens, Leen und Susan Bink (2006). Islam in the Dutch press: with special attention 
to the Algemeen Dagblad. Media, Culture & Society, 29(1), 135–149. https://doi.org/10. 
1177/0163443706072002. 

Dahinden, Janine und Stefan Manser-Egli (2023). Gendernativism and Liberal Subjecthood: 
The Cases of Forced Marriage and the Burqa Ban in Switzerland. Social Politics, 30(1), 
140–163. https://doi.org/10.1093/sp/jxab053.

https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/1998/1546_1546_1546/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/1998/1546_1546_1546/de
https://doi.org/10.1177/0957926515581157
https://doi.org/10.1177/1468796812470896
https://doi.org/10.1177/1468796812470896
https://doi.org/10.1007/978-3-658-25590-9
https://doi.org/10.1017/CBO9781139104142
https://doi.org/10.1177/0163443706072002
https://doi.org/10.1177/0163443706072002
https://doi.org/10.1093/sp/jxab053


370 Bibliographie

Dahinden, Urs, Carmen Koch, Vinzenz Wyss und Guido Keel (2011). Representation of Islam 
and Christianity in the Swiss Media. Journal of Empirical Theology, 24, 197–208. https:// 
doi.org/10.1163/157092511X603983. 

Dahrendorf, Ralf (1972). Konflikt und Freiheit. Auf dem Weg zur Dienstklassengesellschaft. 
München: R. Piper & Co. 

Dahrendorf, Ralf (2006 [1958]). Homo sociologicus. Ein Versuch zur Geschichte, Bedeutung 
und Kritik der Kategorie der sozialen Rolle. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten. https://doi.org/10.1007/978-3-531-90216-6. 

Dalmus, Caroline, Regula Hänggli und Laurent Bernhard (2017). The Charm of Salient Issues? 
Parties’ Strategic Behavior in Press Releases. In: Van Aelst, Peter und Stefaan Walgrave 
(Hg.). How Political Actors Use the Media. A Functional Analysis of the Media’s Role in 
Politics (187–205). Cham: Springer Nature. https://doi.org/10.1007/978-3-319-60249-3_ 
10. 

Dehbi, Asmaa, Andrea Lang und Amir Sheikhzadegan (2021). Das Schweizerische Zentrum 
für Islam und Gesellschaft (SZIG). DAVO-Nachrichten, 50/51, 127–131. 

della Porta, Donatella (2017). Progressive und regressive Politik im späten Neoliberalismus. 
In: Geiselberger, Heinrich (Hg.). Die große Regression. Eine internationale Debatte über 
die geistige Situation der Zeit (57–75). Berlin: Suhrkamp Verlag. 

Demic, Jasmin (2022). Persönliche Mitteilung, 19.05.2022. 
DIK (2020). Bestandserhebung zur Ausbildung religiösen Personals islamischer Gemein-

den. Nürnberg: Bundesamt für Migration und Flüchtlinge. Zugriff am 31.07.2024 
auf https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Ergebnisse-Emp 
fehlungen/workshop-ausbildung-religioesen-personal.html. 

Dolezal, Martin, Marc Helbling und Swen Hutter (2010). Debating Islam in Austria, Germany 
and Switzerland: Ethnic Citizenship, Church-State Relations and Right-Wing Populism. 
West European Politics, 33(2), 171–190. https://doi.org/10.1080/01402380903538773. 

Døving, Cora Alexa (2014). Position and Self Understanding of Sunni Muslim Imams in 
Norway. Journal of Muslims in Europe, 3, 209–233. https://doi.org/10.1163/22117954-
12341288. 

Dreier, Lena und Constantin Wagner (2020). Wer studiert Islamische Theologie? Ein 
Überblick über das Fach und seine Studierenden. Frankfurt am Main: AIWG. 

Duden (2024a). radikal. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.duden.de/rec 
htschreibung/radikal. 

Duden (2024b). Salafismus. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.duden.de/ 
rechtschreibung/Salafismus. 

Dziri, Amir (2023). Tradition und Diskurs. Wandel als Möglichkeit islamischer Hermeneutik. 
Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110794656. 

Eckert, Julia (2008). Laws for Enemies. In: Eckert, Julia (Hg.). The Social Life of Anti-
Terrorism Laws. The War on Terror and the Classification of the »Dangerous Other« 
(7–31). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/9783839409640-001. 

EJPD (2011). Muslim-Dialog 2010. Austausch zwischen den Bundesbehörden und den 
Musliminnen und Muslimen in der Schweiz. Bern: EJPD. 

El-Mafaalani, Aladin (2020).Das Integrationsparadox. Warum gelungene Integration zu mehr 
Konflikten führt (5. Auflage). Köln: Kiepenheuer & Witsch. 

El-Yousfi, Amin (2019). Conflicting Paradigms of Religious and Bureaucratic Authority in a 
British Mosque. Religions, 10(10), 564. https://doi.org/10.3390/rel10100564.

https://doi.org/10.1163/157092511X603983
https://doi.org/10.1163/157092511X603983
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90216-6
https://doi.org/10.1007/978-3-319-60249-3_10
https://doi.org/10.1007/978-3-319-60249-3_10
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Ergebnisse-Empfehlungen/workshop-ausbildung-religioesen-personal.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Ergebnisse-Empfehlungen/workshop-ausbildung-religioesen-personal.html
https://doi.org/10.1080/01402380903538773
https://doi.org/10.1163/22117954-12341288
https://doi.org/10.1163/22117954-12341288
https://www.duden.de/rechtschreibung/radikal
https://www.duden.de/rechtschreibung/radikal
https://www.duden.de/rechtschreibung/Salafismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Salafismus
https://doi.org/10.1515/9783110794656
https://doi.org/10.1515/9783839409640-001
https://doi.org/10.3390/rel10100564


Bibliographie 371

Elias, Norbert (1970). Was ist Soziologie? (12. Auflage). Weinheim und Basel: Beltz Juventa. 
Elias, Norbert (2003). Figuration. In: Schäfers, Bernhard (Hg.). Grundbegriffe der Soziologie 

(8., überarbeitete Auflage, 88–91). Opladen: Leske + Budrich. 
Elias, Norbert und John L. Scotson (2017 [1965]). Etablierte und Außenseiter (9. Auflage). 

Berlin: Suhrkamp Taschenbuch. 
Emirbayer, Mustafa und Ann Mische (2017). Was ist Agency? In: Löwenstein, Heiko und 

Mustafa Emirbayer (Hg.). Netzwerke Kultur und Agency. Problemlösungen in relationaler 
Methodologie und Sozialtheorie (138–209). Weinheim: Beltz Juventa. 

Endres, Jürgen, Andreas Tunger-Zanetti, Samuel-Martin Behloul und Martin Baumann 
(2013). Jung, muslimisch, schweizerisch. Muslimische Jugendgruppen, islamische Leben-
führung und Schweizer Gesellschaft. Luzern: Universität Luzern, Zentrum Religionsfor-
schung. 

Engelhardt, Jan Felix (2017). Islamische Theologie im deutschen Wissenschaftssystem. Aus-
differenzierung und Selbstkonzeption einer neuen Wissenschaftsdisziplin. Wiesbaden: 
Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-18431-5. 

Engi, Lorenz (2018). Die staatliche Finanzierung von Religionsgemeinschaften. sui generis, 
271. 

Entman, Robert M. (1993). Framing: Toward Clarification of a Fractured Paradigm. Journal 
of Communication, 43(4), 51–58. https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.1993.tb01304.x. 

Erikson, Erik H. (2002 [1966]). Identität und Lebenszyklus. Drei Aufsätze (20. Ausgabe). 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Erlanger, Simon, Patrick Kury und Barbara Lüthi (2003). «Überfremdung» oder Politik der 
Ausgrenzung: ein Vergleich Schweiz – USA in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. 
Diskurs – Handeln – Erfahrung.Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 53(4), 437–446. 

Eser Davolio, Miryam, Kushtrim Adili, Ayesha Rether und Nina Brüesch (2021). Die Rolle 
muslimischer Betreuungspersonen und islamischer Gemeinschaften bei der Prävention 
islamistischer Radikalisierung unter besonderer Berücksichtigung der Aus- und Weiter-
bildung von Imamen in der Schweiz. Studie im Auftrag des Bundesamts für Justiz und des 
Staatssekretariats für Migration. Zürich: ZHAW Zürcher Hochschule für Angewandte 
Wissenschaften. 

Ettinger, Patrik (2018). Qualität der Berichterstattung über Muslime in der Schweiz. Bern: 
Eidgenössische Kommission gegen Rassismus EKR. 

Ettinger, Patrik und Kurt Imhof (2011). Ethnisierung des Politischen und Problematisie-
rung religiöser Differenz. Schlussbericht NFP 58. Zürich: fög – Forschungsbereich 
Öffentlichkeit und Gesellschaft / Universität Zürich. 

Ettinger, Patrik und Linards Udris (2009). Islam as a Threat? Problematisation of Muslims 
in the Mass Media and Effects on the Political System. In: Marsden, Lee und Heather 
Savigny (Hg.). Media, Religion and Conflict (59–79). Farnham: Ashgate. 

Fadil, Nadia (2021). Can critique be moderate? Religion, 51(2), 299–304. https://doi.org/10. 
1080/0048721X.2020.1868388. 

Farman, Darius und Fabien Merz (2017). Das Engagement muslimischer Organisatio-
nen in der Schweiz gegen gewaltbereiten Extremismus. Bulletin zur schweizerischen 
Sicherheitspolitik, 33–57. 

Farris, Sara R. (2019). In the Name of Women’s Rights. The Rise of Femonationalism. Durham/ 
London: Duke University Press. https://doi.org/10.1215/9780822372929.

https://doi.org/10.1007/978-3-658-18431-5
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.1993.tb01304.x
https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1868388
https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1868388
https://doi.org/10.1215/9780822372929


372 Bibliographie

Feddersen, Alexandra (2015). Same but Different: Muslims and Foreigners in Public Media 
Discourse. Swiss Political Science Review, 21(2), 287–301. https://doi.org/10.1111/spsr. 
12158. 

Ferrari, Silvio (2012). The Training of Imams. In: Durham, W. Cole, David M. Kirkham und 
Tore Lindholm (Hg.). Islam and Political-Cultural Europe (107–116). Farnham: Ashgate. 

Fibbi, Rosita, Barbara von Rütte und Philipp Wanner (2024). Ordentlich einbürgern in der 
Schweiz. Die Auswirkungen des neuen Bürgerrechtsgesetzes des Bundes und Wege zu 
einem inklusiveren System der Einbürgerung. Bern-Wabern: Eidgenössische Migrations-
kommission EKM. Zugriff am 24.07.2024 auf https://www.newsd.admin.ch/newsd/mes 
sage/attachments/87798.pdf. 

Fibbi, Rosita, Bülent Kaya, Jehane Moussa, Marco Pecoraro, Yannick Rossy und Ilka Steiner 
(2014). Die marokkanische, die tunesische und die algerische Bevölkerung in der Schweiz. 
Bern-Wabern: Bundesamt für Migration (BFM). 

FINO (2018a). Dschihad. FINO-Info Nr. 1. Bern: Forum Islam und Naher Osten, Universität 
Bern. 

FINO (2018b). Ultraislamisch. FINO-Info Nr. 2. Bern: Forum Islam und Naher Osten, 
Universität Bern. 

FINO (2019). Taqiyya. FINO-Info Nr. 10. Bern: Forum Islam und Naher Osten, Universität 
Bern. 

Fischer, Carolin und Janine Dahinden (2017). Gender representations in politics of belonging: 
An analysis of Swiss immigration regulation from the 19th century until today. Ethnicities, 
17(4), 445−468. https://doi.org/10.1177/1468796816676844. 

Fondation Roi Baudoin (2006). Pour une formation des imams en Belgique. Points de référence 
en Belgique et en Europe. Brüssel: Fondation Roi Baudoin. 

Foner, Nancy (2015). Is Islam in Western Europe Like Race in the United States? Sociological 
Forum, 30(4), 885–899. https://doi.org/10.1111/socf.12199. 

Foroutan, Naika (2021). Die Postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen der pluralen 
Demokratie (2. unveränderte Auflage). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/978 
3839459447. 

Foucault, Michel (1973). Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter 
der Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (1977). Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (1978). Dispositive der Macht. Über Sexualität, Wissen und Wahrheit. 
Berlin: Merve. 

Foucault, Michel (1979). Sexualität und Wahrheit. Erster Band. Der Wille zum Wissen. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (1986a). Sexualität und Wahrheit. Zweiter Band. Der Gebrauch der Lüste. 
Frankfurt am Main. Suhrkamp. 

Foucault, Michel (1986b). Sexualität und Wahrheit. Dritter Band. Die Sorge um sich. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (2004). Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, 
Bevölkerung. Vorlesung am Collège de France 1977–1978. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (2014). Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II 1970–1975 (2. 
Auflage). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

https://doi.org/10.1111/spsr.12158
https://doi.org/10.1111/spsr.12158
https://www.newsd.admin.ch/newsd/message/attachments/87798.pdf
https://www.newsd.admin.ch/newsd/message/attachments/87798.pdf
https://doi.org/10.1177/1468796816676844
https://doi.org/10.1111/socf.12199
https://doi.org/10.1515/9783839459447
https://doi.org/10.1515/9783839459447


Bibliographie 373

Foucault, Michel (2016). Archäologie des Wissens. In: Foucault, Michel. Die Hauptwerke (4. 
Auflage, 471–700). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (2017 [1974]). Die Ordnung des Diskurses (14. Auflage). Frankfurt am 
Main: Fischer Taschenbuch. 

Foucault, Michel (2019). Sexualität und Wahrheit. Vierter Band. Die Geständnisse des 
Fleisches. Berlin: Suhrkamp. 

Fox, Jonathan und Yasemin Akbaba (2015). Securitization of Islam and religious discrimina-
tion: Religious minorities in Western democracies, 1990–2008. Comparative European 
Politics, 13(2), 175–197. https://doi.org/10.1057/cep.2013.8. 

Fraser, Nancy (2017). Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Traufe des 
reaktionären Populismus. In: Geiselberger, Heinrich (Hg.). Die große Regression. Eine 
internationale Debatte über die geistige Situation der Zeit (77–91). Berlin: Suhrkamp 
Verlag. 

Frégosi, Franck (2004). L’imam, le conférencier et le jurisconsulte: Retour sur trois figures 
contemporaines du champ religieux islamique en France. Archives de sciences sociales 
des religions, 49(125), 131–146. https://doi.org/10.4000/assr.1040. 

Frégosi, Franck (2018). De quoi le gouvernement de l’islam en France est-il le nom ? 
Confluences Méditerranée, 106, 35–51. https://doi.org/10.3917/come.106.0035. 

Friedrichs, Jürgen (2014). Forschungsethik. In: Baur, Nina und Jörg Blasius (Hg.). Handbuch 
Methoden der empirischen Sozialforschung (81–91). Wiesbaden: Springer VS. https://doi. 
org/10.1007/978-3-658-37985-8_21. 

Galtung, Johan und Mari Holmboe Ruge (1965). The Structure of Foreign News. The Pre-
sentation of the Congo, Cuba and Cyprus Crises in Four Norwegian Newspapers. Journal 
of Peace Research, 2(1), 64–90. https://doi.org/10.1177/002234336500200104. 

Garrido, Angela (1987). Le début de la politique fédérale à l’égard des étrangers. Lausanne: 
Section d’histoire de l’Université de Lausanne. 

Gebhardt, Verena (2018). «In Freud und Leid, in guten wie in bösen Tagen». Belastungserleben 
pflegender Ehepartnerinnen aus einer rollentheoretischen Perspektive. Österreichische 
Zeitschrift für Soziologie, 43, 367–387. https://doi.org/10.1007/s11614-018-0316-8. 

Geimer, Alexander, Steffen Amling und Saša Bosančić (2019). Subjekt und Subjektivie-
rung. Empirische und theoretische Perspektiven auf Subjektivierungsprozesse. Wiesbaden: 
Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-658-22313-7. 

Geiselberger, Heinrich (2017). Vorwort. In: Geiselberger, Heinrich (Hg.). Die große Regres-
sion. Eine internationale Debatte über die geistige Situation der Zeit (7–15). Berlin: 
Suhrkamp Verlag. 

Geoffroy, Éric (2010). Introduction to Sufism. The Inner Path of Islam. Bloomington: World 
Wisdom. 

Geoffroy, Éric (2015). Le Soufisme (Deuxième tirage). Paris: Éditions Eyrolles. 
Gianni, Matteo (2013). Protecting democracy, misrecognising Muslims? An assessment of 

Swiss integration policy. In: Behloul, Samuel M., Susanne Leuenberger und Andreas 
Tunger-Zanetti (Hg.). Debating Islam. Negotiating Religion, Europe, and the Self (313– 
330). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/transcript.9783839422496.313. 

Gianni, Matteo (2016). Muslims’ integration as a way to defuse the “Muslim Question”: 
insights from the Swiss case. Critical Research on Religion, 4(1), 21–36. https://doi.org/ 
10.1177/2050303216630070.

https://doi.org/10.1057/cep.2013.8
https://doi.org/10.4000/assr.1040
https://doi.org/10.3917/come.106.0035
https://doi.org/10.1007/978-3-658-37985-8_21
https://doi.org/10.1007/978-3-658-37985-8_21
https://doi.org/10.1177/002234336500200104
https://doi.org/10.1007/s11614-018-0316-8
https://doi.org/10.1007/978-3-658-22313-7
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839422496.313
https://doi.org/10.1177/2050303216630070
https://doi.org/10.1177/2050303216630070


374 Bibliographie

Gianni, Matteo und Gaëtan Clavien (2012). Representing Gender, Defining Muslims? Gender 
and Figures of Otherness in Public Discourse in Switzerland. In: Flood, Christopher, 
Stephen Hutchings, Galina Miazhevich und Henry Nickels (Hg.). Political and Cultural 
Representations of Muslims. Islam in the Plural (113–129). Leiden: Brill. https://doi.org/ 
10.1163/9789004231030_009. 

Gianni, Matteo, Marco Giugni und Noemi Vanessa Michel (2015). Les musulmans en Suisse 
: profils et intégration. Lausanne: Presses polytechniques et universitaires romandes. 

Gilliat-Ray, Sophie (2008). From ‹Visiting Minister› to ‹Muslim Chaplain›: The Growth of 
Muslim Chaplaincy in Britain, 1970–2007. In: Barker, Eileen (Hg.). The Centrality of 
Religion in Social Life. Essays in Honour of James A. Beckford (145–157). Aldershot: 
Ashgate. 

Gilliat-Ray, Sophie, Mansur Ali und Stephen Pattinson (2013). Understanding Muslim 
Chaplaincy. Farnham: Ashgate. 

Glaser, Barney G. und Anselm L. Strauss (2005 [1967]). Grounded Theory. Strategien 
qualitativer Forschung (2. Auflage). Bern: Hans Huber. 

Goffman, Erving (1972). Stigma. Über die Techniken der Bewältigung beschädigter Identität. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Goffman, Erving (1973a). Asyle. Über die soziale Situation psychiatrischer Patienten und 
anderer Insassen. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Goffman, Erving (1973b). Interaktion: Spass am Spiel/Rollendistanz. München: R. Piper & 
Co. 

Goffman, Erving (1973c). Interaktionsrituale. Über Verhalten in direkter Kommunikation. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Goffman, Erving (1974). Das Individuum im öffentlichen Austausch. Mikrostudien zur 
öffentlichen Ordnung. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Goffman, Erving (1977). Rahmen-Analyse. Ein Versuch über die Organisation von Alltags-
erfahrungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Gonzalez, Philippe (2015). Quand la droite nationaliste montre les minarets: la médiatisation 
ambiguë d’une initiative populaire en Suisse. Canadian Journal of Communication, 40, 
67–85. https://doi.org/10.22230/cjc.2015v40n1a2891. 

Groß, Martin (2015). Klassen, Schichten, Mobilität. Eine Einführung (2. Auflage). Wiesbaden: 
Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-531-19943-6. 

Guggisberg, Rahel (08.12.2022). Haus der Religionen reicht Klage gegen unbekannt ein. Der 
Bund, 21. 

Haab, Katharina, Claudio Bolzman, Andrea Kugler und Özcan Yılmaz (2010). Diaspora und 
Migrantengemeinschaften aus der Türkei in der Schweiz. Bern-Wabern: Bundesamt für 
Migration (BFM). 

Habermas, Jürgen (1994). Staatsbürgerschaft und nationale Identität. In: Habermas, Jürgen. 
Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demokrati-
schen Rechtsstaates (Vierte, durchgesehene und um Nachwort und Literaturverzeichnis 
erweiterte Auflage, 632–660). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Hafez, Kai (2002). Die politische Dimension der Auslandsberichterstattung. Bd. 2: Das 
Nahost- und Islambild in der deutschen überregionalen Presse. Baden-Baden: NOMOS. 

Hafiz, Asim (2015). Muslim chaplaincy in the UK: the chaplaincy approach as a way to 
a modern imamate. Religion, State & Society, 43(1), 85–99. https://doi.org/10.1080/096 
37494.2015.1022042.

https://doi.org/10.1163/9789004231030_009
https://doi.org/10.1163/9789004231030_009
https://doi.org/10.22230/cjc.2015v40n1a2891
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19943-6
https://doi.org/10.1080/09637494.2015.1022042
https://doi.org/10.1080/09637494.2015.1022042


Bibliographie 375

Häfliger, Markus (24.07.2024). Die grösste Kirche? Das Bundeshaus! Der Bund, 6. 
Halm, Dirk (2013). The Current Discourse on Islam in Germany. International Migration & 

Integration, 14, 457–474. https://doi.org/10.1007/s12134-012-0251-7. 
Hall, Stuart (2019 [1992]): The West and the Rest: Discourse and Power. In: Hall, Stuart (Hg.). 

Essential Essays Volume 2. Identity and Diaspora (141–184). Durham and London: Duke 
University Press. https://doi.org/10.1215/9781478002710-009. 

Hamzeh, Ahmed Nizar und Richard Hrair Dekmejian (1996). A Sufi Response to Political 
Islam: Al-Ahbash of Lebanon. International Journal of Middle East Studies, 28(2), 217– 
229. https://doi.org/10.1017/S0020743800063145. 

Hänggli, Regula (2012). Key Factors in Frame Building: How Strategic Political Actors Shape 
News Media Coverage. American Behavioral Scientist, 56(3), 300–317. https://doi.org/ 
10.1177/0002764211426327. 

Hänggli, Regula (2020). The Origin of Dialogue in the News Media. Cham: Palgrave 
Macmillan. 

Hänggli, Regula und Hanspeter Kriesi (2010). Political Framing Strategies and Their Impact 
on Media Framing in a Swiss Direct-Democratic Campaign. Political Communication, 
27, 141–157. https://doi.org/10.1080/10584600903501484. 

Hänggli, Regula und Noemi Trucco (2022). Bad guy or good guy? The framing of an imam. 
Studies in Communication Sciences, 3, 437–456. https://doi.org/10.24434/j.scoms.2022. 
03.2928. 

Hartmann, Lea (06.05.2022). Er ist der erste Imam fürs Militär. blick.ch. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.blick.ch/politik/armee-bildet-neu-auch-muslime-und-juden-
zu-soldaten-seelsorgern-aus-er-ist-der-erste-militaer-imam-der-schweiz-id17464723. 
html. 

Hashas, Mohammed (2018). The European imam. A nationalized religious authority. In: 
Hashas, Mohammed, Jan Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). Imams in 
Western Europe. Developments, Transformations and Institutional Challenges (79–100). 
Amsterdam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.1515/9789048540006-007. 

Hashas, Mohammed (2019). The Idea of European Islam. Religion, Ethics, Politics and 
Perpetual Modernity. Abingdon: Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315106397. 

Hashas, Mohammed, Jan Jaap de Ruiter, Niels Valdemar Vinding und Khalid Hajji (2018). 
Imams in Western Europe. Developments, transformations and institutional challenges. 
In: Hashas, Mohammed, Jan Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). Imams in 
Western Europe. Developments, Transformations, and Institutional Challenges (19–37). 
Amsterdam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.1515/9789048540006-003. 

Hassan, Mona (2012). Reshaping Religious Authority in Contemporary Turkey: State-
sponsored Female Preachers. In: Bano, Masooda und Hilary Kalmbach (Hg.). Women, 
Leadership, and Mosques. Changes in Contemporary Islamic Authority (85–103). Leiden: 
Brill. https://doi.org/10.1163/9789004209367_006. 

Haynes, Jeffrey (2018). Book Review. Securing the sacred. Religion, national security, and 
the Western State, by Robert Bosco. Democratization, 25(5), 938–939. https://doi.org/10. 
1080/13510347.2017.1340944. 

Helfer, Luzia (2016). Media Effects on Politicians: An Individual-Level Political Agenda-
Setting Experiment. The International Journal of Press/Politics, 21(2), 233–252. https:// 
doi.org/10.1177/1940161215627461.

https://doi.org/10.1007/s12134-012-0251-7
https://doi.org/10.1215/9781478002710-009
https://doi.org/10.1017/S0020743800063145
https://doi.org/10.1177/0002764211426327
https://doi.org/10.1177/0002764211426327
https://doi.org/10.1080/10584600903501484
https://doi.org/10.24434/j.scoms.2022.03.2928
https://doi.org/10.24434/j.scoms.2022.03.2928
https://www.blick.ch/politik/armee-bildet-neu-auch-muslime-und-juden-zu-soldaten-seelsorgern-aus-er-ist-der-erste-militaer-imam-der-schweiz-id17464723.html
https://www.blick.ch/politik/armee-bildet-neu-auch-muslime-und-juden-zu-soldaten-seelsorgern-aus-er-ist-der-erste-militaer-imam-der-schweiz-id17464723.html
https://www.blick.ch/politik/armee-bildet-neu-auch-muslime-und-juden-zu-soldaten-seelsorgern-aus-er-ist-der-erste-militaer-imam-der-schweiz-id17464723.html
https://doi.org/10.1515/9789048540006-007
https://doi.org/10.4324/9781315106397
https://doi.org/10.1515/9789048540006-003
https://doi.org/10.1163/9789004209367_006
https://doi.org/10.1080/13510347.2017.1340944
https://doi.org/10.1080/13510347.2017.1340944
https://doi.org/10.1177/1940161215627461
https://doi.org/10.1177/1940161215627461


376 Bibliographie

Hendricks, Muhsin und Björn Krondorfer (2011). Diversity of Sexuality in Islam: Interview 
mit Imam Muhsin Hendricks. CrossCurrents, 61(4), 496–501. https://doi.org/10.1111/j. 
1939-3881.2011.00198.x. 

Hermanns, Harry (2012). Interviewen als Tätigkeit. In: Flick, Uwe, Ernst von Kardorff und 
Ines Steinke (Hg.). Qualitative Forschung. Ein Handbuch (9. Auflage, 360–368). Reinbek 
bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

Hildebrand, Marius (2017). Rechtspopulismus und Hegemonie. Der Aufstieg der SVP und die 
diskursive Transformation der politischen Schweiz. Bielefeld: transcript. https://doi.org/ 
10.14361/9783839437124. 

Hilgartner, Stephen und Charles L. Bosk (1988). The Rise and Fall of Social Problems: A 
Public Arenas Model. The American Journal of Sociology, 94(1), 53–78. https://doi.org/ 
10.1086/228951. 

Hitzler, Ronald, Jo Reichertz und Norbert Schröer (1999). Das Arbeitsfeld einer hermeneu-
tischen Wissenssoziologie. In: Hitzler, Ronald, Jo Reichertz und Norbert Schröer (Hg.). 
Hermeneutische Wissenssoziologie. Standpunkte zur Theorie der Interpretation (9–13). 
Konstanz: UVK Universitätsverlag Konstanz. 

Holloway, Wendy (1984). Gender difference and the production of subjectivity. In: Henri-
ques, Julian, Wendy Holloway, Cathy Urwin, Couze Venn und Valerie Walkerdine (Hg.). 
Changing the Subject. Psychology, social regulation and subjectivity (223–261). London: 
Routledge. https://doi.org/10.1515/9781474469517-010. 

Hough, Christine Victoria, Edward Abbott-Halpin, Tariq Mahmood und Jessica Giles (2021). 
Contemporary Influences on the Role of Imams in Britain: A Critical Analysis of Lea-
dership and Professionalisation for the Imamate in 21st Century Britain. Religions, 12(9), 
771. https://doi.org/10.3390/rel12090771. 

Huntington, Samuel P. (1993). The Clash of Civilizations? Foreign Affairs, 73(3), 22–49. 
Huss, Boaz (2014). Spirituality: The Emergence of a New Cultural Category and its Challenge 

to the Religious and the Secular. Journal of Contemporary Religion, 29(1), 47–60. https:// 
doi.org/10.1080/13537903.2014.864803. 

Hussain, Dilwar und Henry Tuck (2014). The Education and Training of Islamic Faith Leaders 
in Europe: A Comparative Evaluation of Approaches in France and Germany. London: 
Institute for Strategic Dialogue. 

Ibrahim, Dina (2010). The Framing of Islam on Network News Following the September 
11th Attacks. The International Communication Gazette, 72(1), 111–125. https://doi.org/ 
10.1177/1748048509350342. 

Imhof, Kurt (2006). Sonderfall Schweiz. Schweizerische Zeitschrift für Soziologie, 32(2), 
197—223. 

Iseni, Bashkim, Didier Ruedin, Dina Bader und Denise Efionayi-Mäder (2014). Die Bevöl-
kerung von Bosnien und Herzegowina in der Schweiz. Bern-Wabern: Bundesamt für 
Migration (BFM). 

Isis-Arnautović, Esma (2022). Und es gibt sie doch. Ansätze für eine anthropologische Wende 
im Islam. Herder-Korrespondenz, 9, 43–45. 

Isis-Arnautović, Esma (2024). Vom Menschenbild zum Paradigma. Zur Begründbarkeit einer 
theologischen Anthropologie im Islam. Baden-Baden: Nomos. 

IZBCH (2024). Džemati. Internet-Seite. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.izbch.ch/dze 
mati/.

https://doi.org/10.1111/j.1939-3881.2011.00198.x
https://doi.org/10.1111/j.1939-3881.2011.00198.x
https://doi.org/10.14361/9783839437124
https://doi.org/10.14361/9783839437124
https://doi.org/10.1086/228951
https://doi.org/10.1086/228951
https://doi.org/10.1515/9781474469517-010
https://doi.org/10.3390/rel12090771
https://doi.org/10.1080/13537903.2014.864803
https://doi.org/10.1080/13537903.2014.864803
https://doi.org/10.1177/1748048509350342
https://doi.org/10.1177/1748048509350342
https://www.izbch.ch/dzemati/
https://www.izbch.ch/dzemati/


Bibliographie 377

İş Kanunu [Arbeitsgesetz der Republik Türkei] (2003). 4857. Zugriff am 02.08.2024 auf 
https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.4857.pdf. 

Jachyra, Patrick, Michael Atkinson und Barbara E. Gibson (2014). Gender performativity 
during interviews with adolescent boys. Qualitative Research in Sport, Exercise and 
Health, 6(4), 568–582. https://doi.org/10.1080/2159676X.2013.877960. 

Jacobs, Andreas und Janosch Lipowsky (2019). Imame – made in Europe? Ausbildung und 
Beschäftigung von islamischen Geistlichen in Deutschland und Frankreich. Analysen & 
Argumente, 346. Sankt Augustin/Berlin: Konrad-Adenauer-Stiftung. 

Joas, Hans (1980). Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werkes von G. H. Mead. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Johansen, Birgitte und Riem Spielhaus (2012). Counting Deviance: Revisiting a Decade’s 
Production of Surveys among Muslims in Western Europe. Journal of Muslims in Europe, 
1, 81–112. https://doi.org/10.1163/221179512X644060. 

Jonker, Gerdien (2002). Eine Wellenlänge zu Gott. Der Verband der Islamischen Kulturzentren 
in Europa. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/9783839400999. 

Jouanneau, Solenne (2009). Régulariser ou non un imam étranger en France : droit au séjour 
et définition du « bon imam » en pays laïque. Politix, 2(86), 147–166. https://doi.org/10. 
3917/pox.086.0147. 

Jouanneau, Solenne (2012). L’imam, clerc sans clergé ni église : les répertoires d’une autorité 
dissimulée dans les cadres de l’interaction. Genèses, 3(88), 6–24. https://doi.org/10.3917/ 
gen.088.0006. 

Jouanneau, Solenne (2013). Les Imams en France. Une autorité religieuse sous contrôle. 
Marseille: Agone. 

Kabha, Mustafa und Haggai Erlich (2006). Al-Ahbash and Wahhabiyya: Interpretations of 
Islam. International Journal of Middle East Studies, 38(4), 519–538. https://doi.org/10. 
1017/S0020743806412459. 

Kahf, Mhoja (1999). Western Representations of the Muslim Woman. From Termagant to 
Odalisque. Austin: University of Texas Press. 

Kamp, Melanie (2014). Agents of Radicalisation or Agents of Integration? The German 
Debate about Imams. In: Peter, Frank und Rafael Ortega (Hg.). Islamic Movements of 
Europe. Public Religion and Islamophobia in the Modern World (245–247). London: I.B. 
Tauris. 

Karčić, Fikret (1999). Administration of Islamic Affairs in Bosnia and Hercegovina. Islamic 
Studies, 38(4), 535–561. 

Karčić, Harun (2012). From Mekteb-I-Nuwwab to the Faculty of Islamic Studies: A Short His-
tory of Bosnia’s Leading Islamic Educational Institution. Occasional Papers on Religion 
in Eastern Europe, 31(1), 41–44. 

Karimi, Ahmad Milad (2021). Licht über Licht. Dekonstruktion des religiösen Denkens im 
Islam. Freiburg / München: Verlag Karl Alber. 

Keller, Reiner (2008). Michel Foucault. Konstanz: UVK. 
Keller, Reiner (2009). Müll – Die gesellschaftliche Konstruktion des Wertvollen. Die öffentli-

che Diskussion über Abfall in Deutschland und Frankreich (2. Auflage). Wiesbaden: VS 
Verlag für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-91731-3. 

Keller, Reiner (2011a). Diskursforschung. Eine Einführung für SozialwissenschaftlerInnen 
(4. Auflage). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/ 
978-3-531-92085-6.

https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.4857.pdf
https://doi.org/10.1080/2159676X.2013.877960
https://doi.org/10.1163/221179512X644060
https://doi.org/10.1515/9783839400999
https://doi.org/10.3917/pox.086.0147
https://doi.org/10.3917/pox.086.0147
https://doi.org/10.3917/gen.088.0006
https://doi.org/10.3917/gen.088.0006
https://doi.org/10.1017/S0020743806412459
https://doi.org/10.1017/S0020743806412459
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91731-3
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92085-6
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92085-6


378 Bibliographie

Keller, Reiner (2011b). Wissenssoziologische Diskursanalyse. Grundlegung eines For-
schungsprogramms (3. Auflage). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. https:// 
doi.org/10.1007/978-3-531-92058-0. 

Keller, Reiner (2012a). Das interpretative Paradigma. Eine Einführung. Wiesbaden: Springer 
VS. https://doi.org/10.1007/978-3-531-94080-9. 

Keller, Reiner (2012b). Der menschliche Faktor. Über Akteur(inn)en, Sprecher(inn)en, Sub-
jektpositionen, Subjektivierungsweisen in der Wissenssoziologischen Diskursanalyse. In: 
Keller, Reiner, Werner Schneider und Willy Viehöver (Hg.). Diskurs – Macht – Subjekt. 
Theorie und Empirie von Subjektivierung in der Diskursforschung (69–107). Wiesbaden: 
VS Verlag für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1_5. 

Keller, Reiner und Saša Bosančić (2018). Wissenssoziologische Diskursanalyse und die Ana-
lyse sozialen Wandels. Das Beispiel öffentlicher Debatten über Abfall in Deutschland 
und Frankreich. In: Akremi, Leila, Nina Baur, Hubert Knoblauch und Boris Traue (Hg.). 
Handbuch Interpretativ forschen (886–916). Weinheim: Beltz Juventa. 

Keller, Reiner, Werner Schneider und Willy Viehöver (2012a). Diskurs – Macht – Subjekt. 
Theorie und Empirie von Subjektivierung in der Diskursforschung. Wiesbaden: VS Verlag 
für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1. 

Keller, Reiner, Werner Schneider und Willy Viehöver (2012b). Theorie und Empirie der 
Subjektivierung in der Diskursforschung. In: Keller, Reiner, Werner Schneider und Willy 
Viehöver (Hg.). Diskurs – Macht – Subjekt. Theorie und Empirie von Subjektivierung in 
der Diskursforschung (7–20). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. https:// 
doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1_1. 

Kepplinger, Hans Mathias (1998). Die Demontage der Politik in der Informationsgesellschaft. 
Freiburg: Verlag Karl Alber. 

Kepplinger, Hans Mathias (2011). Journalismus als Beruf. Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-92915-6. 

Khosrokhavar, Farhad (2014). The Constrained Role of the Muslim Chaplain in French Pri-
sons. International Journal of Politics, Culture and Society, 28(1), 67–82. https://doi.org/ 
10.1007/s10767-014-9183-x. 

Kim, Jae Yun, Troy H. Campbell, Steven Shepherd and Aaron C. Kay (2020). Understanding 
contemporary forms of exploitation: Attributions of passion serve to legitimize the poor 
treatment of workers. Journal of Personality and Social Psychology, 118(1), 121–148. 
https://doi.org/10.1037/pspi0000190. 

Klessmann, Michael (2012).Das Pfarramt. Einführung in Grundfragen der Pastoraltheologie. 
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlagsgesellschaft. 

Knoblauch, Hubert (1995). Kommunikationskultur. Die kommunikative Konstruktion kultu-
reller Kontexte. Berlin: de Gruyter. 

Knoblauch, Hubert, Jürgen Raab und Bernt Schnettler (2002). Einleitung. In: Luckmann, Tho-
mas (Hg.). Wissen und Gesellschaft. Ausgewählte Aufsätze 1981–2002 (9–39). Konstanz: 
UVK. 

Kretschmann, Andrea (2017). Soziale Tatsachen. Eine wissenssoziologische Perspektive auf 
den «Gefährder». Aus Politik und Zeitgeschichte, 32–33, 11–16. 

Kreuzer, Johann (2016). Das Licht als Metapher in der Philosophie. In: Loureda, Óscar 
(Hg.). Licht. Studium Generale 2014/2015 (63–84). Heidelberg: Heidelberg University 
Publishing.

https://doi.org/10.1007/978-3-531-92058-0
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92058-0
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94080-9
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1_5
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1_1
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1_1
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92915-6
https://doi.org/10.1007/s10767-014-9183-x
https://doi.org/10.1007/s10767-014-9183-x
https://doi.org/10.1037/pspi0000190


Bibliographie 379

Kruse, Jan, Stephanie Bethmann, Debora Niermann und Christian Schmieder (2012). Quali-
tative Interviewforschung in und mit fremden Sprachen. Eine Einführung in Theorie und 
Praxis. Weinheim: Beltz Juventa. 

Kury, Patrick (2003). Über Fremde reden. Überfremdungsdiskurs und Ausgrenzung in der 
Schweiz 1900–1945. Zürich: Chronos Verlag. 

Kury, Patrick (2006). Der Wunsch nach Homogenität: Möglichkeiten und Grenzen einer 
schweizerischen Bevölkerungspolitik in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Historical 
Social Research, 31(4), 263–281. 

Kury, Patrick (2008). Der Überfremdungsdiskurs im 20. Jahrhundert. Auf der Suche nach 
dem «Fremden» und dem «Selbst». terra cognita, 13, 24–27. 

Larsson, Göran (2018). Studying Islamic theology at European universities. In: Hashas, 
Mohammed, Jan Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). Imams in Wes-
tern Europe. Developments, Transformations, and Institutional Challenges (121–140). 
Amsterdam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.1515/9789048540006-009. 

Lefkowich, Maya (2019). When Women Study Men: Gendered Implications for Qualitative 
Research. International Journal of Qualitative Methods, 18, 1–9. https://doi.org/10.1177/ 
1609406919872388. 

Lentin, Alana und Gavan Titley (2011).The Crises of Multiculturalism. Racism in a Neoliberal 
Age. London: Zed Books. 

Leonhard, Tobias, Ezgi Güvenç, Melanie Leonhard und Andrea Müller (2023). Adressierungs-
analyse als Methode der Forschung zur Lehrpersonenbildung. Systematische Schärfungen 
und methodische Varianten [83 Absätze]. FQS Forum: Qualitative Sozialforschung / 
Forum: Qualitative Social Research, 24(3), Art. 6. 

Lewis, Philip (2014). Imams in Britain: agents of de-radicalization? In: Peter, Frank und 
Rafael Ortega (Hg.). Islamic Movements of Europe. Public Religion and Islamophobia in 
the Modern World (237–240). London: I.B. Tauris. 

Liebsch, Katharina (2002). Lektion IV. Identität und Habitus. In: Korte, Hermann und Bern-
hard Schäfers (Hg.). Einführung in die Hauptbegriffe der Soziologie (7., grundlegend 
überarbeitete Auflage; 70–85). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Liedhegener, Antonius, Gert Pickel, Anastas Odermatt, Alexander Yendell und Yvonne 
Jaeckel (2019). Wie Religion “uns” trennt – und verbindet. Befunde einer Repräsentativbe-
fragung zur gesellschaftlichen Rolle von religiösen und sozialen Identitäten in Deutschland 
und der Schweiz 2019. Luzern und Leipzig: RESIC. 

Luckmann, Thomas (2002a). Das kommunikative Paradigma der ‹neuen› Wissenssoziologie. 
In: Luckmann, Thomas (Hg.). Wissen und Gesellschaft. Gesammelte Aufsätze 1981–2002 
(201–224). Konstanz: UVK. 

Luckmann, Thomas (2002b). Der kommunikative Aufbau der sozialen Welt. In: Luckmann, 
Thomas (Hg.). Wissen und Gesellschaft. Gesammelte Aufsätze 1981–2002 (157–181). 
Konstanz: UVK. 

Lüthi, Barbara und Damir Skenderovic (2019). Changing Perspectives on Migration History 
and Research in Switzerland: An Introduction. In: Lüthi, Barbara and Damir Skenderovic 
(Hg.). Switzerland and Migration. Historical and Current Perspectives on a Changing 
Landscape (1–30). Cham: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-319-942 
47-6_1. 

Lüthi, Katharina und Tobias Leonhard (2022). Zur Sache. Die Erweiterung der Adressie-
rungsanalyse um Aspekte des Fachlichen. In: Leonhard, Tobias, Thomas Royar, Matthias

https://doi.org/10.1515/9789048540006-009
https://doi.org/10.1177/1609406919872388
https://doi.org/10.1177/1609406919872388
https://doi.org/10.1007/978-3-319-94247-6_1
https://doi.org/10.1007/978-3-319-94247-6_1


380 Bibliographie

Schierz, Christine Streit und Esther Wiesner (Hg.). Schul- und Berufspraktische Stu-
dien und die Fachdidaktiken. Verhältnisbestimmungen – Methode – Empirie (133–154). 
Münster: Waxmann Verlag. 

Mackert, Jürgen (2004a). Die Theorie sozialer Schließung. Das analytische Potenzial einer 
Theorie mittlerer Reichweite. In: Mackert, Jürgen (Hg.). Die Theorie sozialer Schließung. 
Tradition, Analysen, Perspektiven (9–24). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten. https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_1. 

Mackert, Jürgen (2004b). Staatsbürgerschaft. Die sozialen Mechanismen interner Schließung. 
In: Mackert, Jürgen (Hg.). Die Theorie sozialer Schließung. Tradition, Analysen, Perspek-
tiven (257–272). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/ 
978-3-663-07912-5_13. 

Mackert, Jürgen und Bryan S. Turner (2017). Introduction. Citizenship and its boundaries. In: 
Mackert, Jürgen und Bryan S. Turner (Hg.). The Transformation of Citizenship. Volume 
2: Boundaries of Inclusion and Exclusion (1–14). Abingdon: Routledge. 

Malešević, Siniša und Kevin Ryan (2012). The Disfigured Ontology of Figurational Socio-
logy: Norbert Elias and the Question of Violence. Critical Sociology, 39(2), 165–181. 
https://doi.org/10.1177/0896920511434484. 

Mamdani, Mahmood (2002). Good Muslim, Bad Muslim: A Political Perspective on Culture 
and Terrorism. American Anthropologist, 104(3), 766–775. 

Mamdani, Mahmood (2004). Good Muslim, Bad Muslim. America, the Cold War, and the 
Roots of Terror. New York: Pantheon Books. 

Mamdani, Mahmood (2005). Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War and the 
origins of terror. India International Centre Quarterly, 32(1), 1–10. 

Manning, Peter (2006). Australians Imagining Islam. In: Poole, Elizabeth und John E. Richard-
son (Hg.). Muslims and the News Media (128–141). London: I.B. Tauris. https://doi.org/ 
10.5040/9780755695652.ch-011. 

Maritato, Chiara (2015). Performing Irşad: Female Preachers’ (Vaizeler’s) Religious Assis-
tance Within the Framework of the Turkish State. Turkish Studies, 16(3), 433–447. https:// 
doi.org/10.1080/14683849.2015.1056520. 

Maritato, Chiara (2016). Reassessing women, religion and the Turkish secular state in the 
light of the professionalisation of female preachers (vaizeler) in Istanbul.  Religion, State & 
Society, 44(3), 258–275. https://doi.org/10.1080/09637494.2016.1204168. 

Maritato, Chiara (2018). Addressing the Blurred Edges of Turkey’s Diaspora and Religious 
Policy: Diyanet Women Preachers sent to Europe. European Journal of Turkish Studies 
[online], 27. https://doi.org/10.4000/ejts.6020. 

Maritato, Chiara (2021). Pastors of a dispersed flock: Diyanet officers and Turkey’s art of 
governing its diaspora. Italian Political Science Review/Rivista Italiana di Scienza Politica, 
51(3), 321–338. https://doi.org/10.1017/ipo.2020.31. 

Maritato, Chiara (2023). From sit-ins to bureaucratic seats: absorbing pious women into 
Turkey’s Presidency of Religious Affairs.British Journal of Middle Eastern Studies, 50(4), 
923–942. https://doi.org/10.1080/13530194.2022.2042190. 

Matthes, Jörg, Ruta Kaskeleviciute, Desirée Schmuck, Christian von Sikorski, Claudia Klo-
basa, Helena Knupfer und Melanie Saumer (2020). Who Differentiates between Muslims 
and Islamist Terrorists in Terrorism News Coverage? An Actor-based Approach. Journa-
lism Studies, 21(15), 2135–2153. https://doi.org/10.1080/1461670X.2020.1812422.

https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_1
https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_13
https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_13
https://doi.org/10.1177/0896920511434484
https://doi.org/10.5040/9780755695652.ch-011
https://doi.org/10.5040/9780755695652.ch-011
https://doi.org/10.1080/14683849.2015.1056520
https://doi.org/10.1080/14683849.2015.1056520
https://doi.org/10.1080/09637494.2016.1204168
https://doi.org/10.4000/ejts.6020
https://doi.org/10.1017/ipo.2020.31
https://doi.org/10.1080/13530194.2022.2042190
https://doi.org/10.1080/1461670X.2020.1812422


Bibliographie 381

Maurer, Peter und Barbara Pfetsch (2014). News Coverage of Politics and Conflict Levels. 
A cross-national study of journalists’ and politicians’ perceptions of two elements of 
mediatization. Journalism Studies, 15(3), 339–355. https://doi.org/10.1080/1461670X. 
2014.889477. 

McSweeney, Bill (1998). Durkheim and the Copenhagen School: a response to Buzan and 
Wæver. Review of International Studies, 24, 137–140. https://doi.org/10.1017/S02602105 
98001375. 

Mead, George H. (2002 [1934]). Geist, Identität und Gesellschaft (13. Auflage). Frankfurt 
am Main: Suhrkamp Taschenbuch. 

Messner, Francis (2013). La formation des cadres religieux musulmans. Paris: Ministère 
de l’Intérieur, Ministère de l’Éducation nationale, de l’Enseignement supérieur et de la 
Recherche. 

Messner, Francis und Moussa Abou Ramadan (2018). L’enseignement universitaire de la 
théologie musulmane: Perspectives comparatives. Paris: Cerf. 

Mey, Günter (2000). Erzählungen in qualitativen Interviews: Konzepte, Probleme, soziale 
Konstruktion. Sozialer Sinn, 1(1), 135–151. https://doi.org/10.1515/sosi-2000-0109. 

Michel, Felix, Angelo Zehr und Julian Schmidli (27.08.2019). Wie das Parla-
ment die Wähler abbildet – und wie nicht. srf.ch. Zugriff am 31.07.2024 
auf https://www.srf.ch/news/schweiz/wahlen-2019/wahlen-2019-wie-das-parlament-die-
waehler-abbildet-und-wie-nicht. 

Misteli, Roland und Andreas Gisler (1999). Überfremdung. Karriere und Diffusion eines frem-
denfeindlichen Deutungsmusters. In: Imhof, Kurt, Heinz Kleger und Gaetano Romano 
(Hg.). Vom Kalten Krieg zur Kulturrevolution. Analyse von Medienereignissen in der 
Schweiz der 50er und 60er Jahre (95–120). Zürich: Seismo. 

Mitchell, Ronald K., Bradley R. Agle und Donna J. Wood (1997). Toward a Theory of Stake-
holder Identification and Salience: Defining the Principle of Who and What Really Counts. 
The Academy of Management Review, 22(4), 853–886. https://doi.org/10.2307/259247. 

Midtbø, Tor, Stefaan Walgrave, Peter Van Aelst und Dag Arne Christensen (2014). Do the 
Media Set the Agenda of Parliament or Is It the Other Way Around? Agenda Interactions 
between MPs and Mass Media. In: Deschouwer, Kris und Sam Depauw (Hg.). Repre-
senting the People: A Survey Among Members of Statewide and Substate Parliaments 
(188–208). Oxford: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/978019 
9684533.003.0009. 

Moore, Henrietta L. (1994). A Passion for Difference. Essays in Anthropology and Gender. 
Bloomington: Indiana University Press. 

Moosavi, Leon (2015). Orientalism at home: Islamophobia in the representations of Islam 
and Muslims by the New Labour Government. Ethnicities, 15(5), 652–674. https://doi. 
org/10.1177/1468796814525379. 

MQR-20 (2020). Medienqualitätsrating 2020. Zürich: Stifterverein Medienqualität Schweiz. 
Mudde, Cas (2007). Populist radical right parties in Europe. Cambridge: Cambridge 

University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511492037. 
Mufid (2024). Unsere Tätigkeit. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://mufid.ch/ 

tätigkeit. 
Müller, Dominik (2017). «Aber Hocam …» – Imame und die Aushandlung islamischer 

Autorität im Alltag von Schweizer Moscheen. Zeitschrift für Ethnologie, 142, 67–92.

https://doi.org/10.1080/1461670X.2014.889477
https://doi.org/10.1080/1461670X.2014.889477
https://doi.org/10.1017/S0260210598001375
https://doi.org/10.1017/S0260210598001375
https://doi.org/10.1515/sosi-2000-0109
https://www.srf.ch/news/schweiz/wahlen-2019/wahlen-2019-wie-das-parlament-die-waehler-abbildet-und-wie-nicht
https://www.srf.ch/news/schweiz/wahlen-2019/wahlen-2019-wie-das-parlament-die-waehler-abbildet-und-wie-nicht
https://doi.org/10.2307/259247
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199684533.003.0009
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199684533.003.0009
https://doi.org/10.1177/1468796814525379
https://doi.org/10.1177/1468796814525379
https://doi.org/10.1017/CBO9780511492037
https://mufid.ch/t%E4tigkeit
https://mufid.ch/t%E4tigkeit


382 Bibliographie

Murphy, Raymond (2004). Die Struktur sozialer Schließung: Zur Kritik und Weiterentwick-
lung der Theorien von Weber, Collins und Parkin. In: Mackert, Jürgen (Hg.). Die Theorie 
sozialer Schließung. Tradition, Analysen, Perspektiven (87–109). Wiesbaden: VS Verlag 
für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_5. 

Nassehi, Armin (1999). Der Fremde als Vertrauter. Soziologische Beobachtungen zur 
Konstruktion von Identitäten und Differenzen. In: Nassehi, Armin (Hg.). Differenzie-
rungsfolgen. Beiträge zur Soziologie der Moderne (179–201). Wiesbaden: Springer 
Fachmedien. https://doi.org/10.1007/978-3-663-08013-8_8. 

Naumann, Thomas (2009). Feindbild Islam – Historische und theologische Gründe einer 
europäischen Angst. In: Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.). Islamfeindlichkeit. Wenn die 
Grenzen der Kritik verschwimmen (19–36). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten. https://doi.org/10.1007/978-3-531-92385-7_2. 

Nollert, Michael (2022). Social cohesion through outside threats and multiple identities. Sim-
mel’s legacy in the analysis of social conflicts. In: Caetano, Pedro und Maria Manuela 
Mendes (Hg.). Simmel and Beyond. The Contemporary Relevance of Simmel’s Thought 
(76–92). Abingdon: Routledge. 

Norris, Pippa und Ronald Inglehart (2011). Sacred and Secular. Religion and Politics World-
wide (2nd Edition). Cambridge: Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/ 
CBO9780511791017. 

Nowak, Anna Christina und Claudia Hornberg (2020). Die dreifache Subjektivität. In: Treiber, 
Angela, Kerstin Kazzazi und Marina Jaciuk (Hg.). Migration Übersetzen. Alltags- und 
Forschungspraktiken des Dolmetschens im Rahmen von Flucht und Migration (45–69). 
Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_4. 

Offener Brief (2020). Offener Brief von universitären Rechtsexpertinnen und Rechtsexperten. 
Der Entwurf des Bundesgesetzes über polizeiliche Massnahmen zur Bekämpfung von 
Terrorismus. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-
zentralasien/schweiz/dok/2020/antiterror-gesetz-aushoehlung-des-rechtsstaates/pmt-off 
ener-brief.pdf. 

Orban, Anne-Claire (2015). Former « à la belge » les imams, une démarche nécessaire pour 
vivre ensemble. Brüssel: Pax Christi Wallonie-Bruxelles. 

Otterbeck, Jonas (2015). “I wouldn’t call them Muslims!”: Constructing a Respectable Islam. 
Numen, 6(2/3), 243–264. https://doi.org/10.1163/15685276-12341365. 

Ozgur, Iren (2012). Islamic Schools in Modern Turkey. Faith, Politics, and Education. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Öztürk, Ahmet Erdi (2018). Transformation of the Turkish Diyanet both at Home and Abroad: 
Three Stages. European Journal of Turkish Studies, 27, 1–14. https://doi.org/10.4000/ejts. 
5944. 

Pahud de Mortanges, René (2014). Das rechtliche Inkorporationsregime für Religionsgemein-
schaften. Eine neue Betrachtungsweise des schweizerischen Religionsverfassungsrechtes 
unter Einbezug des NFP 58. In: Arens, Edmund, Martin Baumann, Antonius Liedhegener, 
Wolfgang W. Müller und Markus Ries (Hg.). Integration durch Religion? Geschichtliche 
Befunde, gesellschaftliche Analysen, rechtliche Perspektiven (179–212). Zürich: Pano. 

Pahud de Mortanges, René und Raimund Süess (2020). Muslime und schweizerisches Recht. 
Ein Ratgeber für Experten und Laien. Zürich: Schulthess Verlag. 

Parade, Ralf (2021). Von Nervenschwachen und Ausgebrannten – «Lehrerkrankheiten» 
damals und heute. In: Böhme, Nadine, Benjamin Dreer, Heike Hahn, Sigrid Heinecke,

https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_5
https://doi.org/10.1007/978-3-663-08013-8_8
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92385-7_2
https://doi.org/10.1017/CBO9780511791017
https://doi.org/10.1017/CBO9780511791017
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_4
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/dok/2020/antiterror-gesetz-aushoehlung-des-rechtsstaates/pmt-offener-brief.pdf
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/dok/2020/antiterror-gesetz-aushoehlung-des-rechtsstaates/pmt-offener-brief.pdf
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/dok/2020/antiterror-gesetz-aushoehlung-des-rechtsstaates/pmt-offener-brief.pdf
https://doi.org/10.1163/15685276-12341365
https://doi.org/10.4000/ejts.5944
https://doi.org/10.4000/ejts.5944


Bibliographie 383

Gerd Mannhaupt und Sandra Tänzer (Hg.). Mythen, Widersprüche und Gewissheiten 
der Grundschulforschung. Eine wissenschaftliche Bestandesaufnahme nach 100 Jah-
ren Grundschule (339–345). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-
31737-9_38. 

Park, Robert Ezra (1964). Race and Culture. London: The Free Press of Glencoe. 
Parkin, Frank (2004a). Duale Schließung. In: Mackert, Jürgen (Hg.). Die Theorie sozia-

ler Schließung. Tradition, Analysen, Perspektiven (45–65). Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_3. 

Parkin, Frank (2004b). Strategien sozialer Schließung und Klassenbildung. In: Mackert, Jür-
gen (Hg.). Die Theorie sozialer Schließung. Tradition, Analysen, Perspektiven (27–43). 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-663-079 
12-5_2. 

Parlamentswörterbuch (2024a). Anfrage. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 auf https:// 
www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/par 
lamentsw%c3%b6rterbuch-detail?WordId=60. 

Parlamentswörterbuch (2024b). Fragestunde im Nationalrat. Internetseite. Zugriff 
am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlam 
entsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail?WordId=83. 

Parlamentswörterbuch (2024c). Interpellation. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rter 
buch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail?WordId=116. 

Parlamentswörterbuch (2024d). Motion. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 auf https:// 
www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/par 
lamentsw%c3%b6rterbuch-detail?WordId=146. 

Parlamentswörterbuch (2024e). Parlamentarische Initiative. Internetseite. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlam 
entsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail?WordId=166. 

Parlamentswörterbuch (2024f). Postulat. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 auf https:// 
www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/par 
lamentsw%c3%b6rterbuch-detail?WordId=177. 

Parlamentswörterbuch (2024g). Vorstoss. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 auf https:// 
www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/par 
lamentsw%c3%b6rterbuch-detail?WordId=238. 

Patton, Michael Quinn (2002). Qualitative Research & Evaluation Methods (3rd Edition). 
Thousand Oaks: Sage. 

Pauha, Teemu Juhani (2015). Ambassadors of Faith. Young Muslims Negotiating for Agency 
in the Face of Discursive Government. Journal of Religion in Europe, 8, 73–100. https:// 
doi.org/10.1163/18748929-00801005. 

Pescatore, Lia (06.08.2021). Wer bringt Hassprediger zum Schweigen? blue News. Zugriff 
am 02.08.2024 auf https://www.bluewin.ch/de/news/schweiz/wer-muss-gegen-hasspredi 
ger-vorgehen-822969.html. 

Peter, Frank (2006). Leading the Community of the Middle Way: A Study of the Muslim 
Field in France. The Muslim World, 96, 707–736. https://doi.org/10.1111/j.1478-1913. 
2006.00154.x. 

Peter, Frank (2008). Political Rationalities, Counter-terrorism and Policies on Islam in the 
United Kingdom and France. In: Eckert, Julia (Hg.). The Social Life of Anti-Terrorism

https://doi.org/10.1007/978-3-658-31737-9_38
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31737-9_38
https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_3
https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_2
https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_2
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D60
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D60
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D60
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D83
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D83
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D116
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D116
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D146
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D146
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D146
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D166
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D166
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D177
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D177
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D177
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D238
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D238
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D238
https://doi.org/10.1163/18748929-00801005
https://doi.org/10.1163/18748929-00801005
https://www.bluewin.ch/de/news/schweiz/wer-muss-gegen-hassprediger-vorgehen-822969.html
https://www.bluewin.ch/de/news/schweiz/wer-muss-gegen-hassprediger-vorgehen-822969.html
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00154.x
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00154.x


384 Bibliographie

Laws. The War on Terror and the Classification of the »Dangerous Other« (79–108). 
Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/9783839409640-004. 

Peter, Frank (2014). Imams in France. In: Peter, Frank und Rafael Ortega (Hg.). Islamic 
Movements of Europe. Public Religion and Islamophobia in the Modern World (241–244). 
London: I. B. Tauris. 

Peter, Frank (2018). Training of Imams and the Fight against Radicalization. IEMed 
Mediterranean Yearbook 2018, 342–345. 

Peter, Frank (2021). Islam and the Governing of Muslims in France. Secularism without 
Religion. London: Bloomsbury. 

Petersen, Jesper (2019a). Media and the Female Imam. Religions, 10, 159. https://doi.org/10. 
3390/rel10030159. 

Petersen, Jesper (2019b). Pop-up Mosques, Social Media Adhan, and the Making of Female 
and LGBTQ-Inclusive Imams. Journal of Muslims in Europe, 8, 178–196. https://doi.org/ 
10.1163/22117954-12341392. 

Petrocik, John R. (1996). Issue Ownership in Presidential Elections, with a 1980 Case Study. 
American Journal of Political Science, 40(3), 825–850. 

Pfeifer, Regula (08.05.2022). Imam und bald Seelsorger in der Armee: «Der Armee-
dienst lässt sich mit dem muslimischen Leben vereinbaren». kath.ch. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.kath.ch/newsd/imam-und-bald-seelsorger-in-der-armee-der-
armeedienst-laesst-sich-mit-dem-muslimischen-leben-vereinbaren/. 

Piraino, Francesco und Laura Zambelli (2018). Queer Muslims in South Africa: Engaging 
Islamic Tradition. Journal for Islamic Studies, 37, 120–144. 

PMT (2020). AS 2021 565. Bundesgesetz vom 25. September 2020 über polizeiliche Mass-
nahmen zur Bekämpfung von Terrorismus (PMT). Stand am 1. Oktober 2021. Zugriff am 
02.12.2024 auf https://www.fedlex.admin.ch/eli/oc/2021/565/de. 

Pokitsch, Doris (2022). Wer spricht? Sprachbezogene Subjektivierungsprozesse in der Schule 
der Migrationsgesellschaft. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-
37812-7. 

Polanyi, Karl (2001 [1944]). The Great Transformation. The Political and Economic Origins 
of Our Time. Boston: Beacon Press. 

Pollack, Detlef (1999). Funktionen von Religion und Kirche in den politischen Umbrüchen 
des 20. Jahrhunderts: Untersucht anhand der politischen Zäsuren von 1945 und 1989 in 
Deutschland. Kirchliche Zeitgeschichte, 12(1), 64–94. 

Poole, Elizabeth (2002). Media Representations of British Muslims. Reporting Islam. London: 
I.B. Tauris. 

Poole, Elizabeth (2006). The Effects of September 11 and the War in Iraq on British Newspaper 
Coverage. In: Poole, Elizabeth und John E. Richardson (Hg.). Muslims and the News Media 
(89–102). London: I.B. Tauris. https://doi.org/10.5040/9780755695652.ch-008. 

Postulat Marchesi (2021). Schweizerisches Zentrum für Islam und Gesellschaft in Freiburg. 
Stopp der Finanzierung durch öffentliche Gelder prüfen. Geschäftsnummer 21.3767, Stand 
der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbe 
trieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20213767. 

Przyborski, Aglaja und Monika Wohlrab-Sahr (2021). Qualitative Sozialforschung. Ein 
Arbeitsbuch (5., überarbeitete und erweiterte Auflage). Berlin: Walter de Gruyter. https:// 
doi.org/10.1515/9783110710663.

https://doi.org/10.1515/9783839409640-004
https://doi.org/10.3390/rel10030159
https://doi.org/10.3390/rel10030159
https://doi.org/10.1163/22117954-12341392
https://doi.org/10.1163/22117954-12341392
https://www.kath.ch/newsd/imam-und-bald-seelsorger-in-der-armee-der-armeedienst-laesst-sich-mit-dem-muslimischen-leben-vereinbaren/
https://www.kath.ch/newsd/imam-und-bald-seelsorger-in-der-armee-der-armeedienst-laesst-sich-mit-dem-muslimischen-leben-vereinbaren/
https://www.fedlex.admin.ch/eli/oc/2021/565/de
https://doi.org/10.1007/978-3-658-37812-7
https://doi.org/10.1007/978-3-658-37812-7
https://doi.org/10.5040/9780755695652.ch-008
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20213767
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20213767
https://doi.org/10.1515/9783110710663
https://doi.org/10.1515/9783110710663


Bibliographie 385

Raemy, Patric, Lea Hellmueller und Daniel Beck (2021). Journalists’ contributions to politi-
cal life in Switzerland: Professional role conceptions and perceptions of role enactment. 
Journalism, 22(3), 767–786. https://doi.org/10.1177/1464884918802542. 

Rascoff, Samuel J. (2012). Establishing Official Islam? The Law and Strategy of Counter-
Radicalization. Stanford Law Review, 64(1), 125–189. 

Reckwitz, Andreas (2006). Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der 
bürgerlichen Moderne zur Postmoderne. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

Reckwitz, Andreas (2008). Subjekt. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/978383940 
5703. 

Redhouse Yeni (1968). Türkçe – İngilizce Sözlük. Istanbul: Redhouse Yayınevi. 
Reichertz, Jo und Norbert Schröer (1994). Erheben, Auswerten, Darstellen: Konturen einer 

hermeneutischen Wissenssoziologie. In: Schröer, Norbert (Hg.). Interpretative Sozialfor-
schung: auf dem Wege zu einer hermeneutischen Wissenssoziologie (56–84). Opladen: 
Westdeutscher Verlag. 

Renan, Ernest (1882). Qu’est-ce qu’une nation? (Deuxième Édition). Paris : Michèle Levy 
Frères. 

Ricken, Norbert und Nadine Rose (2023). Anerkennung und Adressierung. Theoretische 
Grundlagen und systematische Perspektiven. In: Ricken, Norbert, Nadine Rose, Anne 
Otzen und Nele Kuhlmann (Hg.). Die Sprachlichkeit der Anerkennung. Subjektivierungs-
theoretische Perspektiven auf eine Form des Pädagogischen (20–67). Weinheim Basel: 
Beltz. 

Röhrer, Stefan (i. E.): All you need is adaption? Momente der Agency zwischen Anrufung, 
Zuwendung und Selbstverhältnis. In: Brodersen, Folke, Doris Pokitsch, Stefan Röhrer 
und Noemi Trucco (Hg.). Adaptive Subjekte. Linking Collaboration and Contradiction. 
Wiesbaden: Springer VS. 

Rohe, Mathias (2009). Das islamische Recht. Geschichte und Gegenwart. München: C.H. 
Beck. 

Romano, Gaetano (1999). Vom Sonderfall zur Überfremdung. Zur Erfolgsgeschichte gemein-
schaftsideologischen Denkens im öffentlichen politischen Diskurs der späten fünfziger 
und der sechziger Jahre. In: Imhof, Kurt, Heinz Kleger und Gaetano Romano (Hg.). Vom 
Kalten Krieg zur Kulturrevolution. Analyse von Medienereignissen in der Schweiz der 
50er und 60er Jahre (55–93). Zürich: Seismo Verlag. 

Rose, Nadine und Norbert Ricken (2018). Interaktionsanalyse als Adressierungsanalyse – 
eine Perspektive der Subjektivationsforschung. In: Heinrich, Martin und Andreas Wernet 
(Hg.). Rekonstruktive Bildungsforschung. Zugänge und Methoden (159–175). Wiesbaden: 
Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-18007-2_11. 

Roselli, Sophie (25.11.2016). La mosquée ne veut plus de l’imam controversé. Tribune de 
Genève, 22. 

RSI (08.12.2021). Naturalizzazione dell’imam, partita riaperta. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.rsi.ch/news/ticino-e-grigioni-e-insubria/Naturalizzazione-dellimam-par 
tita-riaperta-14926113.html. 

Rudolph, Ulrich, Dorothea Lüddeckens und Christoph Uehlinger (2009). Imam-Ausbildung 
und islamische Religionspädagogik in der Schweiz? Schlussbericht. Eine Untersuchung 
im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms «Religionsgemeinschaften, Staat und 
Gesellschaft» (NFP 58). Unter Mitarbeit von Andreas Tunger-Zanetti, Irma Delacombaz 
und Nadja Rüegg. Zürich: Universität Zürich.

https://doi.org/10.1177/1464884918802542
https://doi.org/10.1515/9783839405703
https://doi.org/10.1515/9783839405703
https://doi.org/10.1007/978-3-658-18007-2_11
https://www.rsi.ch/news/ticino-e-grigioni-e-insubria/Naturalizzazione-dellimam-partita-riaperta-14926113.html
https://www.rsi.ch/news/ticino-e-grigioni-e-insubria/Naturalizzazione-dellimam-partita-riaperta-14926113.html


386 Bibliographie

Salzbrunn, Monika und Barbara Dellwo (2019). Introduction. In: Salzbrunn, Monika (Hg.). 
L’islam (in)visible en ville. Appartenances et engagements dans l’espace urbain (9–31). 
Genf: Éditions Labor et Fides. 

Şahin, Ertuğrul (2011). Etablierung der islamischen Theologie an deutschen Universitäten: 
Herausforderungen – Erwartungen – Perspektiven. Zeitschrift für islamische Studien, 1(1), 
6–29. 

Schäfers, Bernhard (2008). Soziales Handeln und seine Grundlagen: Normen, Werte Sinn. 
In: Korte, Hermann und Bernhard Schäfers (Hg.). Einführung in Hauptbegriffe der 
Soziologie (7., grundlegend überarbeitete Auflage; 24–44). Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-658-13411-2_2. 

Schenardi, Claudio (2021). Schweizer Imame im Spannungsfeld islamkritischer Vorurteile. 
Unveröffentlichte Masterarbeit zur Erreichung des akademischen Grades Master of Arts 
in Spiritual Theology MA. Salzburg: Paris Lodron Universität. 

Schetsche, Michael (2014). Empirische Analyse sozialer Probleme. Das wissenssoziologische 
Programm (2., aktualisierte Auflage). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/ 
978-3-658-02280-8. 

Schiffauer, Werner (2007a). Der unheimliche Muslim – Staatsbürgerschaft und zivilgesell-
schaftliche Ängste. In: Wohlrab-Sahr, Monika und Levent Tezcan (Hg.). Konfliktfeld 
Islam in Europa (111–133). Baden-Baden: Nomos. https://doi.org/10.5771/978384520 
3263-111. 

Schiffauer, Werner (2007b). Nicht-intendierte Folgen der Sicherheitspolitik nach dem 11. Sep-
tember. In: Graulich, Kurt und Dieter Simon (Hg.). Terrorismus und Rechtsstaatlichkeit. 
Analysen, Handlungsoptionen, Perspektiven (361–375). Berlin: Akademie Verlag. 

Schiffauer, Werner (2008). Suspect Subjects: Muslim Migrants and the Security Agencies 
in Germany. In: Eckert, Julia (Hg.). The Social Life of Anti-Terrorism Laws. The War on 
Terror and the Classification of the »Dangerous Other« (55–78). Bielefeld: transcript. 
https://doi.org/10.1515/9783839409640-003. 

Schiffauer, Werner (2010). Nach dem Islamismus. Eine Ethnographie der Islamischen 
Gemeinschaft Milli Görüş. Berlin: Suhrkamp. 

Schläfli, André und Irena Sgier (2014). Weiterbildung in der Schweiz (3., vollständig 
überarbeitete Auflage). Bielefeld: Bertelsmann. 

Schmid, Andreas und Stefanie Hasler (16.11.2022). Verbotene Trauungen im Haus der Reli-
gionen. srf.ch. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.srf.ch/news/schweiz/zwangshei 
raten-verbotene-trauungen-im-haus-der-religionen. 

Schmid, Hansjörg (2007). Auf dem Weg zum Integrationslotsen? Das Rollenverständnis der 
Imame in Deutschland ändert sich. Herder Korrespondenz, 61(1), 25–30. 

Schmid, Hansjörg (2013). Islam im europäischen Haus. Wege zu einer interreligiösen 
Sozialethik (2. Auflage). Freiburg i. Br.: Herder. 

Schmid, Hansjörg (2017). Dialogue in Conflict – Conflict in Dialogue: Unexpected Loci of 
Interreligious Theology. Studies in Interreligious Dialogue, 27(2), 95–115. https://doi. 
org/10.2143/SID.27.2.3269037. 

Schmid, Hansjörg (2020a). Dialog als Netz. Zwei jüdisch-christlich-muslimische Initiativen 
im Vergleich. In: Sievernich, Michael und Klaus Vellguth (Hg.). Christentum in der Neu-
zeit. Geschichte, Religion, Mission, Mystik. Festschrift für Mariano Delgado (266–283). 
Freiburg i. Br.: Verlag Herder.

https://doi.org/10.1007/978-3-658-13411-2_2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-02280-8
https://doi.org/10.1007/978-3-658-02280-8
https://doi.org/10.5771/9783845203263-111
https://doi.org/10.5771/9783845203263-111
https://doi.org/10.1515/9783839409640-003
https://www.srf.ch/news/schweiz/zwangsheiraten-verbotene-trauungen-im-haus-der-religionen
https://www.srf.ch/news/schweiz/zwangsheiraten-verbotene-trauungen-im-haus-der-religionen
https://doi.org/10.2143/SID.27.2.3269037
https://doi.org/10.2143/SID.27.2.3269037


Bibliographie 387

Schmid, Hansjörg (2020b). “I’m just an Imam, not Superman”: Imams in Switzerland. Bet-
ween Stakeholder Objects and Self-Interpretation. Journal of Muslims in Europe, 9, 64–95. 
https://doi.org/10.1163/22117954-12341408. 

Schmid, Hansjörg (2020c). Interreligious Dialogues in Switzerland. A Multiple-Case Study 
Focusing on Socio-Political Contexts. Interdisciplinary Journal for Religion and Trans-
formation in Contemporary Society, 6(2), 293–316. https://doi.org/10.30965/23642807-
00602004. 

Schmid, Hansjörg und Andrea Lang (2020). Muslimische Seelsorge im Kanton Zürich. 
SZIG-Papers 8. Freiburg: Schweizerisches Zentrum für Islam und Gesellschaft (SZIG), 
Universität Freiburg. 

Schmid, Hansjörg und Noemi Trucco (2019). Bildungsangebote für Imame – ein Länder-
vergleich aus Schweizer Perspektive. SZIG/CSIS-Studies 3. Fribourg: Schweizerisches 
Zentrum für Islam und Gesellschaft, Universität Fribourg. https://folia.unifr.ch/unifr/doc 
uments/308289. 

Schmid, Hansjörg und Noemi Trucco (2022). Former les imams en Suisse? Entre gouvernance 
politique et autoréflexion islamique. In: Gisel, Pierre, Philippe Gonzalez et Isabelle Ullern 
(Hg.). Former des acteurs religieux. Entre radicalisation et reconnaissance (83−106). 
Genf: Labor et Fides. https://folia.unifr.ch/unifr/documents/320268. 

Schmid, Hansjörg, Noemi Trucco und Federico Biasca (2022). Swiss Muslim Communities in 
Transnational and Local Interactions. Public Perceptions, State of Research, Case Studies. 
SZIG/CSIS-Studies 7. Fribourg: Schweizerisches Zentrum für Islam und Gesellschaft, 
Universität Fribourg. https://doi.org/10.51363/unifr.szigs.2022.007. 

Schmid, Hansjörg, René Pahud de Mortanges, Andreas Tunger-Zanetti und Tatiana Roveri 
(2023). Religiöse Diversität, interreligiöse Perspektiven und islamischer Religionsunter-
richt in der Schweiz. Bestandesaufnahme und Gestaltungsspielräume. SZIG/CSIS-Studies 
10. Fribourg: Schweizerisches Zentrum für Islam und Gesellschaft, Universität Fribourg. 
https://doi.org/10.51363/unifr.szigs.2023.010d. 

Schneiders, Thorsten Gerald (2014). Einleitung. In: Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.). Sala-
fismus in Deutschland. Ursprünge und Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen 
Bewegung (9–24). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/transcript.978383942 
7118.intro. 

Schneuwly Purdie, Mallory (2011). « Silence… Nous sommes en direct avec Allah ». 
L’émergence d’intervenants musulmans en contexte carcéral. Archives de sciences sociales 
des religions, 153, 105–121. https://doi.org/10.4000/assr.22771. 

Schneuwly Purdie, Mallory und Andreas Tunger-Zanetti (2018). Switzerland. In: Scharbrodt, 
Oliver, Samim Akgönül, Ahmet Alibašić, Jørgen S. Nielsen und Egdūnas Račius (Hg.). 
Yearbook of Muslims in Europe, Vol. 9 (659–678). Leiden: Brill. 

Schneuwly Purdie, Mallory und Andreas Tunger-Zanetti (2021). Switzerland. In: Račius, 
Egdūnas, Stephanie Müssig, Samim Akgönül, Ahmet Alibašić, Jørgen S. Nielsen und 
Oliver Scharbrodt (Hg.). Yearbook of Muslims in Europe, Vol. 12 (643–660). Leiden: 
Brill. 

Schneuwly Purdie, Mallory und Andreas Tunger-Zanetti (2022). Switzerland. In: Müssig, 
Stefanie, Egdūnas Račius, Samim Akgönül, Ahmet Alibašić, Jørgen S. Nielsen und Oliver 
Scharbrodt (Hg.). Yearbook of Muslims in Europe, Vol. 13 (643–660). Leiden: Brill.

https://doi.org/10.1163/22117954-12341408
https://doi.org/10.30965/23642807-00602004
https://doi.org/10.30965/23642807-00602004
https://folia.unifr.ch/unifr/documents/308289
https://folia.unifr.ch/unifr/documents/308289
https://folia.unifr.ch/unifr/documents/320268
https://doi.org/10.51363/unifr.szigs.2022.007
https://doi.org/10.51363/unifr.szigs.2023.010d
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839427118.intro
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839427118.intro
https://doi.org/10.4000/assr.22771


388 Bibliographie

Schneuwly Purdie, Mallory und Andreas Tunger-Zanetti (2023). Switzerland. In: Müssig, 
Stephanie, Egdūnas Račius, Samim Akgönül, Jørgen S. Nielsen und Oliver Scharbrodt 
(Hg.). Yearbook of Muslims in Europe. Vol. 14 (667–683). Leiden: Brill. 

Schönfeld, Anne (2014). Regulierung durch Wissensproduktion – Staatliche Versuche einer 
Institutionalisierung der Ausbildung von Imamen in Deutschland. In: Cavuldak, Ahmet, 
Oliver Hidalgo, Philipp W. Hildmann und Holger Zapf (Hg.). Demokratie und Islam. 
Theoretische und empirische Studien (399–423). Wiesbaden: Springer VS. https://doi. 
org/10.1007/978-3-531-19833-0_18. 

Schönig, Hanne (2012). Der Imam als Schlichter – Herausforderung im europäischen Kontext. 
In: Fikentscher, Rüdiger und Angela Kolb (Hg.). Schlichtungskulturen in Europa (71–84). 
Halle (Saale): Mitteldeutscher Verlag. 

Schranz, Mario und Kurt Imhof (2002). Muslime in der Schweiz – Muslime in der öffentlichen 
Kommunikation. Medienheft, 1–7. 

Schürmann, Lena (2022). Scham und Verdacht: Subjektivierung im Niedriglohnsektor. In: 
Bosančić, Saša, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schürmann, Tina Spies und Boris Traue 
(Hg.). Following the Subject. Grundlagen und Zugänge empirischer Subjektivierungsfor-
schung – Foundations and Approaches of Empirical Subjectivation Research (171–196). 
Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_7. 

Schürmann, Lena und Lisa Pfahl (2022). Position und Positionierung in der Subjektivie-
rungsforschung. In: Bosančić, Saša, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schürmann, Tina 
Spies und Boris Traue (Hg.). Positioning the Subject. Methodologien der Subjektivie-
rungsforschung / Methodologies of Subjectivation Research (3–22). Wiesbaden: Springer 
VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-38539-2_1. 

Schütz, Alfred (1972). Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch. In: Brodersen, Arvid 
(Hg.). Gesammelte Aufsätze 2. Studien zur soziologischen Theorie (53–69). Den Haag: 
M. Nijhoff. 

Schütz, Alfred (2004 [1932]). Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die 
verstehende Soziologie. Konstanz: UVK. 

Schütz, Alfred und Thomas Luckmann (1979). Strukturen der Lebenswelt. Band 1. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp Taschenbuch. 

Schütze, Fritz (1983). Biographieforschung und narratives Interview. Neue Praxis, 13(3), 
283–293. 

Schulze, Reinhard (1996). Was ist die islamische Aufklärung? Die Welt des Islams, 36(3), 
276–325. 

Schulze, Reinhard (2006). Imam. In: Auffarth, Christoph, Hans G. Kippenberg und Axel 
Michaels (Hg.). Wörterbuch der Religionen (236–237). Stuttgart: Alfred Kröner Verlag. 

Schulze, Reinhard (2021). Der Schweizer Weg zum Schleierverbot. Journal21.ch. Zugriff am 
31.07.2024 auf https://www.journal21.ch/der-schweizer-weg-zum-schleierverbot. 

Schwab-Trapp, Michael (2001). Diskurs als soziologisches Konzept. Bausteine für eine 
soziologisch orientierte Diskursanalyse. In: Keller, Reiner, Andreas Hirseland, Werner 
Schneider und Willy Viehöver (Hg.). Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. 
Band I: Theorien und Methoden (261–283). Opladen: Leske + Budrich. https://doi.org/ 
10.1007/978-3-322-99906-1_10. 

Scott, Joan Wallach (2018). Sex & Secularism. Princeton: Princeton University Press. 
Sedgwick, Mark J. (2001). Sufism. The Essentials (Second printing). Cairo: The American 

University in Cairo Press.

https://doi.org/10.1007/978-3-531-19833-0_18
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19833-0_18
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_7
https://doi.org/10.1007/978-3-658-38539-2_1
https://www.journal21.ch/der-schweizer-weg-zum-schleierverbot
https://doi.org/10.1007/978-3-322-99906-1_10
https://doi.org/10.1007/978-3-322-99906-1_10


Bibliographie 389

Sedgwick, Mark (2010). The Concept of Radicalization as a Source of Confusion. Terrorism 
and Political Violence, 22(4), 479–494. https://doi.org/10.1080/09546553.2010.491009. 

SEM (2021). Weisungen und Erläuterungen Ausländerbereich (Weisungen AIG). Kapitel 4 
Aufenthalt mit Erwerbstätigkeit. Stand 1. Januar 2021. Bern Wabern: SEM. 

SEM (2022). Asylstatistik 2021. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.sem.admin.ch/sem/ 
de/home/sem/medien/mm.msg-id-87177.html. 

SEM (2024). Asylgesuche nach Nationen von 1986 bis 2024. Excel-Tabelle. Zugriff 
am 31.07.2024 auf https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/statistik/asylst 
atistik/uebersichten.html. 

SEM-Mitarbeiter*in (2021). Persönliche Mitteilung, 26.04.2021. 
Sen, Amartya (2005). Welcher Multikulturalismus? Lettre International, 72, 104–106. 
Senn, Tobias (2017). Hochkonjunktur, «Überfremdung» und Föderalismus. Kantonalisierte 

Schweizer Arbeitsmigrationspolitik am Beispiel Basel-Landschaft 1945–1975. Zürich: 
Chronos Verlag. 

Sèze, Romain (2013). Être imam en France. Transformations du « clergé » musulman en 
contexte minoritaire. Paris: Les Éditions du Cerf. 

Sheikhzadegan, Amir (2017). «Ich bin ein Produkt der Anti-Minarett-Initiative»: Islam in der 
Schweiz vor dem Hintergrund identitärer Grenzziehungen. Schweizerische Zeitschrift für 
Religions- und Kulturgeschichte, 111, 229–244. https://doi.org/10.5169/seals-772440. 

Shooman, Yasemin (2014). «… weil ihre Kultur so ist». Narrative des antimuslimischen 
Rassismus. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.14361/transcript.9783839428665.35. 

Sides, John (2006). The Origins of Campaign Agendas. British Journal of Political Science, 
36, 407–436. https://doi.org/10.1017/S0007123406000226. 

Simmel, Georg (1992a [1908]). Der Streit. In: Simmel, Georg (Hg.). Soziologie. Untersuchun-
gen über die Formen der Vergesellschaftung. Band II (8. Auflage, 284–382). Frankfurt 
am Main: Suhrkamp Verlag. 

Simmel, Georg (1992b [1908]). Exkurs über den Fremden. In: Simmel, Georg (Hg.). Sozio-
logie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung. Band II (8. Auflage, 
764–771). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Siouti, Irina, Tina Spies, Elisabeth Tuider, Hella von Unger und Erol Yildiz (2022a). Metho-
dologischer Eurozentrismus und das Konzept des Othering. Eine Einleitung. In: Siouti, 
Irina, Tina Spies, Elisabeth Tuider, Hella von Unger und Erol Yildiz (Hg.). Othe-
ring in der postmigrantischen Gesellschaft. Herausforderungen und Konsequenzen für 
die Forschungspraxis (7–30). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/978383946308 
6-001. 

Siouti, Irina, Tina Spies, Elisabeth Tuider, Hella von Unger und Erol Yildiz (2022b). Othe-
ring in der postmigrantischen Gesellschaft. Herausforderungen und Konsequenzen für die 
Forschungspraxis. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/9783839463086. 

Skenderovic, Damir (2007). Immigration and the radical right in Switzerland: ideology, dis-
course and opportunities. Patterns of Prejudice, 41(2), 155–176. https://doi.org/10.1080/ 
00313220701265528. 

Skenderovic, Damir (2008a). Die Macht rechtspopulistischer Aussenseiter in den 1960er bis 
1980er Jahren. In: Skenderovic, Damir und Gianni D’Amato (Hg.). Mit dem Fremden 
politisieren. Rechtspopulistische Parteien und Migrationspolitik in der Schweiz seit den 
1960er Jahren (31–67). Zürich: Chronos Verlag.

https://doi.org/10.1080/09546553.2010.491009
https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/sem/medien/mm.msg-id-87177.html
https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/sem/medien/mm.msg-id-87177.html
https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/statistik/asylstatistik/uebersichten.html
https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/statistik/asylstatistik/uebersichten.html
https://doi.org/10.5169/seals-772440
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839428665.35
https://doi.org/10.1017/S0007123406000226
https://doi.org/10.1515/9783839463086-001
https://doi.org/10.1515/9783839463086-001
https://doi.org/10.1515/9783839463086
https://doi.org/10.1080/00313220701265528
https://doi.org/10.1080/00313220701265528


390 Bibliographie

Skenderovic, Damir (2008b). Wandel und Aufschwung des Rechtspopulismus in den 1990er 
und 2000er Jahren. In: Skenderovic, Damir und Gianni D’Amato (Hg.). Mit dem Fremden 
politisieren. Rechtspopulistische Parteien und Migrationspolitik in der Schweiz seit den 
1960er Jahren (99–152). Zürich: Chronos Verlag. 

Skenderovic, Damir und Gianni D’Amato (2008). Mit dem Fremden politisieren. Rechtspo-
pulistische Parteien und Migrationspolitik in der Schweiz seit den 1960er Jahren. Zürich: 
Chronos Verlag. 

Snow, David A. und Robert D. Benford (1988). Ideology, Frame Resonance, and Participant 
Mobilization. International Social Movement Research, 1, 197–217. 

Soeffner, Hans-Georg und Hitzler Ronald (1994). Qualitatives Vorgehen – “Interpretation”. In: 
Hermann, Theo und Werner H. Tack (Hg.). Methodologische Grundlagen der Psychologie 
(98–136). Göttingen: Hogrefe. 

Sözeri, Semiha, Hülya Kosar Altinyelken und Monique Volman (2018). Training imams in 
the Netherlands: the failure of a post-secular endeavour. British Journal of Religious 
Education, 1–11. https://doi.org/10.1080/01416200.2018.1484697. 

Spielhaus, Riem (2006). Religion und Identität. Vom deutschen Versuch, „Ausländer“ zu 
„Muslimen“ zu machen. Internationale Politik, 28–36. 

Spielhaus, Riem (2010). Media making Muslims: the construction of a Muslim community in 
Germany through media debate. Contemporary Islam, 4, 11–27. https://doi.org/10.1007/ 
s11562-009-0099-6. 

Spies, Tina (2009). Diskurs, Subjekt und Handlungsmacht. Zur Verknüpfung von Diskurs-
und Biografieforschung mithilfe des Konzepts der Artikulation [70 Absätze]. FQS Forum: 
Qualitative Sozialforschung / Forum: Qualitative Social Research, 10(2), Art. 36. https:// 
www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1150/2760. 

Spies, Tina (2010). Migration und Männlichkeit. Biographien junger Straffälliger im Diskurs. 
Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/transcript.9783839415191. 

Spies, Tina (2017). Subjektpositionen und Positionierungen im Diskurs. Methodologische 
Überlegungen zu Subjekt, Macht und Agency im Anschluss an Stuart Hall. In: Spies, Tina 
und Elisabeth Tuider (Hg.). Biographie und Diskurs. Methodisches Vorgehen und Metho-
dologische Verbindungen (69–90). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-
3-658-13756-4_4. 

Spies, Tina und Elisabeth Tuider (2017). Biographie und Diskurs. Methodisches Vorgehen 
und Methodologische Verbindungen. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/ 
978-3-658-13756-4. 

Spies, Tina und Elisabeth Tuider (2022). Subjektivierung und Othering in der postmigranti-
schen Gesellschaft. Entwurf einer intersektional-dekolonialen Subjektivierungsforschung. 
In: Siouti, Irina, Tina Spies, Elisabeth Tuider, Hella von Unger und Erol Yildiz (Hg.). 
Othering in der postmigrantischen Gesellschaft. Herausforderungen und Konsequenzen 
für die Forschungspraxis (57–83). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/978383 
9463086-003. 

SR 122 (2014). Bundesgesetz über das Verbot der Gruppierungen «Al-Qaïda» und «Isla-
mischer Staat» sowie verwandter Organisationen, Stand 1. Januar 2019, aufgehoben am 
1. Dezember 2022. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2014/ 
764/de.

https://doi.org/10.1080/01416200.2018.1484697
https://doi.org/10.1007/s11562-009-0099-6
https://doi.org/10.1007/s11562-009-0099-6
https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1150/2760
https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1150/2760
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839415191
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13756-4_4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13756-4_4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13756-4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13756-4
https://doi.org/10.1515/9783839463086-003
https://doi.org/10.1515/9783839463086-003
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2014/764/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2014/764/de


Bibliographie 391

Stadt Zürich Sicherheitsdepartement (2024). Fachstelle Brückenbauer. Internet-Seite. Zugriff 
am 02.08.2024 auf https://www.stadt-zuerich.ch/pd/de/index/stadtpolizei_zuerich/praeve 
ntion/fachstelle-brueckenbauer.html. 

Steinke, Ines (2012). Gütekriterien qualitativer Forschung. In: Flick, Uwe, Ernst von Kardorff 
und Ines Steinke (Hg.). Qualitative Forschung. Ein Handbuch (9. Auflage, 319–331). 
Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

StGB (1937). SR 311.0, Stand am 1. Juli 2024. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.fed 
lex.admin.ch/eli/cc/54/757_781_799/de. 

Stichweh, Rudolf (1992). Der Fremde – Zur Evolution der Weltgesellschaft. Rechtshistori-
sches Journal, 11, 295–316. 

Stichweh, Rudolf (2010). Der Fremde. Studien zur Soziologie und Sozialgeschichte. Berlin: 
Suhrkamp. 

Stolz, Jörg und Jeremy Senn (2022). Generationen abnehmenden Glaubens. Säkularisierung 
in der Schweiz 1930–2000. In: Stolz, Jörg, Arnd Bünker, Antonius Liedhegener, Eva 
Baumann-Neuhaus, Irene Becci, Zhargalma Dandarova Robert, Jeremy Senn, Pascal Tan-
ner, Oliver Wäckerlig und Urs Winter-Pfändler (Hg.). Religionstrends in der Schweiz. 
Religion, Spiritualität und Säkularität im gesellschaftlichen Wandel (7–30). Wiesbaden: 
Springer VS. https://doi.org/10.22019/SC-2021-00006. 

Strauss, Anselm L. (1968). Spiegel und Masken. Die Suche nach Identität. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Strauss, Anselm (1998). Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Datenanalyse und Theo-
riebildung in der empirischen soziologischen Forschung (2. Auflage). München: Wilhelm 
Fink Verlag. 

Strauss, Anselm und Juliet Corbin (1996). Grounded Theory: Grundlagen Qualitativer 
Sozialforschung. Weinheim: Psychologie Verlags Union. 

Strom, Kaare (1990). A Behavioral Theory of Competitive Political Parties.American Journal 
of Political Science, 34(3), 565–598. 

Strömbäck, Jesper (2008). Four Phases of Mediatization: An Analysis of the Mediatization 
of Politics. Press/Politics, 13(3), 228–246. https://doi.org/10.1177/1940161208319097. 

Süess, Raimund und René Pahud de Mortanges (2017). Annotated Legal Documents on Islam 
in Europe: Switzerland. Leiden: Brill. 

Sunier, Thijl (2018). The making of Islamic authority in Europe. In: Hashas, Mohammed, Jan 
Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). Imams in Western Europe. Develop-
ments, Transformations, and Institutional Challenges (51–68). Amsterdam: Amsterdam 
University Press. https://doi.org/10.1515/9789048540006-005. 

Sunier, Thijl (2023). Making Islam Work. Islamic Authority among Muslims in Western 
Europe. Leiden: Brill. https://doi.org/10.1163/9789004684928. 

SZIG (2024). Team. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.unifr.ch/szig/de/ 
zentrum/team/. 

Tagesschau (2023). Imam-Entsendung aus der Türkei wird beendet. Zugriff am 02.08.2024 
auf: https://www.tagesschau.de/inland/gesellschaft/imam-entsendung-tuerkei-100.html. 

Tajfel, Henri und John Turner (1979). An Integrative Theory of Intergroup Conflict. In: Austin, 
William G. und Stephen Worchel (Hg.). The Social Psychology of Intergroup Relations 
(33–47). Monterey: Brooks/Cole. 

Tanner, Jakob (1994). Nationalmythos und «Überfremdungsängste». In: Rauchfleisch, Udo 
(Hg.) Fremd im Paradies. Migration und Rassismus (11–25). Basel: Lenos Verlag.

https://www.stadt-zuerich.ch/pd/de/index/stadtpolizei_zuerich/praevention/fachstelle-brueckenbauer.html
https://www.stadt-zuerich.ch/pd/de/index/stadtpolizei_zuerich/praevention/fachstelle-brueckenbauer.html
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/54/757_781_799/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/54/757_781_799/de
https://doi.org/10.22019/SC-2021-00006
https://doi.org/10.1177/1940161208319097
https://doi.org/10.1515/9789048540006-005
https://doi.org/10.1163/9789004684928
https://www.unifr.ch/szig/de/zentrum/team/
https://www.unifr.ch/szig/de/zentrum/team/
https://www.tagesschau.de/inland/gesellschaft/imam-entsendung-tuerkei-100.html


392 Bibliographie

Terkessidis, Mark (2004). Die Banalität des Rassismus. Migranten zweiter Generation entwi-
ckeln eine neue Perspektive. Bielefeld: transcript Verlag. https://doi.org/10.1515/978383 
9402634. 

Tezcan, Levent (2008). Governmentality, Pastoral Care and Integration. In: Al-Hamarneh, 
Ala und Jörn Thielmann (Hg.). Islam and Muslims in Germany (119–132). Leiden: Brill. 
https://doi.org/10.1163/ej.9789004158665.I-592.27. 

Tezcan, Levent (2012). Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam 
Konferenz. Konstanz: Konstanz University Press. 

Thielmann, Jörn (2013). Islamic fields and Muslim techniques of the self in a German context. 
In: Behloul, Samuel M., Susanne Leuenberger und Andreas Tunger-Zanetti (Hg.). Deba-
ting Islam. Negotiating Religion, Europe and the Self (203–220). Bielefeld: transcript. 
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839422496.203. 

Thomas, William I. und Dorothy Swaine Thomas (1928). The Child in America. Behavior 
Problems and Programs. New York: Alfred A. Knopf. 

TISS (2024). Dernekler. Internet-Seite. Zugriff am 31.07.2024 auf https://itdv.ch/dernekler. 
Titscher, Stefan, Ruth Wodak, Michael Meyer und Eva Vetter (1998). Methoden der Textana-

lyse. Leitfaden und Überblick. Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher Verlag. https://doi.org/ 
10.1007/978-3-322-87302-6. 

Törnberg, Anton und Petter Törnberg (2016). Muslims in social media discourse: Combining 
topic modeling and critical discourse analysis. Discourse, Context and Media, 13, 132– 
142. https://doi.org/10.1016/j.dcm.2016.04.003. 

Treibel, Annette (2008).Die Soziologie von Norbert Elias. Eine Einführung in ihre Geschichte, 
Systematik und Perspektiven. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. https://doi. 
org/10.1007/978-3-531-91171-7. 

Trucco, Noemi (2018). Muslimische Aussagen im medienvermittelten Islam-Diskurs der 
Deutschschweiz. Unveröffentlichte Masterarbeit. Fribourg: Studienbereich Soziologie, 
Sozialpolitik und Sozialarbeit, Philosophische Fakultät der Universität Fribourg, Schweiz. 

Trucco, Noemi (2021). Muslimische Deutungsvielfalt in massenmedialen Islamdiskursen der 
Deutschschweiz. Schweizerische Zeitschrift für Soziologie, 47(2), 283–305. https://doi. 
org/10.2478/sjs-2020-0009. 

Trucco, Noemi und Doris Pokitsch (i. E.). Mind the Gap. Mimicry and Subjectivation in 
Racialised Discourses. In: Brodersen, Folke, Doris Pokitsch, Stefan Röhrer und Noemi 
Trucco (Hg.). Adaptive Subjekte. Linking Collaboration and Contradiction. Wiesbaden: 
Springer VS. 

Truschkat, Inga (2013). Zwischen interpretativer Analytik und GTM – Zur Methodologie 
einer wissenssoziologischen Diskursanalyse. In: Keller, Reiner und Inga Truschkat (Hg.). 
Methodologie und Praxis der Wissenssoziologischen Diskursanalyse. Band 1: Interdis-
ziplinäre Perspektiven (69–87). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-
531-93340-5_3. 

Truschkat, Inga (2018). Diskurstheoretische Ansätze der Biographieforschung. In: Lutz, 
Helma, Martina Schiebel und Elisabeth Tuider (Hg.). Handbuch Biographieforschung 
(127–138). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-18171-0_11. 

Tunger-Zanetti, Andreas, Silvia Martens und Jürgen Endres (2019). Der Tradition verbunden 
und doch selbständig. Muslimische Jugendliche und junge Erwachsene in der Schweiz 
auf der Suche nach religiöser Orientierung. In: Limacher, Katharina, Astrid Mattes und

https://doi.org/10.1515/9783839402634
https://doi.org/10.1515/9783839402634
https://doi.org/10.1163/ej.9789004158665.I-592.27
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839422496.203
https://itdv.ch/dernekler
https://doi.org/10.1007/978-3-322-87302-6
https://doi.org/10.1007/978-3-322-87302-6
https://doi.org/10.1016/j.dcm.2016.04.003
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91171-7
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91171-7
https://doi.org/10.2478/sjs-2020-0009
https://doi.org/10.2478/sjs-2020-0009
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93340-5_3
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93340-5_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-18171-0_11


Bibliographie 393

Christoph Novak (Hg.). Prayer, Pop and Politics. Researching Religious Youth in Migra-
tion Society (179–205). Göttingen: V & R unipress. https://doi.org/10.14220/978373700 
9799.179. 

Uçan, Yasemin (2020). Potenziale einer translingualen Interviewführung am Beispiel erzie-
hungswissenschaftlicher Migrationsforschung. In: Treiber, Angela, Kerstin Kazzazi und 
Marina Jaciuk (Hg.). Migration Übersetzen. Alltags- und Forschungspraktiken des Dol-
metschens im Rahmen von Flucht und Migration (71–87). Wiesbaden: Springer VS. https:// 
doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_5. 

Udris, Linards, Kurt Imhof und Patrik Ettinger (2011). Problematisierung des Fremden in der 
direkten Demokratie. In: Zürich, fög – Forschungsbereich Öffentlichkeit und Gesellschaft/ 
Universität (Hg.). Jahrbuch 2011. Qualität der Medien Schweiz – Suisse – Svizzera (377– 
407). Basel: Schwabe Verlag. 

Uhlendorf, Niels und Ralf Parade (i. E.). Subjektivierung von Bourdieu aus gedacht – Ein 
(Diskussion-)Beitrag zu den Möglichkeiten der qualitativen Erforschung schulischen 
Wandels. In: Fuchs, Thorsten, Christine Demmer, Juliane Engel und Christine Wiezo-
rek (Hg.). Zwischen Transformation und Tradierung – Qualitative Forschung zum Wandel 
pädagogischer Institutionen. Schriftenreihe der DGfE-Kommission Qualitative Bildungs-
und Biographieforschung. Opladen: Barbara Budrich. 

Ullrich, Carsten G. (2019). Das Diskursive Interview. Methodische und methodologische 
Grundlagen. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-27573-0. 

UN (1948). Universal Declaration of Human Rights. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www. 
un.org/sites/un2.un.org/files/2021/03/udhr.pdf. 

UNHCR (2022). Türkiye. September 2022. Zugriff am 02.08.2024 auf https://reporting.unhcr. 
org/document/3438. 

van Es, Margaretha A. (2018). Muslims Denouncing Violent Extremism. Competing Essen-
tialisms of Islam in Dutch Public Debate. Journal of Muslims in Europe, 7, 146–166. 
https://doi.org/10.1163/22117954-12341374. 

van Es, Margaretha A. (2021). Norwegian Muslims denouncing terrorism: beyond ‘moderate’ 
versus ‘radical’? Religion, 51(2), 169–189. https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.186 
5600. 

van Es, Margaretha A., Nina ter Laan und Erik Meinema (2021). Beyond ‘radical’ versus 
‘moderate’? New perspectives on the politics of moderation in Muslim majority and Mus-
lim minority settings. Religion, 51(2), 161–168. https://doi.org/10.1080/0048721X.2021. 
1865616. 

van Santen, Rosa, Luzia Helfer und Peter Van Aelst (2015). When politics becomes news: An 
analysis of parliamentary questions and press coverage in three West European countries. 
Acta Politica, 50(1), 45–63. https://doi.org/10.1057/ap.2013.33. 

Vatter, Adrian (2011). Vom Schächt- zum Minarettverbot. Religiöse Minderheiten in der 
direkten Demokratie. Zürich: Verlag Neue Zürcher Zeitung. 

Vatter, Adrian und Jonas Brüschweiler (2019). Wirkung der parlamentarischen Vorstösse 
verpufft. Die Volkswirtschaft, 10, 27–29. 

Vinding, Niels Valdemar (2018). Towards a typology of imams of the West. In: Hashas, 
Mohammed, Jan Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). Imams in Wes-
tern Europe. Developments, Transformations, and Institutional Challenges (231–253). 
Amsterdam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.1515/9789048540006-014.

https://doi.org/10.14220/9783737009799.179
https://doi.org/10.14220/9783737009799.179
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_5
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_5
https://doi.org/10.1007/978-3-658-27573-0
https://www.un.org/sites/un2.un.org/files/2021/03/udhr.pdf
https://www.un.org/sites/un2.un.org/files/2021/03/udhr.pdf
https://reporting.unhcr.org/document/3438
https://reporting.unhcr.org/document/3438
https://doi.org/10.1163/22117954-12341374
https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.1865600
https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.1865600
https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.1865616
https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.1865616
https://doi.org/10.1057/ap.2013.33
https://doi.org/10.1515/9789048540006-014


394 Bibliographie

Vinding, Niels Valdemar und Raida Chbib (2020). International Report. Education and Trai-
ning of Muslim Religious Professionals in Europe and North America. Frankfurt am Main: 
Akademie für Islam in Wissenschaft und Gesellschaft (AIWG). 

von Sikorski, Christian, Desirée Schmuck, Jörg Matthes, Claudia Klobasa, Helena Knupfer 
und Melanie Saumer (2022). Do journalists differentiate between Muslims and Islamist 
terrorists? A content analysis of terrorism news coverage. Journalism, 23(6), 1171–1193. 
https://doi.org/10.1177/1464884921990223. 

VIntA (2007). 142.205, Stand am 1. Juli 2018, aufgehoben am 1. Januar 2019. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/762/de. 

VIOZ (2022). Statement von Muris Begovic zur Rolle als Armeeseelsorger mit muslimischem 
Hintergrund. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://vioz.ch/medien-ueber-
vioz/statement-von-muris-begovic-zur-rolle-als-armeeseelsorger-mit-muslimischem-hin 
tergrund/. 

VZAE (2007). 142.20, Stand am 1. Juni 2024. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.fed 
lex.admin.ch/eli/cc/2007/759/de. 

Wæver, Ole (1995). Securitization and Desecuritization. In: Lipschutz, Ronnie D. (Hg.). On 
Security (46–87). New York: Columbia University Press. 

Walgrave, Stefaan und Peter Van Aelst (2006). The Contingency of the Mass Media’s Political 
Agenda Setting Power: Toward a Preliminary Theory. Journal of Communication, 56, 
88–109. https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2006.00005.x. 

Walgrave, Stefaan, Stuart Soroka und Michiel Nuytemans (2008). The Mass Media’s Political 
Agenda-Setting Power. A Longitudinal Analysis of Media, Parliament, and Government 
in Belgium (1993 to 2000). Comparative Political Studies, 41(6), 814–836. https://doi. 
org/10.1177/0010414006299098. 

Weber, Max (2010 [1922]). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden 
Soziologie. Frankfurt am Main: Zweitausendeins. 

WeBiGe (2014). SR 419.1, Stand am 1. Januar 2017. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www. 
fedlex.admin.ch/eli/cc/2016/132/de. 

Wehr, Hans (1979). A Dictionary of Modern Written Arabic (Arabic – English; 4th Edition, 
considerably enlarged and amended by the author). Urbana: Spoken Language Services. 

Wiedemann, Eilhard und Josef Frank (1926/1927). Die Gebetszeiten im Islam. Sitzungsbe-
richte der Physikalisch-Medizinischen Sozietät zu Erlangen, 58–59, 1–32. 

Williams, Michael C. (2003). Words, Images, Enemies: Securitization and International 
Politics. International Studies Quarterly, 47, 511–531. https://doi.org/10.1046/j.0020-
8833.2003.00277.x. 

Wimmer, Andreas und Nina Glick Schiller (2002). Methodological nationalism and beyond: 
nation-state building, migration and the social sciences. Global Networks, 2(4), 301–334. 
https://doi.org/10.1111/1471-0374.00043. 

Winkler, Jan (2021). Gouvernementalität der Freundschaft. Lokale Praktiken, Technologien 
und Emotionalitäten im kommunalpolitischen Dialog mit Muslimen. Bielefeld: transcript. 
https://doi.org/10.14361/9783839450475-041. 

Witzel, Andreas (1985). Das problemzentrierte Interview. In: Jüttemann, Gerd (Hg.). Quali-
tative Forschung in der Psychologie. Grundfragen, Verfahrensweisen, Anwendungsfelder 
(227–255). Weinheim: Beltz.

https://doi.org/10.1177/1464884921990223
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/762/de
https://vioz.ch/medien-ueber-vioz/statement-von-muris-begovic-zur-rolle-als-armeeseelsorger-mit-muslimischem-hintergrund/
https://vioz.ch/medien-ueber-vioz/statement-von-muris-begovic-zur-rolle-als-armeeseelsorger-mit-muslimischem-hintergrund/
https://vioz.ch/medien-ueber-vioz/statement-von-muris-begovic-zur-rolle-als-armeeseelsorger-mit-muslimischem-hintergrund/
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/759/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/759/de
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2006.00005.x
https://doi.org/10.1177/0010414006299098
https://doi.org/10.1177/0010414006299098
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2016/132/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2016/132/de
https://doi.org/10.1046/j.0020-8833.2003.00277.x
https://doi.org/10.1046/j.0020-8833.2003.00277.x
https://doi.org/10.1111/1471-0374.00043
https://doi.org/10.14361/9783839450475-041


Bibliographie 395

Witzel, Andreas (2000). Das problemzentrierte Interview [25 Absätze]. FQS Forum Quali-
tative Sozialforschung / Forum: Qualitative Social Research, 1(1), Art. 22. https://www. 
qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519. 

Yazbeck Haddad, Yvonne und Michael J. Balz (2008). Taming the Imams: European Govern-
ments and Islamic Preachers since 9/11. Islam and Christian-Muslim Relations, 19(2), 
215–235. https://doi.org/10.1080/09596410801923980. 

Zeghal, Malika (2005). La constitution du Conseil Français du Culte Musulman : Recon-
naissance politique d’un islam français ? Archives de sciences sociales des religions, 129, 
97–113. https://doi.org/10.4000/assr.1113. 

ZGB (1907). SR 210, Stand am 1. Januar 2024. Zugriff am 31.07.2023 auf https://www.fed 
lex.admin.ch/eli/cc/24/233_245_233/de. 

Zimmer, Oliver (1998). In Search of Natural Identity: Alpine Landscape and the Reconstruc-
tion of the Swiss Nation. Comparative Studies in Society and History, 40(4), 637–665. 
https://doi.org/10.1017/S0010417598001686. 

Zimmer, Oliver (2000). Competing Memories of the Nation: Liberal Historians and the Recon-
struction of the Swiss Past 1870–1900. Past & Present, 168, 194–226. https://doi.org/10. 
1093/past/168.1.194. 

Zoller, Hannah (i. E.). «Du fährst wie ein Pro. Jetzt ist es an der Zeit, auch wie ein Pro Umsätze 
zu erzielen.» Das Spiel als Subjektivierungsinstanz in der Arbeitswelt. In: Brodersen, 
Folke, Doris Pokitsch, Stefan Röhrer und Noemi Trucco (Hg.). Adaptive Subjekte. Linking 
Collaboration and Contradiction. Wiesbaden: Springer VS. 

Expert*innenkonsultation W1, Wissenschaft (01.02.2021). 
Expert*innenkonsultation W2, Wissenschaft (06.12.2022).

https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519
https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519
https://doi.org/10.1080/09596410801923980
https://doi.org/10.4000/assr.1113
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/24/233_245_233/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/24/233_245_233/de
https://doi.org/10.1017/S0010417598001686
https://doi.org/10.1093/past/168.1.194
https://doi.org/10.1093/past/168.1.194


Quellenverzeichnis 

Zeitungsartikel und Artikel von Nachrichtenportalen 

20 Minuten online (31.05.2016). «Verlogenes Spiel»: Gotthard-Imam Alimi posiert mit 
Antisemit. 

20 Minuten online (13.01.2017). «Mohammed sagte, Kinder sollen schwimmen lernen». 
20 Minuten online (31.05.2017). «Wenn genug Geld da ist, bleibt die Moschee länger». 
20 Minuten online (10.03.2017). Glättli präsentiert Beweise für Bespitzelung. 
20 Minuten online (26.10.2018). «Über 50 Moscheen sind islamistisch geprägt». 
20 Minuten online (13.06.2019). Jihadisten sind kriminell, ungebildet und arbeitslos. 
20 Minuten online (19.06.2019). Libysche Nationale Armee sucht Bieler Imam. 
20 minutes online (27.08.2016). Première prière du vendredi 100% féminine. 
20 minutes online (02.03.2017). Le nouvel imam dit avoir «sa propre foi». 
24 heures (08.10.2016). Les réalités contrastées des imams du canton de Vaud, 2. 
24 heures (30.06.2017). La mosquée de Prélaz s’est reprise en mains, 20. 
24 heures (11.05.2018). «Je comprends que l’islam suscite de la méfiance, c’est dommage», 

5. 
24 heures (19.01.2019). Après 15 ans de combat, les évangéliques auront enfin leur nouvelle 

église à Lonay. [Text im Kasten] Voisinage. Un centre musulman a ouvert, 8. 
Aargauer Zeitung (07.03.2017). In der Schweiz beginnt die Mobilisierung, 6. 
Aargauer Zeitung (21.03.2017). Der seltsame Pakt der Imame, 5. 
Aargauer Zeitung (20.06.2017). Schweizer Imam-Pionierin predigt in Berlin, 2. 
Aargauer Zeitung (01.09.2017). Schweiz soll Imame ausbilden, 5. 
Aargauer Zeitung (27.10.2017). Der andere Dschihadist, 4. 
Aargauer Zeitung (01.06.2018). Leserbriefe. Die Anerkennungsdebatte ist schon lang lan-

ciert. AZ vom 30.5.: Die wahre Angst in Sachen Islam, 35. 
Aargauer Zeitung (31.01.2019). Befreundet statt verfeindet, 4. 
Aargauer Zeitung (08.11.2019). Die Moscheen der Region öffnen ihre Türen, 21. 
Aargauer Zeitung (11.11.2019). Die Moschee, die aus allen Nähten platzt, 22. 
Basellandschaftliche Zeitung (14.11.2016). Muslime luden zum Gebet in der Kirche, 18.

© Der/die Herausgeber bzw. der/die Autor(en) 2025 
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in 
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3 

397

https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3


398 Quellenverzeichnis

Basellandschaftliche Zeitung (04.10.2018). Leserforum. Diverse bz-Artikel über den Islam 
und wissenschaftliche Leistungen, 28. 

Basler Zeitung (28.07.2017). Kämpferin für einen offenen Islam, 18. 
Basler Zeitung (30.10.2017). «Salafistenszene Basel ist eine Dunkelkammer», 5. 
Basler Zeitung (20.01.2018). «Ich möchte das Beste für jeden Menschen», 2. 
Basler Zeitung (17.02.2018). Übungsabbruch trotz positiver Bilanz, 4. 
Basler Zeitung (13.04.2018). «Der Imam hat zwei Gesichter», 3. 
Basler Zeitung (21.06.2018). Imam-Kritiker geben nicht auf, 4. 
Basler Zeitung (29.12.2018). Die Freiheitskämpfer von einst verraten ihre Kinder, 19. 
Basler Zeitung (04.12.2019). «Es gibt linksextreme Strukturen mit einer klaren Gewaltpro-

grammatik», 21. 
Blick (17.10.2019). Sie war seine Sklavin!, 1. 
Blick (16.12.2019). Ein Problem-Imam weniger, 6. 
Blick online (24.07.2016). Mittel gegen Radikalisierung: Jetzt kommt das Imamregister. 
Blick online (19.07.2019). Urteil für Winterthurer Imam bestätigt. 
Broye, La (20.12.2018). Après cinq ans, le changement est obligatoire, 19. 
Bund, Der (23.04.2016). «Ein fleissiger Imam schreibt die Predigt selber», 21. 
Bund, Der (25.03.2017). Zwischen Anbetung und Angst, 24. 
Bund, Der (11.04.2017). Armee denkt über Militär-Imam nach, 6. 
Bund, Der (15.12.2017). Nidau hat keine Fehler im Fall Abu Ramadan gemacht, 21. 
Bund, Der (03.04.2018). Schlüsselfiguren der Integration, 10. 
Bund, Der (15.04.2020). Ex-Vorbeter der An’Nur-Moschee wegen Terrorplänen angeklagt, 

6. 
Furttaler (06.04.2018). Im Kampf gegen den Extremismus, 1. 
Journal du Jura (09.10.2017). « Nous devons être sages et courageux », 3. 
Journal du Jura (20.06.2019). Abu Ramadan pris pour cible en Libye, 6. 
Landbote, Der (02.12.2016). Import-Imame prägen den lokalen Islam, 3. 
Landbote, Der (26.06.2017). Die Grüze-Moschee schlägt neuen Kurs ein, 5. 
Landbote, Der (16.05.2019). Terrorvorwürfe gegen Aushilfs-Imam, 5. 
Liberté, La (17.03.2017). Une formation pour les imams, 7. 
Liberté, La (24.06.2017). Grosse tempête contre l’islam libéral, 7. 
Liberté, La (17.10.2019). L’imam irakien relevé de ses fonctions, 7. 
Limmattaler Zeitung (17.12.2016). Viele Wege führen zu Gott, 22. 
Luzerner Zeitung (03.11.2016). «Hass tolerieren wir nicht», 3. 
Luzerner Zeitung (18.01.2017). Junge Muslime auf der Suche, 5. 
Luzerner Zeitung (18.10.2019). Krienser Moschee erneut im Visier, 25. 
Luzerner Zeitung (10.06.2020). Jetzt spricht der Krienser Imam, 19. 
Matin, Le (29.06.2017). Sa mission, déradicaliser les jeunes, 12. 
Matin Dimanche, Le (17.02.2019). «Femmes et hommes vent être enfin égaux à la mos-

quée!», 17. 
Matin Dimanche, Le (14.04.2019). Un imam gay de passage à Genève promeut l’égalité, 23. 
Neue Luzerner Zeitung (19.05.2016). Im Dialog mit Muslimen, 22. 
Neue Luzerner Zeitung (26.08.2016). Frauen modernisieren den Islam, 48. 
Nouvelliste, Le (26.09.2016). Créer des liens – «pas des préjugés», 25. 
Nouvelliste, Le (20.02.2017). L’imam en colère se livre, 23. 
NZZ (09.01.2016). Kanzelredner für die Demokratie, 46.



Quellenverzeichnis 399

NZZ (02.02.2016). Gott ist mit den Mächtigen, 9. 
NZZ (25.08.2016). «Dieser Islam gehört nicht zu Deutschland!», 37. 
NZZ (04.01.2017). Aushängeschilder des Islams in der Schweiz — und wofür sie stehen, 14. 
NZZ (25.03.2017). Justiz verfolgt türkische Spitzel, 15. 
NZZ (25.08.2017). Härte gegen Radikale hilft Muslimen, 11. 
NZZ (17.10.2019). Krienser Moschee stellt umstrittenen Imam frei, 13. 
NZZ (06.11.2019a). Fast jeder zweite Imam ist Türke, 1. 
NZZ (06.11.2019b). Nur der Umgang mit bosnischen Imamen ist problemlos, 15. 
NZZ online (01.01.2017). Imame sollen zum Eignungstest. 
NZZ online (29.01.2017). Prediger trauen Minderjährige. 
NZZ online (29.09.2017). Bieler «Hassprediger» verliert Asylstatus. 
NZZ online (02.11.2017). Ein Filter gegen radikale Seelsorger. 
NZZ online (11.07.2019). «Gewisse Linke neigen dazu, bei den Ausländern alles zu entschul-

digen». 
NZZ online (27.09.2019). Das Sisi-Regime kontert die neuen Proteste mit einer Verhaftungs-

welle. 
NZZ online (06.11.2019). Toxische Männlichkeit ist keine islamische Exklusivität. 
NZZ online (23.10.2019). Guter Boden für schlechte Predigten. 
NZZ am Sonntag (21.08.2016). Eine Moschee von Frauen für Frauen, 9. 
NZZ am Sonntag (27.08.2017). «Man muss alle Moscheen überwachen», 18. 
Oltner Tagblatt (24.11.2017). Ein Vereins- und Gebetsraum für Muslime, 30. 
RTS online (13.05.2017). Une mosquée qui se veut un modèle en Suisse inaugurée à Wil 

(SG). 
RTS online (21.08.2017). Imam de Genève: «L’islam de Suisse prêt à dénoncer les radicali-

sés». 
RTS online (10.08.2018). Moktada al Sadr est bien arrivé en tête des législatives de mai en 

Irak. 
RTS online (11.01.2019). Genève ne proposera pas de rentrée universitaire pour des futurs 

imams. 
Sonntagsblick (13.11.2016). Jetzt rufen Frauen zum Gebet, 12. 
Sonntagsblick (26.02.2017). Gesegneter Start für Muri und Co., 10. 
Sonntagsblick (27.08.2017). Schweizer fühlen sich vom Islam bedroht, 2. 
Sonntagsblick (20.05.2018). Grünes Licht für Erdogan-Moschee in Schaffhausen, 12. 
Sonntagsblick (05.01.2020). Türkei indoktriniert Schweizer Primarschüler, 14. 
SonntagsZeitung (22.04.2018). «Ich beuge mich niemals der Logik der Fanatiker», 15. 
SonntagsZeitung (20.10.2019). Kriegspropaganda in türkischen Moscheen, 6. 
SRF online (14.05.2016). Wie Nigeria versucht, Boko-Haram-Kämpfer «umzupolen». 
SRF online (23.07.2016). Islamische Frauen sind die Imame von morgen. 
SRF online (17.01.2017). Neue Studie — Junge Muslime in der Schweiz sind differenziert. 
SRF online (28.11.2017). Was tun gegen radikale Imame? 
SRF online (08.12.2017). Zürcher Regierung will bei Muslimen mehr mitreden. 
SRF online (26.01.2018). Wochengast — «Der Kleinbasler Imam bewegt sich in einem 

Graubereich». 
SRF online (10.04.2018). Fortbildungskurse sind eine Erfolgsstory. 
SRF online (18.05.2019). Seelsorge hinter Gittern. 
SRF online (18.10.2019). Videoüberwachung von Imamen sorgt für Uneinigkeit.



400 Quellenverzeichnis

St. Galler Tagblatt (11.05.2017). Moschee steht kurz vor der Taufe, 33. 
St. Galler Tagblatt (08.06.2017). «Es geht um gemeinsame Werte», 35. 
St. Galler Tagblatt (24.06.2017). Muslimisches Mädchen darf nicht baden, 24. 
St. Galler Tagblatt (24.08.2017). «Kriminelle haben bei uns nichts verloren», 21. 
St. Galler Tagblatt (09.10.2017). «Das Kopftuch hat mit Identität zu tun», 29. 
St. Galler Tagblatt (14.03.2018). Zwölf Fragen an Bekim Alimi, 19. 
St. Galler Tagblatt (17.03.2018). Die Krux mit der «Taqiyya», 23. 
St. Galler Tagblatt (20.03.2018). Warum wir in der Schweiz keine Gesinnungsprüfung 

brauchen, 19. 
St. Galler Tagblatt (21.03.2018). «Frieden ist ein göttliches Gebot», 21. 
St. Galler Tagblatt (22.03.2018). «Ich würde Nein stimmen», 21. 
St. Galler Tagblatt (27.03.2018). Genau hinschauen ist unsere Pflicht, 23. 
St. Galler Tagblatt (03.04.2018). «Die Grenzen des Respekts vor Mitmenschen wurden 

überschritten», 20. 
St. Galler Tagblatt (18.11.2019). Dschihad-Aufruf ist erlaubt: Kritisierter Imam bleibt straf-

frei, 5. 
Südostschweiz (22.08.2016). Genossen fordern Debatte über staatliche Anerkennung des 

Islam, 13. 
Südostschweiz (27.04.2019). «Ich will auf Deutsch predigen», 7. 
Tages-Anzeiger (04.06.2016). DrehscheibeDreihscheibe für salafistische Imame, 3. 
Tages-Anzeiger (05.07.2016). «Mehr Kontrolle muss sein», 3. 
Tages-Anzeiger (24.10.2016). Gezielte Lügen oder ein Teil der Wahrheit?, 19. 
Tages-Anzeiger (26.06.2017). Der patriarchale Anspruch der Imame, 11. 
Tages-Anzeiger (26.07.2017). Naive Behörden, 11. 
Tages-Anzeiger (08.08.2017). Schweizer Islamkritik ist ganz und gar weiblich, 18. 
Tages-Anzeiger (01.11.2017). Null Toleranz für Diskriminierung, 13. 
Tages-Anzeiger (18.11.2017). Kämpferin gegen den übersexualisierten Islam, 27. 
Tages-Anzeiger (27.11.2017). Gülen-Asylsuchende wegen türkischen Imams in Angst, 5. 
Tages-Anzeiger (18.01.2018). Ein Imam, viele Widersprüche, 3. 
Tages-Anzeiger (20.02.2018). Islampolitik wird verdrängt, 15. 
Tages-Anzeiger (30.05.2018). «Diese Freundschaft existiert!», 18. 
Tages-Anzeiger (09.06.2018). Ein Signal gegen Hetzer, 2. 
Tages-Anzeiger (15.11.2018). Gegen die «Sexualisierung der Moschee», 21. 
Tages-Anzeiger (05.02.2019). Auf Augenhöhe mit der Freiheit, 23. 
Tages-Anzeiger (06.05.2019). Der Äthiopier, der in Wirklichkeit Somalier ist, 15. 
Tages-Anzeiger (20.11.2019). Der Kanton will Imame weiterbilden, 20. 
Tages-Anzeiger (04.12.2019). Vom Hassprediger zum mutmasslichen Sozialhilfebetrüger, 7. 
Temps, Le (20.05.2016). La Réforme invitée au Gothard, 9. 
Temps, Le (19.01.2017). Une mosquée et des questions, 8. 
Temps, Le (01.03.2017). « Je ne cherche à satisfaire ni un courant de pensée, ni une autorité », 

7. 
Temps, Le (17.06.2017). Une mosquée progressiste ouvre à Berlin, 5. 
Temps, Le (17.02.2018). Qui va payer les aumôniers musulmans? [Text im Kasten] Imam-

aumônier, un «rempart» à la radicalisation, 9. 
Temps, Le (13.04.2018). La grogne monte au sein des services secrets, 7. 
Temps, Le (06.11.2019a). Le casse-tête de la formation des imams, 7.



Quellenverzeichnis 401

Temps, Le (06.11.2019b). Naturalisation bloquée pour l’imam de Lugano, 7. 
Temps, Le (28.11.2019). Les paradoxes de l’imamat féminin, 21. 
Temps, Le (22.06.2020). Mahmoud Dicko, l’imam qui défie le pouvoir malien, 4. 
Thurgauer Zeitung (21.05.2016). Wiler Imam tauft den Gotthardtunnel, 46. 
Thurgauer Zeitung (27.04.2017). «Nichts als Lügen», 22. 
Thurgauer Zeitung (08.11.2017). Der wehmütige Prediger, 41. 
Thurgauer Zeitung (04.04.2018). Der Imam wehrt sich, 29. 
Thurgauer Zeitung (06.04.2018). Der Wiler Imam ist eingebürgert, 37. 
Thurgauer Zeitung (06.06.2018). Was bleibt, ist die Beschäftigung, 40. 
Thurgauer Zeitung (17.05.2019). Anschlagspläne eines Aushilfs-Imams, 35. 
Thurgauer Zeitung (10.09.2019). Ist Noah der Patron gegen den Klimawandel?, 21. 
Tribune de Genève (30.01.2017). Les mariages religieux avec des mineurs en hausse, 6. 
Tribune de Genève (28.02.2017). Un nouvel imam diplômé en droit est engagé à la grande 

mosquée de Genève, 15. 
Tribune de Genève (22.09.2017). «Nous préparons deux chartes éthiques», 4. 
Tribune de Genève (19.02.2018). Un imam zurichois traque la radicalisation en prison, 14. 
Tribune de Genève (26.03.2018). La naturalisation de l’imam qui a béni le Gothard est 

contestée, 16. 
Tribune de Genève (12.01.2019). L’UNIGE ne formera pas d’imams en 2019, 4. 
Urner Zeitung (18.02.2020). «Schweizer Werte» dank Studium, 26. 
Volketswiler (07.09.2018). Denkend glauben, glaubend denken – eine spirituelle Herausfor-

derung, 13. 
watson (10.09.2019). In einer Pariser Moschee predigt erstmals eine Imamin – das gefällt 

nicht allen. 
Weltwoche, Die (03.05.2018). Personenkontrolle. Schneider-Amman, Branson, Sommaruga, 

Leuthard, Steinmeier, Alimi, Keller-Messahli, Hartmann, Grämiger, Teuscher, Kälin, 
Nussbaumer, Tornare, 12. 

Weltwoche, Die (21.11.2019). Erdogans langer Arm in die Schweiz, 36. 
Werdenberger & Obertoggenburger (12.03.2018). Den Austausch noch ausbauen, 9. 
WOZ Wochenzeitung, Die (23.11.2017). Die Richtung stimmt, 2. 
Zentralplus online (30.09.2017). Steinhausen hat sich in eine neue Umlaufbahn katapultiert. 
Zürcher Oberländer (04.11.2016). «Von gewissen Koranversen muss man sich verabschie-

den», 20. 
Zürcher Oberländer (26.10.2019). Moderater Islam statt Fundamentalismus, 9. 
Zürcher Oberländer (20.11.2019). Jacqueline Fehr plant ein Gesetz für Muslime, 25. 
Zürichsee-Zeitung (09.02.2017). Menschen des Friedens, 7. 
Zürichsee-Zeitung (04.12.2017). Interreligiösen Dialog als Friedensarbeit angestrebt, 7. 
Zürichsee-Zeitung (28.06.2018). Pilotprojekt mit muslimischen Seelsorgern, 5. 
Zürichsee-Zeitung (23.11.2018). Gottlose beanspruchen «Wohlsorge», 15.



402 Quellenverzeichnis

Politische Vorstösse 

Anfrage Romano (2016). Bewilligungen für Imame. Klarheit über die Regeln. Geschäftsnum-
mer 16.1035, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.par 
lament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20161035. 

Dringliche Anfrage Fraktion der SVP (2020). Schutz der Schweizer Bevölkerung vor isla-
mistisch motiviertem Terror. Geschäftsnummer 20.1068, Stand der Beratungen: Erledigt. 
Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/ges 
chaeft?AffairId=20201068. 

Frage Ingold (2017). Bericht des Bundesrates zu Ausbildungsvoraussetzungen für Imame. 
Geschäftsnummer 17.5454, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=201 
75454. 

Frage Quadri (2018). Ein erster Schritt zur Anerkennung des Islams als offizielle Religion 
in der Schweiz? Geschäftsnummer 18.5165, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20185165. 

Frage Regazzi (2015). Massnahmen zur Überwachung der Imame. Geschäftsnummer 
15.5579, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlam 
ent.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20155579. 

Frage Schlüer (2010). Stehen Islamisten ausserhalb gültiger Gesetze? Geschäftsnummer 
10.5296, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlam 
ent.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20105296. 

Frage von Siebenthal (2016). Eröffnung Gottardo 2016. Rolle der Kirche. Geschäftsnummer 
16.5179, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlam 
ent.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20165179. 

Frage Zuberbühler (2016). Teilnahme eines muslimischen Geistlichen an der Segnung des 
neuen Gotthard-Basistunnels. Geschäftsnummer 16.5177, Stand der Beratungen: Erle-
digt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-
vista/geschaeft?AffairId=20165177. 

Interpellation Aebischer (2017). Radikalisierungstendenzen früher und besser bekämpfen. 
Geschäftsnummer 17.3745, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=201 
73745. 

Interpellation Arnold (2017). Wie ernst ist es dem Bundesrat mit der Einführung von 
Armee-Imamen? Geschäftsnummer 17.3278, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20173278. 

Interpellation Dittli (2016). Präsident Erdogans langer Arm reicht bis in die Schweiz. 
Geschäftsnummer 16.3649, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=201 
63649. 

Interpellation Fiala (2016). Kampf der Radikalisierung. Terrorgefahr und Finanzierung 
von Moscheen. Geschäftsnummer 16.3269, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20163269.

https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20161035
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20161035
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20201068
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20201068
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175454
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175454
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20185165
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20185165
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20155579
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20155579
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20105296
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20105296
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165179
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165179
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165177
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165177
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173745
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173745
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173278
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173278
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163649
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163649
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163269
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163269


Quellenverzeichnis 403

Interpellation Gafner (2020). Stecken radikale Muslime und ausländische Geldgeber hinter 
der Moschee «Tulipan» in Reinach? Geschäftsnummer 20.3780, Stand der Beratun-
gen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-
curia-vista/geschaeft?AffairId=20203780. 

Interpellation Hiltpold (2009). Ausbildung von Imamen in der Schweiz. Wie geht 
es weiter? Geschäftsnummer 09.3743, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20093743. 

Interpellation Humbel (2016). Transparenz bei der Finanzierung von muslimischen Vereinen 
und Moscheen. Geschäftsnummer 16.3274, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20163274. 

Interpellation Keller (2015). Werden in Schweizer Gefängnissen muslimische Straftäter 
radikalisiert? Geschäftsnummer 15.3232, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20153232. 

Interpellation Keller-Inhelder (2017). Sind Terroristen der Libyan Islamic Fighting Group 
auch in der Schweiz? Geschäftsnummer 17.3384, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff 
am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? 
AffairId=20173384. 

Interpellation Quadranti (2016). Massnahmen gegen illegale Aktivitäten im Umfeld religiöser 
Gruppierungen. Geschäftsnummer 16.3042, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20163042. 

Interpellation Quadri (2017). Militär-Imame. Der Bundesrat soll seine Haltung darlegen. 
Geschäftsnummer 17.3279, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=201 
73279. 

Interpellation Quadri (2018). Kampf dem islamischen Extremismus. Österreich zeigt eine 
entschlossene Haltung, während die Schweiz blauäugig dem eigenen Untergang 
entgegengeht. Geschäftsnummer 18.3474, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20183474. 

Interpellation Quadri (2019). Der Imam von Viganello: Welche Informationen hat das SEM? 
Und wie erklärt sich die Zusammenarbeit mit dem SBFI? Geschäftsnummer 19.4409, 
Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ 
ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20194409. 

Interpellation Wobmann (2016). Türkische Geheimdienstagenten auch in der Schweiz? 
Geschäftsnummer 16.4069, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=201 
64069. 

Motion Baumann (2009). Integrative Toleranz von islamistischen Imamen. Geschäftsnummer 
09.4319, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlam 
ent.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20094319. 

Motion Fraktion der SVP (2017). Stopp der Ausbreitung des radikalen Islams in 
der Schweiz! Geschäftsnummer 17.3681, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am

https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20203780
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20203780
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093743
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093743
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163274
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163274
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20153232
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20153232
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173384
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173384
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163042
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163042
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173279
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173279
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20183474
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20183474
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20194409
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20194409
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20164069
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20164069
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20094319
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20094319


404 Quellenverzeichnis

02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20173681. 

Motion Fraktion der SVP (2019). Stopp der Ausbreitung des radikalen Islams in 
der Schweiz! Geschäftsnummer 19.4005, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20194005. 

Motion Quadri (2016). Islamische Gebetsstätten. Verbot der Finanzierung durch das Ausland 
und Offenlegungspflicht. Geschäftsnummer 16.3330, Stand der Beratungen: Erledigt. 
Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/ges 
chaeft?AffairId=20163330. 

Motion Reimann (2009). Bessere Kontrolle von Imamen. Geschäftsnummer 09.3270, Stand 
der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbe 
trieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20093270. 

Motion Reimann (2011). Aufnahme von Hasspredigern in den Ausschaffungskatalog. 
Geschäftsnummer 11.3068, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=201 
13068. 

Parlamentarische Initiative Addor (2017). Keine muslimischen Armeeseelsorger in unse-
rer Armee. Geschäftsnummer 17.485, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff 
airId=20170485. 

Postulat Hiltpold (2009). Ausbildung von Imamen in der Schweiz. Geschäftsnummer 09.3189, 
Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ 
ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=20093189. 

Postulat Ingold (2016). Gemässigte Imame sind Schlüsselpersonen gegen die Radikalisierung 
von jugendlichen Muslimen. Geschäftsnummer 16.3314, Stand der Beratungen: Erledigt. 
Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/ges 
chaeft?AffairId=20163314. 

Postulat SiK-S (2021). Imame in der Schweiz. Geschäftsnummer 21.3451, Stand der Beratun-
gen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-
curia-vista/geschaeft?AffairId=20213451. 

Politische Vorstösse, die feinanalysiert, aber im Text nicht 
zitiert wurden: 

Frage Rickli (2017). Bleibt der verurteilte Imam der An-Nur-Moschee in der Schweiz? 
Geschäftsnummer 17.5473, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=201 
75473. 

Frage Steinemann (2017). Äthiopien. Entwicklungshilfe trotz Weigerung, eigene Staatsan-
gehörige zurückzunehmen. Geschäftsnummer 17.5617, Stand der Beratungen: Erledigt.

https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173681
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173681
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20194005
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20194005
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163330
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163330
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093270
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093270
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20113068
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20113068
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20170485
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20170485
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093189
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093189
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163314
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163314
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20213451
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20213451
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175473
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175473


Quellenverzeichnis 405

Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/ges 
chaeft?AffairId=20175617. 

Frage Quadranti (2016). Verhindern von radikalen Imamen an Moscheen in der Schweiz. 
Geschäftsnummer 16.5021, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=201 
65021. 

Interpellation Schlüer (2009). Wie setzt der Bundesrat die Minarettverbots-Initiative um? 
Geschäftsnummer 09.4315, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?AffairId=200 
94315. 

Interviews 

Herr A., 16.12.2020 (online) 
Herr B., 16.02.2021 (online) 
Herr C., 01.03.2021 
Herr D., 09.03.2021 
Herr E., 18.03.2021 
Herr F., 29.03.2021 
Herr G., 12.04.2021 
Herr H., 02.06.2021 
Herr I., 03.06.2021 
Herr J., 09.06.2021 
Herr K., 01.07.2021 
Herr L., 14.07.2021 
Herr M., 15.07.2021 
Herr N., 22.07.2021 (online) 
Herr O., 21.09.2021 
Frau P., 24.08.2021 
Frau R., 25.10.2021 (online)

https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175617
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175617
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165021
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165021
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20094315
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20094315

	Danksagung
	Inhaltsverzeichnis
	Abkürzungsverzeichnis
	1 Einleitung
	2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten zu Islam und Muslim*innen
	2.1 Imame in der Schweiz
	2.1.1 In der Schweiz tätige Imame
	2.1.2 Tätigkeitsfelder und Stellung der Imame
	2.1.3 Erwartungen an Imame
	2.1.4 Typologien von Imamen

	2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen
	2.2.1 Versicherheitlichung als erklärende Perspektive
	2.2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz
	2.2.3 Konsequenzen der Versicherheitlichung
	2.2.4 Umgangsweisen von Muslim*innen mit den öffentlichen Debatten

	2.3 Zusammenfassend: Untersuchungsfeld und Forschungslücke

	3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen – ein sensibilisierendes Konzept
	3.1 Theoretische Überlegungen I: Diskurse
	3.1.1 Wissenssoziologie als Ausgangspunkt der WDA
	3.1.2 Diskursbegriff und Subjektkonstitutionen bei Foucault
	3.1.3 Die Zusammenführung von Wissenssoziologie und Diskursbegriff

	3.2 Theoretische Überlegungen II: Subjekte
	3.2.1 Das Identitätskonzept des interpretativen Paradigmas
	3.2.2 Subjekt, Agency und Selbst-Positionierung

	3.3 Verknüpfung mit dem Forschungsvorhaben

	4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und schliessungstheoretische Perspektiven
	4.1 Die Theorie sozialer Schliessung
	4.2 Etablierte und Aussenseiter*innen: «Wir»-Bilder und «Sie»-Bilder
	4.3 Die klassische soziologische Perspektive auf das Fremde
	4.4 Zusammenführung der schliessungstheoretischen Ansätze mit einer diskurstheoretischen Perspektive
	4.5 Verhältnisbestimmungen zum diskursiv konstruierten Fremden im Kontext der Schweiz
	4.6 Zusammenfassend: Einbettung in konflikt- und schliessungstheoretische Perspektiven

	5 Methodisches Vorgehen
	5.1 Subjektpositionen: Methodische Schritte zur Korpusbildung und Analyse
	5.1.1 Korpusbildung I: Methodische Schritte
	5.1.2 Analyse I: Methodische Schritte

	5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten methodischen Schritte
	5.2.1 Korpusbildung und Grobanalyse
	5.2.2 Feinanalyse

	5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur Erhebung und Analyse
	5.3.1 Korpusbildung II: Methodische Schritte
	5.3.2 Analyse II: Methodische Schritte

	5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten methodischen Schritte
	5.4.1 Korpusbildung: Interviews
	5.4.2 Analyse der Interviews

	5.5 Reflexion der eigenen Positionierung
	5.6 Zusammenfassend: Methodisches Vorgehen

	6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz
	6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen und Dispositiven
	6.1.1 Öffentliche Debatten zu Imamen und daraus gewonnene Erkenntnisse zu Subjektpositionen
	6.1.2 Dispositiv von Massnahmen als Konsequenz der Versicherheitlichung

	6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung
	6.2.1 Der Hassprediger
	6.2.2 Der Terror-Imam
	6.2.3 Der 5. Kolonne-Imam
	6.2.4 Der Wertekonflikt-Imam
	6.2.5 Der Militär-Imam
	6.2.6 Der deviante Imam
	6.2.7 Forderungen nach Massnahmen

	6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams
	6.3.1 Kenntnisse des Schweizer Kontexts
	6.3.2 Sprachkenntnisse
	6.3.3 Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Prävention
	6.3.4 Kompetenzen im Bereich Integration
	6.3.5 Zusammenarbeit mit Behörden und anderen Institutionen
	6.3.6 Interreligiöser Dialog
	6.3.7 Seelsorge
	6.3.8 Diskutierte Massnahmen zur Verwirklichung des Modell-Imams

	6.4 Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams
	6.5 Die Subjektposition des bzw. der inklusiven Imam*in
	6.6 Zusammenfassend: Subjektpositionen und Deutungsmuster in den untersuchten Debatten

	7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz
	7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame
	7.1.1 Tätigkeit und Aufgabenbereich: «Die Person, die alles macht»
	7.1.2 Erwartungen: «Tout!»

	7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale Sicht
	7.2.1 Kontextvergleich I: «En Suisse, les mosquées, c’est des centres culturels»
	7.2.2 Kontextvergleich II: «Europa ist nicht wie ein kleines Dorf»
	7.2.3 Verbindungen herstellen: «Nicht ein Islam dort und wir leben hier»

	7.3 Das Ungesagte: Genderspezifische Dimension der Rolle des Imams
	7.4 Zusammenfassend: Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

	8 Selbst-Positionierungen von Imamen
	8.1 Die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam
	8.1.1 Herr K.: «Immer Imam»
	8.1.2 Zeitliche Entgrenzung und Vereinbarkeit von Beruf und Familie: «Wie ein Call-Center»

	8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung
	8.2.1 Herr A.: «Diese Stelle ist etwas Wichtigeres»
	8.2.2 Herr N.: «Et moi, je suis docteur»
	8.2.3 Hoher Stellenwert versus Statusverlust: «Weil es nur ein Imam ist, der sowieso nichts versteht»

	8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam
	8.3.1 Herr I.: «Zum Guten motivieren und vom Schlechten abhalten»
	8.3.2 Das Bild der Muslim*innen nach aussen regulieren: «Sie müssen ein Vorbildmensch, ein Vorbildmuslim sein»

	8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert
	8.4.1 Herr F.: «Der Islam in Europa ist eine Wunde»
	8.4.2 Zur Gemeinschaft und zur Gesellschaft: «Wir sprechen über einen wahren Islam und einen richtigen Islam»

	8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam
	8.5.1 Herr B.: «Ich habe geforscht und fundierte Kenntnisse erarbeitet»
	8.5.2 Von der Erwartung zur Selbst-Positionierung: «Durch diese Weiterbildung habe ich viel, viel gelernt»

	8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt
	8.7 Zusammenfassend: Selbst-Positionierungen von Imamen in der Schweiz

	9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen der öffentlichen Debatten der Schweiz
	9.1 Keine Bezugnahme als Umgangsstrategie?
	9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung
	9.2.1 Zurückweisung: «Das stimmt gar nicht»
	9.2.2 Boundary making: «Die machen Fehler, dann zeigen die Medien alle Imame als böse»

	9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams
	9.3.1 Selbst-Positionierung mit Ausdeutung: «Und dann habe ich mal den Dialog einfach starten wollen als deutschsprachiger Imam»
	9.3.2 Selbst-Positionierung mit gleichzeitiger Dekonstruktion: «Man erwartet in diesem Sinn mehr von Imamen als sie können»

	9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung für die Selbst-Positionierung
	9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams
	9.5.1 Ambivalenzen im Umgang mit dem Deutungsmuster
	9.5.2 Dekonstruktion: «Il est au service de la communauté, ce n’est pas la communauté qui est au service de l’imam»

	9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in
	9.7 Zusammenfassend: Umgangsweisen mit den rekonstruierten Subjektpositionen

	10 Diskussion und Schlussbetrachtungen
	10.1 Zwischen Super-Imam und Bedrohung
	10.2 Ansätze weiblicher Perspektiven
	10.3 Ausblicke

	 Bibliographie
	Quellenverzeichnis

