Subjektivierung und Gesellschaft/
Studiesin Subjectivation

Der
Super-lmam



Subjektivierung und Gesellschaft/
Studies in Subjectivation

Foundations and Approaches of Empirical
Subjectivation Research

Reihe herausgegeben von
Sasa Bosanci¢, Universitiat Augsburg, Augsburg, Deutschland

Lisa Pfahl, Institut fiir Erziehungswissenschaft, Universitit Innsbruck, Innsbruck,
Osterreich

Lena Schiirmann, Maison des Sciences Humaines, Université du Luxembourg,
ESCH, Luxembourg

Tina Spies, Institut fiir Sozialwissenschaften, Christian-Albrechts-Universitét zu
Kiel, Kiel, Deutschland

Boris Traue, Institut for Social Research & Interventions, Université du
Luxembourg, Esch-sur-Alzette, Luxembourg



In der Moderne haben sich Machtverhiltnisse zunehmend im und auf das Subjekt
konzentriert. Nach einer vielstimmigen Kritik an der Vereinnahmung des Sub-
jekts konkurrieren gegenwirtig Staaten, Unternehmen, Religionen, Medien und
andere Subjektivierungsinstanzen um Gelegenheiten, Subjektivititen zu bestim-
men, zu binden und sie zu organisieren. In diesem partikularisierten, privatisierten
und vermarktlichten Subjektivierungsgeschehen zerfallen kollektive Wahrheits-,
Empathie- und Handlungsfihigkeiten zunehmend, wihrend mit neuen Formen
von Selbstbestimmung erst experimentiert wird. Die Subjektivierungsforschung
untersucht, in welchen herrschaftsformigen und solidarischen Relationen Subjekte
(ent-)stehen und wie sie ihre Alteritit als Moglichkeit des Anders-Seins auf-
rechterhalten. Wie beziehen sich Subjekte mit Hilfe von Institutionen, Diskursen,
Technologien, Artefakten und Bildern aufeinander, und wie wirken sie gemein-
sam auf subjektivierende Ordnungen zuriick? Die Buchreihe verbindet Theorie-
bildung, empirische Analysen und methodische Fragen der Sozial-, Bildungs- und
Kulturwissenschaften sowie interdisziplindrer Forschungsfelder. Die einzelnen
Bénde fragen nach der symbolischen, materiellen und leiblich-affektiven Wir-
kung von Subjektivierung und untersuchen die ungleichen und widerspriichlichen
Bedingungen der gesellschaftlichen Aneignung von Subjektivierungsinstanzen.

Throughout modernity, power relations increasingly concentrate on and in the
subject. Following diverse critiques of this colonization of the subject, states,
corporations, religious associations, media, and other subjectivation providers pre-
sently compete for opportunities to determine, bind, and organise subjectivities.
In the context of particularistic, privatised and capitalist arenas of subjectivity
and identity, collective capacities for truth, empathy and action are withering,
whilst new figures of self-determination are still in their infancy. Subjectivation
research interrogates domination and solidarity in relations which give rise to
selves, and how these relations support alterity, the capacity to live and feel
otherwise. How do subjects relate to one another through institutional instituti-
ons, discourses, technologies, artefacts, and images, and how do they talk back to
subjectivating social orders and shape them together? The book series combines
social theory, empirical research, and methodological problems in social, educa-
tional, cultural inquiry as well as interdisciplinary research fields. The individual
volumes address symbolic, material and bodily-affective dimension of subjec-
tivation processes as well as the unequal and contradictory conditions of societal
appropriation and collective determination of subjectivation agencies.



Noemi Trucco

Der Super-Imam

Zur Subjektivierung von Imamen in
der Schweiz

@ Springer VS



Noemi Trucco

Schweizerisches Zentrum fiir Islam und
Gesellschaft

Universitit Freiburg

Freiburg i. Ue., Schweiz

Dissertation zur Erlangung der Doktorwiirde an der Philosophischen Fakultit der Universi-
tit Freiburg, Schweiz. Genehmigt von der Philosophischen Fakultit auf Antrag von Prof. em.
Michael Nollert, Prof. Hansjorg Schmid, Prof. Regula Hinggli und Prof. Tina Spies. Freiburg, den
30.06.2023. Prof. Dominik Schobi, Dekan.

Die Druckvorstufe dieser Publikation wurde vom Schweizerischen Nationalfonds zur Forderung
der wissenschaftlichen Forschung unterstiitzt. Die Dissertation entstand im vom Schweizerischen
Nationalfonds geforderten Projekt mit der Nummer 179070.

ISSN 2662-8627 ISSN 2662-8635 (electronic)
Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in Subjectivation
ISBN 978-3-658-47694-6 ISBN 978-3-658-47695-3 (eBook)

https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte
bibliografische Daten sind im Internet iiber https://portal.dnb.de abrufbar.

© Der/die Herausgeber bzw. der/die Autor(en) 2025. Dieses Buch ist eine Open-Access-Publikation.

Open Access Dieses Buch wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz (http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veroffentlicht, welche die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbei-
tung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen
Autor*in(nen) und die Quelle ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und
angeben, ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Buch enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen ebenfalls der genannten Creative
Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts anderes ergibt. Sofern das betreffende Material
nicht unter der genannten Creative Commons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen
Vorschriften erlaubt ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des/
der betreffenden Rechteinhaber*in einzuholen.

Die Wiedergabe von allgemein beschreibenden Bezeichnungen, Marken, Unternechmensnamen etc. in diesem
Werk bedeutet nicht, dass diese frei durch jede Person benutzt werden diirfen. Die Berechtigung zur Benutzung
unterliegt, auch ohne gesonderten Hinweis hierzu, den Regeln des Markenrechts. Die Rechte des/der jeweiligen
Zeicheninhaber*in sind zu beachten.

Der Verlag, die Autor*innen und die Herausgeber*innen gehen davon aus, dass die Angaben und Informationen
in diesem Werk zum Zeitpunkt der Veroffentlichung vollstdndig und korrekt sind. Weder der Verlag noch die
Autor*innen oder die Herausgeber*innen tibernehmen, ausdriicklich oder implizit, Gewihr fiir den Inhalt des
Werkes, etwaige Fehler oder AuBerungen. Der Verlag bleibt im Hinblick auf geografische Zuordnungen und
Gebietsbezeichnungen in verdffentlichten Karten und Institutionsadressen neutral.

Planung/Lektorat: Daniel Rost

Springer VS ist ein Imprint der eingetragenen Gesellschaft Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH und ist ein
Teil von Springer Nature.

Die Anschrift der Gesellschaft ist: Abraham-Lincoln-Str. 46, 65189 Wiesbaden, Germany

Wenn Sie dieses Produkt entsorgen, geben Sie das Papier bitte zum Recycling.


https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3
https://portal.dnb.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

Danksagung

Ich mochte an dieser Stelle zunédchst meinen Interviewpartner*innen ganz herz-
lich danken fiir die Bereitschaft, mit mir zu sprechen, denn ohne sie hitte
diese Arbeit gar nicht geschrieben werden konnen. Dann mochte ich den drei
Professor*innen, die meine Dissertation betreut haben, meine Dankbarkeit aus-
sprechen fiir das Vertrauen in mich: Prof. Hansjorg Schmid, Projektleitender
des anspruchsvollen SNF-Projekts, in welchem ich meine Dissertation schreiben
durfte, Prof. em. Michael Nollert und Prof. Regula Hinggli. Zudem mdchte ich
meiner externen Gutachterin Prof. Tina Spies ganz herzlich danken. Auch mei-
nen beiden Mitstreiterinnen im SNF-Projekt, Isabella Senghor und Ana Gijeci,
und meiner Assistentin Sara Nuria Leitner gebiihrt immensen Dank. Ohne euch
wire die Arbeit nicht das, was sie nun geworden ist! Weiter bin ich auch allen
dankbar, die Teile meiner Arbeit gegengelesen oder mir an Stellen, an wel-
chen ich steckengeblieben bin, weitergeholfen haben: Asmaa Dehbi, Amir Dziri,
Esma Isis-Arnautovi¢, Andrea Lang, Nadire Mustafi, Carolin Raabe und Dilek
Ucak-Ekinci. Dariiber hinaus bedanke ich mich auch bei allen weiteren Mitarbei-
tenden des SZIG: Zeinab Ahmadi, Arlinda Amiti, Valérie Benghezal, Alexander
Boehmler, Federico Biasca, Safia Boudaoui, Baptiste Brodard, Guillaume Chata-
gny, Sébastien Dupuis, Mina Hatef, Dominik Miiller, Mallory Schneuwly-Purdie
und Amir Sheikhzadegan. Ausserdem danke ich den Teilnehmenden der ESF-
Interpretationswerkstatt ganz herzlich fiir den regelmissigen Austausch und die
Inspiration: Bettina Bredereck, Marco Heinrich, Janina Henkes, Valeska Klug,
Ralf Parade und Stefan Rohrer, sowie auch allen Teilnehmenden der WDA-
Forschungswerkstatt und allen PROWEL-Teilnehmenden, insbesondere Prof.
Monica Budowski, Prof. Andreas Hadjar und Laura Meier. Herzlichen Dank



Vi Danksagung

auch an Andreas Tunger-Zanetti fiir die jeweils postwendend erfolgenden Ant-
worten auf diverse Fragen und Anliegen sowie an Prof. Frank Peter fiir seine
wertvollen Kommentare im Rahmen unseres ersten Workshops. Zum Schluss
mochte ich auch aus ganzem Herzen folgenden Menschen fiir die inspirieren-
den Gespriche und Momente wihrend dem Zeitraum meiner Promotion und der
danach folgenden Uberarbeitungsphase danken: Azadeh Didari Bader & Mar-
tin Bader, Folke Brodersen, Marius Buner, Edouard Delaplace, Laura Emunds,
Laura Harder & Familie, Kerstin Jones, Ozcan Keles, Claudia Keller & Philipp
Hodel, Omer Koksal & Pelin Unsal, Santiago Montalbano & Rosanna Griiter,
Lluvia Mosquera, Christian Miiller & Eliane Kerschbaumer, Matze Miinch, Phil
Pohlodek & Mariana Gonzédlez Abundes, Doris Pokitsch, Eva Ruh & Familie,
Helena Rust, Faisal Faisal, Roman Scherer, Ali Sonay, Valérie Sticher, Fabi-
enne Urech & Jason Aebischer sowie meiner Familie Mandana Trucco, Micha
Dietschy, Ursula Ziircher, Samuel Hdusermann, Hanspeter Trucco, Ursula Preto
und Nevin Biiyiikvardar. Nicht zuletzt gebiihrt der wichtigste und tiefste Dank
meinem immerwihrenden Gespriachs- und Diskussionspartner, Gegenlesenden,
meiner Stiitze in jedem Moment, hayatim — Can Biiyiikvardar. Du weisst, dass
diese Arbeit ohne dich nicht existieren wiirde.



Inhaltsverzeichnis

1 Einleitung ......... . 1
2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die
Debatten zu Islam und Muslim*innen .......................... 9
2.1  Imame in der Schweiz ........... ..o, 10
2.1.1 In der Schweiz titige Imame ...................... 12
2.1.2 Tatigkeitsfelder und Stellung der Imame ............ 18
2.1.3 Erwartungen an Imame ........................... 21
2.1.4 Typologien von Imamen .......................... 22
2.2 Offentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen ........... 25
2.2.1 Versicherheitlichung als erkldrende Perspektive ...... 26
2.2.2 Offentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen
inder Schweiz ............ ... .. o i i 28
2.2.3 Konsequenzen der Versicherheitlichung ............. 31
2.2.4 Umgangsweisen von Muslim*innen mit den
offentlichen Debatten ............................. 33
2.3 Zusammenfassend: Untersuchungsfeld und
Forschungsliicke .......... ... . i 35
3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen — ein
sensibilisierendes Konzept .................................... 39
3.1  Theoretische Uberlegungen I: Diskurse .................... 40
3.1.1 Wissenssoziologie als Ausgangspunkt der WDA ..... 40
3.1.2 Diskursbegriff und Subjektkonstitutionen bei
Foucault ........ .. ... . i 46

Vil



Vil Inhaltsverzeichnis
3.1.3 Die Zusammenfiihrung von Wissenssoziologie
und Diskursbegriff .......... ...l 48
3.2 Theoretische Uberlegungen II: Subjekte ................... 51
3.2.1 Das Identititskonzept des interpretativen
Paradigmas .......... ... i 52
3.2.2 Subjekt, Agency und Selbst-Positionierung .......... 57
3.3 Verkniipfung mit dem Forschungsvorhaben ................ 59
4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und
schliessungstheoretische Perspektiven .......................... 63
4.1  Die Theorie sozialer Schliessung ......................... 63
4.2  Etablierte und Aussenseiter*innen: «Wir»-Bilder und
«Siex-Bilder ...... ... 66
4.3  Die klassische soziologische Perspektive auf das Fremde 69
4.4 Zusammenfiihrung der schliessungstheoretischen Ansitze
mit einer diskurstheoretischen Perspektive ................. 73
4.5  Verhiltnisbestimmungen zum diskursiv konstruierten
Fremden im Kontext der Schweiz ......................... 78
4.6  Zusammenfassend: Einbettung in konflikt- und
schliessungstheoretische Perspektiven ..................... 83
5  Methodisches Vorgehen .............................. ... ..., 85
5.1  Subjektpositionen: Methodische Schritte zur
Korpusbildung und Analyse .............................. 86
5.1.1 Korpusbildung I: Methodische Schritte .............. 87
5.1.2 Analyse I: Methodische Schritte .................... 88
5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten
methodischen Schritte ................. . ... ... 91
5.2.1 Korpusbildung und Grobanalyse ................... 92
5.2.2 Feinanalyse ........... .o 95
5.3  Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur
Erhebung und Analyse ......... ... .. i, 98
5.3.1 Korpusbildung II: Methodische Schritte ............. 99
5.3.2  Analyse II: Methodische Schritte ................... 103
5.4  Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten
methodischen Schritte ............. ...l 106
5.4.1 Korpusbildung: Interviews ......................... 107
5.4.2 Analyse der Interviews ...............ccoiiiiii.... 112
5.5 Reflexion der eigenen Positionierung ...................... 115
5.6  Zusammenfassend: Methodisches Vorgehen ................ 120



Inhaltsverzeichnis IX
6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen
und politischen Debatten der Schweiz .......................... 123
6.1  Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen und
Dispositiven .. ...t 124
6.1.1 Offentliche Debatten zu Imamen und daraus
gewonnene Erkenntnisse zu Subjektpositionen ....... 124
6.1.2 Dispositiv von Massnahmen als Konsequenz der
Versicherheitlichung ........................ ... ... 126
6.2  Die Subjektposition des Imams als Bedrohung ............. 131
6.2.1 Der Hassprediger ...........ccoiiiieienn... 133
6.2.2 Der Terror-Imam ............... .. ... ... ... ... 135
6.2.3 Der 5. Kolonne-Imam ............................. 136
6.2.4 Der Wertekonflikt-Imam .......................... 140
6.2.5 Der Militdr-Imam ....................... ... ... 143
6.2.6 Derdeviante Imam ................. ... ... ... 145
6.2.7 Forderungen nach Massnahmen .................... 146
6.3  Die Subjektposition des Modell-Imams .................... 148
6.3.1 Kenntnisse des Schweizer Kontexts ................. 149
6.3.2 Sprachkenntnisse ..................ccoiiiiiiaaa.. 150
6.3.3 Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und
Priavention ......... ... . .. i i 153
6.3.4 Kompetenzen im Bereich Integration ............... 155
6.3.5 Zusammenarbeit mit Behorden und anderen
Institutionen ................ . i 158
6.3.6 Interreligioser Dialog ............. ... ... .. ... 159
6.3.7  SeelSOrge . ..ottt 161
6.3.8 Diskutierte Massnahmen zur Verwirklichung des
Modell-Imams  .............o it 162
6.4  Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams ............ 170
6.5 Die Subjektposition des bzw. der inklusiven Imam*in ....... 175
6.6  Zusammenfassend: Subjektpositionen und
Deutungsmuster in den untersuchten Debatten .............. 179
7  Die Rolle und Tiétigkeit des Imams in der Schweiz ............... 183
7.1  Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame ........ 183
7.1.1 Titigkeit und Aufgabenbereich: «Die Person, die
allesmacht» .......... ... ... o il 185



Inhaltsverzeichnis

7.1.2 Erwartungen: «Tout!» ............. . ... . ...
7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine
transnationale Sicht ......... ... ... ... ..ot
7.2.1 Kontextvergleich I: «En Suisse, les mosquées,
c’est des centres culturels» ............. ... . ...
7.2.2 Kontextvergleich II: «Europa ist nicht wie ein
kleines Dorf» ......... ...
7.2.3  Verbindungen herstellen: «Nicht ein Islam dort
und wir leben hier» ............ ... ..o o L
7.3  Das Ungesagte: Genderspezifische Dimension der Rolle
desImams ... ..
7.4  Zusammenfassend: Die Rolle und Tétigkeit des Imams
inder SChWeiz ..........o i

Selbst-Positionierungen von Imamen . ..........................
8.1  Die Selbst-Positionierung als iiberlasteter Imam ............
8.1.1 Herr K.: «Immer Imam» ..........................
8.1.2 Zeitliche Entgrenzung und Vereinbarkeit von
Beruf und Familie: «Wie ein Call-Center» ...........
8.2  Die statusbezogene Selbst-Positionierung ..................
8.2.1 Herr A.: «Diese Stelle ist etwas Wichtigeres» ........
8.2.2 Herr N.: «Et moi, je suis docteur» ..................
8.2.3 Hoher Stellenwert versus Statusverlust: «Weil es
nur ein Imam ist, der sowieso nichts versteht» .......
8.3  Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender
Imam ...
8.3.1 Herr I.: «Zum Guten motivieren und vom
Schlechten abhalten» .............................
8.3.2 Das Bild der Muslim*innen nach aussen
regulieren: «Sie miissen ein Vorbildmensch, ein
Vorbildmuslim sein» ............. ..o
8.4  Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder
KOITIIOTt ..ot e
8.4.1 Herr E.: «Der Islam in Europa ist eine Wunde» ......
8.4.2 Zur Gemeinschaft und zur Gesellschaft: «Wir
sprechen iiber einen wahren Islam und einen
richtigen Islam» ...... ... ... ... ... i il



Inhaltsverzeichnis Xl
8.5  Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam ......... 273
8.5.1 Herr B.: «Ich habe geforscht und fundierte
Kenntnisse erarbeitet» ............. . ... .. 273
8.5.2  Von der Erwartung zur Selbst-Positionierung:
«Durch diese Weiterbildung habe ich viel, viel
gelernt» ... 277
8.6  Die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem
Schwerpunkt ... ... . .. 281
8.7  Zusammenfassend: Selbst-Positionierungen von Imamen
inder Schweiz ........ ... 286
9  Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen der
offentlichen Debatten der Schweiz ............................. 291
9.1  Keine Bezugnahme als Umgangsstrategie? ................. 292
9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als
Bedrohung ... ... 294
9.2.1 Zuriickweisung: «Das stimmt gar nicht» ............ 296
9.2.2 Boundary making: «Die machen Fehler, dann
zeigen die Medien alle Imame als bose» ............ 301
9.3  Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams . . ... 306
9.3.1 Selbst-Positionierung mit Ausdeutung: «Und
dann habe ich mal den Dialog einfach starten
wollen als deutschsprachiger Imam» ................ 307
9.3.2 Selbst-Positionierung mit gleichzeitiger
Dekonstruktion: «Man erwartet in diesem Sinn
mehr von Imamen als sie kbnnen» ................. 319
9.4  Konsequenzen der dichotomen Strukturierung fiir die
Selbst-Positionierung . ... 322
9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des
einflussreichen Imams ............ ... ..o L. 329
9.5.1 Ambivalenzen im Umgang mit dem
Deutungsmuster .............. .. 329
9.5.2 Dekonstruktion: «Il est au service de la
communauté, ce n’est pas la communauté qui est
au service de I'imam» ......... ... ... ... 331
9.6  Der Umgang mit der Subjektposition des oder der
inklusiven Imam™*in .......... ... . oot 335
9.7  Zusammenfassend: Umgangsweisen mit den
rekonstruierten Subjektpositionen .............. ... ... 344



XI Inhaltsverzeichnis
10 Diskussion und Schlussbetrachtungen .......................... 347
10.1 Zwischen Super-Imam und Bedrohung .................... 348
10.2 Ansitze weiblicher Perspektiven .......................... 353
103 Ausblicke ... ... 357
Bibliographie .......... ... ... ... 361

Quellenverzeichnis .......... ... ... ... ... 397



Abkiirzungsverzeichnis’

AIG
AIWG
ANAG
BDP
BFS
BJ
BiG
BWIS
CVP

DAIGS

Die Mitte
DIK

Bundesgesetz iiber die Auslédnderinnen und Auslidnder und die
Integration (in Kraft seit 2008)

Akademie fiir Islam in Wissenschaft und Gesellschaft,
Goethe-Universitit Frankfurt am Main

Bundesgesetz iiber Aufenthalt und Niederlassung der Auslénder
(aufgehoben; in Kraft 1934-2008)

Biirgerlich-Demokratische Partei Schweiz (ab 2021: Die Mitte);
politische Partei der Schweiz

Bundesamt fiir Statistik Schweiz

Bundesamt fiir Justiz

Bundesgesetz iiber das Schweizer Biirgerrecht (Biirgerrechtsgesetz)
Bundesgesetz iiber Massnahmen zur Wahrung der inneren
Sicherheit

Christlichdemokratische Volkspartei der Schweiz (ab 2021: Die
Mitte); politische Partei der Schweiz

Dachverband der Albanisch-Islamischen Gemeinschaften in der
Schweiz

Politische Partei der Schweiz, entstand 2021 aus BDP und CVP
Deutsche Islamkonferenz

U Anmerkung: Arabische Begriffe wurden nach den Regeln der Deutschen Morgenlindi-
schen Gesellschaft (DMG) transliteriert, daneben finden sich auch Begriffe in Tiirkisch und

Bosnisch.

Xl



XV Abkurzungsverzeichnis

Diyanet Diyanet Isleri Baskanligi, das tiirkische Prisidium fiir
Religionsangelegenheiten

EDA Eidgendssisches Departement fiir auswirtige Angelegenheiten

EDI Eidgendssisches Departement des Innern

EDU Eidgenossisch-Demokratische Union; politische Partei der Schweiz

EJPD Eidgenossisches Justiz- und Polizeidepartement

EPFL Ecole Polytechnique Fédérale de Lausanne, Eidgenossische
Technische Hochschule Lausanne

ETH Eidgenossische Technische Hochschule Ziirich

EVP Evangelische Volkspartei Schweiz; politische Partei der Schweiz

FDP FDP.Die Liberalen; politische Partei der Schweiz

fedpol Bundesamt fiir Polizei

FINO Forum Islam und Naher Osten, Universitiat Bern

1ZBCH Islamska zajednica BoSnjaka u Svicarskoj, Islamische Gemeinschaft
der Bosniaken in der Schweiz

Lega Lega dei Ticinesi; politische Partei der Schweiz

NDB Nachrichtendienst des Bundes; eine mit nachrichtendienstlichen
Aufgaben betraute Dienststelle der Schweiz

PMT Bundesgesetz iiber polizeiliche Massnahmen zur Bekdmpfung von
Terrorismus

Rijaset Rijaset Islamske Zajednice u Bosni i Hercegovini, das oberste Organ
der Islamischen Gemeinschaft von Bosnien und Herzegowina

RSI Radio televisione svizzera, Radio und Fernsehen der
italienischsprachigen Schweiz; Teil des Medienunternehmens SRG
SSR

RTS Radio Télévision Suisse, Radio und Fernsehen der
franzosischsprachigen Schweiz, Teil des Medienunternehmens SRG
SSR

SBFI Staatssekretariat fiir Bildung, Forschung und Innovation
(vor 2013: Staatssekretariat fiir Bildung und Forschung)

SEM Staatssekretariat fiir Migration

SIG Schweizerische Islamische Gemeinschaft

SiK-S Sicherheitspolitische Kommission des Stidnderats

SRF Schweizer Radio und Fernsehen, Radio und Fernsehen der
deutschsprachigen Schweiz, Teil des Medienunternehmens SRG
SSR

SRG SSR  Schweizer Radio- und Fernsehgesellschaft, Medienunternehmen

StGB Schweizerisches Strafgesetzbuch

SVP Schweizerische Volkspartei; politische Partei der Schweiz



Abkurzungsverzeichnis XV

SZIG
TISS
uUipP
UOMG
UVAM
UVEK

VBS

VIKZ
VIntA

VZAE
WBF

WeBiGe
ZGB

Schweizerisches Zentrum fiir Islam und Gesellschaft, Universitit
Freiburg

Tiirkisch Islamische Stiftung fiir die Schweiz, Isvigre Tiirk Diyanet
Vakfi

Uluslararas: llahiyat Programi, internationales
Theologie-Programm in der Tiirkei

Union des Organisations Musulmanes de Genéve

Union Vaudoise des Associations Musulmanes

Eidgendssisches Departement fiir Umwelt, Verkehr, Energie und
Kommunikation

Eidgenossisches Departement fiir Verteidigung,
Bevolkerungsschutz und Sport

Verband Islamischer Kulturzentren Schweiz

Verordnung tiber die Integration von Auslédnderinnen und
Ausldndern

Verordnung tiber Zulassung, Aufenthalt und Erwerbstitigkeit
Eidgenossisches Departement fiir Wirtschaft, Bildung und
Forschung

Bundesgesetz iiber die Weiterbildung

Schweizerisches Zivilgesetzbuch



t‘)

Check for
updates

Einleitung

«Manchmal entsteht der Eindruck, ja, man [...] erwartet einen Super-Imam und nicht
einen normalen Imam.» (Herr B., Zeile 338-339)

Herr B. ist ein in der Schweiz titiger Imam — ein Vorbeter bzw. ein Vorsteher
einer muslimischen Gemeinschaft!. In der hier zitierten Ausserung verwendet er
den Begriff des «Super-Imams». Dieser Begriff erinnert nicht ohne Grund an
«Superman», den Comic-Superhelden mit iibernatiirlichen Fahigkeiten. Herr B.
spielt mit der Verwendung des Begriffs auf die unrealistische Idealvorstellung
eines Imams an, dem so viel abverlangt wird, dass er iibernatiirliche Fiahigkei-
ten zu brauchen scheint. Dieses Idealbild wird von Herrn B. kontrastiert mit
einem «normalen Imam», ohne dass er diese Normalitétsvorstellung genauer aus-
fiihrt. Deutlich wird in seiner Ausserung: Imame sind mit hohen Erwartungen
und daher auch mit gewissen Vorstellungen konfrontiert, was ein Imam ist und
soll. Herr B. ist nicht der einzige Imam, der in einem Interview auf solche Sub-
jektvorstellungen Bezug nimmt. So sagt Herr E. im Interview mit mir: «Wir sind
Menschen, wir sind nicht Engel oder unmenschliche Etwas» (Herr E., Zeile 177).
Mit «Engel» und «unmenschlichem Etwas» nimmt Herr E. zwei mit dusserst
starken Wertungen versehene und im Grunde iiber das Menschliche hinausge-
hende Wesensvorstellungen auf. Er weist sowohl die Idealvorstellung des Engels
als auch den stark negativ konnotierten Ausdruck des «unmenschlichen Etwas»

! Eine muslimische Gemeinschaft soll in dieser Arbeit verstanden werden als «<Religi-
onsgemeinschafts im Sinn eines Personenverbandes, der sich regelmissig an bestimmten
Orten versammelt, um dort sinnhafte und rituelle Praktiken sowie weitergehende Bezie-
hungen unter den Anwesenden in mehreren Dimensionen zu pflegen», wobei diese Prakti-
ken «auf tibermenschliche Michte» ausgerichtet sind (Baumann, Schmid, Tunger-Zanetti,
Sheikhzadegan, Neubert und Trucco 2021:39).

© Der/die Autor(en) 2025 1
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_1


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_1&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_1

2 1 Einleitung

zurlick und setzt stattdessen dagegen: «Wir sind Menschen». Warum bedienen
sich Imame in Selbstbeschreibungen solcher Bilder?

Ich gehe von der Annahme aus, dass in beiden Zitaten ein Spannungsfeld von
Fremd- und Selbstkonstituierung (Bosanc¢i¢ 2016) sichtbar wird, das auf «Wech-
selwirkungen zwischen Subjekten und Ordnungen» (Bosancié, Brodersen, Pfahl,
Schiirmann, Spies und Traue 2022c:4) verweist. Mit Ordnung ist gemeint, was
Michel Foucault (2016:525) mit dem Begrift Diskurs gefasst hat: «Praktiken [...],
die systematisch die Gegenstiinde bilden, von denen sie sprechen». Die hier vor-
liegende Arbeit mochte folglich der Frage nachgehen, wie bestimmte Ordnungen
auf die Selbstwahrnehmung von Imamen wirken, interessiert sich also fiir Fragen
der Subjektwerdung und Subjektkonstitution von Imamen in der Schweiz.

Als Wissensordnungen oder Diskurse geraten im Hinblick auf Imame in der
Schweiz insbesondere die offentlichen Debatten in den Blick, denn in massen-
medialen und politischen Arenen der Schweiz ist seit den 1990er Jahren eine
verstiarkte Thematisierung von Islam und Muslim*innen zu beobachten (Schranz
und Imhof 2002:2). Ahnliche Debatten existieren in der gesamten europiischen
Offentlichkeit, sie sind aber jeweils durch Bedingungen des nationalstaatlichen
Kontextes geprigt (vgl. z. B. Peter 2021 fiir Frankreich). Der Schweizer Kontext
weist dabei drei Eigenheiten auf: Erstens sind Biirger*innen durch das direkt-
demokratische System der Schweiz stark in die Politik und die entsprechenden
Entscheidungsprozesse involviert (Raemy, Hellmueller und Beck 2021:768). Mit-
tel der direkten Demokratie konnen dabei genutzt werden, um die Rechte von
Minderheiten einzuschrianken (Skenderovic 2007:171-174; Vatter 2011), wie dies
bereits die historisch fritheste Initiative zum Schichtverbot 1893 zeigt, die sich
gegen die jiidische Minderheit in der Schweiz richtete. Direktdemokratische Mit-
tel konnen weiter dazu dienen, Regierungs- und Parlamentsentscheidungen zu
kippen, wie dies bei der Minarettverbots-Initiative geschah (Schneuwly Purdie
und Tunger Zanetti 2018:659). Die Annahme dieser Initiative im November
2009 riickte die Themen Islam und Muslim*innen schlagartig ins Bewusstsein
der Schweizer Offentlichkeit. Zweitens ist der Erwerb der Staatsbiirgerschaft
und damit auch der Zugang zu politischen Rechten und die Moglichkeit der
politischen Partizipation in der Schweiz durch hohe Hiirden gekennzeichnet
(Cinalli und Giugni 2013:157). Beide Aspekte wirken sich auf die offentli-
chen Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz aus: Die in der
politischen Arena gefiihrten Debatten sind fast ausschliesslich nicht-muslimisch
geprigt, wihrend Muslim*innen in der massenmedialen Arena zwar zu Wort
kommen, die Debatten aber noch immer von nicht-muslimischen Akteur*innen
dominiert werden (Dolezal, Helbling und Hutter 2010:184; Matthes, Kaskele-
viciute, Schmuck, von Sikorski, Klobasa, Knupfer und Saumer 2020:2147-2148;



1 Einleitung 3

vgl. Abschnitt 2.2.2). Drittens sind in der Schweiz gemdss Art. 72 Abs. 1 der
Bundesverfassung (1999) die Kantone fiir die Regelung des Verhiltnisses von
Staat und Kirche zustindig und nicht etwa der Bund.? Religionsangelegenhei-
ten werden somit auf kantonaler Ebene oder teilweise sogar in den Gemeinden
geregelt. Wie Matteo Gianni (2016:27) aufzeigen kann, wurden Anerkennungs-
forderungen fiir bestimmte muslimische Religionspraktiken lange Zeit relativ
pragmatisch gehandhabt, was sich jedoch veridnderte, als diese in den 6ffentlichen
Debatten auf nationaler Ebene zum Thema wurden. Die o6ffentliche Aufmerk-
samkeit fiir das Thema auf nationaler Ebene beeinflusst somit auch lokale und
kantonale Herangehensweisen erheblich. Der nationalstaatliche Rahmen wird in
dieser Arbeit somit nicht gesetzt, weil von Nationalstaaten als natiirlichen Unter-
suchungseinheiten ausgegangen wird (Wimmer und Glick Schiller 2002:302),
sondern weil nationalstaatliche Bedingungen die offentlichen Debatten zu Islam
und Muslim*innen auf ganz bestimmte Art und Weise prigen.>

Zudem sind die offentlichen Debatten zu Islam und Muslim*innen stark
versicherheitlicht (vgl. Abschnitt 2.2.1), das heisst, es werden Phinomene der
Bedrohung und des Schutzes konstruiert und verhandelt, die auch der Domes-
tizierung des Islams dienen (Sunier 2023:98—99). Dies lenkt den Blick auf
gesellschaftliche Schliessungsprozesse. Ubergeordnete These dieser Arbeit ist
folglich, dass in den politischen und massenmedialen Debatten zu Islam und
Muslim*innen in der Schweiz nicht nur Wissen zu «Islam» und «Muslim*innen»
verhandelt wird, sondern diese im Grunde einen konflikthaften Aushandlungs-
prozess um die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft darstellen und sich
darin daher auch Schliessungsprozesse ausdriicken (vgl. Kapitel 4).

Innerhalb der offentlichen Debatten zu Islam und Muslim*innen wurden
Imame in den letzten Jahren immer hiufiger in den Blick genommen, «so dass
sie zu einer Art personifiziertem Islam» (Schmid und Trucco 2019:4) wur-
den. Dabei beherrschten meist einzelne Imame die Schlagzeilen, die keinen

2 Mit «Bund» wird in der Schweiz der Schweizer Bundesstaat bezeichnet, der aus 26 teilsou-
verdnen Kantonen besteht.

3 Gleichwohl werden in dieser Arbeit auch transnationale Aspekte mitbedacht, denn obwohl
Imame in der Schweiz titig sind, pflegen die meisten transnationale Beziehungen (Amiti
2022:221). Sie sind oftmals in einem anderen Land als der Schweiz geboren (vgl.
Abschnitt 7.2), haben sich in verschiedenen Lindern fiir ihre Tatigkeit qualifiziert (Schmid
und Trucco 2019) und waren zum Teil auch im Ausland als Imam tétig. Transnationale Bezie-
hungen konnen entsprechend vielfiltige Formen annehmen (vgl. Schmid, Trucco und Biasca
2022:14-16). Auch die offentlichen Debatten reflektieren transnationalen Aspekte im Hin-
blick auf Imame, jedoch hiufig auf negative Art und Weise (vgl. Schmid et al. 2022:19-26
sowie Abschnitt 6.2.3).



4 1 Einleitung

Bezug untereinander aufwiesen und in den entsprechenden Medienberichten oft-
mals auf problematisierende Weise dargestellt wurden (Schneuwly Purdie und
Tunger-Zanetti 2021:643—-646). Uberdies begann die Schweizer Politik Imame
als Instanzen zur Steuerung muslimischer Gemeinschaften zu betrachten (Schmid
und Trucco 2022:89—-93). Wie die Darstellungen von Imamen in den offentli-
chen Debatten jedoch genau aussehen, wurde bislang nicht untersucht. Ein erstes
Forschungsinteresse dieser Arbeit ist daher herauszuarbeiten, wie Imame in den
massenmedialen und politischen Debatten dargestellt, positioniert und adressiert
werden, was mit dem Begriff Subjektposition gefasst wird.

Die Studie baut auf vorangegangenen empirischen Vorarbeiten zu Imamen in
der Schweiz (Schmid und Trucco 2019) und zu massenmedialen Islam-Diskursen
in der Deutschschweiz (Trucco 2018, 2021) auf. Aus dieser intensiven Beschifti-
gung mit dem Untersuchungsfeld ergab sich fiir mich die Frage, welchen Einfluss
die offentlichen Debatten auf die Imame haben, also wie die spezifischen Imam-
bilder, die darin zirkulieren, auf die Selbstwahrnehmung der Imame wirken. Dies
stellt das zweite Forschungsinteresse dieser Arbeit dar, die sich daher der empi-
rischen Subjektivierungsforschung zuordnen ldsst (Bosanci¢, Brodersen, Pfahl,
Schiirmann, Spies und Traue 2022a, 2022b). Die Subjektivierungsforschung
geht von der Primisse aus, «dass die in diesen Ordnungen kommunizier-
ten Anrufungen, Adressierungen, Zuschreibungen und (Handlungs-)Erwartungen
subjektkonstituierend wirken» (Schiirmann und Pfahl 2022:4). Die Subjektkon-
stitution von Imamen wird damit in stindiger wechselseitiger Beziehung und
Auseinandersetzung mit den gesellschaftlichen Vorstellungen und Anforderungen
an Imame gedacht oder anders ausgedriickt: Gesellschaftliche Bilder und Vor-
stellungen und dariiber vermittelte Subjektnormen werden in Beziehung gesetzt
mit Selbstwahrnehmungen. Um das untersuchen zu konnen, habe ich problem-
zentrierte Interviews mit Imamen in der Schweiz gefiihrt. Uber eine Analyse von
sogenannten Selbst-Positionierungen — also die Frage, wie sich Imame hinsicht-
lich dieser an sie gestellten Vorstellungen und Anforderungen positionieren —,
kann dann «erschlossen werden, wie wirkméchtig gesellschaftliche Positions-
vorgaben tatsdchlich sind und wie sie die subjektive Lebenspraxis und die
Diskursteilnahme orientieren» (Schiirmann und Pfahl 2022:5).

Die Arbeit ist wie folgt aufgebaut: In Kapitel 2 wird das Untersuchungs-
feld ndher charakterisiert. Es wird einerseits erldutert, wer die Imame in der
Schweiz sind und was sie machen (Abschnitt 2.1) und andererseits darge-
legt, wie die offentlichen Debatten zu Islam und Muslim*innen strukturiert
sind (Abschnitt 2.2). Unter letzteres fallen auch die Umgangsweisen von Mus-
lim*innen mit diskursiven Adressierungen und Zuschreibungen in den offentli-
chen Debatten, weil diese einen ersten Hinweis fiir das in dieser Arbeit verfolgte



1 Einleitung 5

Forschungsinteresse geben konnen — nidmlich wie Imame mit den an sie gerich-
teten Adressierungen, Zuschreibungen und Erwartungen in massenmedialen und
politischen Debatten der Schweiz umgehen.

In Kapitel 3 wird dann ein sensibilisierendes Konzept erarbeitet, das fiir
den Umgang mit den empirischen Fillen Orientierung bieten soll (Blumer
1954). Die Struktur des Kapitels folgt der von der Subjektivierungsforschung
geforderten doppelten Empirie (Bosanci¢, Pfahl und Traue 2019:143): Da zwei
unterschiedliche Datentypen untersucht und im Anschluss miteinander in Bezie-
hung gesetzt werden, erldutert der erste Teil des Kapitels die theoretischen
Konzepte, welche die Grundlage fiir die Analyse der offentlichen Debatten bil-
den (Abschnitt 3.1). Dieser Teil baut wesentlich auf der Wissenssoziologischen
Diskursanalyse (WDA, Keller 2011b) auf. In einem zweiten Teil werden diejeni-
gen theoretischen Konzepte dargelegt, die zur Analyse der Selbstdeutungen der
Imame noétig sind. So wird auf das Identitdtskonzept des interpretativen Paradig-
mas eingegangen und unter anderem dargelegt, was mit «Subjekt» und «Agency»
gemeint ist (Abschnitt 3.2). Das erlaubt im Anschluss, das Forschungsvorhaben
und damit auch die Forschungsfragen genauer auszuformulieren (Abschnitt 3.3).

In Kapitel 4 wird die theoretische Perspektive noch einmal erweitert, um
der iibergeordneten These dieser Arbeit gerecht zu werden. Wenn in oOffentli-
chen Debatten nicht nur Wissen zu «Islam» und «Muslim*innen» verhandelt
wird, sondern darin auch Schliessungsprozesse wirksam werden, miissen diese
theoretisch gefasst werden. Mit der Theorie sozialer Schliessung (Weber 2010
[1922]), der Etablierten-Aussenseiter*innen-Theorie (Elias und Scotson 2017
[1965]) sowie der klassischen soziologischen Perspektive auf das Fremde (Sim-
mel 1992b [1908]) werden drei konflikt- und schliessungstheoretische Ansitze
mit der diskurstheoretischen Perspektive zusammengefiihrt, um Schliessungspro-
zesse besser in den Blick nehmen zu konnen. Durch eine Verhiltnisbestimmung
zum Fremden im Kontext der Schweiz kann zusitzlich eine Deutungsfigur dar-
gelegt werden, die einen historischen Ankniipfungspunkt bietet fiir Darstellungen
von Imamen in den Offentlichen Debatten, welche diese als Fremde zeichnen
(Gonzalez 2015:79-81).

Kapitel 5 widmet sich dann dem methodischen Vorgehen. Auch hier folgt
die Struktur des Kapitels der geforderten doppelten Empirie: Fiir die Untersu-
chung der diskursiv konstituierten Subjektpositionen wird ein erstes Datenkorpus
gebildet. Zunichst werden die methodischen Schritte zur Korpusbildung und
Analyse dieses Korpus beschrieben (Abschnitt 5.1), bevor die konkrete Umset-
zung dargelegt wird (Abschnitt 5.2). Als Grundlage fiir die Untersuchung der
Selbst-Positionierungen von Imamen dient ein zweites Datenkorpus, das mit
dem ersten in Beziehung gesetzt und verkniipft wird. Auch hier wird erst das



6 1 Einleitung

methodische Vorgehen beschrieben (Abschnitt 5.3) und danach die Umsetzung
(Abschnitt 5.4). Am Schluss des Kapitels reflektiere ich meine Rolle und Posi-
tionierung als Forschende. Dies ist einerseits in jeder qualitativen Forschung
von Belang, bei der man sich «im Feld» bewegt (vgl. Przyborski und Wohlrab-
Sahr 2021:63-69). Andererseits hat eine solche Reflexion aber gerade in einer
Arbeit, die sich innerhalb der wissenschaftlichen Wissensproduktion zu Islam und
Muslim*innen bewegt, eine besondere Wichtigkeit: Da mit Forschung zu Islam
und Muslim*innen auch Politik betrieben wird, muss diese unter anderem als
Regierungstechnik begriffen und daher die darin inhdrenten Machtasymmetrien
und -verstrickungen besonders reflektiert werden (Amir-Moazami 2018; Sunier
2023:243-254).

Die empirischen Ergebnisse werden in den darauf folgenden Kapitel 6 bis
9 diskutiert. Kapitel 6 beginnt mit einer Darstellung der bisher eher spirli-
chen wissenschaftlichen Erkenntnissen zu Imam-Debatten, zu den an Imame
adressierten Subjektpositionen und zu dem aus der Versicherheitlichung entstan-
denen Dispositiv (Abschnitt 6.1). Diese Erkenntnisse fliessen als Vorwissen in die
Diskursanalyse ein, deren Ergebnisse in den darauffolgenden Unterkapiteln dar-
gelegt werden: Zunichst werden die dichotomen Subjektpositionen des Imams
als Bedrohung (Abschnitt 6.2) und des Modell-Imams (Abschnitt 6.3) dargestellt.
Daraufhin folgt die Beschreibung des Deutungsmusters des einflussreichen Imams
(Abschnitt 6.4) sowie der dritten Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in
(Kapitel 6.5).

Da in den Interviews mit den Imamen grundsitzliche Aspekte des Imamseins
aus der Perspektive der Imame zutage traten, die in dieser Art und Weise nicht
in den oOffentlichen Debatten sichtbar werden, habe ich entschieden, der Rolle
und Tdtigkeit des Imams in der Schweiz aus Perspektive der Imame in Kapi-
tel 7 Platz zu geben. Dieses Kapitel stellt damit eine Art Gegenstiick zu den in
Kapitel 6 dargestellten Ergebnissen dar und bietet gleichzeitig eine Grundlage fiir
das Verstidndnis der darauffolgenden Selbst-Positionierungen. Zunichst wird die
Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame dargelegt (Abschnitt 7.1). Dann
wird ein weiterer Aspekt aufgenommen, der in beinahe allen Interviews deut-
lich wird: der Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten, der die transnationale
Sicht der Imame widerspiegelt (Abschnitt 7.2). Das letzte Unterkapitel widmet
sich schliesslich der genderspezifischen Dimension der Rolle des Imams, denn
Imame sind nach verbreiteter Auffassung ménnlich (Abschnitt 7.3).

In Kapitel 8 stehen dann die Selbst-Positionierungen der interviewten Imame
im Zentrum. Hierbei werden allerdings Selbst-Positionierungen dargestellt, die
keine Beziige zu den in Kapitel 6 dargelegten, rekonstruierten Subjektpositionen



1 Einleitung 7

aufweisen. Dies ist der Annahme geschuldet, dass die aus den massenmedia-
len und politischen Debatten der Schweiz rekonstruierten Subjektpositionen nur
einen kleinen Teil aller an Imame gerichteten Adressierungen und Zuschreibun-
gen darstellen. Um kein allzu einseitiges Bild des Imamseins in der Schweiz zu
entwerfen, habe ich mich entschieden, auf diese Weise der Vielfalt der Selbst-
Positionierungen Raum zu geben. Dabei werden Beziige zu moglichen anderen
Diskursen angedeutet, konnen aber nicht vollumfinglich plausibilisiert werden.
Insgesamt werden sechs unterschiedliche Selbst-Positionierungen von Imamen
dargestellt (Abschnitt 8.1 bis 8.6).

In Kapitel 9 geht es schliesslich um die Umgangsweisen der Imame mit den
rekonstruierten Subjektpositionen. Hierbei werden die beiden Datenkorpora in
Beziehung gesetzt und Verhiltnisse und Beziige ausgelotet. Zunéchst geht es
anhand eines Falles darum, ob auch eine Nicht-Bezugnahme als (strategische)
Umgangsweise gelten kann (Abschnitt 9.1). Anschliessend werden jeweils zwei
Umgangsweisen mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung (Abschnitt 9.2)
sowie der Subjektposition des Modell-Imams (Abschnitt 9.3) dargelegt. In der
Folge werden anhand eines exemplarischen Beispiels die Konsequenzen die-
ser dichotomen Strukturierung der beiden Subjektpositionen sichtbar gemacht
(Abschnitt 9.4). Dann wird die Umgangsweise mit dem Deutungsmuster des ein-
flussreichen Imams erldutert (Abschnitt 9.5), bevor abschliessend der Umgang mit
der dritten Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in veranschaulicht wird
(Abschnitt 9.6)

In Kapitel 10 finden sich die Schlussbetrachtungen, in welchen ein Zusam-
menhang zwischen allen Ergebnissen hergestellt und insbesondere die erweiterte
theoretische Perspektive aus Kapitel 4 noch einmal stirker eingebunden wird.
Insgesamt mochte die Arbeit einen Beitrag leisten zur Untersuchung von Sub-
jektivierungsprozessen, indem die Subjektwerdung von Imamen in der Schweiz,
die in wechselseitiger Beziehung und Auseinandersetzung mit gesellschaftli-
chen Vorstellungen, Anforderungen und Zuschreibungen in massenmedialen und
politischen Debatten steht, in den Blick genommen wird.



8 1 Einleitung

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) verdffentlicht, welche
die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und angeben,
ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt
ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

l‘)

Check for
updates

Das Untersuchungsfeld: Imame in der 2
Schweiz und die Debatten zu Islam
und Muslim*innen

An dieser Stelle wird das Untersuchungsfeld niher charakterisiert: Einerseits
wird beleuchtet, wer die Imame in der Schweiz sind und was sie machen,
um der Leserschaft einen ersten Einblick in das von Diversitit geprigte Feld
zu geben. Andererseits werden die offentlichen Debatten zu Islam und Mus-
lim*innen niher beleuchtet. Gerade Medien und Politik stellen zwei Arenen mit
ganz bestimmten Eigenschaften dar, in denen Erwartungen an Imame formu-
liert werden. Adressierungen von Imamen sind daher in die grosseren Debatten
zu Islam und Muslim*innen eingebettet und miissen aus diesem Kontext heraus
verstanden werden. Des Weiteren wird auch erarbeitet, wie Muslim*innen mit
diskursiven Anrufungen umgehen, weil dies erlaubt, einen ersten Blick auf die
Handlungsfihigkeit von Individuen gegeniiber den in Diskursen zirkulierenden
Vorstellungen und damit auf ein Forschungsinteresse dieser Arbeit zu werfen.
Daran anschliessend folgt eine Konkretisierung des Forschungsvorhabens.
Zunichst sind aber ein paar Worte zur wissenschaftlichen Wissensproduk-
tion zu Islam und Muslim*innen notig, auf die in diesem Kapitel unter anderem
zuriickgegriffen wird, unter welche diese Arbeit aber selbst auch fillt. Auch die
Wissenschaft ist Teil der Produktion und Reproduktion von Diskursen, wenn
auch mit spezifischen Praktiken (Keller 2011b:255). In dieser Arena kam es
in den letzten zwei Jahrzehnten zu einer «Diskursanreizung», d. h. zu einem
zunehmenden Sprechen iiber sowie zu einem «Bedugen, Archivieren, Befor-
schen» (Amir-Moazami 2018:92) von Islam und Muslim*innen. Birgitte Johansen
und Riem Spielhaus (2012) sowie Shirin Amir-Moazami (2018) weisen dar-
auf hin, dass Forschungsarbeiten durch ihr Quantifizieren und Kategorisieren
Muslim*innen oftmals als abweichend markieren und dadurch als spezifische
Kategorie erst konstruieren. Auch die unhinterfragte Ubertragung westlicher und
entsprechend meist christlich geprigter Religionsbegriffe auf «den Islam» muss
kritisch reflektiert werden (Amir-Moazami 2018:108; vgl. zu dieser Debatte u. a.

© Der/die Autor(en) 2025 9
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_2


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_2&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_2

10 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

Asad 2003; Behloul 2013; Ahmed 2016). Zusitzlich macht es der postcolo-
nial turn in den Sozialwissenschaften erforderlich, die der Forschung inhdrenten
Machtasymmetrien und -verstrickungen zu hinterfragen und die Art und Weise
der Wissensproduktion kritisch zu iiberdenken (Siouti, Spies, Tuider, von Unger
und Yildiz 2022a:11). Dies ist umso wichtiger, weil mit Forschung zu Islam
und Muslim*innen Politik betrieben und diese daher auch als Regierungstech-
nik begriffen werden muss (Amir-Moazami 2018:100; vgl. Tezcan 2012; Sunier
2023:243-254). Es geht in dieser Arbeit daher auch um «das Sichtbarmachen
und Infragestellen von Macht- und Herrschaftsverhiltnissen, von Prozessen des
Ein- und Ausschlusses, des Fremdmachens und Zuschreibens» (Spies und Tuider
2022:57). Dies soll an den gegebenen Stellen geleistet werden. Der Reflexion der
eigenen Positionierung sowie des Verhiltnisses von Forschender und Beforschten
wird unter anderem in Abschnitt 5.5 nachgekommen.

2.1 Imame in der Schweiz

Das arabische Wort imam bezeichnet jemanden, den man sich als Vorbild nimmt.
Im sunnitischen Islam wird darunter seit den Abbasiden (750-1258 n. Chr.)
fast ausschliesslich der Vorsteher einer Moschee verstanden (Schulze 2006:
236-237), der die Funktion des Vorbeters tibernimmt (Hashas, de Ruiter, Vinding
und Hajji 2018:20). In einem weiten Sinn werden mit «Imam» jedoch auch mass-
gebliche Gelehrte bezeichnet, insbesondere die Begriinder der vier sogenannten
Rechtsschulen! (madhab; Pl. madahib; Hashas et al. 2018:21). Im schiitischen
Islam wird damit ab den Umayyaden (661-750 n. Chr.) die Nachfolgelinie Alis
und dementsprechend das Oberhaupt der Gemeinschaft bzw. der umma bezeich-
net.> Dies macht die Bedeutungsvielfalt des Begriffs «Imam» deutlich, die so
bereits im Koran zu finden ist, in welchem der Begriff ein Dutzend Mal in

I Die deutsche Ubersetzung «Rechtsschule» bezeichnet unterschiedliche Institutionalisie-
rungen der islamischen Rechtslehre. Im sunnitischen Islam werden vier solche «Schulen»
als bedeutsam angesehen. Diese erkennen sich auch gegenseitig an (Rohe 2009:28-29).
Rechtsschulen haben hauptséchlich in Bezug auf rituelle Unterschiede, wie z. B. eine andere
Gebetszeitenbestimmung oder unterschiedliche Ausfiihrungen des Gebets, einen Einfluss auf
die Tatigkeit eines Imams, ansonsten in Europa jedoch kaum.

2 Die Zwolfer-Schiit*innen — die grosste Gruppe der Schia, nebst Ismailiten oder Siebner-
Schiiten (Rohe 2009:25—26) — anerkennen insgesamt zwolf Imame, die als «divinely
appointed spiritual and temporal leaders» (Hashas et al. 2018:21) gelten, wobei der letzte der
zwolf, der sogenannte Mahdi, «von Gott entriickt wurde und bis heute im Verborgenen exis-
tiert> (Ceylan 2021:29). Ahnlich wie der jiidische und christliche Messias wird der Mahdi in
der Endzeit wiederkehren (Ceylan 2021:29-30).



2.1 Imame in der Schweiz 1

unterschiedlicher Bedeutung gebraucht wird (Calderini 2021:32). Allerdings ver-
wenden schiitische Gemeinschaften die Bezeichnung «Imam» heute ebenfalls
fir den Vorsteher einer Moschee, der das Gebet leitet (Konsultation Exper-
tin W2, 06.12.2022). In der vorliegenden Studie ist mit «Imam» somit diese,
heute gebriuchlichste Verwendung des Begriffs gemeint, also der Vorsteher einer
muslimischen Gemeinschaft bzw. der Vorbeter.

Die Funktion des Imams kann im Grunde jeder minnliche, geistig gesunde
Muslim mit bestimmten religiosen Kompetenzen einnehmen (Ceylan 2021:31).
Diese umfassen in etwa Kenntnisse von Koran und Sunna, des Arabischen sowie
Grundkenntnisse der Exegese und des islamischen Rechts (Jouanneau 2013:142).
Es handelt sich bei Imamen nach verbreiteter Auffassung somit um Mznner.?
Die beruflichen Moglichkeiten von Frauen in muslimischen Gemeinschaften las-
sen sich folglich mit denjenigen in der katholischen Kirche vergleichen (Schmid
2007:26). Demgemadss existieren innerislamisch hegemoniale Diskurse, die es
Frauen verwehren, zum Beispiel in gemischtgeschlechtlichen Gemeinden das
Gebet zu leiten, die Freitagspredigt (hutba) zu halten oder ein Freitagsgebet nur
fiir Frauen zu leiten (Petersen 2019a:159).* Konstitutiv fiir das Imamsein ist aber
auch die Gemeinschaft. Dies wird im Grunde bereits im arabischen Begriff deut-
lich. Jemanden als Vorbild zu nehmen, setzt mindestens zwei Menschen voraus,
die in einer bestimmten Beziehung zueinander stehen: Der oder die Eine nimmt
sich den Anderen zum Vorbild. Auch das Vorbeten, das oft als eine der traditio-
nellen Aufgaben eines Imams beschrieben wird (Schmid 2007:25-26), setzt mehr
als einen Menschen voraus, denn um vorbeten zu konnen, muss es auch jemanden
geben, der dem Vorbeter folgt. Zudem ist es Usus, als Vorbeter die fihigste Per-
son auszuwihlen (Herr N., Zeile 84-85), d. h. die Zustimmung der Mehrheit der
Gemeinschaft, die der Imam leitet, ist entscheidend (Calderini 2021:36). Imame
stehen somit in einer bestimmten Beziehung zu ihrer muslimischen Gemeinschaft.
Diese ist jedoch nicht nur in die eine Richtung zu denken, denn der Imam wird
von seiner Gemeinschaft auch fortlaufend herausgefordert und hinterfragt (Miiller

3 Zudem wird eine Schliessung gegeniiber Menschen mit geistiger Beeintriichtigung deut-
lich.

4 Es gibt aber durchaus auch andere Auslegungen der Quellen, vgl. dazu Calderini (2021).
Sie analysiert unter anderem «hadiths that reported that two of the Prophet’s wives and one of
his female Companions had led women in prayer» (Calderini 2021:191). Durch die Anwen-
dung der von ménnlichen Exegeten etablierten Methoden kann sie zeigen, dass die weibliche
Gebetsleitung auf Grundlage der prophetischen Sunna theoretisch eine akzeptable Praktik
sein sollte. In der Folge untersucht sie die «trajectories these scholarly debates took [...] to
establish when, why and where some ideas gained more currency than others» (Calderini
2021:192).



12 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

2017:85). Das bedeutet auch, dass die Rolle und Handlungsfihigkeit der musli-
mischen Gemeinschaft mit bedacht werden muss, wenngleich im Rahmen dieser
Arbeit die Imame im Fokus stehen.

Imame werden in Europa oft als Entsprechung zum Priester, Pfarrer oder Rab-
biner gesehen (Hashas et al. 2018:24), obwohl fiir Muslim*innen keine rituelle
Notwendigkeit eines Imams besteht, da von einer Unmittelbarkeit der Beziehung
zwischen Glidubigen und Gott ausgegangen wird (Eser Davolio, Adili, Rether
und Briiesch 2021:15). Ein Imam ist ausserdem kein geweihter Amtstriger.
Dementsprechend sollte «das christlich geprigte Verstindnis einer hierarchisch
organisierten Glaubensgemeinschaft mit Weisungsbefugnis» (Eser Davolio et al.
2021:61) nicht auf muslimische Gemeinschaften iibertragen werden. Im Ubrigen
erscheint die Funktion des Imams in der Gleichsetzung mit einem Priester, Pfar-
rer oder Rabbiner sehr monolithisch, wihrend sie sich in Wirklichkeit durch eine
grosse Diversitit auszeichnet (Seze 2013:91). Zu nennen ist hierbei zum Bei-
spiel das Spannungsfeld zwischen Ehrenamt und entlohnter Anstellung oder die
hochst unterschiedlichen Bildungswege, die von der autodidaktischen Aneignung
bis zum Universititsabschluss reichen konnen (Jouanneau 2013:12). Die Viel-
falt der Bildungswege liegt darin begriindet, dass die Ausbildung von Imamen
traditionell individualistischer und weniger formalisiert ist als zum Beispiel im
Katholizismus, da kein einheitlicher, islamischer Bildungsweg existiert, der von
einer offiziellen Institution sanktioniert ist (Hussain und Tuck 2014:2-3). Auf die
hier angedeutete Vielfalt des komplexen und dynamischen Feldes der Imame in
der Schweiz wird nun in der Folge niher eingegangen.

2.1.1 In der Schweiz titige Imame

Die Anzahl der in muslimischen Gemeinschaften in der Schweiz titigen Imame
ist nicht genau bekannt. Das hidngt unter anderem mit der Beschéftigungsstruk-
tur zusammen. So gibt es Vorstandsmitglieder, die in kleinen Gemeinschaften
gelegentlich als Imame einspringen, oder Gastimame, die nur wihrend dem Fas-
tenmonat Ramadan in der Schweiz titig sind, aber auch einen grossen Anteil an
ehrenamtlich titigen oder Teilzeit arbeitenden Imamen, die nebenher einer wei-
teren Arbeit nachgehen (Baumann et al. 2021:62-63). Die Zahl der Imame in
der Schweiz, die durch regelmissige Aktivititen iiber einen lingeren Zeitraum
als religiose Experten in muslimischen Gemeinschaften titig sind, wurde 2019
ungefihr auf 130 geschitzt (Schmid und Trucco 2019:7). Es kann jedoch davon
ausgegangen werden, dass heute leicht mehr Imame in der Schweiz titig sind
(Schmid et al. 2022:10). Die Zahl scheint niedrig verglichen mit der Anzahl



2.1 Imame in der Schweiz 13

der Muslim*innen in der Schweiz, die im Jahr 2021 etwa 390’000 betrug (BFS
2023).5 Das liegt einerseits darin begriindet, dass muslimische Gemeinschaften
oft vor der Schwierigkeit stehen, die Anstellung eines Imams zu finanzieren
und daher teilweise gar keinen Imam beschiftigen (Schmid und Trucco 2019:9).
Andererseits ist nicht genau bekannt, wie viele Muslim*innen in der Schweiz
tiberhaupt einen muslimischen Moscheeverein besuchen. Es gibt eine Erhe-
bung des Bundesamtes fiir Statistik zu Sprache, Religion und Kultur (ESRK),
in der nach der Teilnahme an Gottesdiensten gefragt wird. Diese Frage ist in
Bezug auf Muslim*innen eher schwierig zu interpretieren, da ein Gottesdienst
im christlichen Sinn nicht existiert. Vermutlich verstehen die Befragten darun-
ter die Teilnahme am Freitagsgebet und der Freitagspredigt, die allerdings nur
fiir Ménner verpflichtend ist. Ein Ergebnis der ESRK ist daher, dass nur 13 %
der Muslim*innen in der Schweiz regelmaissig in die Moschee gehen, d. h. min-
destens einmal in der Woche (BFS 2020:11). Dieses Resultat muss allerdings
mit der oben genannten Einschrinkung interpretiert werden. Es deutet zumin-
dest darauf hin, dass nur ein Teil der Muslim*innen in der Schweiz muslimische
Gemeinschaften im Sinne eines Moscheevereins oder Gebetsraums besuchen. In
den nach privatem Recht entweder als Verein oder als Stiftung® organisierten
muslimischen Gemeinschaften kénnen auch Nicht-Mitglieder beten und an sons-
tigen rituellen Praktiken und Aktivitdten teilnehmen, ein Besuch ist somit nicht
mit einer Mitgliedschaft in einem Moscheeverein gleichzusetzen.

Um sich den in der Schweiz titigen Imamen weiter anzunihern, werden diese
in der Folge anhand sprachlicher Gruppen betrachtet, denn viele muslimische
Gemeinschaften in der Schweiz sind aufgrund der Migrationsgeschichte noch
immer sprachlich organisiert. Die Betrachtung nach Sprachgruppen stellt nur ein

3 Die Zahl bezieht sich auf die stindige Wohnbevolkerung ab 15 Jahren. Diese umfasst alle
Schweizer Staatsangehorigen sowie alle ausldndischen Staatsangehorigen mit einer Anwe-
senheitsbewilligung fiir mindestens 12 Monate oder ab einem Aufenthalt von 12 Monaten in
der Schweiz (BFS 2024a). Die Zahl wird iiber eine Selbstidentifikation erhoben, die Frage
lautet dabei: «Welcher Kirche oder Religionsgemeinschaft gehoren Sie an?» (BFS 2017:7).
Bezieht man auch Personen unter 15 Jahren ein, so erhoht sich die Anzahl Muslim*innen
in der Schweiz auf etwa 500’000 Personen bzw. auf ca. 5.5 % der Bevolkerung (Schneuwly
Purdie und Tunger-Zanetti 2023:677).

6 Die Rechtsform des Vereins ist in der Schweiz mit wenig Regeln verbunden und daher die
hiufigste Organisationsform muslimischer Gemeinschaften (Pahud de Mortanges und Siiess
2020:29-33). Stiftungen bediirfen gemiss Art. 80 ZGB (1907) eines Vermogens und miis-
sen sich gemiss Art. 81 Abs. 2 ZGB (1907) ins Handelsregister eintragen lassen (Pahud de
Mortanges und Siiess 2020:33-34), es bestehen also etwas hohere Hiirden. Viele der musli-
mischen Gemeinschaften, seien es Vereine oder Stiftungen, sind ausserdem Dachverbidnden
angeschlossen.



14 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

Hilfsmittel dar, um sich dem sehr heterogenen Feld anzunihern. Die sprachli-
che Unterscheidung bedeutet ndamlich nicht, dass in gewissen Gemeinschaften
nicht zumindest teilweise (in einigen Féllen sogar ausschliesslich) eine der Lan-
dessprachen der Schweiz gesprochen oder in dieser gepredigt wird (Schmid
und Trucco 2019:6-7; Baumann et al. 2021:108). Es heisst weiter auch nicht,
dass nur Menschen aus demselben Sprachraum in einer muslimischen Gemein-
schaft zusammenkommen (Baumann et al. 2021:56), denn es zeigt sich, dass
Gemeinschaften oft vielsprachig sind. Es bestehen zudem verschiedene Formen
der Anbindung der Imame an die betreffenden Herkunftskontexte, die sich zum
Teil erheblich unterscheiden.

Bosnischsprachige muslimische Gemeinschaften zum Beispiel zeichnen sich
durch einen hohen Organisationsgrad und eine starke Institutionalisierung aus.
Bosnischsprachige Muslim*innen waren ab den 1950er Jahren als «Gastarbei-
tende» in der Schweiz titig, kamen dann aber vor allem in grosseren Zahlen
aufgrund des Bosnienkriegs von 1992 bis 1995 in die Schweiz (Iseni, Ruedin,
Bader und Efionayi-Méder 2014:29-32). Die Institutionalisierung des «bosni-
schen Islams» hat einen historischen Hintergrund: Weil Bosnien-Herzegowina
von 1878-1918 unter der Herrschaft Osterreich-Ungarns stand und der Islam
damit zu einer Religion unter mehreren wurde, wurde ein System zur Verwaltung
der islamischen Angelegenheiten aufgebaut. Dies resultierte in der Schaffung
des sogenannten Rijaset, an dessen Spitze der Ra’is al-<Ulama’ steht (Kar€ic¢
1999:539). Heute ist das Rijaset das hochste Organ der Islamischen Gemeinschaft
von Bosnien und Herzegowina (IGBH), die organisatorisch unabhingig vom bos-
nischen Staat ist, aber sehr eng mit ihm zusammenarbeitet. Das Rijaset betreut
weltweit bosnischsprachige muslimische Gemeinschaften und autorisiert durch
Dekrete deren Imame (Schmid und Trucco 2019:10). In der Schweiz existieren
mittlerweile 24 bosnischsprachige Moscheen und Gebetsriaume (IZBCH 2024),
in denen 18 bosnischsprachige Imame meist in Vollzeit arbeiten (Demic 2022).
Die Gemeinschaften sind iiber den Dachverband Islamische Gemeinschaft der
Bosniaken in der Schweiz (Islamska zajednica Bosnjaka u Svicarskoj, 1ZZBCH)
zusammengeschlossen. Thre Imame treffen sich etwa jeden zweiten Monat zu
einem fachlichen Austausch (Schmid und Trucco 2019:10).

Albanischsprachige Muslim*innen in der Schweiz stammen hauptsichlich aus
dem Kosovo, Nordmazedonien oder Serbien, seltener aus Albanien oder Mon-
tenegro. Sie kamen zum Teil ebenfalls als «Gastarbeitende», dann aber auch
aufgrund zunehmender staatlicher Repressionen Ende der 1980er Jahre und auf-
grund des Kriegs im Kosovo 1998/1999 als Gefliichtete in die Schweiz (Burri
Sharani, Efionayi-Méder, Hammer, Pecoraro, Soland, Tsaka und Wyssmiiller



2.1 Imame in der Schweiz 15

2010:29-32). Die albanischsprachigen Imame sind eher schwach in die jewei-
lige Struktur des Herkunftslandes eingebunden. Mittlerweile existieren @hnliche
Organisationsformen im Kosovo, in Nordmazedonien oder in Albanien wie in
Bosnien-Herzegowina, die Imame brauchen jedoch kein Dekret vom jeweiligen
Oberhaupt der islamischen Gemeinschaft, um in der Schweiz als Imam titig
sein zu konnen. Es sind etwa 40 albanischsprachige Imame in der Schweiz
beschiftigt, davon arbeiten etwa 30 in Vollzeit. Insgesamt gibt es aber etwa
70 albanischsprachige Moscheen bzw. Gebetsrdume in der Schweiz, was dar-
auf hindeutet, dass die Gemeinschaften Schwierigkeiten haben, die Anstellung
eines Imams zu finanzieren. Dementsprechend findet sich in albanischsprachigen
Gemeinschaften vermutlich eine nennenswerte Anzahl Teilzeit oder sogar ehren-
amtlich titiger Imame sowie auch Personen, welche die Funktion des Imams
nur gelegentlich tibernehmen (Schmid und Trucco 2019:9). Ein Grossteil der
albanischsprachige Gemeinschaften, etwa 50 Vereine, sind Mitglied des Dach-
verbands der Albanisch-Islamischen Gemeinschaften in der Schweiz (DAIGS;
Amiti 2022:22).

Tiirkischsprachige muslimische Gemeinschaften in der Schweiz sind sehr
heterogen. Erste tiirkische «Gastarbeitende» kamen ab den 1950er Jahren in die
Schweiz, nach dem Putsch 1980 ersuchten vor allem Menschen aus oppositio-
nellen Bewegungen und in den 1990er Jahren dann hauptsichlich Kurd*innen
um Asyl (Haab, Bolzman, Kugler und Yilmaz 2010:36-43). Tiirkischsprachige
muslimische Gemeinschaften konnen daher unterschieden werden nach ihrer
Zugehorigkeit zur Tiirkisch Islamischen Stiftung Schweiz (TISS), zum Verband
islamischer Kulturzentren (VIKZ) und zur Schweizerisch Islamischen Gemein-
schaft (SIG). Weiter gibt es auch tiirkischsprachige muslimische Gemeinschaften,
die keinem Verband angehdren, sowie alevitische Gemeinschaften, die oft nicht
nur tiirkisch-, sondern auch kurdischsprachig sind. Die TISS ist eine in der
Schweiz registrierte Stiftung, die mit dem tiirkischen Prisidium fiir Religions-
angelegenheiten (Diyanet Isleri Baskanlig, kurz: Diyanet) verbunden ist (Schmid
und Trucco 2019:11). Das Diyanet ist die staatliche Religionsbehorde der Tiir-
kei, die direkt an das Amt des Ministerprisidenten angebunden ist und das
gesamte religiose Personal ernennt und beschiftigt (Bruce 2019:18-19). Ent-
sprechend werden sogenannte Diyanet-Imame in einem Rotationssystem fiir fiinf
Jahre vom Diyanet aus der Tiirkei in die Schweiz entsandt sowie bezahlt und in
der Schweiz dann durch die TISS koordiniert (Baumann et al. 2021:149). Diese
Imame sind daher immer auch tiirkische Staatsbeamte (Maritato 2015:434). Sie
werden also nicht durch den lokalen Moscheeverein bezahlt, was aus der Sicht
dieser Imame ihre Unabhingigkeit vom jeweiligen Vorstand des Moscheever-
eins erhoht (Schmid 2020b:84). Der TISS sind aktuell 47 Vereine angeschlossen



16 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

(TISS 2024), in denen ungefihr 35 aus der Tiirkei entsandte Imame Vollzeit arbei-
ten.” Hier wird ein hoher Organisationsgrad und eine starke Institutionalisierung
sichtbar, die sich auch in einem durch das Diyanet stark formalisierten Bildungs-
weg widerspiegelt. Der Verband Islamischer Kulturzentren (VIKZ) hingegen ist
nicht mit dem tiirkischen Staat verbunden und vertritt einen mystisch orientierten
Islam (vgl. Jonker 2002). VIKZ Schweiz wurde 1979 gegriindet und umfasst 13
Gemeinschaften (Schmid und Trucco 2019:12). Sein Fokus liegt auf einer umfas-
senden religiosen Bildung fiir Kinder und Jugendliche (Baumann et al. 2021:150).
VIKZ bildet seine Imame selbst in einer internen Ausbildung in Deutschland
aus (Schmid und Trucco 2019:13), die vorwiegend islamisch-theologische Féacher
umfasst (DIK 2020:4-5). Die Schweizerische Islamische Gemeinschaft (SIG) hat
ebenfalls keine institutionellen Verbindungen zum tiirkischen Staat, weist aber
eine gewisse Nihe zur tiirkischen Milli Gériis-Bewegung® auf (vgl. Schiffauer
2010). Der Fokus des 1999 gegriindeten Verbands liegt ebenfalls auf der religit-
sen Bildung von Kindern und Jugendlichen. [hm gehoren 16 Gemeinschaften an,
es gibt aber nur zwei angestellte Imame, alle weiteren sind Freiwillige (Schmid
und Trucco 2019:13).

Arabischsprachige muslimische Gemeinschaften gehoren zu den iltesten in
der Schweiz (Schmid et al. 2022:9). Arabischsprachige Muslim*innen kamen
vor allem aus dem Maghreb und Agypten in die Schweiz, sowohl aus poli-
tischen Griinden als auch als Arbeitssuchende und Studierende (Fibbi, Kaya,
Moussa, Pecoraro, Rossy und Steiner 2014:30). Letzter Punkt erkldrt, warum
Muslim*innen aus dem Maghreb im Schnitt {iber ein hoheres Bildungsniveau ver-
fiigen als Schweizer*innen (Gianni, Giugni und Michel 2015:38). Dasselbe gilt
vermutlich auch fiir Muslim*innen aus Agypten, die in den 1960er Jahren oft-
mals an den beiden Eidgenossischen Technischen Hochschulen ETH bzw. EPFL
studierten. Die Anzahl der arabischsprachigen Moscheen und Gebetsriume in
der Schweiz liegt vermutlich bei etwa 35, allerdings beinhaltet diese Schitzung
Gemeinschaften, die urspriinglich von arabischsprachigen Muslim*innen gegriin-
det wurden, mittlerweile aber multiethnisch sind (Schmid et al. 2022:10). Diese
Moscheen bzw. Gebetsrdume sind nicht iiber einen eigenen ethnischen Dachver-
band zusammengeschlossen und aufgrund der unterschiedlichen Herkunftsldnder

72019 lag die Zahl der entsandten Imame bei 34 (Schmid und Trucco 2019:11). Da sie sich
im Rotationssystem jedoch alle fiinf Jahre ablosen, dndert sich die genaue Anzahl immer
wieder.

8 Vgl. dazu zusammenfassend Schmid und Trucco (2019:13): Es handelt sich dabei um eine
tiirkische Laienbewegung, die sich aus dem Milieu der Nakgsibendi-Sufis bildete und aus
der heraus auch einige islamische politische Parteien entstanden. Diese bezeichneten ihre
Ideologie als millf goriis (nationale Sicht).



2.1 Imame in der Schweiz 17

sehr heterogen (Schmid und Trucco 2019:9). Auch die Anzahl der arabischspra-
chigen Imame in der Schweiz kann nur geschitzt werden, sie liegt vermutlich
bei etwa 30 (Schmid et al. 2022:11). Es muss darauf verwiesen werden, dass
hiermit Imame mit Erstsprache Arabisch gemeint sind, denn alle Imame miis-
sen iiber Arabischkenntnisse verfiigen, da der Koran in Arabisch offenbart wurde
und Arabisch als liturgische Sprache in allen muslimischen Gemeinschaften eine
wichtige Rolle spielt” (Schmid et al. 2022:12).

Des Weiteren gibt es in der Schweiz auch einige kleinere tamilisch-,
bengalisch-, somalisch- oder persischsprachige Gemeinschaften. Dabei sind Mus-
lim*innen aus Siidosteuropa oder der Tiirkei stirker in der Deutschschweiz
vertreten, wihrend in der Romandie arabischsprachige Muslim*innen iiberwie-
gen. Dies ist vor allem auf die Nihe des Maghreb, aber auch des Libanon
zur franzosischen Sprache zuriickzufiihren (Salzbrunn und Dellwo 2019:18-19).
Insgesamt sind etwa 85 % der Muslim*innen in der Schweiz sunnitisch und
etwa 7 % schiitisch, wobei diese Zahlen aufgrund von fehlendem Datenma-
terial lediglich Schitzungen darstellen (Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti
2023:678).10 Schiitische Gemeinschaften in der Schweiz sind noch kaum unter-
sucht. Entsprechend ist auch nicht genau bekannt, ob es sich dabei mehrheitlich
um Zwolfer-Schiit*innen handelt oder allenfalls auch andere schiitische Stromun-
gen vertreten sind. Betrachtet man die entsprechenden Zahlen des SEM (2024),
so stammen Schiit*innen in der Schweiz vermutlich vorwiegend aus dem Iran,
Afghanistan und Irak sowie teilweise auch aus Syrien und dem Libanon. Der
Anteil an Alevit¥*innen wird auf ca. 7 % geschitzt, sie kommen mehrheitlich aus
der Tiirkei. Alevitische Glaubensvorstellungen beinhalten schiitisch-islamische,
aber auch sufistische, friihchristliche und schamanistische Elemente (Beyeler und
Suter Reich 2008:236-237). Alevit*innen begreifen sich daher teilweise als dem
Islam zugehorig, zum Teil aber auch als eigenstéindige Religion (Baumann et al.
2021:79-80). Unter die verbleibenden 2 % fallen andere Stromungen wie die
al-Ahbas"! oder die Ahmadiyya-Bewegung,'> deren Zugehorigkeit zum Islam

 Mohammed Hashas (2019:296) formuliert dazu pointiert: «Arab Islam will remain a spi-
ritual fountain for European Islam simply because the spiritual origins of this faith and its
formative memories are in Arabia. This spiritual loyalty does not mean political loyalty».
101 einer Studie wurde festgestellt, dass im Kanton Ziirich, in welchem schweizweit am
meisten Muslim*innen leben, von 65 muslimischen Organisationen nur fiinf schiitisch sind
(Baumann et al. 2021:57).

" Fiir die al-Ahbas-Bewegung im Allgemeinen vgl. Hamzeh und Dekmejian (1996); Kabha
und Erlich (2006); fiir die Schweiz: Schmid et al. (2022:67-72).

12 Siche z. B. Beyeler (2014).



18 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

innermuslimisch teilweise umstritten ist (Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti
2023:678).

Auf der Grundlage dieser Uberlegungen geht die Arbeit daher, erstens, vom
vorherrschenden Verstindnis des ménnlichen Imams aus. Weibliche Imaminnen
oder Frauen mit anverwandten Titigkeiten wie z. B. Predigerinnen werden dabei
im Sinne einer Kontrastdimension mitberiicksichtigt, sie stehen jedoch nicht glei-
chermassen im Fokus der Arbeit. Zweitens werden ausschliesslich sunnitische
Imame behandelt. Dies hat verschiedene Griinde: Der Anteil der Schiit*innen in
der Schweiz fillt mit geschitzten 7 % relativ gering aus, zudem ist iiber schii-
tische Gemeinschaften in der Schweiz wenig bekannt. Dariiber hinaus waren
schiitische Imame bisher kaum Gegenstand der oOffentlichen Debatten. Weiter
ist die Vergleichbarkeit von Imamen mit alevitischen dedes (religiosen Fiihrern)
nicht zwingend gegeben. Die alevitische Glaubenspraxis unterscheidet sich rela-
tiv stark von der sunnitischen und der schiitischen, da vor allem sogenannte
cem (Versammlungen) gefeiert werden, die von einem dede geleitet werden und
ein bis vier Mal jahrlich stattfinden (Beyeler und Suter Reich 2008:237; Bau-
mann et al. 2021:81). Gewisse Elemente der muslimischen Glaubenspraxis wie
das tdgliche Gebet, das Fasten im Monat Ramadan oder die Pilgerreise nach
Mekka werden von Alevit*innen zudem abgelehnt (Beyeler und Suter Reich
2008:237). Ausserdem fillt der Anteil an Alevit*innen mit geschétzten 7 % eben-
falls relativ gering aus. Daher werden fiir die vorliegende Arbeit nur sunnitische
Imame beriicksichtigt. Allerdings wurde in diesem Uberblick ersichtlich, dass
auch die sunnitischen Imame keine homogene Gruppe darstellen, sondern sich
zum Beispiel im Hinblick auf eine schwichere oder stirkere Anbindung an die
Herkunftsregion unterscheiden, letzteres insbesondere im Falle der bosnischspra-
chigen sowie der durch die TISS koordinierten Diyanet-Imame. Zudem stehen
sie in sehr unterschiedlichen Anstellungsverhéltnissen.

2.1.2 Tatigkeitsfelder und Stellung der Imame

Zu den hauptsidchlichen Aufgaben eines Imams gehort die Leitung des rituel-
len Gebets, das Halten der Freitagspredigt, die Erteilung von Religionsunterricht,
die Durchfithrung von Riten bei Geburt, Heirat und Tod sowie die Beantwor-
tung religioser Fragen (Cekin 2004:248-250; Schmid 2007:26). Allerdings lasst
sich beobachten, dass sich das Aufgabengebiet der Imame in europdischen Lin-
dern tendenziell erweitert hat, wihrend Imame in muslimischen Lindern heute
oft eine eher untergeordnete Rolle im Rahmen der religiosen Kulthandlungen



2.1 Imame in der Schweiz 19

einnehmen und ihre Autonomie, insbesondere im Hinblick auf die Predig-
ten, oftmals staatlich kontrolliert wird (Frégosi 2004:137). Die Erweiterung der
Rolle des Imams hingt einerseits mit dem Fehlen weiterer religioser Akteure
wie ‘ulama® (Gelehrte) oder Muftis (islamische Rechtsgelehrte) zusammen, wie
Solene Jouanneau (2013:13) fiir Frankreich feststellt. Andererseits ist dabei auch
die Umdeutung der Moschee im Kontext der Migration relevant: Wihrend die
Moschee in muslimischen Lindern keine Mitgliedschaft kennt und die Zugeho-
rigkeit zur religiosen Gemeinschaft vor allem {iiber religiose Praktiken vollzogen
wird, entsteht in europdischen Lindern auch aufgrund der religionsrechtlichen
Situation der Moscheeverein — oft als privatrechtlicher Verein mit Statuten —
als einzigartiges Phinomen (Cekin 2004:234; Tezcan 2008:122-124). Moscheen
wandeln sich zu einem sozialen Treffpunkt, zu einer Art Gemeindezentrum
(Schonig 2012:73). Daraus ergeben sich zusitzliche Aufgaben fiir den Imam.
Er soll nun auch in sozialen Fragen Rat erteilen, was zum Teil das gesamte
Spektrum der Problemstellungen der sozialen Arbeit umfasst, d. h. von Proble-
men familidrer oder finanzieller Art iiber Drogenprobleme bis hin zu héuslicher
Gewalt reichen kann (Hafiz 2015:92; Ali 2018:300; Brekke, Hadi und Kozaric
2022). Weiter kann der Imam als Ansprechperson nach aussen, als Reprédsentant
einer Organisation verstanden werden (Sunier 2023:75), ganz besonders wenn
er als Entsprechung zum christlichen Pfarrer gesehen wird (Schmid 2007:26).
Daraus erwachsen Aufgaben wie Medienarbeit, interreligioser Dialog oder die
Zusammenarbeit mit Behorden (Miiller 2017:76). Dieses erweiterte Aufgaben-
gebiet fiihrt allerdings dazu, dass Imame ihre Arbeit teilweise als zu wenig
professionalisiert beurteilen und fehlende Ausbildungen beméngeln. Professiona-
lisierungsbestrebungen bringen jedoch auch Risiken mit sich, so zum Beispiel,
dass damit Outcome-orientierte Uberpriifungen einhergehen, die dazu fiihren
konnen, dass transformative Aspekte der Rolle des Imams wie Beratung und
Seelsorge verdringt werden (Hough, Abbott-Halpin, Mahmood und Giles 2021).

Uberdies kommt es in mehreren europiischen Lindern zu einer Ausdif-
ferenzierung neuer muslimischer Akteur*innen. Zum einen entsteht mit der
muslimischen Seelsorge ein neues Titigkeitsfeld (Schneuwly Purdie 2011; Khos-
rokhavar 2014; Ajouaou 2014; Ajouaou und Bernts 2015; Hafiz 2015; Ali
2018). In diesem sind Muslim*innen mit verschiedenen Hintergriinden, zum
Teil aber auch Imame titig. In einigen Léndern, wie z. B. Grossbritannien, wo
die Anfinge der muslimischen Seelsorge in den 1970er Jahren liegen, hat die
muslimische Seelsorge bereits eine relativ institutionalisierte Form als eigene
Profession in offentlichen Institutionen wie Gefingnissen und Krankenhdusern
angenommen. Dies widerspiegelt sich zum Beispiel in der Griindung zweier
Berufsverbinde 2004 und 2007 (Gilliat-Ray 2008:147, 150; Gilliat-Ray, Ali



20 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

und Pattinson 2013:5-11). Anders als die Funktion des Imams steht die mus-
limische Seelsorge auch Frauen offen. Dabei zeigt sich in Grossbritannien,
dass durch die gleichberechtigte Zusammenarbeit von Seelsorger*innen aller
Geschlechter sowie auch von Sunnit*innen und Schiit*innen Raum entsteht fiir
theologische Reflexionen und Neuinterpretationen (Hafiz 2015:91). Zum ande-
ren werden Moscheevorstinde und Vereinsprisident*innen wichtiger. Romain
Seze zum Beispiel zeigt, dass Vereinsprisident*innen bzw. recteurs in Frankreich
nebst der internen Administration des Vereins vor allem Reprisentationsfunktio-
nen iibernehmen, also die Moscheevereine nach aussen vertreten und in Kontakt
stehen mit anderen Vereinen, zivilen Institutionen, Politik, Medien oder Schu-
len. Er deutet diese dementsprechend als wichtige Instanz zur Legitimierung
der muslimischen Prisenz im &ffentlichen Raum (Séze 2013:98-109). Ahnlich
scheint dies in Deutschland zu sein, wo sich die Moscheevorstinde mittler-
weile zu einem grossen Teil aus in Deutschland geborenen und aufgewachsenen
Muslim*innen zusammensetzen, die Leitung und Reprisentation nach aussen
tibernehmen (Schonfeld 2014:404). Die Etablierung des Moscheevereins hatte zur
Folge, dass in den allermeisten Fillen Vereinsprisident*innen'? sowie der iibrige
Vereinsvorstand die Vorgesetzten eines Imams sind. Amin El-Yousfi (2019) kann
in einer Studie zum Beispiel aufzeigen, dass die religios-geistliche Autoritit des
Imams im Prozess eines internen Konflikts in einer Moschee in Grossbritannien
durch die biirokratische Autoritidt des Vorstands kontrolliert wird. Imame stehen
je nachdem also in einem Abhéngigkeitsverhiltnis zum Vorstand. Dies ist ins-
besondere dann der Fall, wenn ein Imam durch den Moscheeverein beschiftigt
und daher z. B. auch fiir die Aufenthaltsbewilligung auf diesen angewiesen ist
(Seze 2013:105-106; Aslan, Akkili¢c und Kolb 2015:322-323). Gleichzeitig fiih-
len sich Vorstandsmitglieder in ihren Kompetenzen beschnitten, wenn die Rolle
des Imams durch staatliche Weiterbildungsprogramme aufgewertet wird. Dies
hat zu einer Offnung der Weiterbildungen fiir Moscheevorstinde und weitere
muslimische Betreuungspersonen'* gefiihrt (Schonfeld 2014:403-404).

Ein Grossteil der in der Schweiz titigen Imame ist direkt durch den Moschee-
verein angestellt und wird durch diesen bezahlt. Die Ausnahme stellen die

13 Zumindest in den Dachverbinden in der Schweiz sind Frauen in dieser Funktion zu fin-
den: Die beiden kantonalen Dachverbidnde Union Vaudoise des Associations Musulmanes
(UVAM) und Union des Organisations Musulmanes de Genéve (UOMG) haben eine Vize-
Prisidentin bzw. Prisidentin (Schmid et al. 2022:93).

14 Der Begriff «religidse Betreuungsperson» stammt aus dem Schweizerischen Recht (AIG
2005; VZAE 2007). Er dient der Bezeichnung von «Personen, die im Rahmen und Auftrag
der konkreten Religionsgemeinschaft wichtige Aufgaben der religiésen, sozialen oder edu-
kativen Betreuung von Personen der Gemeinschaft wahrnehmen» (Baumann et al. 2021:39).



2.1 Imame in der Schweiz 21

durch das Diyanet entsandten und entlohnten und von der TISS koordinier-
ten Imame dar. Muslimische Gemeinschaften sind finanziell nicht immer in der
Lage, einen Imam vollamtlich einzustellen, weswegen insbesondere in einem
Teil der albanischsprachigen, tiirkischsprachigen oder arabischsprachigen musli-
mischen Gemeinschaften Imame Teilzeit oder gar ehrenamtlich titig sind. Vollzeit
beschiftigte Imame erhalten ausserdem in vielen Fillen einen Minimallohn, da
sich die Mehrzahl der muslimischen Gemeinschaften iiber Spenden und Mitglie-
derbeitrige finanzieren (Eser Davolio et al. 2021:9). Dementsprechend sind die
Arbeitsbedingungen «der meisten Imame in der Schweiz von Prekaritit geprigt»
(Eser Davolio et al. 2021:9). Diese Situation fiihrt wiederum auch dazu, dass der
Beruf des Imams fiir junge Schweizer Muslime nicht attraktiv ist: «Einerseits
miisste die entsprechende Person fiir das Studium auf eine Bildungsinstitution
im Ausland zuriickgreifen, andererseits gibt es in der Schweiz zu wenig und zu
schlecht bezahlte Vollzeitstellen» (Eser Davolio et al. 2021:13).

2.1.3 Erwartungen an Imame

Mit dem erweiterten Aufgabenbereich der Imame in der Schweiz gehen vielfil-
tige Erwartungen einher. In der Schweiz hat ein Forschungsprojekt von Ulrich
Rudolph, Dorothea Liiddeckens und Christoph Uehlinger (2009) im Rahmen des
Nationalen Forschungsprogramms 58! die Frage der Ausbildung von Imamen
und Lehrpersonen fiir islamischen Religionsunterricht untersucht. Es liefert zur
erweiterten Rolle der Imame und die an sie gestellten Erwartungen interessante
Anhaltspunkte. In der Studie wurden Muslim*innen, aber auch politische Par-
teien, staatliche Stellen und Universitéten in der Schweiz befragt (Rudolph et al.
2009:2). Dabei zeigt sich, dass sowohl Muslim*innen als auch Institutionen den
Imam als Schliisselperson betrachten. Die befragten Muslim*innen erwarten von
einem Imam, dass dieser ein religioser Spezialist und ein moralisches Vorbild
sei, er solle jedoch auch Kompetenzen in den bereits genannten «neuen» Auf-
gabenbereichen mitbringen und die Integration fordern. Die Situation zur Zeit
der Studie wurde von den Muslim*innen als unbefriedigend empfunden, weil die
sprachlichen Kenntnisse der Imame oft nicht geniigten, um den erwarteten Auf-
gaben gerecht zu werden, und ihre Kenntnisse des soziokulturellen Kontextes als
mangelhaft empfunden wurden. Die befragten Institutionen hingegen betonten vor

15 Das NFP 58 hatte das iibergeordnete Thema «Religionsgemeinschaften, Staat und Gesell-
schaft».



22 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

allem, dass ein Imam Werte und Normen der Schweizer Gesellschaft vermitteln
solle (Rudolph et al. 2009:5-6).

Auch weitere Studien verweisen auf unterschiedliche Anspruchsgruppen und
ihre Erwartungen an Imame. Hansjorg Schmid (2020b) zum Beispiel befasst
sich mit den Anspriichen an Imame durch ein breites Spektrum von internen
und externen Stakeholdern. Mit internen Stakeholder sind Gemeinschaftsmitglie-
der gemeint — formelle Mitglieder, Moscheebesucher*innen, Vorstandsmitglieder,
aber auch besondere Anspruchsgruppen wie Frauen oder Jugendliche (Schmid
2020b:74-78). Diese haben vielfiltige und hohe Erwartungen an Imame. Zum
Beispiel sollen diese multifunktional und flexibel sein, den sozialen Kontext ken-
nen und auf die spezifischen Bediirfnisse von Jugendlichen oder Frauen eingehen
(Schmid 2020b:78). Die Erwartungen der unterschiedlichen Generationen inner-
halb eines Moscheevereins sind aber teilweise gegensitzlich, so dass der Imam
«zwischen den Bediirfnissen und Erwartungen der verschiedenen Generationen
vermitteln» muss (Eser Davolio et al. 2021:14). Zu externen Stakeholdern rech-
net Schmid Akteur*innen in der Politik, der Administration und o6ffentlichen
Institutionen, weiter auch Kirchen, Medien sowie Akteur*innen in Herkunftsldn-
dern. Zu letzteren zéhlen neben moglichen transnationalen Netzwerken aufgrund
personlicher Migrationsgeschichten vor allem Anbindungen an Institutionen wie
das tiirkische Diyanet oder das bosnische Rijaset (Schmid 2020b:78-85). Auch
diese haben vielfiltige Erwartungen an die Imame. Dass diese unterschiedlichen
Erwartungen der Stakeholder zu Spannungen fiihren, ist demzufolge struktureller
Bestandteil der Profession des Imams (Schmid 2020b:88). Viele Imame versu-
chen daher, diese Erwartungen in der Balance zu halten, «was auf Dauer jedoch
sehr belastend sein kann» (Eser Davolio et al. 2021:15).

Genau an diesem Punkt mochte die vorliegende Arbeit anschliessen, indem
zwei der genannten Felder genauer ergriindet werden, in welchen Erwartungen an
Imame formuliert werden: Medien und Politik in der Schweiz. Beide kdnnen im
Fall von Imamen &usserst einflussreich sein, weil sie tiber Macht, Legitimitit und
Dringlichkeit verfiigen (Schmid 2020b:85; vgl. Mitchell, Agle und Wood 1997).
In dieser Arbeit sollen daher die massenmedialen und politischen Debatten zu
Imamen néher untersucht werden.

2.1.4 Typologien von Imamen
In der bisherigen Forschung finden sich einige Typologien von Imamen. Typen-

bildung ist ein géngiges Vorgehen innerhalb der qualitativen Sozialforschung, um
tiber Generalisierungen und theoretische Verdichtungen die Komplexitit von real



2.1 Imame in der Schweiz 23

Vorgefundenem besser erfassen, verstehen und erkldren zu konnen (vgl. Przybor-
ski und Wohlrab-Sahr 2021:447-493). Typologien von Imamen in der bisherigen
Forschung sind meist akteurszentriert angelegt, das heisst, sie gehen von der
Fallstruktur eines oder einer individuellen oder kollektiven Akteur*in aus, fas-
sen systematisch dhnliche Fille zusammen und abstrahieren diese zu Typen. Eine
Typenbildung geht dabei immer von einer bestimmten Fragestellung aus, welche
die Richtung der theoretischen Verdichtung bestimmt (Przyborski und Wohlrab-
Sahr 2021:472-473). Ein Vergleich von Typologien ist daher immer nur unter
Einbezug des spezifischen Forschungsinteresses moglich.

Rauf Ceylan (2021) zum Beispiel unterscheidet in seiner Untersuchung
zu Imamen in Deutschland zwischen «traditionell-konservativen», «traditionell-
defensiven», «intellektuell-konservativen», «intellektuell-offensiven» und «neo-
salafitischen» Imamen. In der Benennung klingt an, dass die Typen vermutlich
eine bestimmte Weltsicht der Imame widerspiegeln, allerdings scheint die Typo-
logie nicht systematisch konstruiert worden zu sein (Vinding 2018:239). Ceylan
gibt selbst einzig an, dass sich in den von ihm gefiihrten Interviews «unterschied-
liche Biografien, Einstellungen, religiose und politische Orientierungen» (Ceylan
2021:57) herauskristallisiert hitten, die er danach zu Mustern verdichtet habe. An
was genau sich seine Typenbildung orientiert hat, wird hieraus jedoch nicht deut-
lich. Ceylan erachtet Typen als wichtig, sowohl als «Systematisierungen fiir die
Praxis» (Ceylan 2021:58), als auch, wie er in der Erstauflage seines Buchs zusitz-
lich festhielt, «fiir die Orientierung und Intervenierung in diesem Feld» (Ceylan
2010:50). Damit wird ein bestimmter Verwendungszweck seiner Forschung ange-
deutet, der nicht weiter ausformuliert wird. Allerdings wurde «Intervenierung»
aus der erweiterten Neuauflage des Buchs von 2021 rausgestrichen und es ist nur
noch von Orientierung die Rede.

Eine stirker systematisch angelegte Typologie von Imamen in Osterreich legen
Ednan Aslan, Evrim Ersan Akkilic und Jonas Kolb (2015) vor. Die Autoren
untersuchen die Rolle von Imamen in Moscheevereinen fiir Integrationsprozesse
der Gemeinschaftsmitglieder (Aslan et al. 2015:13), ein Forschungsinteresse, das
ein Stiick weit «the intertwinement of policies on integration and Islam in Wes-
tern European countries» (Johansen und Spielhaus 2012:109) widerspiegelt. Ihre
Typologie ist entsprechend an dieses Erkenntnisinteresse angelegt. Sie unterschei-
den «Imame mit islah-Mission» (Reform-Mission), «Imame als Briickenbauer»,
«Hiiter der religiosen Identitdt und Tradition» sowie «Imame mit begrenztem
Handlungsraumy».

Niels Valdemar Vinding (2018) legt die bisher iiberzeugendste Typologie vor.
Er untersucht Imame nicht innerhalb eines bestimmten Nationalstaats, sondern
allgemein «den Imam im Westen», d. h. in Europa und Nordamerika (Vinding



24 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

2018:244). Die von ihm erstellte Typologie weist zwolf Felder anhand der Achsen
Autoritdt und Bildung auf,'® wobei er institutionell basierte und wissensbasierte
Autoritidt unterscheidet. hm gelingt es, mit dieser Typologie wichtige Faktoren
wie die institutionelle Einbettung, die Grundlage der Autoritédt eines Imams und
dessen Bildungsweg einzubeziehen. Gleichzeitig ist er sich der Limitationen sei-
ner Typologie bewusst. Er weist unter anderem darauf hin, dass die Imame im
Lauf der Zeit zwischen den Typen wandern bzw. auch gar keinem Typus mehr
zugeteilt werden konnen, wenn sie ihren Arbeitsort wechseln oder sich weiterbil-
den (Vinding 2018:250). Diese Anmerkung ist im Falle seiner Typologie umso
wichtiger, weil er Offentlich bekannte Imame untersucht hat, die er namentlich
nennt. Er betont weiter, dass die Typologie idealtypisch bleibe und hauptsich-
lich einen Rahmen darstelle, um weiter iiber Imame nachzudenken (Vinding
2018:233).

Thijl Sunier fiigt Vindings Typologie nachtriglich eine dritte Form von Autori-
tit hinzu: die «erfahrungsbezogene Autoritét», die auf Vertrauen, der Position des
Imams in der Gemeinschaft und seiner besonderen Auseinandersetzung mit isla-
mischem Wissen beruht. Mit letzterem meint Sunier insbesondere, dass Imame
nicht vorrangig ihr islamisches Wissen vermitteln, sondern durch ihr islamisches
Wissen lehren und fiihren sollten (Sunier 2023:101).

Nach der einleitenden, kritischen Perspektive auf die Wissensproduktion zu
Islam und Muslim*innen in diesem Kapitel, die vor allem auf quantifizie-
rende Untersuchungen fokussierte, muss hier auch eine kritische Bemerkung
zu qualitativen Typologien von Imamen angefiigt werden. Typen stellen immer
vereinfachende Kategorisierungen dar, die genauso wie die in quantitativen Unter-
suchungen operationalisierte Kategorien «relevant impacts on the realities of
individuals and communities» (Johansen und Spielhaus 2012:82) haben konnen.
Dies ist besonders dann der Fall, wenn wissenschaftlich erarbeitete Typologien
Eingang in offentliche Debatten finden, in denen das angestrebte Forschungsin-
teresse in den Hintergrund tritt und Typen als genuine Abbildung der Realitit
wahrgenommen werden. Daraus konnen neue Stereotypen entstehen, insbeson-
dere wenn Typen wie «Imame als Briickenbauer» oder «traditionell-konservative
Imame» als Beschreibungen plétzlich in den offentlichen Debatten verwendet

16 Die unterschiedlichen Typen sind dabei: «institutionally aligned imams», «legitimized
institutional imams», «self-taught chaplain imams», «western-trained ambassador imams»,
«traditionally trained ambassador imam», «self-taught network imam», «western-trained
local mosque imam», «traditionally trained local mosque imam», «self-taught mosque
imam», «western-trained independent imam», «traditionally trained independent imam» und
«self-taught independent imam» (Vinding 2018:245).



2.2 Offentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 25

werden, ohne dass dabei das spezifische Forschungsinteresse, das hinter der ent-
sprechenden Typenbildung steht, genannt wird. Qualitative Forschung ist auf
Generalisierung angewiesen und eine Typenbildung als theoretische Verdichtung
verhilft durchaus dazu, das real Vorgefundene besser zu erfassen, zu verstehen
und zu erkldren. Es ist dabei aber immer wichtig, die Fragestellung und damit
das Forschungsinteresse sowie allfdllige Limitationen der jeweiligen Typologien
mitzudenken.

2.2 Offentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen

Wenn Imame in offentlichen Debatten thematisiert und auch adressiert wer-
den (siehe Abschnitt 6.1.1), so geschieht dies innerhalb der grosseren Debatten
zu Islam und Muslim*innen. Die o6ffentliche Darstellung von Islam und Mus-
lim*innen riickte insbesondere nach den Anschligen des 11. September 2001
verstarkt in den Fokus der wissenschaftlichen Aufmerksamkeit (Poole 2002;
Schranz und Imhof 2002; d’Haenens und Bink 2006; Manning 2006; Poole 2006;
Ibrahim 2010; Spielhaus 2010; Ettinger und Imhof 2011; Halm 2013). Offentliche
Debatten zu Islam und Muslim*innen nehmen zwar je nach nationalem Kontext
eine eigene Firbung an, verfiigen jedoch auch iiber gewisse Gemeinsamkeiten.
Muslim*innen werden zum Beispiel verstirkt nur iiber ihre Religion wahrge-
nommen und weitere Identititsaspekte ignoriert (Behloul 2007b:294; Spielhaus
2010:15; Halm 2013:457). Oft finden sich auch Essentialisierungen, das heisst,
Muslim*innen, aber auch Islam werden so konstruiert, als wiren sie ein homo-
genes Ganzes und als wiirden sie liber die Zeit hinweg iiber feststehende,
unveridnderliche Eigenschaften verfiigen (Spielhaus 2006:35; Gianni und Cla-
vien 2012:127; Moosavi 2015:656; Behloul 2016:78). Weiter konnen Debatten
zu Islam und Muslim*innen in europdischen Lidndern als eine Etablierten-
Aussenseiter-Figuration aufgefasst werden, weil in ihnen ein «Ihr» und ein «Wir»
konstruiert wird (Spielhaus 2006; Ettinger und Udris 2009; Foner 2015; vgl. dazu
Kapitel 4). Studien kommen daher zum Schluss, dass Islam und Muslim*innen in
offentlichen Debatten vorwiegend als fremdes Phdnomen und zunehmend nega-
tiv dargestellt werden (z. B. Poole 2002:247; Behloul 2007a:30; Dahinden, Koch,
Wyss und Keel 2011:203; Ahmed und Matthes 2017:236). Dies scheint nicht nur
in den traditionellen Massenmedien der Fall zu sein, sondern auch fiir soziale
Medien zu gelten, die dadurch zu einem Art Verstirker der Darstellungen in
den traditionellen Medien werden (Tornberg und Térnberg 2016:140—-141). Dabei
iiberwiegt gerade im Hinblick auf die Berichterstattung zu Terrorismus eine
undifferenzierte Darstellung, die nicht aktiv zwischen Muslim*innen im Allge-
meinen und Terrorismus unterscheidet (von Sikorski, Schmuck, Matthes, Klobasa,



26 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

Knupfer und Saumer 2022). Allerdings zeigt eine Langzeit-Untersuchung der
deutschen Auslandsberichterstattung von 1955 bis 1994, dass sich bereits in die-
sem Zeitraum ein negatives Islambild zu etablieren begann (Hafez 2002:296).
Das heisst, obwohl die Anschlige des 11. Septembers 2001 ein Schliisselereig-
nis hinsichtlich der Wahrnehmung von Islam und Muslim*innen darstellen und
der weitere Verlauf der Debatten entscheidend von weiteren dhnlichen Ereignis-
sen wie z. B. den Anschldgen in London 2005 beeinflusst wurde, scheint schon
davor ein negatives Bild «des Islam» gezeichnet worden zu sein (Ahmed und
Matthes 2017:221-222, 235). Mario Schranz und Kurt Imhof machen «die Pro-
blematisierung des Islam und der Moslems in den westlichen Gesellschaften»
(Schranz und Imhof 2002:2) unter anderem im Verlust des Ost-West-Dualismus
nach dem Kalten Krieg fest, der neue Differenzsemantiken notwendig machte.
Diese Problematisierung, so Schranz und Imhof weiter, erhielt dann insbesondere
durch Samuel Huntingtons These des «Clash of Civilizations» (Huntington 1993)
einen wichtigen Impuls.

2.2.1 Versicherheitlichung als erklarende Perspektive

Folglich ist ein wichtiges Element der gegenwirtigen offentlichen Debatten zu
Islam und Muslim*innen — sowohl in massenmedialen als auch in politischen
Arenen — die Versicherheitlichung (securitisation). Der Ansatz der Versicherheit-
lichung geht auf die Kopenhagener Schule zuriick (Waver 1995; Buzan, Waver
und de Wilde 1998).!7 Diese versteht unter dem Begriff Versicherheitlichung
die Rahmung eines Phidnomens als Bedrohung, das heisst, Bedrohung wird in
einem diskursiven Prozess intersubjektiv konstruiert und stellt keine «objektive»
Wahrheit dar (Buzan et al. 1998:21-45). Erst die Benennung von dem, was als
Bedrohung, und von dem, was als schiitzenswert betrachtet wird, konstituiert
beide Phanomene (Bosco 2014:14). Viele Studien zu Islam und Versicherheit-
lichung gehen davon aus, dass «der Islam» als Gesamtes als eine drohende
Gefahr fiir européische Gesellschaften wahrgenommen und daher versicherheit-
licht wurde und wird (z. B. Cesari 2012; Fox und Akbaba 2015). Im Gegensatz
dazu legt Robert M. Bosco (2014) eine differenziertere Untersuchung zur Versi-
cherheitlichung von Islam und Muslim*innen vor, deren Perspektive diese Arbeit
iibernehmen mochte. Bosco versucht am Beispiel von Grossbritannien, Frank-
reich und den USA aufzuzeigen, dass es fiir die entsprechenden Regierungen

17 Fiir eine Kritik am Ansatz der Kopenhagener Schule siehe z. B. McSweeney (1998),
Williams (2003); zu einer moglichen Erweiterung siehe Croft (2012).



2.2 Offentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 27

nach den Anschlidgen des 11. September 2001 immanent wichtig war, die von
Huntington (1993) etablierte Vorstellung eines «Clash of Civilizations» zu iiber-
winden, unter anderem, weil die Invasionen von Afghanistan und Irak im Rahmen
des War on Terror nicht als Krieg gegen den Islam oder Muslim*innen im All-
gemeinen ausgelegt werden sollten. Das in diesem Zusammenhang etablierte
Narrativ unterscheidet einen «radikalen Islam» von einem «moderaten Islam»,
wobei der «radikale Islam» als Bedrohung gerahmt wurde, wihrend der «mo-
derate Islam» gleichbedeutend ist mit dem, was Islam «wirklich ist und meint».
Dahinter steht gemiss Bosco die Annahme, dass Religion eine wahre Essenz
hat, die liberal, demokratisch und tolerant ist (Bosco 2014:42). Diese «wahre
Religion», verkorpert durch den «moderaten Islam», wurde zum Referenzob-
jekt des nationalen Sicherheitsdiskurses der jeweiligen Staaten (Bosco 2014:5).
Das bedeutet auch, dass im Namen der Sicherheit gewisse Interpretationen des
Islams gefordert und Allianzen mit bestimmten religiosen Akteur*innen geformt
wurden (Bosco 2014:116; vgl. auch Peter 2008; Rascoff 2012; Moosavi 2015;
Frégosi 2018). Wie Bosco zeigen kann, war hierbei aus Sicht der Muslim*innen
insbesondere problematisch, dass dabei von Seiten der Regierungen festgelegt
wurde, was «moderater Islam» meint. Dies fiihrte zu einem grossen Misstrauen
der religiosen Akteur*innen (Haynes 2018:938-939). Bosco kann aufzeigen, dass
das, was als Bedrohung gerahmt wird, im Endeffekt die Diversitdt und Offenheit
des Islams gegeniiber unterschiedlichen Interpretationen ist, weil diese Interpre-
tationsfreiheit als Bedrohung fiir den europiischen Staat wahrgenommen wird
(Bosco 2014:121).'8 Diese Prozesse sind allerdings nicht nur ein europiisches
Phinomen, sondern mittlerweile global zu beobachten (vgl. Fadil 2021; van Es,
ter Laan und Meinema 2021), in der vorliegenden Arbeit stehen jedoch vorrangig
die Schweizer Debatten im Fokus.

Bereits vor Boscos Studie wurde eine Dichotomisierung zwischen «gutem»
und «schlechtem» Islam bzw. «guten» und «schlechten» Muslim*innen in den
offentlichen Debatten festgestellt, die insbesondere von den USA im Rahmen
des War on Terror vorangetrieben wurde (Mamdani 2002, 2004, 2005; Bonne-
foy 2003; Belt 2009). Diese bindre Perspektive auf Muslim*innen und Islam ist
vermutlich auch in den offentlichen Debatten der Schweiz zu finden, obwohl
dies bisher noch nicht niher untersucht wurde. Bemerkenswert an Boscos Unter-
suchung ist, dass er diese Dichotomie in der Versicherheitlichung verortet und
damit einen moglichen Erkldrungsansatz fiir ihre Entstehung bietet. An seine
Betrachtungen lassen sich in einem weiten Sinn auch die Uberlegungen von Alana
Lentin und Gavan Titley anschliessen, die etwas allgemeiner beschreiben, dass in

18 Vgl. zur Vieldeutigkeit «des Islams» auch Bauer (2019:376-388).



28 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

Europa zur Uberwindung des in Misskredit geratenen Multikulturalismus «gute»,
in gemeinsamen Werten verankerte Diversitidt von «schlechter», kommunitaris-
tischer und spaltender Diversitidt geschieden wird (Lentin und Titley 2011:176,
187).1°

2.2.2 Offentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen
in der Schweiz

Die massenmedialen Debatten in der Schweiz unterscheiden sich nur wenig von
den Debatten in anderen europidischen Landern, denn sie sind ebenfalls geprigt
durch eine zunehmende Problematisierung von Islam und Muslim*innen (Ettin-
ger und Imhof 2011:16). Alexandra Feddersen (2015), die die massenmediale
Berichterstattung zu Muslim*innen in der Schweiz im Rahmen dreier direktde-
mokratischer Kampagnen 2000, 2004 und 2009 untersucht, kann zeigen, dass
iiber Muslim*innen generalisierender berichtet wird als iiber Auslidnder*innen
im Allgemeinen und dass diese auch eher problematisiert werden (Feddersen
2015:292). Eine Medienanalyse fiir die Schweiz, die den Zeitraum 2009 bis
Mitte 2017 umfasst, wiederum legt dar, dass die Anzahl Distanz erzeugender
Beitrige zu Muslim*innen kontinuierlich ansteigt. Auch der Fokus auf Radi-
kalisierung und Terror nimmt stetig zu, so dass im ersten Halbjahr 2017 jeder
zweite Beitrag zu Muslim*innen in der Schweiz diesem Thema gewidmet war
(Ettinger 2018:14—15). Dieser Fokus bedient massenmediale Nachrichtenfaktoren
(Galtung und Ruge 1965) bzw. deren Nachrichtenwerte (Kepplinger 2011:61-81),
wie z. B. die Moglichkeit zur Dramatisierung oder Skandalisierung (Schetsche
2014:141-144).2° Zusitzlich sind Muslim*innen und Islam in der massenme-
dialen Darstellung im Vergleich zum Anteil an der Schweizer Bevolkerung
tiberreprisentiert (Dahinden et al. 2011:204) und die Debatten werden von nicht-
muslimischen Akteur*innen dominiert (Dolezal et al. 2010:184). Dies bestéitigen

19 Allerdings, und hier unterscheiden sich Lentin und Titley dann von Bosco, verorten sie
deren Urspriinge vor allem in neoliberalen Politiken und machen in der Dichotomie von
«guter» und «schlechter» Diversitit auch Grenzziehungen zwischen einem rationalen unter-
nehmerischen Biirger*innensubjekt und einem eigenwilligen, abhéngigen und ressourcenin-
tensiven Subjekt aus (Lentin und Titley 2011:180).

20 Hans Mathias Kepplinger betont, dass die Vorstellungen der Journalist¥innen bei der
Selektion eine wichtige Rolle spielen (Kepplinger 2011:61-62). Die Nachrichtenwerte der
Nachrichtenfaktoren sind daher die Selektionskriterien dafiir, wie gross, prominent und
umfangreich eine Meldung publiziert wird (Kepplinger 2011:76-79).



2.2 Offentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 29

auch neuere Untersuchungen: Eine Studie, welche die Berichterstattung in Oster-
reich, Deutschland und der Schweiz zu Terrorismus untersucht, kann zeigen,
dass muslimische Quellen differenzierter zwischen Muslim*innen und Terro-
rist*innen unterscheiden, muslimische Quellen aber klar unterreprisentiert sind
(Matthes et al. 2020:2147-2148). Weiter haben diejenigen Muslim*innen, die
in den Massenmedien zu Wort kommen, oft eher polarisierende, ambiguitits-
intolerante Positionen inne, wodurch sie mehr Aufmerksamkeit erhalten (Trucco
2021:301). Die Schweizer Berichterstattung zu Islam und Muslim*innen ist daher
stark von einer versicherheitlichten Perspektive geprigt und es wird eher iiber
Muslim*innen denn mit ihnen gesprochen.

Im Hinblick auf die politische Arena der Schweiz wurde bereits in der Ein-
leitung darauf hingewiesen, dass die Mittel der direkten Demokratie in der
Schweiz spezifische Gelegenheitsstrukturen bieten, die zur Einschrinkung der
Rechte von Minderheiten genutzt werden koénnen (Skenderovic 2007:171-174;
Vatter 2011). Gerade rechtspolitische Parteien wie die Schweizerische Volkspar-
tei (SVP) machen davon zunehmend Gebrauch (Gianni 2016:28). Ein wichtiger
Kulminationspunkt der offentlichen Debatten zu Islam und Muslim*innen in
der Schweiz stellte die Annahme der Minarettverbots-Initiative Ende Novem-
ber 2009 dar (Behloul 2011:16; Baumann, Endres, Martens und Tunger-Zanetti
2017:32). Gianni weist darauf hin, dass die Offentliche Debatte rund um die
Minarettverbots-Initiative stark zur Vorstellung beigetragen hat, «that Muslims are
a problem in Switzerland and that public institutions must put a clear limit on the
social and political visibility of their cultural and religious values and practices»
(Gianni 2016:28). Jennifer Cheng (2015) zeigt in ihrer Analyse der parlamenta-
rischen Debatten zur Minarettverbots-Initiative auf, dass die Befiirworter*innen
der Initiative hauptsédchlich mit dem Argument des Dammbruchs (slippery slope)
argumentiert hatten und kaum mit tatsdchlich von Minaretten aufgeworfenen Pro-
blemen. Daraus leitet sie ab, dass Muslim*innen und Islam in den Debatten zur
Initiative als mogliche Bedrohung konstruiert wurden (Cheng 2015:582-583),
was aufzeigt, dass sich auch in der politischen Sphére eine versicherheitlichte
Perspektive durchgesetzt hat. Die von der Versicherheitlichung geprigten offentli-
chen Debatten scheinen die restriktive Haltung von Politik und Institutionen somit
zu verstirken (Cinalli und Giugni 2013:157-158). Obwohl nach der Annahme der
Minarettverbots-Initiative von staatlicher Seite positive Impulse gesetzt wurden,?!

21So z. B. mit dem auf die Annahme der Minarettverbots-Initiative folgenden Muslim-
Dialog (EJPD 2011), mit der Arbeitsgruppe des Staatssekretariats fiir Bildung, Forschung
und Innovation zu Aus- und Weiterbildungen von Imamen und Islamischen Religionsleh-
rer*innen (2010-2015) sowie dem Bericht des Bundesrates iiber die Situation der Mus-
lim*innen in der Schweiz (Bundesrat 2013).



30 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

hat sich die Problematisierung von Islam und Muslim*innen in den offentli-
chen Debatten kaum verédndert. Dies wirkt sich auch weiterhin politisch aus: So
wurde im Mérz 2021 die sogenannte Burka-Initiative von der Schweizer Stimm-
bevolkerung angenommen (Bundesrat 2021b). Die Initiative verlangt, dass in der
Schweiz niemand sein Gesicht verhiillen darf, die Debatten kreisten aber fast
ausschliesslich um die muslimische Frau (vgl. Schulze 2021).

Auch auf kantonaler Ebene zeigt sich ein dhnliches Bild, wie Max Ammann
und René Pahud de Mortanges in einer Untersuchung von kantonalen parla-
mentarischen Vorstossen der Jahre 2010-2018 in 15 Kantonen aufzeigen. Der
Islam wird in den Vorstossen von allen Religionen mit Abstand am meis-
ten thematisiert und ist am umstrittensten (Ammann und Pahud de Mortanges
2019:5, 14): «Ein Grossteil der Vorstosse ist sehr kritisch gegeniiber dem Islam.
Offenkundig bestehen seitens der Legislativpolitiker und -politikerinnen grosse
Vorbehalte gegeniiber dieser in der Schweiz vergleichsweise neuen Religion
und ihren Anhédngern und Anhingerinnen» (Ammann und Pahud de Mortan-
ges 2019:18). Die Autoren der Studie verweisen darauf, dass die Politiker*innen
«nicht selten recht rasch einen in den Medien portierten Sachverhalt» aufgrei-
fen, um sich damit in der Offentlichkeit sichtbar zu machen (Ammann und
Pahud de Mortanges 2019:19, Fussnote 110). Dieses Phidnomen ist als «riding
the wave» bekannt (Ansolabehere und Iyengar 1994; Sides 2006) und wird von
Politiker*innen insbesondere dann angewandt, wenn das Thema bereits mit ihrer
Partei assoziiert wird (sogenannte issue ownership, vgl. z. B. Petrocik 1996) und
es zu ihrem Vorteil ist (Dalmus, Hinggli und Bernhard 2017:202). Dies zeigt,
dass Politiker*innen ein Thema wie Islam und Muslim*innen auch aus strate-
gischen Griinden aufnehmen und bearbeiten konnen. Das bestitigt eine Studie,
welche die Berichterstattung zu einem Imam in der Schweiz untersucht: Im Rah-
men von Schliisselereignissen rund um den Imam nutzen insbesondere politische
Akteur*innen die Medienaufmerksamkeit fiir sich (Hanggli und Trucco 2022).

Politische Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz unterscheiden
sich von den massenmedialen Debatten insbesondere dadurch, dass die Mog-
lichkeiten fiir Muslim*innen, sich in diese einzubringen, noch geringer sind als
in den Medien (Gianni 2016:32). Dies liegt, wie erwihnt, unter anderem daran,
dass die Schweiz relativ hohe Hiirden aufweist, was den Erwerb der Staatsbiirger-
schaft und damit den Zugang zu politischen Rechten betrifft (Cinalli und Giugni
2013:157). Gemass einem Zeitungsartikel (Hifliger 2024) sind gerade mal zwei
Parlamentarier muslimisch.?? Politische Debatten zu Islam und Muslim*innen auf

22 Das wiren der Nationalrat Islam Alijaj und der Stinderat Mauro Poggia. Die in einer
fritheren Berichterstattung (Michel, Zehr und Schmidli 2019) als muslimisch verstandene



2.2 Offentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 31

der nationalen Ebene sind daher fast ausschliesslich von einer nicht-muslimischen
Perspektive geprigt.

2.2.3 Konsequenzen der Versicherheitlichung

Die Versicherheitlichung von Islam und Muslim*innen zeigt Folgen fiir Mus-
lim*innen. Eine erste Konsequenz der Versicherheitlichung ist, dass europiische
Staaten gewisse Interpretationen des Islams fordern und mit bestimmten reli-
giosen Akteur*innen Allianzen eingehen. Robert M. Bosco zeigt am Beispiel
von Frankreich und Grossbritannien, dass beide Staaten muslimische Vertre-
tungsorgane zu bilden versuchten, um einen «moderaten» Islam zu fordern,
dass dies jedoch nicht zum erhofften Riickhalt in der Zivilgesellschaft fiihrte
(Bosco 2014:7). In Frankreich war dies die von Sarkozy initiierte Bildung
des Conseil Frangais du Culte Musulman (CFCM), der innermuslimisch mit
einem Legitimationsdefizit zu kdmpfen hat (Bosco 2014:77-81; vgl. auch Zeghal
2005). Grossbritannien hat seine existierenden Beziehungen zu muslimischen
Organisationen ausgebaut, z. B. zum Muslim Council of Britain, aber auch
neue Organisationen wie den Sufi Muslim Council gegriindet (Bosco 2014:52)
und eine Vielzahl von Programmen initiiert (wie z. B. «Prevent»; vgl. dazu
z. B. Brown und Saeed 2014). Insgesamt wurden diese Massnahmen aber vor
allem als Manipulationsversuche des britischen Staates im Namen der Sicherheit
wahrgenommen (Bosco 2014:66—-67). Auch Frank Peter (2008:102) untersucht
die Entstehung eines «zivilen Islam» in Frankreich und Grossbritannien, d. h.
die Inkorporation, Administration und Regulation islamischer Institutionen und
Praktiken durch den jeweiligen Staat. Er verwendet dafiir das Konzept der «an-
tizipierenden Rationalitit», das an Foucaults Begriff des Sicherheitsdispositiv
angelegt ist (vgl. Foucault 2004:13-51). Gemeint ist eine Rationalitiit, die darauf
abzielt, bestimmten Bevolkerungsteilen — dem «islamischen Milieu» — entsprin-
gende zukiinftige Risiken zu erkennen und durch Einbindung zu bekidmpfen
(Peter 2008:80-81).

«Milieu» ist hierbei ein wichtiger Begriff: Aufgrund der Versicherheitlichung
werden priventive Massnahmen und Uberwachung wichtiger, weil die Bedro-
hung als allgegenwirtig und schwer fassbar charakterisiert wird (Eckert 2008:13).
Durch die Konstruktion von «Milieus» werden priaventive Massnahmen auf

alevitische Nationalritin Sibel Arslan wird hier nicht mehr unter Muslim*innen gefasst. Ins-
gesamt liegen Daten zur Religionszugehorigkeit von 232 von 246 Parlamentsmitgliedern vor
(Héfliger 2024).



32 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

unzidhlige Menschen ausgedehnt, die keine Verbindung mit der wahrgenomme-
nen Bedrohung haben ausser ihre Zugehorigkeit zu einer Religion oder einen
bestimmten regionalen Hintergrund (Eckert 2008:15). Werner Schiffauer (2007b,
2008) erldutert am Beispiel von Deutschland, wie das nicht-intendierte Konse-
quenzen haben kann: Durch eine Klassifikation des Verfassungsschutzes werden
solche «Milieus» ausfindig gemacht, z. B. die Islamische Gemeinschaft Milli
Goriis (IGMG) oder die Islamische Gemeinde Deutschlands (IGD), die als «Vor-
stufe» zu radikalerem Islamismus betrachtet werden (Schiffauer 2007b:363-364).
Eine Mitgliedschaft in diesen vollkommen legalen Vereinen kann aufgrund von
verdnderten administrativen Praktiken zum Beispiel zu Ablehnungen von Ein-
biirgerungsantragen fiihren, ohne dass dafiir ein neues Gesetz erlassen werden
muss (Schiffauer 2008:60—-66). Daraus resultiert gemiss Schiffauer (2008:76) das
Gegenteil einer priventiven Massnahme, da viele Betroffene sich dadurch zuneh-
mend von der deutschen Gesellschaft distanzieren und eine Integration durch
Partizipation verhindert wird (Schiffauer 2007b:373). Was fiir «Milieus» gilt,
gilt auch fiir Einzelpersonen: Andrea Kretschmann (2017) untersucht die Kon-
struktion des «Gefdhrders», einer Person, die moglicherweise in Zukunft eine
terroristische Gefahr darstellen konnte. Als Gefdhrder wird jemand nicht auf-
grund einer strafrechtlich relevanten, begangenen Tat eingestuft, sondern aufgrund
von Faktoren, die auf eine (ungewisse) Moglichkeit in der Zukunft hinwei-
sen. Problematisch dabei ist, dass dies iiber ein klassisches Verstindnis liberaler
Rechtsstaatlichkeit hinausweist und letztlich ausserrechtliche Massstibe heran-
zieht. Mit der Annahme des Bundesgesetz iiber polizeiliche Massnahmen zur
Bekidmpfung von Terrorismus (PMT) am 13. Juni 2021 wurde ein solcher Begriff
in das Schweizerische Recht eingefiihrt. Dieses hat Art. 23e des Bundesgeset-
zes lber Massnahmen zur Wahrung der inneren Sicherheit BWIS (1997) neu
wie folgt angepasst: «Als terroristische Gefihrderin oder terroristischer Gefihr-
der gilt eine Person, wenn aufgrund konkreter und aktueller Anhaltspunkte davon
ausgegangen werden muss, dass sie oder er eine terroristische Aktivitit ausiiben
wird». Ein solcher von Subjektivitit geprigter Begriff etabliert eine Gefihr-
lichkeitsvermutung, die nun vor Gericht widerlegt werden muss (Offener Brief
2020).>* Versicherheitlichung hat allgemeine gesellschaftliche Folgen, wie aus
diesem kurzen Uberblick deutlich wurde.

2 Das Gesetz wurde von Menschenrechtsexpert*innen der UNO sowie Rechtsprofes-
sor*innen scharf kritisiert, da es Grund- und Menschenrechte einschrinkt. Sieche Amnesty
International (2021).



2.2 Offentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen 33

2.2.4 Umgangsweisen von Muslim*innen mit den
offentlichen Debatten

Nachdem nun aufgezeigt wurde, wie Offentliche Debatten zu Islam und Mus-
lim*innen strukturiert sind und welche moglichen Folgen die Versicherheitli-
chung zeitigen kann, stellt sich nun die Frage, wie die in den offentlichen
Debatten adressierten Muslim*innen mit diesen Adressierungen umgehen. Junge
Muslim*innen in Didnemark, so zeigt Jonas Otterbeck (2015:257), stehen unter
sozialem Druck, sich vom Narrativ zu distanzieren, dass «den Islam» als gewalt-
titig und unvereinbar mit demokratischen Werten zeichnet und greifen deswegen
die einzige annehmbare Form von Religion auf, die ihnen zur Verfiigung steht:
die privatisierte. Weiter stellen sie ihre religiose Praxis gezielt als personli-
che Uberzeugung und Entscheidung dar, weil diese Begriindung in einer von
Individualisierungsprozessen geprigten Gesellschaft akzeptiert wird (Otterbeck
2015:260). Margaretha van Es (2018) legt den Fokus ebenfalls auf die gesell-
schaftliche Forderung an Muslim*innen, sich von gewalttitigem Extremismus
zu distanzieren. Diese lokalisiert sie in der Versicherheitlichung von Islam und
Muslim*innen und sieht sie als Anrufung, sich als friedliche*n und loyale*n
Mitbiirger*in zu prédsentieren (van Es 2018:165). In einer Diskursanalyse von
relevanten Zeitungsartikeln untersucht sie offentliche Ausserungen von Mus-
lim*innen in den Niederlanden und stellt fest, dass diese auch unaufgefordert
Erkldarungen zu gewalttitigem Extremismus abgaben, ohne dass ein unmittel-
barer Grund dafiir bestanden hitte. Sie macht deutlich, dass in muslimischen
Stellungnahmen gegen Extremismus oft eine essentialistische Auffassung von
Islam als «Religion des Friedens» sichtbar wird, in welcher «der Islam» als
klar abgegrenzte, zeitlich unverénderliche Einheit erscheint. Menschen, Uberzeu-
gungen und Praktiken konnen dadurch ein- oder ausgeschlossen werden (van
Es 2018:159-161). Sie nimmt an, dass diese Auffassung von der ebenso essen-
tialistischen Darstellung «des Islams» als gewalttitig begiinstigt wird (van Es
2018:165). In einer weiteren Fallstudie kann van Es (2021) anhand von drei
offentlichen Veranstaltungen gegen gewalttitigen Extremismus, die von Mus-
lim*innen in Norwegen organisiert wurden, aufzeigen, dass die muslimischen
Organisator*innen der Veranstaltungen eine aktive Rolle spielen bei der Aufrecht-
erhaltung oder Unterminierung der bindren Unterscheidung in «moderate» und
«radikale» Muslim*innen. Die Art und Weise ihrer Selbst-Positionierungen hatte
Auswirkungen auf die Reaktionen anderer Muslim*innen und der norwegischen
Gesellschaft insgesamt. Die drei offentlichen Veranstaltungen stellen fiir van Es
ein Beispiel fiir eine mehrfache Kritik dar: Einerseits kritisieren sie den gewalt-
tatigen Extremismus, gleichzeitig aber auch die Perspektive der norwegischen



34 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

Gesellschaft auf Muslim*innen, wobei es ihnen gelegentlich gelingt, gewisse ste-
reotype Vorstellungen «zum Islam» aufzubrechen. Sie zeigt damit eine gewisse
Handlungsfihigkeit der Muslim*innen auf (van Es 2021:186-187), weil es diesen
durch das Aufbrechen gelingt, Deutungen zu verschieben und neue Deutungen
in die Debatten einzubringen. Teemu Juhani Pauha (2015) wiederum hat die
Handlungsfihigkeit von jungen, in zivilgesellschaftlichen Organisationen aktiven
Muslim*innen in Finnland untersucht. Er kann unter anderem zeigen, dass die
von ihm interviewten Jugendlichen versuchen, die muslimische Jugend zu den
gut integrierten und gebildeten Mitbiirger*innen zu machen, die von politischen
Entscheidungstrager*innen gewiinscht werden. Sie iibernehmen zum Teil den offi-
ziellen Diskurs und formen sich selbst zum Subjekt des «guten muslimischen
Jugendlichen». Sie regulieren sich selbst, um nicht den negativen o6ffentlichen
Erwartungen zu entsprechen. Pauha legt dabei auch dar, dass Erwartungen sowohl
von der breiteren Offentlichkeit als auch von innermuslimischen Kreisen an sie
herangetragen werden. Allerdings zeigt Pauha auch, dass in Diskursen ange-
botene Subjektpositionen von den Jugendlichen in strategischer Weise sowohl
angenommen als auch abgelehnt werden (Pauha 2015:91-92).

Es existieren auch einige Studien zur Schweiz: Samuel Behloul (2007a) hat
analysiert, wie sich die 6ffentlichen Debatten in der Schweiz auf die Selbstprisen-
tation von bosnisch- und albanischsprachigen Muslim*innen in der Offentlichkeit
ausgewirkt haben. Die von ihm untersuchten bosnischsprachigen Muslim*innen
treten als moderate und dezidiert europdische Muslim*innen auf, gleichzeitig
grenzen sie sich aber vom «muslimischen Anderen» ab, d. h. von tiirkisch-
oder arabischsprachigen Muslim*innen (Behloul 2007a:31-32). Albanischspra-
chige Muslim*innen in der Schweiz hingegen differenzieren zwischen «echtem
Islam» und von der Schweizerischen Offentlichkeit als riickstindig betrachteten
ethno-spezifischen Traditionen. Behloul interpretiert dies als Versuch, sich vom
tiberwiegend negativen Bild der Albaner*innen in der Schweiz zu befreien (Beh-
loul 2010:4). Er zieht die Schlussfolgerung, dass beiden Strategien gemeinsam
ist, «dass sich in dem von ihnen etablierten Islam-Bild das im o6ffentlichen Dis-
kurs der Mehrheitsgesellschaft konstruierte Islam-Bild und vor allem die ihm
zugrunde liegenden Erwartungshaltungen und normativer Druck manifestieren»
(Behloul 2010:7). Amir Sheikhzadegan (2017) wiederum untersucht, wie sich
die Minarettverbots-Initiative auf Identitdtskonstruktionen dreier Schweizer Mus-
lim*innen ausgewirkt hat. Er kann zeigen, dass allen dreien gemeinsam ist, dass
sie sich «gegen die Stigmatisierung des Islam zur Wehr setzen» (Sheikhzade-
gan 2017:239), unter anderem indem sie sich nach der Annahme der Initiative
in einem muslimischen Verein engagieren. Er zieht den Schluss, dass die drei
Personen nicht bereit seien, «sich den assimilationistischen Forderungen der



2.3 Zusammenfassend: Untersuchungsfeld und Forschungsliicke 35

Rechtspopulisten widerstandslos zu fiigen, zumal sie in einem gesellschaftlichen
System sozialisiert wurden, welches die Autonomie und die Authentizitdt des
Selbst sowie die Pluralitit der Lebensstile geradezu zelebriert» (Sheikhzadegan
2017:240). Obwohl es sich hier erst um einige wenige Studien handelt, zeigen
diese Beispiele, dass in Debatten adressierte Muslim*innen sich auf verschiedene
Arten zu den Anrufungen verhalten und insbesondere, dass Subjekte gegeniiber
Adressierungen durchaus in einem bestimmten Mass handlungsfihig sind. Dabei
darf nicht ausser Acht gelassen werden, dass auch die Vermeidung einer Reaktion
durch die Adressierten eine bestimmte, allenfalls durch die Rahmenbedingungen
hervorgerufene Umgangsweise darstellen kann (Trucco 2021:301).

23 Zusammenfassend: Untersuchungsfeld und
Forschungsliicke

Wie gezeigt werden konnte, ist das Feld der Imame in der Schweiz dusserst
heterogen und komplex. Imame in Europa sind in den letzten Jahren ver-
starkt konfrontiert mit einer Erweiterung ihrer Tatigkeitsfelder, zusitzlich findet
eine Ausdifferenzierung statt, in deren Rahmen neue muslimische Akteur*innen
wie zum Beispiel muslimische Seelsorger*innen wichtiger werden. In diesem
Prozess werden von verschiedenen Seiten Erwartungen an Imame formuliert.
Diese werden von verschiedene Anspruchsgruppen innerhalb der muslimischen
Gemeinschaft wie dem Vorstand oder Frauen- und Jugendgruppen gedussert,
weiter auch von Akteur*innen in Herkunfts- und Bildungslindern wie Univer-
sitdten, islamischen Gelehrten oder Institutionen wie Diyanet und Rijaset, aber
auch von Kirchen, 6ffentlichen Institutionen, der staatlichen Administration, der
Politik sowie den Medien in der Schweiz. Dabei sind die letztgenannten beiden
Arenen von besonderem Interesse fiir diese Arbeit, weil sie Effekte erzeugen,
das heisst reale Konsequenzen in Form von Massnahmen, Regeln, Gesetzen usw.
nach sich ziehen konnen (vgl. dazu Abschnitt 6.1.2).

Die in diesen beiden Arenen gefiihrten offentlichen Debatten zu Islam und
Muslim*innen in der Schweiz weisen ganz bestimmte Merkmale auf. So wird
in ihnen einerseits eine zunehmende Problematisierung und Versicherheitlichung
von Islam und Muslim*innen sichtbar. Andererseits sind die politischen Debatten
zu Islam und Muslim*innen auf nationaler Ebene fast ausschliesslich nicht-
muslimisch geprégt, wihrend in massenmedialen Debatten zwar Muslim*innen
zu Wort kommen, allerdings deutlich weniger hdufig als nicht-muslimische
Akteur*innen. Es wird also eher iiber Muslim*innen und daher auch iiber Imame
gesprochen als mit ihnen. Die darin eingebetteten Debatten zu Imamen und die



36 2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten ...

darin zirkulierenden Darstellungen von Imamen wurden bisher aber noch nicht
niher untersucht. Das erste Forschungsinteresse dieser Arbeit ist daher die Unter-
suchung der Frage, wie Imame in massenmedialen und politischen Debatten der
Schweiz konstruiert und dadurch auch adressiert werden. Adressierung ist hier
offener zu verstehen als der differenziert ausgearbeitete Adressierungsbegriff der
Adressierungsanalyse (vgl. Rose und Ricken 2018; Liithi und Leonhard 2022;
Leonhard, Giiveng, Leonhard und Miiller 2023; Ricken und Rose 2023). Der
Begriff wird in der vorliegenden Arbeit vor allem dazu verwendet, ganz grund-
sétzlich zu beschreiben, wie Imame in Diskursen angerufen werden. Konzeptuell
werden die unterschiedlichen Adressierungsweisen dann als Subjektpositionen
gefasst (zur Begriffsdefinition vgl. Abschnitt 3.1.3).

Weiter konnte in diesem Kapitel aufgezeigt werden, dass Muslim*innen unter-
schiedlich mit den Adressierungen in den Debatten umgehen, obwohl insgesamt
noch wenig Studien dazu existieren. Hier wird eine weitere Forschungsliicke
ersichtlich, aus der sich das zweite Forschungsinteresse dieser Arbeit ergibt.
Imame in der Schweiz werden von unterschiedlichen Seiten adressiert, wihrend
sie ihre Selbstverstindnisse als Imame ausbilden und aufrechterhalten miissen.
Es stellt sich daher die Frage, wie sich Imame auf die in offentlichen Debat-
ten zirkulierenden Adressierungen beziehen, wie sie diese aus- und umdeuten,
annehmen oder gar zuriickweisen. Dabei steht die Frage nach der Handlungs-
fahigkeit der Imame im Zentrum. Dies ist gerade deswegen von Wichtigkeit,
weil die offentlichen Debatten in der Schweiz stark nicht-muslimisch gepragt
sind und Muslim*innen darin weniger zu Wort kommen als nicht-muslimische
Akteur*innen. Dennoch soll eine prinzipielle Offenheit gegeniiber der Mog-
lichkeit bewahrt werden, dass Anrufungen in massenmedialen und politischen
Debatten der Schweiz fiir Imame eventuell keine oder eine geringe Bedeutung
haben, da diese nur einen Teil aller an sie gerichteten Adressierungen aus-
machen. Die konkreten forschungsleitenden Fragen werden in einem néchsten
Schritt anhand der Erlduterung der theoretischen Konzepte im nichsten Kapitel
genauer ausformuliert.



2.3 Zusammenfassend: Untersuchungsfeld und Forschungsliicke 37

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) verdffentlicht, welche
die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und angeben,
ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt
ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

l‘)

Check for
updates

Subjektpositionen und 3
Selbst-Positionierungen - ein
sensibilisierendes Konzept

In diesem Kapitel wird ein sensibilisierendes Konzept fiir das Forschungsvor-
haben beschrieben. Mit diesem Begriff versuchte Herbert Blumer (1954) die
Notwendigkeit der Offenheit soziologischer Konzepte fiir die sozialwissenschaft-
liche Forschung zu fassen. Ein sensibilisierendes Konzept «gives the user a
general sense of reference and guidance in approaching empirical instances. Whe-
reas definitive concepts provide prescriptions of what to see, sensitizing concepts
merely suggest directions along which to look» (Blumer 1954:7). Es leitet somit
das in dieser Arbeit angestrebte Forschungsvorhaben an, ohne dieses vorab zu
stark festzuschreiben.

Das sensibilisierende Konzept, das hier veranschaulicht wird, ldsst sich dem
Ansatz der empirischen Subjektivierungsforschung zuordnen, der sich in den
letzten zwei Jahrzehnten herausgebildet hat (vgl. Keller, Schneider und Vieho-
ver 2012b; Bosanci¢ et al. 2019; Geimer, Amling und Bosanci¢ 2019; Bosancié¢
et al. 2022a, 2022b). Mit dem durch diesen Ansatz zentral gesetzten Begriff
der «Subjektivierung» ist ein nie ganz abgeschlossener Prozess der Subjekt-
werdung gemeint, der im Spannungsfeld von Fremd- und Selbstkonstituierung
steht (Bosanci¢ 2016). Subjektivierung beschreibt entsprechend «immer Normen
des Subjektseins einerseits und den Prozess der Subjektwerdung andererseits,
sowie die Dynamik, die sich aus dem Verhiltnis beider ergibt» (Bosanci¢ et al.
2019:148). Im Mittelpunkt der empirischen Subjektivierungsforschung stehen
also Fragen nach Selbst- und Weltdeutungsstrategien von Individuen, die in
einer gewissen Abhingigkeit von gesellschaftlichen Wissensbestinden stehen
(Bosanci¢ 2014:74).

Dieser Grundgedanke verlangt, dass eine empirische Doppelperspektive ein-
genommen wird, also mindestens zwei verschiedene Datentypen analysiert und
aufeinander bezogen werden (Bosanci¢ et al. 2019:143). Es werden demnach

© Der/die Autor(en) 2025 39
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_3


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_3&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_3

40 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

auch im empirischen Teil dieser Arbeit zwei Datenkorpora untersucht: Einer-
seits die in offentlichen Debatten zirkulierenden Adressierungen von Imamen
und andererseits deren individuelle Aneignungsweisen auf der Ebene tatséich-
lich lebender Menschen. Bei nur einem Datentyp kann das Verhiltnis dieser
beiden kaum ausgelotet werden, weil unklar bleibt, ob Diskurse oder aber bereits
Aneignungen im Material gefunden werden (Bosanci¢ et al. 2019:146). Diese
Doppelperspektive strukturiert auch das Kapitel: Der erste Teil erldutert die rich-
tungsleitenden theoretischen Konzepte fiir die Analyse der offentlichen Debatten,
wihrend im zweiten Teil auf diejenigen Konzepte eingegangen wird, die zur
Analyse der Selbstdeutungsstrategien der Menschen herangezogen werden.

3.1 Theoretische Uberlegungen I: Diskurse

Das erste Forschungsinteresse dieser Arbeit ist es herauszuarbeiten, wie Imame in
den massenmedialen und politischen Debatten dargestellt, positioniert und adres-
siert werden. Gefasst werden konnen die Debatten auch unter dem Begriff des
Diskurses, der insbesondere von Michel Foucault massgeblich geprigt wurde. Mit
dem Forschungsprogramm der Wissenssoziologischen Diskursanalyse (WDA)
hat Reiner Keller die moglichen Beziige wissenssoziologischer-interpretativer
Ansitze zur Diskursperspektive Focaults erarbeitet und letztere in der Wissens-
soziologie verankert (Bosanci¢ 2014:83—-84). Damit legt er einen systematischen
Vorschlag einer wissenssoziologischen Diskursanalyse vor. Die WDA dient in der
Folge als Grundlage fiir die Untersuchung der Frage, wie Imame in massenmedia-
len und politischen Debatten der Schweiz konstruiert und adressiert werden. Als
erstes werden daher die wichtigsten theoretischen Eckpunkte der WDA behan-
delt, bevor die fiir diese Arbeit massgeblichen Begrifflichkeiten erldutert werden.
Das methodische Vorgehen wird in Kapitel 5 néher ausgefiihrt.

3.1.1 Wissenssoziologie als Ausgangspunkt der WDA

Die Wissenssoziologie vereint unterschiedlichste Positionen, denen gemeinsam
ist, dass sie sich mit Fragen zur sozialen Entstehung und Verbreitung von Wis-
sen und dessen Effekten befassen (Keller 2011b:21). In der Entstehungsphase der
Wissenssoziologie stand vor allem die soziale Bedingtheit des gesellschaftlichen
Wissens im Zentrum. Hierbei sind unter anderem Autor*innen wie Marx, Mann-
heim und Durkheim zu nennen (Keller 2011b:24-37). In den 1960er und 1970er
Jahren erfolgte innerhalb der Wissenssoziologie eine Hinwendung zur sozialen



3.1 Theoretische Uberlegungen I: Diskurse 41

Konstruktion des Wissens, mit der sich Autor*innen wie Berger und Luckmann
oder Bourdieu beschiftigten (Keller 2011b:22). In einer dritten Etappe verschob
sich der Fokus der Wissenssoziologie hin zu einer kommunikativen Konstruktion
der Wirklichkeit. Im Mittelpunkt steht nun, dass Wissensbestinde in kommuni-
kativen Prozessen hergestellt und verdndert werden (Luckmann 2002a:207-210;
Luckmann 2002b:158). Hierzu zihlt Keller den systemtheoretischen Konstruk-
tivismus von Niklas Luhmann, die Hermeneutische Wissenssoziologie, Ansétze
innerhalb des symbolischen Interaktionismus und die Analyse von Kommunikati-
onskulturen bei Hubert Knoblauch (Keller 2011b:60-88). Die hier beschriebenen
drei Etappen sind jedoch nicht so zu verstehen, dass ein neuer Ansatz jeweils
das vorhergehende Paradigma ersetzt. Vielmehr handelt es sich um verschie-
dene Perspektiven, die jeweils einen eigenen Schwerpunkt setzen und weiterhin
nebeneinander bestehen (Keller 2011b:93).

Einen ersten wichtigen Ansatzpunkt fiir die von Keller intendierte Zusam-
menfiihrung des Diskursbegriffs mit der Wissenssoziologie bietet ihm Peter L.
Berger und Thomas Luckmanns Werk «Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit» (2003). Dieses theorieintegrative Werk ist massgeblich fiir die kon-
struktivistische Wende der zweiten Etappe der Wissenssoziologie, stiitzt sich auf
verschiedenste Vorldufer und kann innerhalb des interpretativen Paradigmas ver-
ortet werden (Keller 2012a:209-210).! Darin untersuchen die beiden Autoren,
wie «Wissen» zu «Wirklichkeit» wird, d. h. wie die gesellschaftliche Konstruk-
tion von Wirklichkeit vonstattengeht (Berger und Luckmann 2003:3). Gesellschaft
erscheint ihnen gleichzeitig als objektive und subjektive Wirklichkeit, weil die
sinnhafte Wirklichkeit der Welt? dem Subjekt durch iibersubjektive gesellschaftli-
che Wissensvorrite zuginglich wird (Keller 2011b:42; Keller 2012a:213). Wissen
wird dabei als etwas verstanden, das sozial hergestellt, gesellschaftlich insti-
tutionalisiert und iiber Sozialisationsprozesse von Individuen internalisiert wird
(Keller 2011b:41).

! Die unterschiedlichen Positionen innerhalb des interpretativen Paradigmas betonen alle
«die Rolle sozialer Akteure bei der Herstellung, Stabilisierung und Verdnderung sozialer
Phinomene» (Keller 2012a:7-8).

2 Berger und Luckmann bauen auf der Sozialphinomenologie von Alfred Schiitz auf. Die-
ser interessiert sich insbesondere fiir die Frage der Konstitution von Sinn im Bewusstsein
des Einzelnen, die Max Weber Schiitz zufolge nur unzureichend behandelt hatte (Schiitz
2004:87-88, 94 [1932]). Schiitz analysiert, wie das individuelle Bewusstsein die Bewusst-
seinsleistungen eines Anderen herleitet und schliesslich eine Sinnstruktur der Sozialwelt
entsteht (Keller 2012a:184).



42 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

Berger und Luckmann legen damit auch eine Theorie der Institutionenbildung
vor. Institutionen sind deswegen wichtig, weil sie iiber einzelne soziale Situa-
tionen hinaus existieren, Verhaltensmuster vorgeben und dadurch eine gewisse
Kontrolle ausiiben (Berger und Luckmann 2003:58). Sie wirken in der Regel iiber
die Zeit, weil sie gesellschaftlich «als <permanente> Losung eines <permanenten>
Problems» (Berger und Luckmann 2003:74) anerkannt werden. Voraussetzung fiir
eine Institutionalisierung sind Habitualisierungen, d. h. Wiederholungen bestimm-
ter Handlungen, die sich bewéhrt haben und Vorteile bieten, indem sie Zeit und
Energie sparen (Berger und Luckmann 2003:56-57). Diese verfestigen sich mit
der Zeit zu Institutionen, wenn sie «durch Typen von Handelnden reziprok typi-
siert werden» (Berger und Luckmann 2003:58). Eine solche Typisierung umfasst
zunichst einen externalisierenden Schritt, das heisst, «dass das, was zunichst
eine innere Erfahrung, eine leibgebundene Titigkeit war, in eine duflere Gestalt
transformiert wird, in ein Ding, ein <Zeichen> bzw. einen <Zusammenhang von
Zeichen>: sprachliche Laute, Bildzeichen, rudimentidre Schriftzeichen» (Keller
2012a:217). Wenn dieses Zeichen oder Ding verschiedenen Menschen gleicher-
massen begreiflich wird, ihm also dieselbe Bedeutung zugemessen wird, so findet
eine Objektivierung statt. Das Zeichen oder Ding nimmt einen typischen Sinn an
(Berger und Luckmann 2003:36).% Institutionen setzen zudem voraus, dass typi-
sierte Handlungen von Typen von Handelnden vorgenommen werden. Dafiir wird
der Rollenbegriff herangezogen, denn in Rollen wird Wissen festgeschrieben —
wie etwas zu tun ist, wer es tut, welche Attribute damit verbunden sind usw.
(Keller 2012a:218). Rollen erméglichen, «daf3 Institutionen bestehen und immer
wieder neu und gegenwirtig von lebendigen Menschen erlebt werden» (Berger
und Luckmann 2003:79).

Uber Berger und Luckmanns Theorie der Institutionenbildung (bestehend aus
Externalisierung und Objektivierung) und dem damit verbundenen dritten Schritt
der Internalisierung von Wissen wird deutlich, wie es moglich ist, die Gesellschaft
sowohl als menschliches Produkt als auch als objektive Wirklichkeit zu verstehen.
Das Individuum deutet die Welt iiber den Riickgriff auf gesellschaftliche Wissens-
vorrite: «Jeder Schritt meiner Auslegung der Welt beruht jeweils auf einem Vorrat
fritherer Erfahrung: sowohl meiner eigenen unmittelbaren Erfahrungen als auch
solcher Erfahrungen, die mir von meinen Mitmenschen, vor allem meinen Eltern,
Lehrern usw. iibermittelt wurden» (Schiitz und Luckmann 1979:29). Die Welt, in

3 In einem Riickgriff auf Alfred Schiitz kann Typisierung auch beschrieben werden als Beset-
zung mit einem Deutungsschema oder, wie Schiitz auch schreibt, einem Schema der Erfah-
rung: «Deutung ist dann nichts anders als Riickfithrung von Unbekanntem auf Bekanntes,
von in Zuwendungen Erfaftem auf Schemata der Erfahrung» (Schiitz 2004:192).



3.1 Theoretische Uberlegungen I: Diskurse 43

der andere bereits leben, muss demnach internalisiert werden, um sie zu verste-
hen. Um zu erkldren, wie dies vonstattengeht, stiitzen sich Berger und Luckmann
auf die Sozialisationstheorie von Mead (2002 [1934]): Im Prozess der primiren
Sozialisation wird dem Kind die Welt durch seine Bezugspersonen vermittelt, die
Mead «signifikante Andere» nennt. Diese Welt des signifikanten Anderen wird
jedoch nicht als eine Variante von vielen moglichen, sondern als die Welt inter-
nalisiert.* Durch die Weitergabe an neue Generationen erstarrt die institutionelle
Welt zunehmend und wird von diesen nicht mehr als erschaffen wahrgenommen.
Die Welt hat eine Geschichte vor dem einzelnen Individuum, entzieht sich sei-
ner personlichen Erinnerung und wird damit als objektive Wirklichkeit begriffen
(Berger und Luckmann 2003:63-64).

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Berger und Luckmann die
kollektive und die individuelle Ebene gesellschaftlicher Wissensvorrite sowie
deren Wechselwirkungen betrachten, aber auch die Bedeutung von Handlun-
gen und Interaktionsprozessen betonen (Keller 2011b:48). Kritisiert wird jedoch,
dass sie eine Analyse von Jedermann- bzw. Allerwelts-Wissen fordern und
dass ihnen dadurch die Bedeutung von institutionellen Wissensbestdnden fiir die
gesellschaftlichen Wirklichkeitsverhdltnisse entgeht (Keller 2011b:183). Etwas
problematisch ist auch ihr Subjektkonzept, weil Identitit darin als relativ stabil
und dauerhaft erscheint. In Bezug auf die Begriffe der Wissenskonstruktion und
-internalisierung macht Keller ferner einen «Bias des bewussten und kontrol-
lierten Wissensbesitzes» aus, verweist aber darauf, dass dieser «in dieser Form
sicherlich von den Autoren nicht beabsichtigt ist» (Keller 2011b:48). Ausser-
dem — und hier wird die nichste Etappe der Wissenssoziologie wichtig — iiberse-
hen die Autoren durch ihren starken Fokus auf die Sozialisation andere Formen
der Wissensvermittlung, z. B. in Kommunikationsprozessen (Keller 2011b:69).

Folglich riickt in der darauffolgenden Etappe der Wissenssoziologie die
Bedeutung von Kommunikationsprozessen ins Zentrum. Entscheidend fiir die
WDA ist insbesondere die «kkommunikative Wende» in der Nachfolge von Berger
und Luckmann. Hierbei sind insbesondere die unter dem Begriff Hermeneu-
tische Wissenssoziologie zusammengefassten (vor allem deutschen) Positionen
zu nennen. Ganz in Berger und Luckmanns Tradition interessieren sie sich
anfanglich hauptséchlich fiir die Analyse von alltiglichen Deutungs- und Hand-
lungsmustern (Keller 2011b:70). Im Unterschied dazu sind sie jedoch als «Teil

4 Entsprechend bewerten Berger und Luckmann die primére Sozialisation als prigender als
alles, was danach kommt (Berger und Luckmann 2003:63, 139-148). Dennoch wenden
sie sich auch der sekundéren Sozialisation in der Schule oder am Arbeitsplatz zu, betonen
aber, dass diese immer auf dem Fundament der primiren Sozialisation aufbaut (Berger und
Luckmann 2003:148-157).



44 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

einer hermeneutisch die Daten analysierenden, strukturanalytisch modellbilden-
den, interpretativen Sozialforschung» (Hitzler, Reichertz und Schréer 1999:10)
stiarker empirisch ausgerichtet. Ab den 1990er Jahren ldsst sich eine Erweite-
rung der Hermeneutischen Wissenssoziologie von der Analyse von alltiglichen
Deutungs- und Handlungsmustern hin zu kommunikativen Prozessen beobach-
ten (Keller 2011b:70). Dies liegt unter anderem daran, dass die bereits erlduterte
gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit als Prozess der Externalisierung,
Objektivierung und Internalisierung von Berger und Luckmann zu abstrakt gefasst
wurde, um sie empirisch wirklich greifbar zu machen (Knoblauch, Raab und
Schnettler 2002:28-29). Damit riickt die Sprache stirker ins Zentrum, deren
Vorrangstellung von Berger und Luckmann bereits in «Die gesellschaftliche
Konstruktion der Wirklichkeit» unterstrichen worden war. Denn Sprache als

[e]in objektiv zugingliches Zeichensystem verleiht der abgelagerten Erfahrung den
Ausgangsstatus wachsender Anonymitit, indem es sie von ihrem urspriinglichen
Zusammenhang der konkreten Einzelexistenzen 16st und fiir alle, die Anteil an eben
dem Zeichensystem haben oder in Zukunft haben werden, allgemein zuginglich
macht. Auf diese Weise lassen sich Erfahrungen leicht iibertragen. (Berger und Luck-
mann 2003:72)

Sprache zeichnet sich somit als bedeutsamster Triger und Vermittler gesellschaft-
licher Wissensbestinde aus. Entsprechend wichtig wird in Luckmanns spiteren
Arbeiten das kommunikative Handeln (Knoblauch et al. 2002:29; vgl. Luck-
mann 2002a, 2002b). Das wird auch von weiteren Autor*innen innerhalb der
Hermeneutischen Wissenssoziologie aufgenommen, wie z. B. Hubert Knoblauch
(1995), der sich iiber die Analyse von Kommunikationskulturen ebenfalls der
kommunikativen Konstruktion der Wirklichkeit zuwendet.

Ebenfalls unter die Etappe der kommunikativen Konstruktion von Wissen bzw.
Wirklichkeit fallen Weiterfithrungen innerhalb des Symbolischen Interaktionis-
mus,? die sich ab den 1960er Jahren mit 6ffentlichen Konstruktionsprozessen
von sozialen Problemen zu beschiftigen beginnen. Diese Ausarbeitungen die-
nen Keller als Beispiel fiir Ansitze, die bereits einen Diskursbegriff einfiihren,
denn ab Beginn der 1970er Jahre begreifen diese «die konflikthaften Auseinan-
dersetzungen zwischen kollektiven Akteuren iiber giiltige Wirklichkeitsdefinitionen
als offentliche Diskurse» (Keller 2011b:74). Es finden sich Parallelen zu Fou-
caults spiten Arbeiten, in denen sich dieser ebenfalls «mit Akteuren, Strategien

5 Der Symbolische Interaktionismus ist ebenfalls innerhalb des interpretativen Paradigmas zu
verorten und steht in der Tradition der Chicago School of Sociology (vgl. Keller 2012a:83—
174).



3.1 Theoretische Uberlegungen I: Diskurse 45

und Taktiken der Diskursproduktion» beschiftigt hat (Keller 2011b:187). Ein
Beispiel ist das Karrieremodell sozialer Probleme von Stephen Hilgartner und
Charles L. Bosk (1988): Soziale Probleme werden nicht als objektive soziale
Konditionen betrachtet, sondern als Phidnomene, die als problematisch definiert
werden und abhingig von der Offentlichen Aufmerksamkeit eine «Karriere»
durchlaufen. Hilgartner und Bosk betonen entsprechend die Arenen offentlicher
Diskurse und offentlichen Handelns, in welchen diese Problemdefinitionen ent-
stehen, sowie die offentliche Aufmerksamkeit, die sie als knappes Gut ansehen
(Hilgartner und Bosk 1988:53-55). Ein weiteres Beispiel ist das «Kokonmodell
sozialer Probleme» von Michael Schetsche (2014), in welchem er vorschlagt, zwi-
schen einem sozialen Sachverhalt, seiner Deutung als Problem und dem Prozess
zu unterscheiden, in welchem diese Deutung zur offentlichen Problemwahrneh-
mung werden kann. Soziale Probleme werden damit als Ergebnisse diskursiver
gesellschaftlicher Prozesse verstanden.®

Wo kann nun also eine Diskursperspektive sinnvoll in die Wissenssoziolo-
gie eingebracht werden? Wie bereits ersichtlich wurde, deutet Keller in seinem
Uberblick iiber die Entwicklung der Wissenssoziologie an verschiedenen Stel-
len Beziige zu Diskurskonzepten an. Die WDA setzt bei Berger und Luckmanns
Verstidndnis der sozialen Konstruktion des Wissens und dem damit einhergehen-
den Wissensbegriff an, der alles als Wissen ansieht, «was in einer Gesellschaft
als <Wissen> gilt» (Berger und Luckmann 2003:3). Weiter nimmt sie die Bedeu-
tung von Sprache fiir die Wissensgenerierung und -weitergabe auf, die in der
Idee der kommunikativen Konstruktion zum Ausdruck kommt (Keller 2011b:95).
Fiir die WDA schlidgt Keller vor, den Begriff der kommunikativen Konstruktion
durch denjenigen der diskursiven Konstruktion zu ersetzen und dementsprechend
die Wissenssoziologie weiter zu prizisieren. Damit stehen nicht mehr alle, son-
dern ganz spezifische Strukturierungen von Kommunikationsprozessen im Fokus:
«[Glesellschaftliche Wissensfliisse in institutionellen Feldern der Gesellschaft
in ihrer zeitlich-riumlichen Genese, ihrer Fixierung und ihrem Wandel» (Kel-
ler 2011b:95). Die Einfiihrung eines Diskursbegriffs bedingt nun folglich eine
Auseinandersetzung mit den fiir diese Arbeit wichtigsten Punkten von Foucaults
Werk. Dabei wird nicht nur auf den Diskursbegriff von Foucault eingegan-
gen, sondern auch auf sein Subjektverstindnis, auf dem die anschliessenden
Uberlegungen (siehe Abschnitt 3.2) unter anderem aufbauen.

6 Hierbei kann auch auf das Thomas-Theorem verwiesen werden: «If men define situations
as real, they are real in their consequences» (Thomas und Thomas 1928:572).



46 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

3.1.2 Diskursbegriff und Subjektkonstitutionen bei
Foucault

Foucault selbst hat nie eine einheitliche Diskursanalyse theoretischer oder metho-
discher Natur ausformuliert (Keller 2011b:123). Seine Beschiftigung war vor
allem historisch-empirischer Art (Keller 2008:10), er betrachtet seine Unter-
suchungsgegenstinde aus einer konstruktivistischen Perspektive «als historisch
kontingente Erscheinungen, die ihre Existenz unterschiedlichen Wissens- und
Praxisformationen verdanken» (Keller 2011b:126). Von ihm untersuchte Themen
wie Wahnsinn (Foucault 1973) oder Uberwachungs- und Strafpraktiken (Fou-
cault 1977) existieren entsprechend nur in einer historisch kontingenten Form.
Den Begriff Diskurs definiert er zum ersten Mal in seinem Werk «Archiologie
des Wissens» aus dem Jahr 1969, und zwar als «eine Gesamtheit von Regeln,
die einer Praxis immanent sind und sie in ihrer Spezifitit definieren» (Fou-
cault 2016:522). Sie sind nicht «als Gesamtheiten von Zeichen [...], sondern als
Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstdnde bilden, von denen sie
sprechen» (Foucault 2016:525). Foucault interessiert sich demnach fiir die Regeln
der Bedeutungserzeugung und die Art und Weise, wie Diskurse produziert wer-
den. Es geht folglich darum, welche Aussagen in einem historischen Moment
auftreten und welche nicht (Keller 2011b:133).

In «Die Ordnung des Diskurses» von 1970 thematisiert Foucault dann, dass
Diskurse mit Erméchtigungs- und Ausschlusskriterien verbunden sind: «Man
weill, da man nicht das Recht hat, alles zu sagen, dal man nicht bei jeder
Gelegenheit von allem sprechen kann, dafl schlieflich nicht jeder beliebige iiber
alles beliebige reden kann» (Foucault 2017:11 [1974]). Foucault stellt sich davon
ausgehend zum Beispiel die Frage, wer in Diskursen spricht, d. h. es geht
unter anderem um die Zuginglichkeit und Offenheit bzw. Verknappung von
Sprechpositionen (Foucault 2017:26). Hier zeichnet sich bereits Foucaults begin-
nende Beschiftigung mit der Verbindung von Macht und Wissen ab. Fortan
denkt er Diskurse aus einer genealogischen Perspektive stirker prozessual und
als Deutungskdmpfe und richtet seinen Fokus unter anderem auf Praktiken und
Dispositive (Keller 2011b:137-138). Innerhalb solcher Macht-Wissens-Komplexe
spielt «Wahrheit» eine bedeutende Rolle:

Jede Gesellschaft hat ihre eigene Ordnung der Wahrheit, ihr [sic!] <allgemeine Poli-
tik> der Wahrheit: d.h. sie akzeptiert bestimmte Diskurse, die sie als wahre Diskurse
funktionieren 148t; es gibt Mechanismen und Instanzen, die eine Unterscheidung von
wahren und falschen Aussagen erméglichen und den Modus festlegen, in dem die
einen oder anderen sanktioniert werden; es gibt bevorzugte Techniken und Verfahren



3.1 Theoretische Uberlegungen I: Diskurse 47

zur Wahrheitsfindung; es gibt einen Status fiir jene, die dariiber zu befinden haben,
was wahr ist und was nicht. (Foucault 1978:51)

Gemiss Foucault ist also auch «Wahrheit» immer historisch kontingent, ein
Ergebnis von bestimmten (politischen) Prozessen und keinesfalls eine ««richti-
ge> Abbildung von Realitdt» (Keller 2011b:139). «Wahrheit» und «Wirklichkeit»
werden damit als Ergebnis von Deutungskdmpfen begriffen.

Durch Foucaults Beschiftigung mit der Verbindung von Macht und Wissen
riickt auch deren Wirkung auf Menschen stirker in den Fokus. Foucault wendet
sich der Analyse der «Konstitution des Subjekts im geschichtlichen Zusammen-
hang» (Foucault 1978:32) zu, so zum Beispiel in «Wahnsinn und Gesellschaft»
(Foucault 1973). Subjekte erscheinen ihm nicht als etwas Statisches, sie werden
vielmehr durch Prozesse der Macht geformt (Bosan¢ié 2014:96). In «Uberwachen
und Strafen» (Foucault 1977) stellt Foucault den Menschen als massgeblicher
Gegenstand des Wissens in der Neuzeit und die damit einsetzende Disziplinie-
rung seines Korpers,” die auf die Kontrolle seiner Denk- und Verhaltensweisen
abzielt, in den Mittelpunkt (Keller 2008:110-112; Bosanci¢ 2014:96). Auch das
Konzept der Gouvernementalitit entsteht in dieser Phase der Auseinandersetzung
mit Macht-Wissens-Komplexen. Foucault erldutert dieses in seinen Vorlesungen
am College de France 1977-1978:

Ich verstehe unter «Gouvernementalitit» die aus den Institutionen, den Vorgéngen,
Analysen und Reflexionen, den Berechnungen und den Taktiken gebildete Gesamt-
heit, welche es erlauben, diese recht spezifische, wenn auch sehr komplexe Form
der Macht auszuiiben, die als Hauptzielscheibe der Bevolkerung, als wichtigste Wis-
sensform die politische Okonomie und als wesentliches technisches Instrument die
Sicherheitsdispositive hat. (Foucault 2004:162)

Es geht ihm also um eine ganz bestimmte Form des Regierens der Bevolkerung
durch den modernen Staat. Mit dem Begriff des Regierens bezeichnet Foucault
einerseits «die Regierung der anderen», andererseits auch «die Regierung des
Selbst», womit eine Art und Weise der Selbstfiilhrung gemeint ist (Bosancié¢
2014:98). Laut Foucault ist das moderne Selbst zwar den in Diskursen zirku-
lierenden Subjektpositionen unterworfen. Das bedeutet aber keineswegs, dass
dieses machtlos ist, denn «[w]o es Macht gibt, gibt es Widerstand» (Foucault
1979:116). Foucault konzeptualisiert eine «Sorge um sich» bzw. eine bestimmte

7 Diese wird von Foucault mit dem Begriff der Disziplinarmacht gefasst (vgl. z. B. Foucault
1977:200-201, 220).



48 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

Art der Selbstfiihrung, die durchaus auch widerstindig gegen solche diskursi-
ven Adressierungen auftreten kann (Keller 2011b:210). In den drei Binden® von
«Sexualitdt und Wahrheit» (Foucault 1979; 1986a; 1986b) untersucht Foucault
entsprechend Unterwerfungen des Subjekts unter Subjektpositionen, aber auch
Selbstfiihrungspraktiken. Foucaults Subjektverstindnis, das sich vor allem gegen
ein als ahistorisch verstandenes Subjekt richtet, hat viele Diskussionen ausge-
1ost (vgl. dazu Keller 2011b:209-215; Bosanci¢ 2014:86). Laut Keller sind diese
Debatten fiir philosophische Perspektiven aber bedeutsamer als fiir soziologische,
weil sich die empirische Soziologie grundsitzlich immer mit historischen sozialen
Akteur*innen beschéftigt und beschiftigt hat (Keller 2011b:214-215).

Gegen Foucaults Werk wurden zudem verschiedenste weitere Kritikpunkte
vorgebracht (vgl. Keller 2011b:143-148). Aus soziologischer Perspektive sind
insbesondere zwei Punkte erwidhnenswert: Erstens hat Foucault nicht tiberzeugend
dargelegt, wie der Zusammenhang zwischen einer beobachteten Regelmassigkeit
und der Gesamtstruktur des Diskurses zu denken ist, denn es fehlt ein Kriterium,
um zwischen einer zugrundeliegenden Regel und einer zufilligen Regelmissig-
keit zu unterscheiden. Dies lésst sich 10sen, wenn man die Regelmissigkeit als
Ergebnis einer Befolgung von Regeln durch Akteur*innen versteht. Das ver-
weist auch auf den zweiten Kritikpunkt: Das Fehlen einer Kategorie sozialer
Akteur*innen. Wird eine solche in Foucaults Werk eingebracht, «wird deutlich,
dass nicht ein Diskurs sich selbst vollzieht, sondern dass er im praktischen Han-
deln sozialer Akteure produziert, reproduziert und transformiert wird» (Keller
2011b:146).

3.1.3 Die Zusammenfithrung von Wissenssoziologie und
Diskursbegriff

Reiner Keller iibernimmt mehrere Grundgedanken aus Foucaults Diskurstheorie,’
so zum Beispiel die «Bestimmung von Diskursen als gegenstandskonstituierende
Praktiken, denen ein [sic!] gemeinsame Struktur zugrunde liegt; [...] das Ver-
stindnis von <Wissen> und <Wahrheit> als diskursiven Konstruktionen; [...] die
Idee der Machtwirkungen von Diskursen» und anderes mehr (Keller 2011b:149;
vgl. diese Stelle auch fiir eine Gesamtiibersicht). Er betont jedoch, dass die

8 Mittlerweile ist posthum der vierte Band erschienen: vgl. Foucault (2019).

9 Er folgt damit einer Aufforderung Foucaults, sein Werk als Werkzeugkasten zu verwen-
den: «Ich wiinschte mir, dass meine Biicher eine Art fool-box wiren, in der die anderen
nach einem Werkzeug kramen konnen, mit dem sie auf ihrem eigenen Gebiet etwas anfangen
konnen» (Foucault 2014:651).



3.1 Theoretische Uberlegungen I: Diskurse 49

handlungstheoretischen Elemente, die bei Foucault bereits vorliegen, aber nicht
ausgearbeitet sind, stirker hervorgehoben werden miissen (Keller 2011b:150).
Erst die Einfiihrung einer Kategorie sozialer Akteur*innen macht Diskurse sozio-
logisch verstidndlich, denn «Diskurse existieren nur insoweit, wie sie durch soziale
Akteure realisiert werden» (Keller 2011b:233). Dazu dient ihm das Konzept
der Akteur*innen der Hermeneutischen Wissenssoziologie, welche den bzw. die
Akteur*in einerseits versteht «als selbstreflexives Subjekt, das in der alltigli-
chen Aneignung soziale Wissensbestidnde ausdeutet und sie priift, sie differenziert
oder zusammenfasst», Akteur*innen aber andererseits auch «als Adressaten von
Wissensbestidnden und darin eingelassenen Wertungen» betrachtet (Hitzler et al.
1999:13).

Wie erwihnt, schlidgt Keller vor, den Begriff der kommunikativen Konstruk-
tion durch denjenigen der diskursiven Konstruktion zu ersetzen, um Foucaults
Diskursperspektive in die an Berger und Luckmann anschliessende Wissenssozio-
logie zu iibersetzen. Die Konstruktion der Wirklichkeit vollzieht sich damit iiber
Diskurse, d. h. iiber «relativ dauerhafte und regelhafte, d. h. zeitliche und soziale
Strukturierungen von (kollektiven) Prozessen der Bedeutungszuschreibung» (Kel-
ler 2011b:236).

An dieser Stelle werden nun noch weitere Begriffe der WDA dargelegt,
die fiir diese Arbeit von Wichtigkeit sind. Um das Regelhafte von Diskursen
herausarbeiten zu konnen, unterscheidet Keller zwischen Ausserung und Aus-
sage: «Im Anschluss an Michel Foucault nenne ich AuBerung das konkrete,
fiir sich genommen je einmalige Aussageereignis. Demgegeniiber meint Aus-
sage bereits eine Ebene des Typischen und Typisierbaren: die gleiche Aussage
kann in ganz unterschiedlichen AufBerungen und situativ-singuliren Gestalten
getroffen werden» (Keller 2011b:235-236). Ein weiterer wichtiger Begriff ist der-
jenige des Deutungsmusters. Deutungsmuster sind diskursiv erzeugte, typisierte
Interpretationsschemata, die individuelle und kollektive Erfahrungen organisieren,
die Wahrnehmung und Deutung eines Phédnomens inklusive seiner normati-
ven Bewertung lenken und dadurch sinnstiftend wirken (Keller 2011b:240;
Keller und Bosanci¢ 2018:898). Sie «organisieren individuelle bzw. kollektive
Erfahrungen und sie implizieren meist Vorstellungen (Modelle) angemessenen
Handelns» (Keller 2011b:240). Diese werden in Diskursen zu Deutungsarrange-
ments verkniipft, Diskurse konnen aber auch neue Deutungsmuster hervorbringen.
Diese konnen dann wiederum in offentlichen Arenen platziert werden (Keller
2011b:243). Da dies durchaus auch strategisch geschehen kann, gibt es hier



50 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

einen Ankniipfungspunkt an Ansitze, die sich mit der Mobilisierung von sozia-
len Bewegungen und sogenanntem Framing'® beschiftigen und die innerhalb der
Politik- und Kommunikationswissenschaften stark rezipiert werden (z. B. Benford
und Snow 1988; Snow und Benford 2000).

Die beiden Begriffe von Subjekt- und Sprechposition beziehen sich auf soziale
Akteur*innen. Subjektpositionen meinen «die in Diskursen [...] vorgenommenen
Positionierungen und Adressierungen sozialer Akteure», d. h. «Identifikati-
onsangebote fiir Subjektivierungen» (Keller 2012b:100).!! Eine Form solcher
Subjektpositionen sind Modell- und Anti-Subjekte (vgl. auch Trucco und Pokitsch
i. E.), die den Adressierten «als Verheiung [...] oder mahnendes Beispiel» die-
nen und «entlang von Gegensitzen zwischen einem positiv besetzten <Wir> und
den <gegnerischen Anderen>» (Keller 2012b:100) konstruiert werden. Die vor-
liegende Arbeit nimmt Subjektpositionen in den Blick, indem sie sich dafiir
interessiert, welche an Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen
und politischen Diskursen der Schweiz konstruiert werden. Sprechpositionen hin-
gegen verweisen auf die machttheoretische Perspektive Foucaults, weil sie auf
«die institutionellen Regulierungen der Zuginge von Akteuren zum legitimen
Vollzug diskursiver Praktiken» verweisen bzw. bezeichnen, von wo aus «<ernst-
haft> gesprochen werden darf» (Keller 2011b:215). Es geht also um «Orte des
legitimen Sprechens innerhalb von Diskursen, die von sozialen Akteuren unter
bestimmten Bedingungen (bspw. nach Erwerb spezifischer Qualifikationen)»
(Keller 2011b:223) eingenommen werden konnen. Dabei konnen Ressourcen
bzw. Kapitalsorten eine wichtige Rolle spielen (Keller 2012b:99), was Anschluss-
moglichkeiten fiir Ansétze bietet, die sich mit sozialer Schliessung befassen (vgl.
Kapitel 4).

10 Das Konzept des Framings hat diskurstheoretische Anklinge, der Begriff des Frames
dhnelt insbesondere dem Begriff des Deutungsmusters. Erving Goffman z. B. versteht
Frames als «Interpretationsschemata», welche «die Lokalisierung, Wahrnehmung, Identifi-
kation und Benennung einer anscheinend unbeschrinkten Anzahl konkreter Vorkommnisse,
die im Sinne des Rahmens definiert sind», ermdglichen (Goffman 1977:31). Die bekannteste
Definition von Framing stammt von Robert M. Entman, der sich unter anderem auf Goffman
stiitzt. Er versteht unter Framing: «to select some aspects of a perceived reality and make them
more salient in a communicating text, in such a way as to promote a particular problem defini-
tion, causal interpretation, moral evaluation, and/or treatment recommendation for the item
described» (Entman 1993:52).

1 Hierbei muss erneut darauf hingewiesen werden, dass der Begriff Adressierung offener
und breiter als in der Adressierungsanalyse verwendet wird (vgl. Abschnitt 2.3). Die vor-
liegende Arbeit nutzt ihn vor allem, um zu beschreiben, wie Imame in Diskursen angerufen
werden.



3.2 Theoretische Uberlegungen II: Subjekte 51

Damit sind die wichtigsten diskurstheoretischen Konzepte sowie deren wesent-
lichen Begriffe fiir diese Arbeit erldutert. Da die WDA ihren Fokus hauptsidchlich
auf die Analyse der diskursiven Konstruktion von Wirklichkeit und damit
auf Sprechpositionen gelegt hat, jedoch nicht auf die Aneignung der Sub-
jektpositionen durch Individuen (Bosanci¢ 2014:91), sind weitere theoretische
Uberlegungen notig.

3.2 Theoretische Uberlegungen IlI: Subjekte

Es miissen also weitere Konzepte herangezogen werden, um die in der empiri-
schen Subjektivierungsforschung anvisierte Analyse von Prozessen der Selbstwer-
dung und -deutung und deren Abhingigkeit von gesellschaftlichen Subjektnormen
auf einer methodologischen Grundlage zu ermoglichen (Bosanci¢ 2014:133).
Diese Weiterentwicklung wurde bereits mit Riickgriff auf verschiedene theore-
tische Konzepte in unterschiedlicher Form vorgenommen (vgl. Spies 2009, 2010;
Keller, Schneider und Viehover 2012a; Spies und Tuider 2017; Bosanci¢ et al.
2019; Geimer et al. 2019; Bosanci¢ et al. 2022a, 2022b) und muss daher nicht
von Grund auf neu entworfen werden.

Ein wichtiger Ausgangspunkt fiir die empirische Subjektivierungsforschung
bildet die Vorstellung des dezentrierten Subjekts, das in historisch kontingente
gesellschaftliche Ordnungen eingebunden ist. Die «Dezentrierung des Subjekts»
bezieht sich auf eine seit dem 19. Jahrhundert stattfindende, kritische Ausein-
andersetzung verschiedener Denker*innen mit der Annahme der Autonomie des
Subjekts der klassischen Subjektphilosophie (vgl. dazu auch Bosanci¢ 2022:45—
46). Diese beginnen, das Subjekt anders zu denken, ndmlich «in seiner Form als
abhingig von gesellschaftlich-kulturellen Strukturen, die ihm nicht duflerlich sind
und in deren Rahmen es seine Gestalt jeweils wechselt» (Reckwitz 2008:13). So
hat auch Stuart Hall in unterschiedlichen Arbeiten zu Identitit und Differenz die
Dekonstruktion des «Subjekts der Aufklarung» dargelegt, an dessen Stelle ein
«soziologisches» und dezentriertes Subjekt tritt (Spies 2010:115-120). Mit «Sub-
jekt der Aufkldrung» bezeichnet Stuart Hall ebenjenes klassisch-philosophische
Subjektmodell eines verniinftigen, zentrierten Individuums, das einen «inneren
Kern» besitzt, «der mit der Geburt des Subjekts entsteht und sich mit ihm
entfaltet, aber im Wesentlichen wihrend der ganzen Existenz des Individuums
derselbe bleibt» (Spies 2009:Abs. 7). Diese Idee wirkt teilweise noch heute
in Vorstellungen weiter, die alle Verdnderungen, die ein Individuum durch-
lebt, als Abwandlung dieses friih ausgeprigten Wesenskerns verstehen (Strauss



52 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

1968:96-97). Sie findet sich zum Beispiel in Erik H. Eriksons entwicklungspsy-
chologischem Stufenmodell der Identititsbildung, das einen Prozess konzipiert,
an dessen Ende eine «abgeschlossene» und damit «gelungene» Identitit steht
(Erikson 2002 [1966]). Beim «soziologischen Subjekt», das nun geméss Hall an
die Stelle des «Subjekts der Aufkldrung» tritt, handelt es sich im Grunde um die
klassische, soziologische Identitdtskonzeption, die massgeblich auf Autor*innen
innerhalb des interpretativen Paradigmas zuriickgeht (Spies 2009:Abs. 8). Diese
Perspektive betrachtet den Menschen als in symbolische Ordnungen eingebet-
tet, aber nicht vollstindig durch diese determiniert (Bosancié 2019:45).12 An
dieser Stelle erfolgt daher zunichst ein Uberblick iiber das Identititskonzept
des interpretativen Paradigmas, bevor weitere massgebliche Konzepte dargelegt
werden.

3.2.1 Das Identitiatskonzept des interpretativen
Paradigmas

Grundlegend fiir das Identitdtskonzept des interpretativen Paradigmas sind die
Arbeiten von George Herbert Mead (2002). Er selbst verwendet den Begriff
Identitit nicht, sondern spricht von «Self».!? Seinen Uberlegungen legt er eine
Untersuchung des menschlichen Denkens bzw. Bewusstseins («Mind») zugrunde.
Dieses entsteht laut Mead «aus der Kommunikation durch Ubermittlung von Ges-
ten innerhalb eines gesellschaftlichen Prozesses oder Erfahrungszusammenhanges
— nicht die Kommunikation durch den Geist» (Mead 2002:89). Das bedeutet,
dass Denken bzw. Bewusstsein nicht etwa gesellschaftlichen Interaktionsprozes-
sen vorgelagert ist, sondern diesen entspringt. «Mind» ist daher eine sekundire
Erscheinung, der soziale Erfahrungs- und Handlungszusammenhinge vorausge-
hen (Keller 2012a:99). Kommunikation bedingt, wie im vorhergehenden Zitat

12 Saga Bosanci¢ distanziert sich dabei recht deutlich von der Vorstellung, dass alles von
Diskursen bestimmt wird: «Dies bedeutet [...] nicht, dass es keinerlei Bereiche des mensch-
lichen Lebens gibt oder geben kann, die nicht durch andere, nicht-diskursive Ebenen der
symbolischen Ordnungen der Gesellschaft beeinflusst sind oder hervorgebracht werden»
(Bosanci¢ 2014:163).

13 Aus dem Titel des Buchs «Mind, Self and Society» wurde in der deutschen Ubersetzung
«Geist, Identitdt und Gesellschaft» (vgl. Bosanci¢ 2014:134, Fussnote 103). Hier wird in
der Folge «Self» verwendet und auch weitere Konzepte im Englischen belassen (z. B. «I»
und «Me»), um Unklarheiten zu vermeiden. Beachtet werden muss auch, dass es sich bei
dem Buch um posthume Vorlesungsnachschriften handelt, d.h. die Texte einen urspriinglich
miindlichen Charakter haben und durch den institutionellen Verwendungszusammenhang
geprégt sind (Joas 1980:91).



3.2 Theoretische Uberlegungen II: Subjekte 53

ersichtlich wird, die Verwendung von Gesten in einem gesellschaftlichen Zusam-
menhang, genauer: der Gebrauch signifikanter Symbole. Damit sind Zeichen
gemeint, die auf etwas verweisen und «jeweils in dem die Geste setzenden Indi-
viduum wie auch in den auf sie reagierenden Individuen die gleichen Haltungen
auslosen» (Mead 2002:86-87). Signifikante Symbole setzen also ein «System
gemeinsamer oder gesellschaftlicher Bedeutungen» voraus, damit sie verstanden
werden konnen (Mead 2002:129-130).14

Aus diesen Uberlegungen ergibt sich, dass auch das Selbst-Bewusstsein
(«Self») als Bewusstsein der eigenen Identitit mit der Gesellschaft verbunden
ist, weil es ebenfalls im Interaktionskontext entsteht (Mead 2002:177). Mead ent-
wirft das «Self» als ein Zusammenspiel zweier Teile, des «I» und des «Me».
Das «Me» bezeichnet die Selbstwahrnehmung, die durch den Blick der Ande-
ren geprégt ist, d. h. «[d]ie Haltungen der anderen, die man selbst einnimmt
und die das eigene Verhalten beeinflussen» (Mead 2002:219). Oder anders aus-
gedriickt: «<Me> bezeichnet meine Vorstellung von dem Bild, das der andere
von mir hat bzw. auf primitiver Stufe meine Verinnerlichung seiner Erwartungen
an mich» (Joas 1980:117). Dieser Blick des Anderen wird in der Sozialisation
durch die Ubernahme von Rollen signifikanter Anderer eingelibt und spiter durch
die Einnahme der Haltungen der generalisierten Anderen!® weiter ausgeprigt
(Bosanci¢ 2014:134). Das «I» hingegen ist «die Reaktion des Organismus auf
die Haltung anderer» (Mead 2002:218). Dabei betont Mead die kreative, spon-
tane und iiberraschende Seite des «I». Das «I» hat man nicht vollstindig unter
Kontrolle: «Man ist sich seiner selbst nie sicher und wird durch das eigene Ver-
halten genauso iiberrascht wie andere Menschen» (Mead 2002:248). Das «I»
ist dem Menschen demzufolge nicht direkt zuginglich. Das Individuum kann
zwar sein Verhalten nach eigenen Interessen ausrichten, aber nicht eruieren, wie
diese Interessen im «I» zustande gekommen sind. Teile der Identitit bleiben

14 Kritik an Meads Argumentation zur Entstehung und Funktionsweise signifikanter Sym-
bole betrifft laut Keller (2012a:97-98) vor allem den gattungsgeschichtlichen Teil seiner
Uberlegungen, also die Frage, wie die Entstehung signifikanter Symbole im Ubergang vom
Tier zum Mensch erklirt werden kann. Sobald jedoch entsprechende Symbolsysteme exis-
tieren, beurteilt Keller Meads Ausfiihrungen als plausibel.

15 Der generalisierte Andere umfasst die Haltungen und Erwartungen einer Gemeinschaft
oder Gruppe, die man verinnerlicht und sich auf die eine oder andere Weise daran orientiert.
Mead erldutert dies am Beispiel eines Spiels, bei dem die Haltungen der Mitspieler*innen
dem oder der einzelnen Spieler*in geldufig sein miissen, damit eine Teilnahme am Spiel
iiberhaupt moglich ist (Mead 2002:196). Anders ausgedriickt: Im Spiel sind die Verhaltenser-
wartungen des generalisierten Anderen die Spielregeln, im Allgemeinen sind es Normen und
Werte einer Gruppe (Joas 1980:118).



54 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

damit intransparent. Dies fiihrt dazu, «dass die Beschreibung eigener identité-
rer Selbstverortungen nur im Modus des Me und somit nur durch den Riickgriff
auf gesellschaftlich-symbolische Wissensordnungen erfolgen kann» (Bosancic¢
2014:136). Durch dieses Zusammenspiel von «Me» und «I» beschreibt Mead
das Individuum gleichzeitig als gesellschaftlich konstituiert und einmalig (Keller
2012a:104-105). Hiermit wird auch deutlich, warum sich Berger und Luckmann
auf die Sozialisationstheorie von Mead stiitzen (vgl. Abschnitt 3.1.1).

Ein so beschaffener Identitétsbegriff bedingt zwei Dinge: Erstens gibt es weder
fiir das Individuum selbst noch fiir dussere Beobachtende eine Moglichkeit, die
«tatséchliche» Identitét einer Person aufzudecken. Zweitens hat er zur Folge, dass
Interaktionen betrachtet werden miissen, wenn man Identitdt untersuchen will,
weil die Identitdt in Interaktionsprozessen entsteht (Bosanci¢ 2014:137).

Erving Goffman hat Interaktionsprozesse niher untersucht. Er {ibernimmt von
Mead die Konzeptionen der Rolleniibernahme und des «Self» und baut sie an
verschiedenen Stellen aus (Goffman 1974:367). Er unterscheidet drei Ebenen
der Identitdt: die soziale, die personliche und die Ich-Identitit. Wihrend die
ersten beiden «Interessen und Definitionen anderer Personen hinsichtlich des
Individuums» (Goffman 1972:132) darstellen, ist die Ich-Identitéit «das subjek-
tive Empfinden seiner eigenen Situation und seiner eigenen Kontinuitdt und
Eigenart, das ein Individuum allméhlich als ein Resultat seiner verschiedenen
sozialen Erfahrungen erwirbt» (Goffman 1972:132). Goffman zeigt insbesondere
auf, wie sich Menschen in sozialen Situationen gegeniiber Anderen selbst erzih-
len (vgl. Bosanci¢ 2014:137-150) und sich damit als Wesen mit einer gewissen
Kontinuitit und Kohidrenz konstruieren. Er verwendet dafiir den Begriff der Kar-
riere (Goffman 1973a:127). Eine solche Karriere legt sich der Mensch selbst
im Riickblick in einer Erzéhlung zurecht (Goffman 1973a:144, 149) und auch
«Karriere-Zufille» werden dabei so eingebaut, dass sich ein kohirenter Zusam-
menhang ergibt (Goffman 1973a:134). Weil solche Erzdhlungen das eigene Selbst
unterstiitzen sollen (Goffman 1973a:152), braucht es Zuhorer*innen bzw. ein
Publikum, das mit Verstidndnis, Wertschitzung und Anerkennung reagiert (Goff-
man 1977:579). Entsprechend folgert Bosanci¢ (2014:156), dass «[i]dentitire
Kontinuitidt und Kohérenz [...] eine Konstruktionsleistung des Selbst» sind, «die
in Interaktionen neben den vorhandenen Identititsaufhidngern durch Erzéhlungen
hergestellt wird».

Bosanci¢ arbeitet im Riickgriff auf Goffmann zwei Tendenzen heraus, die in
diesen Selbsterzdhlungen zum Ausdruck kommen: Die Tendenz zur Normalitdt
und die Tendenz zur Abweichung. Goffmann versteht die Ich-Identitit als «eine
verdnderliche Formel», die kulturell geprégt ist (Goffman 1977:617). Er geht



3.2 Theoretische Uberlegungen II: Subjekte 55

dabei von einer ganz bestimmten kulturellen Identititsvorstellung aus: Der Hei-
ligkeit des Selbst in der Moderne (Bosanci¢ 2014:139). Darunter versteht er, dass
«dem Individuum in unserer urbanisierten, sidkularisierten Welt eine Art Hei-
ligkeit zugesprochen wird» (Goffman 1973c:54). Diskursanalytisch ausgedriickt
handelt es sich um ein Deutungsmuster, «das dem Individuum den héchsten mora-
lischen Wert zuspricht» (Bosanci¢ 2014:139). Goffman untersucht in der Folge
Interaktionsrituale, die auf den Schutz des Selbst zielen, weil aus der Heilig-
keit des Selbst dessen Verletzlichkeit abgeleitet werden kann. Da der Mensch
das Selbst in Interaktionssituationen einbringen muss, ist es Gefahren ausgesetzt
und deswegen versucht er fortwéhrend, das Selbst vor Ubergriffen und Verletzun-
gen zu schiitzen (Bosanci¢ 2014:140). Dies geschieht iiber die Aufrechterhaltung
einer als normal angesehenen Identitit. Das heisst, es existiert so etwas wie
«Selbstarbeit», also die Bemiihung «ein Image von sich zu wahren, das vor den
anderen zu bestehen vermag» (Goffman 1974:252). Normalitétsvorstellungen und
-erwartungen sind dabei immer historisch kontingent (Bosanci¢ 2014:175-176)
und konnen als diskursive Konstruktionen verstanden werden, an welchen sich
Individuen auf die eine oder andere Weise orientieren. Ein Individuum hat somit
eine bestimmte Vorstellung von sich, «die es in den Augen anderer anwesender
Personen aufrechtzuerhalten wiinscht» (Goffman 1974:365).

Bosanci¢ (2014:142) nennt dies die Tendenz zur Normalitit. Das stellt nun
eine der Erweiterungen von Meads Konzepten durch Goffman dar:

Mead hatte nur darin unrecht, daf} er glaubte, die einzigen relevanten Anderen wiren
diejenigen, die dem Individuum anhaltende und besondere Aufmerksamkeit zu schen-
ken bereit seien. Es gibt jedoch noch Andere, ndmlich jene, die ein Interesse daran
haben, in ihm jemanden zu finden, der nicht alarmierend ist und dem sie keine Auf-
merksamkeit zu schenken brauchen, damit sie sich ungestort anderen Angelegenhei-
ten zuwenden konnen. Das Individuum muf also teilweise fiir es selbst zu jemandem
werden, dessen Erscheinung die ihm gegeniiberstehenden Anderen als normal anse-
hen konnen. (Goffman 1974:367)

Individuen versuchen demgemass, in den Augen Anderer als moglichst «<normal»
zu erscheinen. Dieser Aspekt ist von Wichtigkeit fiir das zweite Forschungsin-
teresse dieser Arbeit, also die Frage nach Umgangsweisen der Imame mit den
Adressierungen der offentlichen Debatten. Gerade weil diese Diskurse stark ver-
sicherheitlicht sind, kann davon ausgegangen werden, dass im Datenmaterial



56 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

sichtbar werden wird, dass Imame versuchen, als «normal» zu gelten und sich
daher an Normalititsvorstellungen anzupassen versuchen.'®

Goffmann hat in seiner Arbeit jedoch auch den Einfluss von Organisatio-
nen auf Identitidtsbildungsprozesse betrachtet (Bosanc¢i¢ 2014:143). In «Asyle»
untersucht er zwar psychiatrische Kliniken, aber diese sind fiir ihn nur ein
Extrembeispiel jeglicher Organisation. Organisationen machen iiber Handlungs-
erwartungen gewisse Identititsvorgaben (Goffman 1973a:182-183). Dabei zeigt
Goffmann, dass Menschen sich zwar an die Identitdtsvorgaben von Organisa-
tionen anpassen, indem jemand zum Beispiel «auf kooperative Art und Weise
eine verlangte Tatigkeit fiir eine Organisation leistet» (Goffman 1973a:185).
Gleichzeitig, so Goffman (1973a:185), umgehen Menschen die Erwartungen von
Organisationen auf die eine oder andere Art, um die eigene Selbstdefinition vor
einer Aneignung durch die Organisation zu schiitzen. Diese Aufrechterhaltung
des eigenen Selbst durch Distanzierung macht Goffmann auch in seiner Kon-
zeptualisierung der Rollendistanz deutlich (Goffman 1973b). Er zeigt, dass das
tatsidchliche Rollenverhalten eines Individuums immer vom typischen Rollen-
verhalten abweicht (Goffman 1973b:104). Das Individuum lésst sich zwar auf
eine Rolle ein, weist jedoch Teile davon zuriick oder relativiert sie (Goffman
1973b:120-121). Um zu zeigen, dass man nicht vollstindig in der Rolle auf-
geht, also das «situative Selbst der Rolle nicht mit dem iibereinstimmt, was man
dariiber hinaus zu sein glaubt» (Bosanci¢ 2014:147), gibt es verschiedene Mit-
tel wie Entschuldigungen, aber auch Ironie oder Scherze (Goffman 1973b:118,
129). Goffman konzipiert Rollendistanz als einen typischen, nicht-normativen
Aspekt einer Rolle (Goffman 1973b:160), weil das Individuum als Triger*in
mehrerer Rollen verstanden wird und somit gar nicht vollstindig in einer ein-
zigen Rolle aufgehen kann. Weiter setzt die kulturell dominante Vorstellung,
dass jeder Mensch eine unverwechselbare Identitit aufweist, Rollendistanz vor-
aus. Goffmann zeigt somit, dass auch die Abweichung von Identititsnormen dazu
dient, das eigene Selbst aufrechtzuerhalten (Bosanci¢ 2014:147-148). Dies nennt
Bosanci¢ die Tendenz zur Abweichung (Bosanci¢ 2014:142). Hier zeigt sich nun
erneut, dass das Individuum zwar gesellschaftlich geprégt ist, aber «stets Mittel
und Wege findet, eine gewisse Distanz [...] zu bewahren» (Goffman 1973a:303).
Das bedeutet, dass im Datenmaterial im Hinblick auf den Umgang der Imame
mit den Adressierungen in den Debatten vermutlich auch gewisse Umdeutungen,
Eingriffe oder Widerstinde sichtbar werden.

16 Wobei es sich im Hinblick auf Imame stets um eine Normalititsvorstellung innerhalb von
rassifizierten Diskursen handelt, in welchen eine Kluft zwischen «wir» und «den Anderen»
aufrechterhalten wird (vgl. Trucco und Pokitsch i. E.).



3.2 Theoretische Uberlegungen II: Subjekte 57

Diese unterschiedlichen «Momente der Eingriffsmoglichkeiten» (Rohrer i. E.)
von Subjekten, die sowohl in der Tendenz zur Normalitdt als auch in der Tendenz
zur Abweichung zum Ausdruck kommen, werden im Folgenden néher behandelt.
Dazu ist es notwendig, noch einmal auf den Begriff des Subjekts einzugehen
sowie den Begriff der menschlichen Agency einzufiihren, um dann auf den fiir
diese Arbeit zentralen Begriff der Selbst-Positionierung zu sprechen zu kommen.

3.2.2 Subjekt, Agency und Selbst-Positionierung

«Ein Subjekt ist man nicht, man wird dazu gemacht und muss sich selbst dazu
machen», wie Thomas Alkemeyer und Ulrich Brockling (2018:17) pointiert for-
mulieren. Dies geschieht in einem Prozess der Subjektwerdung, in dessen Ablauf
Individuen mit Normen des Subjektseins in Auseinandersetzung stehen. Dies wird
mit dem zu Beginn des Kapitels eingefiihrten Subjektivierungsbegriff gefasst.
Subjekte sind somit am Subjektivierungsprozess beteiligt und in ihn multipel
eingebunden (Rohrer i. E.). In Anbindung an das oben dargelegte interpretative
Identititskonzept konnen Subjekte verstanden werden als prekire, sich stets im
Werden befindende Wesen, die sich selbst mit Kontinuitdt und Kohirenz erzih-
len. Noch priziser gefasst sind sie «sozial konstruierte und durch materielle,
rdumliche und kommunikative Ordnungen konstruierte Entitdten» bzw. «verge-
meinschaftete und vergesellschaftete, leiblich positionierte und mit Bewusstheit
ausgestattete Akteur*innen [...], die gesellschaftliche Vorgaben mehr oder weni-
ger aktiv interpretieren» (Bosanci¢ et al. 2022c:6). Ein Subjekt zu werden
bedeutet also einerseits, sich selbst zu gestalten, andererseits aber auch mit
den soziokulturellen Kontexten zu interagieren, auf diese zuriickzuwirken und
dadurch die Bedingungen der Subjektivierung zu verdndern (Brodersen i. E.). Das
setzt einen Begriff von menschlicher Agency oder Handlungsfahigkeit voraus.
Eine der bekanntesten Konzeptionen von Agency stammt von Mustafa Emir-
bayer und Ann Mische. Diese definieren menschliche Agency als einen Prozess
sozialer Gestaltung, «der (hinsichtlich habitueller Aspekte) durch die Vergan-
genheit informiert ist, aber (als Vermogen, unterschiedliche Moglichkeiten zu
bedenken) auch auf die Zukunft und (als Vermogen, vergangene Gewohnhei-
ten und zukiinftige Projekte unter Riicksichtnahme auf die Begrenzungen des
Moments zu kontextualisieren) auf die Gegenwart gerichtet ist» (Emirbayer
und Mische 2017:139). Wie deutlich wird, orientieren sich Menschen in ihrem
Handeln an Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart, so dass Agency in dieser
Konzeption einerseits eine temporale Komponente hat (vgl. dazu auch Roéhrer i.
E.). Andererseits betonen Emirbayer und Mische den sozialen, relationalen und



58 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

dialogischen Aspekt von Agency, da «Akteurinnen und Akteure in Beziehung
treten zu umgebenden Personen, Orten, Bedeutungen und Ereignissen» und sich
«gemeinsam mit anderen in kollektiv organisierten Handlungskontexten enga-
gieren» (Emirbayer und Mische 2017:151-152). Anders ausgedriickt: Agency
umfasst «the abilities to participate competently, idiosyncratically, and strategi-
cally in social orders, as well as to reject them. Given divergent norms, agency
therefore describes the fundamental ability to position oneself and to take action»
(Brodersen i. E.). Mit dieser Definition von menschlicher Agency als Fahigkeit
sich zu positionieren, muss im Folgenden geklirt werden, was «Positionierung»
bzw. «Selbst-Positionierung» meint.
Sasa Bosanci¢ versteht unter Selbst-Positionierung

ein tentativer, prekidrer, dynamischer und unabschlieBbarer Prozess der Auseinan-
dersetzung mit den Fremd-Identifizierungen durch diskursiv konstruierte Subjekt-
positionen, die im weitesten Sinne als Identitdtserwartungen und Identitdtsmodelle
verstanden werden konnen. (Bosanci¢ 2016:108)

Selbst-Positionierungen finden also, wie in dieser Definition offenkundig wird,
immer im Hinblick auf diskursive Adressierungen in Form von Subjektpositionen
statt. Diese stellen diskursiv vermittelte Subjektnormen bzw. Normen des Subjekt-
seins oder «Identifikationsangebote fiir Subjektivierungen» (Keller 2012b:100)
dar. Wie im vorhergehenden Kapitel erldutert wurde, positionieren sich Individuen
insbesondere in Erzihlungen:

Erzéhlungen sind deshalb von besonderer Bedeutung, da Selbst-Positionierungen
zumeist in sozialen Situationen stattfinden und es in diesen, neben den korperlichen,
praktischen und sonstigen Ausdrucksmoglichkeiten, in erster Linie die Geschichten
sind, die anderen erzihlt werden, die etwas dariiber aussagen, wie jemand sich selbst
sieht. (Bosanci¢ 2016:110)

Dabei geht Bosanci¢ von einem fragmentierten, kontextabhingigen und daher
eher «schwachen» Begriff der Selbsterzahlung aus und nicht von einer «Gross-
Erzihlung» mit quasi ontologischem Status (Bosanc¢i¢ 2014:190, 193). Selbst-
erzdhlungen werden zudem nicht als Abbild der Wirklichkeit verstanden. Es
spielt keine Rolle, ob sie «wahr» sind, denn es finden sich in solchen Erzih-
lungen immer Muster, die Auskunft dariiber geben, welche «Positionierungs-
weisen einem Selbst im Rahmen der gegebenen diskursiv-kulturellen Ordnung»
(Bosanci¢ 2014:192) und der entsprechenden Situation als moglich erscheinen.



3.3 Verknupfung mit dem Forschungsvorhaben 59

Die jeweiligen Aneignungen der Subjektpositionen durch tatsidchlich lebenden
Menschen miissen dabei empirisch untersucht werden. Ein Ergebnis feministi-
scher Kritik an poststrukturalistischen Ansitzen ist, dass Menschen als Schauplatz
multipler und konkurrierender Identititen betrachtet werden (Moore 1994:57).
Es muss somit davon ausgegangen werden, dass Menschen meist mehrere Sub-
jektpositionen (oder Teile davon) gleichzeitig aufnehmen oder umdeuten, die
sich auch widersprechen konnen (Moore 1994:55), denn «niemand kann auf
nur eine Subjektposition z. B. als Mann oder als Migrantin reduziert wer-
den» (Spies 2017:76). Gleichzeitig bedeutet das, dass sich ein Subjekt nicht
nur innerhalb eines Diskurses verortet, sondern «unterschiedliche Subjektposi-
tionen innerhalb verschiedener, intersektionell verschriankter Diskurse» annimmt
(Spies 2009:Abs. 46). Ein weiterer wichtiger Punkt, auf den Henrietta Moore
in Anlehnung an Wendy Holloway (1984) hinweist, ist, dass Positionierungen
immer im Verhiltnis zu Anderen stattfinden: «one’s interrelations with other
individuals — intersubjectivity — will also determine what positions one takes
up» (Moore 1994:65). Selbst-Positionierungen sind daher immer relational und
situativ. Was bedeuten all diese Aspekte nun fiir das in dieser Arbeit verfolgte
Forschungsinteresse?

3.3 Verkniipfung mit dem Forschungsvorhaben

Diese Arbeit interessiert sich fiir Subjektivierungsprozesse von Imamen in der
Schweiz. Dabei wird, wie dies der Begriff der Subjektivierung voraussetzt, das
Verhiltnis und die Dynamik zwischen diskursiv vermittelten Subjektnormen und
der Auseinandersetzung der tatsdchlich lebenden Menschen mit diesen unter-
sucht, also «das kontinuierliche Werden des Subjekts in der Subjektivierung»
(Brodersen 2022:116). Dies bedingt zuallererst den bereits erlduterten Diskurs-
begriff von Keller, der Diskurse als «relativ dauerhafte und regelhafte, d. h.
zeitliche und soziale Strukturierungen von (kollektiven) Prozessen der Bedeu-
tungszuschreibung» (Keller 2011b:236) versteht, die durch soziale Akteur*innen
«produziert, reproduziert und transformiert» werden (Keller 2011b:146). Hierbei
wird jedoch nicht die Phianomenstruktur eines bestimmten Diskurses — zum Bei-
spiel eines «Imam-Diskurses» — betrachtet, denn dies setzt den Nachweis voraus,
dass diesem ein Zusammenhang, eine Regel oder Struktur zugrundeliegt (Kel-
ler 2011a:83). Vielmehr werden offentliche Debatten auf an Imame adressierte
Subjektpositionen untersucht und daher, wenn der Begriff Diskurs tiberhaupt
verwendet wird, immer von Diskursen im Plural gesprochen. Wie hier bereits
deutlich wird, ist der Begriff der Subjektpositionen zentral, also «die in Diskursen



60 3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen ...

[...] vorgenommenen Positionierungen und Adressierungen» (Keller 2012b:100)
von Imamen. Dabei werden nur ganz bestimmte Offentliche Debatten auf sol-
che Subjektpositionen untersucht, namlich die massenmedialen und politischen
Debatten in der Schweiz. Diese werden im vierten Kapitel in einen grosseren
theoretischen Zusammenhang gestellt. Die anhand der massenmedialen und poli-
tischen Debatten der Schweiz untersuchte Forschungsfrage lautet somit: Welche
an Imame adressierte Subjektpositionen werden in massenmedialen und politischen
Debatten der Schweiz konstruiert?

Anhand von Selbsterzihlungen von Imamen in der Schweiz wird dann
herausgearbeitet, welche Selbst-Positionierungen Imame vornehmen und wie
sie  Subjektpositionen annehmen, umdeuten, transformieren, ablehnen oder
ignorieren. Der zweite Fragekomplex lautet dementsprechend: Welche Selbst-
Positionierungen nehmen Imame in Selbsterzdhlungen ein? Fiir wen mochten sie
gehalten werden? Wie gehen sie dabei mit den in massenmedialen und politi-
schen Debatten zirkulierenden Subjektpositionen um? Dabei spielt die Tendenz
zur Normalitdt und die Tendenz zur Abweichung eine wichtige Rolle. So wird
davon ausgegangen, dass Imame versuchen, sich an gewissen Normalitdtsvorstel-
lungen und Normalitidtserwartungen zu orientieren, gleichzeitig aber vermutlich
auch gewisse Abweichungen deutlich werden — «der personlicher Stil des Indi-
viduums» (Goffman 1973b:171) —, weil auch das eine Normalitdtserwartung ist.
Gleichzeitig wurde mit Moore offenkundig, dass Selbst-Positionierungen als rela-
tional und situativ zu verstehen sind. Dies bedeutet im Hinblick auf die hier
verfolgte Fragestellung, dass die Selbsterzihlungen der Imame auch in Beziehung
gesetzt werden miissen mit der Interviewsituation (vgl. Abschnitt 5.3.1, 5.4.1 und
5.5). Die Selbsterzidhlungen der Imame geben jedoch Auskunft dariiber, welche
Positionierungen im Rahmen der diskursiven Ordnungen iiberhaupt als moglich
erscheinen. Dies hidngt mit einem weiteren wichtigen Aspekt zusammen:

In addition, there is the question of the institutional power of dominant or hegemo-
nic discourses, where there are very tangible benefits to be gained from constructing
oneself as a particular sort of person and interacting with others in specific sorts of
ways. It is important to recognize that investment [in gewisse Positionierungen, Anm.
nt] is a matter not just of emotional satisfaction, but of the very real, material social
and economic benefits which are the reward of the senior man, the good wife, the
powerful mother or the dutiful daughter in many social situations. (Moore 1994:65)

Wie dieses Zitat deutlich macht, sind Subjektpositionen mit Fragen der Macht und
Ressourcen verbunden (vgl. dazu auch die weiteren Ausfithrungen in Kapitel 4).
Subjektpositionen konnen daher sowohl Nutzen bringen als auch mit negativen



3.3 Verknupfung mit dem Forschungsvorhaben 61

Sanktionen verbunden sein (Moore 1994:65). Das heisst, je nachdem auf wel-
che Subjektpositionen Bezug genommen wird, kann dies fiir tatséchlich lebende
Menschen bestimmte Folgen haben. Gerade im Zusammenhang mit den stark
versicherheitlichten Debatten, in welchen Imame adressiert werden, spielt diese
Perspektive eine wichtige Rolle. Und in Verbindung mit der Tendenz zur Norma-
litdit bedeutet dies, dass gewisse mit Sanktionen verbundene Subjektpositionen
vermutlich deutlich abgelehnt werden (vgl. Kapitel 9).

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veroffentlicht, welche
die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und angeben,
ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt
ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

l‘)

Check for
updates

Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung 4
in konflikt- und
schliessungstheoretische Perspektiven

Nach der Darlegung des sensibilisierenden Konzepts fiir die empirische Untersu-
chung wird in diesem Kapitel der Blick noch einmal weiter gefasst und eine
umfassendere Perspektive auf die in der Arbeit untersuchten Diskurse aufge-
tan. Dies griindet in einer dem Forschungsvorhaben tibergeordneten These. Diese
lautet, dass die politischen und massenmedialen Debatten zu Islam und Mus-
lim*innen in der Schweiz einen konflikthaften Aushandlungsprozess um das
gesellschaftliche Wissen zu Islam und Muslim*innen darstellen, dabei gleich-
zeitig aber die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft verhandelt wird.
Das heisst, es findet eine Aushandlung der «Innen-Auflen-Unterscheidung einer
Gesellschaft» (Bonacker 2007:9) statt, die als Schliessungsprozess aufgefasst
werden kann. Wihrend der erste Teil der These klar auf eine wissenssoziolo-
gische Betrachtungsweise hinweist, zeigt sich im zweiten Teil eine Ausweitung
hin zu konflikt- und schliessungstheoretischen Ansitzen. In diesem Kapitel soll es
um diese Ansitze und ihre Anschlussmdéglichkeit an diskurstheoretische Zuginge
gehen. Dabei wird auch ein historisches Deutungsmuster dargelegt, das damit in
Verbindung steht, und gewisse historische Beziige aufgezeigt. Eine solche umfas-
sendere Perspektive kann auf grossere Zusammenhidnge und ldngere Prozesse
verweisen, in welche das Thema der Arbeit eingebettet ist.

4.1 Die Theorie sozialer Schliessung

Einen ersten moglichen theoretischen Blickwinkel auf massenmediale und poli-
tische Debatten zu Islam und Muslim*innen bietet die Theorie sozialer Schlies-
sung. Sie griindet auf Max Webers Definition von offenen und geschlossenen
sozialen Beziehungen. Offen sind Beziehungen gemiss Weber dann, «wenn und

© Der/die Autor(en) 2025 63
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_4


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_4&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_4

64 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

insoweit die Teilnahme an dem an ihrem Sinngehalt orientierten gegenseiti-
gen sozialen Handeln, welches sie konstituiert, nach ihren geltenden Ordnungen
niemandem verwehrt wird, der dazu tatsédchlich in der Lage und geneigt ist»
(Weber 2010:31). Als nach aussen geschlossen wiederum begreift Weber Bezie-
hungen, «insoweit und in dem Grade, als ihr Sinngehalt und ihre geltenden
Ordnungen die Teilnahme ausschlieBen oder beschrinken oder an Bedingun-
gen kniipfen» (Weber 2010:31). Mit einer sozialen Schliessung soll nach Weber
die Zahl von Konkurrent*innen um Chancen und Ressourcen verringert werden,
wobei er vor allem die 6konomischen Chancen in den Vordergrund riickt. Eine
Schliessung muss dabei nicht vollstindig sein, sondern kann unterschiedlich weit
gehen (Weber 2010:260-261). Weber nimmt dabei an, dass ein dusserlich fest-
stellbares Merkmal wie z. B. «Rasse, Sprache, Konfession, ortliche und soziale
Herkunft, Abstammung, Wohnsitz usw.» (Weber 2010:260) als Begriindung fiir
einen Ausschluss herhalten muss, wobei das Merkmal als solches keine Rolle
spielt, sondern ein Ausschluss nur daran angekniipft wird.

Max Weber hat den Ansatz der sozialen Schliessung nicht weiter theoretisch
ausgearbeitet. Dieser wurde erst zu Beginn der 1970er Jahre — unter anderem
von Frank Parkin und Raymond Murphy — wieder aufgegriffen und theoretisch
erweitert (Mackert 2004a:9). Insbesondere Frank Parkin vollzieht einen entschei-
denden Schritt: Er weitet den Begriff der Schliessung so aus, «dass er auch
andere Formen sozialen Konkurrenzhandelns einbezieht, bei denen es um die
Maximierung von kollektiven Anspriichen auf Vorteile und Erfolgschancen geht»
(Parkin 2004b:30). Denn bis zu diesem Zeitpunkt war der Schliessungsansatz
im Anschluss an Weber hauptsichlich auf die Maximierung bzw. Monopoli-
sierung Okonomischer Chancen durch soziale Akteur*innen bezogen worden
(Mackert 2004a:10). Weiter beriicksichtigt Parkin auch die Gegenreaktionen der
Ausgeschlossenen. Er versteht den Widerstand gegen Schliessungen ebenfalls
als Schliessungsstrategie und nennt diesen Solidarismus. Er bezieht dadurch
beide Seiten einer Schliessung ein: «[K]ollektives Widerstandsbemiihen gegen
Herrschaftsanspriiche, die vom Prinzip der AusschlieBung getragen sind, kann
durchaus als die andere Seite der sozialen SchlieBungsgleichung angesehen wer-
den» (Parkin 2004b:31). Gleichzeitig verweist Parkin auch auf die sogenannte
duale Schliessung. Er stellt fest, «dass organisierte Arbeiter hdufig duale Stra-
tegien der SchlieBung verfolgen: usurpatorische Aktivititen gegen Arbeitgeber
und den Staat einerseits, exkludierende Aktivititen gegen schwicher organi-
sierte Gruppen von Arbeitern einschlieflich ethnischer Gruppen und Frauen
andererseits» (Parkin 2004a:48). Er hebt damit hervor, dass auch innerhalb
von Gruppen Ausgeschlossener soziale Schliessungen vollzogen werden konnen.
Murphy wiederum versucht, unterschiedliche Schliessungsformen zueinander in



4.1 Die Theorie sozialer Schliessung 65

ein Verhiltnis zu setzen. Er unterscheidet zwischen priméren, abgeleiteten und
kontingenten Exklusionsformen, wobei eine primire Exklusionsform vom Rechts-
system des Staates geschiitzt wird. Aus priméren Exklusionsformen ergeben sich
abgeleitete Exklusionsformen, kontingente Exklusionsformen wiederum héngen
vom jeweiligen Kontext ab (Murphy 2004:97-99)." Aus Murphys Unterscheidung
von Exklusionsformen folgt, dass unterschiedliche Schliessungsformen gemein-
sam eine Wirkung entfalten, d. h. Gruppen von mehreren unterschiedlichen
Schliessungen gleichzeitig betroffen sein kénnen (Mackert 2004a:17—18).2
Hierbei werden drei Aspekte der Theorie sozialer Schliessung deutlich: Der
Ansatz ist zugleich ungleichheits-, macht- und konflikttheoretisch. Er schliesst,
erstens, an Konzepte der sozialen Ungleichheit an, weil er eine Erklidrung fiir
Inklusions- und Exklusionsprozesse von Gruppen sozialer Akteur*innen in und
aus sozialen Systemen bieten mochte. Zweitens fokussiert er auf mit unterschied-
lichen Ressourcen ausgestattete soziale Akteur*innen sowie auf die zwischen
ihnen bestehenden asymmetrischen Machtbeziehungen in Schliessungskdmpfen.
Dies deutet, drittens, die konflikttheoretische Perspektive an: Schliessung wird
als Resultat von Schliessungskdmpfen begriffen, «in denen soziale Akteure den
Versuch unternehmen, Ressourcen, Privilegien, Macht oder Prestige zu mono-
polisieren und andere Akteure davon auszuschlieBen» (Mackert 2004a:11). Es
existiert noch ein weiterer soziologischer Ansatz, welcher bestimmte Schlies-
sungsprozesse beschreibt, jedoch etwas andere Schwerpunkte setzt: Die Theorie
der Etablierten-Aussenseiter-Beziehungen von Norbert Elias und John L. Scotson
(2017). Da Elias und Scotson zusitzliche Aspekte in den Blick riicken, die in
dieser Arbeit von Bedeutung sind, wird ihr Konzept hier ebenfalls erldutert.

I Als Beispiel fiir eine primire Exklusionsform nennt Murphy den Schutz des Privateigen-
tums in kapitalistischen Gesellschaften. Eine davon abgeleitete Exklusionsform wére z. B.
die wihrend langer Zeit in den USA angewandte Praxis, Frauen aus Clubs und Eliteschulen
auszuschliessen, die zur Bildung von (kapitalistischen) Netzwerken sehr wichtig waren und
sind. Hinsichtlich der kontingenten Exklusionsformen bezieht sich Murphy vor allem auf die
zur Zeit der Entstehung des urspriinglichen Textes (1984) noch stets bipolare Unterteilung
der Welt in eine kapitalistische und eine kommunistische Sphire (Murphy 2004:97-99).

2 Hierbei besteht im Grunde eine Uberschneidung mit dem Konzept der Intersektionalitit (als
erstes: Crenshaw 1989).



66 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

4.2 Etablierte und Aussenseiter*innen: «Wir»-Bilder
und «Sie»-Bilder

Norbert Elias und John L. Scotson untersuchten in einer empirischen Studie zu
Beginn der 1960er Jahre Nachbarschaftsbeziehungen in einem englischen Vorort,
den sie «Winston Parva» nannten. Dabei stellten sie Schliessungsprozesse fest.
Interessanterweise wichen die beiden untersuchten Gruppen an Nachbarn jedoch
nur in einem Punkt voneinander ab: «Als einziger Unterschied blieb, daf} die
Bewohner des einen Bezirks Alteingesessene waren, die seit zwei oder drei Gene-
rationen in der Nachbarschaft lebten, und die des anderen Neuankommlinge»
(Elias und Scotson 2017:10). Da sich die beiden Gruppen hinsichtlich verschie-
dener Eigenschaften wie Nationalitdt, ethnischer Herkunft, sozialer Klasse usw.
nicht unterschieden (Elias und Scotson 2017:10), kann man riickgebunden an die
Theorie der sozialen Schliessung folgern, dass das einzige Merkmal, welches
zum Anlass der Schliessung genommen werden konnte, die Aufenthaltsdauer
war. Elias und Scotson fiihren die beobachtete Machtiiberlegenheit der Altein-
gesessenen auf den hoheren Kohisionsgrad dieser Gruppe zuriick.? Dies gab den
Etablierten die Moglichkeit, «soziale Positionen mit einem hohen Machtgewicht
fiir die eigenen Leute zu reservieren, was seinerseits ihren Zusammenhalt ver-
stiarkt, und Mitglieder anderer Gruppen von ihnen auszuschliefen» (Elias und
Scotson 2017:12). Das wiederum bringt gewisse Vorteile, die materieller oder
okonomischer Natur sein konnen. Wie Parkin weisen Elias und Scotson aber
ebenfalls darauf hin, dass auch nicht-6konomische Aspekte in diesem Prozess von
Bedeutung sind und keinesfalls ausser Acht gelassen werden sollten (Elias und
Scotson 2017:28-31). Sowohl in der Theorie der sozialen Schliessung als auch
in der Etablierten-Aussenseiter-Theorie gilt somit, dass die Erlangung, Maxi-
mierung oder Monopolisierung 6konomischer oder materieller Chancen einen
wichtigen Stellenwert einnehmen, es aber nicht nur ausschliesslich darum geht.
Elias und Scotson (2017:76) betonen ausserdem, dass zur Untersuchung einer
Etablierten-Aussenseiter-Figuration* unbedingt zeitliche Prozesse miteinbezogen

3 Rudolf Stichweh verweist jedoch darauf, dass die Annahme eines tieferen Kohiisionsgrades
der Gruppe der Aussenseiter*innen nicht zwingend in allen Fillen zutreffen muss, «da Grup-
pen von Fremden im Ausland bei Gréenwachstum der Gruppe zu ihrer SchlieBung nach
aufen tendieren» (Stichweh 1992:307).

4 (Figuration» ist ein von Norbert Elias geprigter Begriff, mit dem er die Gegeniiberstellung
von Individuum und Gesellschaft auftheben will (Elias 1970:153-154). Der Begriff Figura-
tion driickt aus, dass «[d]as Zusammenleben von Menschen in Gesellschaften [...] immer,
selbst im Chaos, im Zerfall, in der allergrofiten sozialen Unordnung, eine ganz bestimmte
Gestalt» hat (Elias 2003:90). Figuration ist aber nicht eine andere Bezeichnung fiir Gruppe,



4.2 Etablierte und Aussenseiter*innen: «<Wir»-Bilder und ... 67

werden sollten, denn ansonsten besteht die Gefahr, einen strukturellen Grup-
penunterschied wie «neu» und «alt» zu iibersehen, wenn Strukturen einzig als
Zustinde bzw. «Standfotos» wahrgenommen werden.’

Stéarker als die Theorie sozialer Schliessung fokussieren Elias und Scotson
auf die in den Etablierten-Aussenseiter-Figurationen ablaufenden Gruppenpro-
zesse. Sie stellen sich die Frage, «wie und warum Menschen sich als zur selben
Gruppe gehorig betrachten und einander in Gruppengrenzen einschlieBen, die
sie aufrichten, wenn sie das Wort <Wir> gebrauchen, wihrend sie gleichzeitig
andere Menschen als einer anderen Gruppe zugehorig ausschlieBen, zu der sie
kollektiv <Sie> sagen» (Elias und Scotson 2017:36). Elias und Scotson sprechen
in der Folge vom «Wir-Bild» bzw. «Wir-Ideal», das nebst dem Ich-Bild — das
«Bild und Ideal seiner selbst» — als Teil des Selbstbildes einer Person exis-
tiert (Elias und Scotson 2017:44). Dieses Wir-Bild, so Elias und Scotson, wird
durch Aussenseiter*innen erschiittert, die in der Folge abgelehnt oder stigma-
tisiert werden (Elias und Scotson 2017:48-49). Dabei stellen die Autoren fest,
dass das Selbstbild der Etablierten, das diese auch nach aussen tragen, eine Ten-
denz zur Idealisierung aufweist, wihrend das Sie-Bild, das die Etablierten den
Aussenseiter*innen zuschreiben, eine Tendenz zur Herabsetzung hat. Oder wie
es die Autoren formulieren: Ersteres wird «eher nach der <Minoritit der Bes-
ten> geformt», das Zweite «eher nach der <Minoritdt der Schlechtesten>» (Elias
und Scotson 2017:71). Leider vertiefen die Autoren den Entstehungsprozess von
Wir-Bildern und Wir-Idealen nicht weiter.

Aufschlussreich ist, dass sich Elias und Scotson explizit davon abgrenzen, die
von ihnen untersuchten Prozesse als «Vorurteile» zu fassen, weil dieser Begriff
einzig die individuelle Dimension in den Blick nimmt, wéhrend es ihrer Mei-
nung nach unabdingbar ist, zugleich die kollektive Dimension zu untersuchen
(Elias und Scotson 2017:14). Dies soll als Ankniipfungspunkt fiir einige Bemer-
kungen zur Vorurteilsforschung dienen. Gegen diese wird Kritik gedussert, die
derjenigen von Elias und Scotson nahe kommt, ndmlich dass Vorurteilsforschung

vielmehr geht es um Beziehungsgeflechte, um Interdependenzen, durch die Menschen anein-
ander gebunden sind (Treibel 2008:70). Wie in der empirischen Subjektivierungsforschung
(siehe Abschnitt 3.2) werden Menschen damit nicht als vollstdndig autonom, aber auch nicht
als vollstindig abhédngig von gesellschaftlichen Strukturen verstanden (vgl. Treibel 2008:73).

5 Hierin wird deutlich, wie wichtig der Begriff des Prozesses in der Eliasschen Soziologie ist
(Treibel 2008:87-94). Es wird hier nur auf Norbert Elias Bezug genommen, weil die theoreti-
schen Teile der Studie zu Etablierten und Aussenseiter*innen hauptsichlich von ihm verfasst
wurden (Treibel 2008:80). Fiir eine Kritik an Elias, insbesondere in Bezug auf die Stel-
lung, die Gewalt in dem von ihm konzeptualisierten Zivilisierungsprozess einnimmt, siche
Malesevi¢ und Ryan (2012).



68 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

die gesellschaftliche Dimension von Vorurteilen, Diskriminierungen und Abwer-
tungen vernachlissige (Attia 2013:4). Vorurteilsforschung wird in dieser Arbeit
daher auch nicht vertieft behandelt. Mark Terkessidis weist jedoch auf einen
Aspekt hin, der fiir die diskurstheoretische Perspektive dieser Arbeit von Wich-
tigkeit ist: Weil die Vorurteilsforschung zur Feststellung von Vorurteilen hdufig
Eigenschaften misst, geht sie implizit davon aus, «dass bestimmte Gruppen als
Entitdten existieren und solche Eigenschaften besitzen» (Terkessidis 2004:37).
Aus diskurstheoretischer Perspektive sind gesellschaftliche Gruppen und ihnen
zugeschriebene Eigenschaften jedoch Resultat diskursiver Aushandlungs- und
Konstruktionsprozesse. Das ist bereits eine erste Antwort auf die Frage nach dem
Entstehungsprozess von «Wir»-Bildern.

An dieser Stelle kann zusitzlich der Sozialanthropologe Fredrik Barth (1998
[1969]) zur Vertiefung beigezogen werden, der sich mit ebensolchen Konstrukti-
onsprozessen befasst hat. Eine Gruppe definiert sich seiner Ansicht nach sowohl
tiber eine Selbstidentifikation als auch durch Zuschreibung von aussen und orga-
nisiert dadurch die Interaktionen zwischen Menschen (Barth 1998:10). Im Fokus
einer Untersuchung von Gruppen miissen aus dieser Perspektive daher die Grenz-
ziehungen (boundaries) zwischen Mitglieder und Aussenseiter*innen stehen. Die
Zuschreibung einer Person zu einem «Wir» oder «Sie» bedingt gemiss Barth zwei
Dinge: Einerseits geteilte Bewertungskriterien innerhalb einer Gruppe, die nicht
aus «objektiven» Unterschieden bestehen, sondern aus den sozialen Faktoren, die
von der Gruppe als wesentlich betrachtet werden und sich iiber die Zeit auch
verdandern konnen (Barth 1998:14-15). Anders ausgedriickt: Grenzen werden
nicht «aufgrund wahrgenommener Unterschiede gezogen, sondern Unterschiede
anhand bereits bestehender Grenzen <beobachtet> beziehungsweise erfunden»
(Bauman 2017:43). Andererseits miissen Grenzen aber auch aufrechterhalten
werden (Barth 1998:14). Entsprechend schreibt auch Terkessidis: «Tatsdchlich
wird aber das <Objekt> durch eine bestimmte Praxis und einen bestimmten Dis-
kurs tiberhaupt erst hervorgebracht» (Terkessidis 2004:37). Die Situation von
Minderheiten nimmt dabei eine Sonderstellung innerhalb von Barths Konzept
ein: Interaktionen zwischen der Bevolkerungsmehrheit und Minderheiten fin-
den immer innerhalb des Rahmens der Statuspositionen und Institutionen der
dominanten Mehrheit statt, in dem die Identitidt der Minderheit keine Handlungs-
grundlage bietet (Barth 1998:30-32). Gruppen — im Falle dieser Arbeit z. B.
«Muslim*innen» und «Schweizer*innen» — werden also in diskursiven Prozes-
sen und durch die entsprechenden Praktiken und boundaries erst konstruiert
und aufrechterhalten. Anzumerken ist, dass es nie nur ein einziges «Wir»- oder
«Sie»-Bild gibt, sondern mehrere solche Konstruktionen gleichzeitig in Diskursen
zirkulieren. Zusammenfassend konnen zwei Punkte festgehalten werden: Erstens



4.3 Die klassische soziologische Perspektive auf das Fremde 69

betonen Elias und Scotson (2017:14), dass sowohl die individuelle als auch die
kollektive Dimension betrachtet werden sollten, was auch der Perspektive der
Subjektivierungsforschung entspricht. Zweitens ist es wichtig zu beriicksichti-
gen, dass gesellschaftliche Gruppen das Resultat diskursiver Aushandlungs- und
Konstruktionsprozesse sind.

Die in der Studie zu «Winston Parva» gemachten Beobachtungen lassen
sich abstrahieren, denn eine Etablierten-Aussenseiter-Figuration kann in vielen
Konstellationen und an vielen Orten gefunden werden: «Man kann Varianten
derselben Grundfiguration, Zusammenstofe zwischen Gruppen von Neuankdmm-
lingen, Zuwanderern, Auslindern und Gruppen von Alteingesessenen tiberall
auf der Welt entdecken» (Elias und Scotson 2017:247). Diese Beobachtung
von Elias und Scotson soll als Ansatzpunkt dienen, den Blickwinkel ein wei-
teres Mal zu offnen, bevor die bisher gemachten theoretischen Uberlegungen
mit einer diskurstheoretischen Perspektive verkniipft werden. Im Grunde geht es
in der Etablierten-Aussenseiter-Figuration ndmlich um das Fremde in Form des
«Neuankommlings».

4.3 Die klassische soziologische Perspektive auf das
Fremde

In der Soziologie kann man von einer klassischen «Theorie und Soziologie des
Fremden» sprechen (Stichweh 1992:295). In deren Zentrum steht Georg Sim-
mels Uberlegungen «Exkurs {iber den Fremden» (Simmel 1992b). Darin erliutert
Simmel gleich zu Beginn:

Es ist hier also der Fremde nicht in dem bisher vielfach beriihrten Sinn gemeint,
als der Wandernde, der heute kommt und morgen geht, sondern als der, der heute
kommt und morgen bleibt — sozusagen der potenziell Wandernde, der, obgleich er nicht
weitergezogen ist, die Gelostheit des Kommens und Gehens nicht ganz iiberwunden
hat. (Simmel 1992b:764)

In dieser Beschreibung des Fremden als Wanderer, der nicht weiterreist, sondern
dableibt, driickt sich eine Spannung aus Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit
aus (Nassehi 1999:180). Ubersetzt in die Gegenwart sind mit Fremden daher
vor allem die in unserer Nédhe lebenden Fremden gemeint, die «Immigranten im
Nachbarhaus» (Angehrn 1994:33). Diese Spannung aus Nihe und Ferne sowie
Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit charakterisiert Simmel im folgenden Zitat
noch genauer: «Der Fremde ist ein Element der Gruppe selbst, nicht anders als die



70 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

Armen und die mannigfachen <inneren Feinde> — ein Element, dessen immanente
und Gliedstellung [sic!] zugleich ein Auflerhalb und Gegeniiber einschlief3t» (Sim-
mel 1992b:765). Fremde sind also Teil und gleichzeitig nicht Teil der Gruppe. Sie
werden jedoch erst durch die Zuschreibung der Gruppe, die sie als fremd wahr-
nimmt, {iberhaupt als fremd markiert. Diese Wahrnehmung ist dadurch geprigt,
dass die Fremden geméss Simmel «nicht als Individuen, sondern als die Fremden
eines bestimmten Typus iiberhaupt empfunden» werden (Simmel 1992b:770). Das
heisst, die Fremden werden als eine Art Kategorie wahrgenommen und dabei ihre
innere Verschiedenartigkeit und Heterogenitit nicht erfasst. Die Beziehung zum
Fremden ist daher «ein klassischer Fall einer Zurechnung von Eigenschaften auf
eine andere Person bei Vorhandensein nur minimaler Informationen» (Stichweh
1992:309). Hierin driickt sich auch aus, dass Fremde vorerst als nicht bekannt,
nicht vertraut und iiberraschend klassifiziert werden, weswegen der Mensch nicht
auf gesicherte Routinen des Umgangs zuriickgreifen kann (Nassehi 1999:185;
Stichweh 2010:75). Denn erscheint uns etwas vertraut, konnen wir auf typi-
sierte Erfahrungen zuriickgreifen, die den Umgang erleichtern und damit Zeit
und Energie sparen (Stichweh 2010:75; vgl. Berger und Luckmann 2003:56—
57). Fremdes bedeutet daher auch «eine pragmatische Storung oder Irritation,
die erst in noch zu findende Losungen [...] umgearbeitet werden muf3» (Stich-
weh 2010:75). Emil Angehrn geht in seiner Deutung des Fremden noch einen
Schritt weiter: Fremde bedeuten auch, dass es andere Subjekte gibt, die eben-
falls «Zentren von Weltbeziigen sind» (Angehrn 1994:32). Dies versteht er unter
anderem als Herausforderung an das «Wir»-Bild einer Gesellschaft: «Diese ist
[...] mit einem Gegenentwurf, mit einer anderen Moglichkeit ihrer selbst kon-
frontiert, in der eigenen Festgelegtheit in Frage gestellt. Die Moglichkeit einer
anderen Identitdt demonstriert die Nicht-Notwendigkeit der eigenen» (Angehrn
1994:34). Fremde stellen in dieser Perspektive mehr dar als eine Storung gesicher-
ter Routinen: ein Infragestellen des eigenen, als selbstverstindlich verstandenen
«Wir»-Bildes.

Zusammenfassend werden Fremde in der klassischen Theorie des Fremden
also als nicht bekannt und nicht vertraut qualifiziert und stellen daher eine gewisse
Storung gesicherter Routinen dar. Weiter werden sie eher als Typus denn als Indi-
viduen wahrgenommen und stehen in einem Spannungsfeld von Zugehorigkeit
und Nicht-Zugehorigkeit. Von dieser klassischen Perspektive aus weitergedacht,
konnen Fremde aber auch das Selbstverstindnis einer Gesellschaft in Frage stel-
len, weil sie dieser allein durch ihre Existenz vor Augen halten, dass es andere
Moglichkeiten der Konstituierung bzw. der Identitit gibt.

Kritisiert werden an Simmels klassischer Darstellung des Fremden verschie-
dene Punkte: Erstens hat er diesen anhand eines bestimmten Beispiels erarbeitet,



4.3 Die klassische soziologische Perspektive auf das Fremde 71

nidmlich an dem der europiischen Jiidinnen und Juden (Nassehi 1999:183; Terkes-
sidis 2004:14-15). «Fremdheit» wird hier im Grunde nicht allgemein beschrieben,
sondern bezieht sich auf bestimmte Erfahrungen des spéten 19. und frithen 20.
Jahrhunderts (Stichweh 1992:299). Die klassische Theorie des Fremden nimmt
also einen ganz spezifischen, europdischen Standpunkt ein — es gidbe durchaus
auch andere Perspektiven auf das Fremde, wie Thomas Bauer (2001) anhand einer
vormodernen arabisch-islamischen Sicht auf das Fremde zeigen kann.® Zwei-
tens versteht Simmel den Fremden als jemanden, der in eine bestehende, stabile
gesellschaftliche Struktur eindringt. Armin Nassehi (1999:182) verweist darauf,
dass sich diese Konzeption auch in anderen Texten der sogenannten klassischen
Soziologie des Fremden wiederfindet.” Er fiihrt dies auf die zugrunde gelegten,
erwihnten historischen Erfahrungen zuriick: «Die Erfahrung stabiler In-Groups,
die fiir Out-Sider nur schwer zu betreten sind, mag historisch sowohl fiir Immi-
granten in die USA als auch fiir das emanzipierte Judentum bestimmend gewesen
sein» (Nassehi 1999:183). Die Perspektive, dass Gesellschaften stabile, einheit-
liche Strukturen darstellen, muss aber hinterfragt werden. Simmel vernachléssigt
dabei auch die Existenz vertikaler Differenzierungen. Der dritte Kritikpunkt an
Simmel bezieht sich darauf, dass die Perspektive des Fremden selbst weitgehend
fehlt. So sind fiir Simmel die Ressourcen, die der Fremde mitbringt, nebenséch-
lich (Nassehi 1999:181).% Ebenso zieht er die Moglichkeit nicht in Betracht,
dass jemand, der als fremd markiert wird, diese Zuschreibung eventuell ablegen
mochte (Terkessidis 2004:15).

Sowohl Armin Nassehi (1999:189) als auch Rudolf Stichweh (2010:21) weisen
darauf hin, dass sich Fremde besonders gut im Verhiltnis zur Nation definieren
lassen. Hierbei bieten sich Fremde als (oftmals) Nicht-Biirger*innen «aufleror-
dentlich gut als negative Identifikationsfolie, als identitdtsstiftender Auenhori-
zont» an (Nassehi 1999:189). Stichweh kritisiert diese Engfiihrung auf die Nation

6 Bauer zeigt auf, dass das Fremde in der vormodernen arabisch-islamischen Kultur ganz
anders als in der klassischen soziologischen Theorie des Fremden nicht als fremd empfun-
dene Gruppen bezeichnet, gegen die man sich abgrenzt, sondern vor allem von der Perspek-
tive des sich selbst als fremd empfindenden Subjekts ausgeht. Das Fremde hat «nicht die
Abgrenzung eines (mehr oder weniger feindlichen) Auflen gegen das Selbst zur Folge, son-
dern verweist vielmehr auf eine Leerstelle im Innern, d. h. im Selbst des Sprechers» (Bauer
2001:103).

7 Nassehi nennt hierbei Robert E. Park (1964) sowie Alfred Schiitz Studie Der Fremde
(Schiitz 1972).

8 Diese nimmt dann Robert E. Park in seinem Konzept des marginal man auf (Park 1964).



72 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

jedoch, weil sie ihm zu reduktiv ist (Stichweh 2010:21). Er verweist unter ande-
rem auf die Weltgesellschaft, welche das Fremde moglicherweise als anachronis-
tisch erscheinen ldsst (Stichweh 1992:300). Allerdings ist es in den fast dreissig
Jahren seit Stichwehs Aussage trotz umfassender Globalisierungsprozesse bislang
nicht zur Herausbildung eines «Wir»-Gefiihls in der Weltgesellschaft gekommen
(Geiselberger 2017:11). Vielmehr zeigt sich in verschiedenen europdischen Lin-
dern eine Perspektive, die im englischsprachigen Raum als Nativismus bezeichnet
wird: Dass insbesondere rechtspolitische Parteien die Sichtweise vertreten «that
states should be inhabited exclusively by members of the native group (<the nation>)
and that nonnative elements (persons and ideas) are fundamentally threatening to
the homogeneous nation-state» (Mudde 2007:19). Eine mogliche Erkldrung dafiir
ist, dass die Auswirkungen der kapitalistischen Marktglobalisierung heute teil-
weise wieder zu mehr Schliessungstendenzen fiihren (della Porta 2017:57-76).°
Die gegenwirtigen politischen Debatten sind stidrker von politischen Tendenzen
geprigt, die nationalstaatliches Denken, Protektionismus und Misstrauen gegen-
iber multilateralen Gebilden betonen. Das wiederum driickt sich auch in Debatten
zum Fremden aus, die, wie Arjun Appadurai urteilt, im Endeffekt ein «Paradebei-
spiel fiir die Ubersetzung von Fragen der 6konomischen Souverinitit in Fragen
der kulturellen Souverinitit» darstellen (Appadurai 2017:32). Anders gesagt: Die
Unmoglichkeit, 6konomische Souverinitit in einer globalisierten Marktwirtschaft
zuriickzugewinnen, fiihrt zu einer Abschottungspolitik gegeniiber dem Frem-
den, weil zumindest in diesem Bereich noch Souverinitit beansprucht werden
kann. Eine andere bzw. erginzende Perspektive ist, dass sich diese Bewegungen
auch aus der Verunsicherung speisen, die aufgrund gelungener Integration ent-
steht, weil dadurch das Konfliktpotenzial in der Gesellschaft steigt (El-Mafaalani
2020). Man kann also folgern, dass der nationalstaatliche Rahmen ein gewis-
ses Gewicht zuriickgewinnt, zumindest in 6ffentlichen Debatten. Und weil diese
Arbeit ein kontingentes empirisches Phidnomen innerhalb eines bestimmten Kon-
textes untersuchen mochte, ndmlich Imame in der Schweiz, wird der Frage nach
dem spezifischen Verhiltnis zum Fremden im Kontext der Schweiz im tibernichs-
ten Unterkapitel nachgegangen, nachdem die schliessungstheoretischen Ansitze
mit einer diskurstheoretischen Perspektive zusammengefiihrt worden sind.

9 Einige der Autor*innen des Sammelbandes, der sich mit dieser Frage beschiftigt, ver-
weisen dabei auf «The Great Transformation» (Polanyi 2001 [1944]) und eine Art zweiter
grosser Transformation (z. B. Geiselberger 2017:10; della Porta 2017:60; Fraser 2017:81).



4.4 Zusammenfihrung der schliessungstheoretischen Ansatze mit ... 73

4.4 Zusammenfiithrung der schliessungstheoretischen
Ansatze mit einer diskurstheoretischen
Perspektive

An dieser Stelle werden nun die bisher erlduterten theoretischen Ansétze mit einer
diskurstheoretischen Perspektive verbunden. Die massenmedialen und politischen
Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz werden als diskursive
Arenen verstanden, in denen «verschiedene Diskurse um die Konstitution bzw.
Definition eines Phanomens wetteifern» (Keller 201 1b:234).10 Das heisst, sowohl
in der massenmedialen als auch in der politischen Arena der Schweiz kon-
kurrieren unterschiedliche Diskurse um die Definition der Phinomene «Islam»
und «Muslim*innen».!! Aufbauend auf der Theorie sozialer Schliessung, die
Schliessung als Resultat von Schliessungskdmpfen betrachtet und daher kon-
flikttheoretisch ist (Mackert 2004a:11), werden diese Diskurse als konflikthafte,
diskursive Aushandlungsprozesse verstanden, aus welchen Schliessungen resul-
tieren konnen. Zur Konflikthaftigkeit von Diskursen wurde bereits an anderer
Stelle einiges gesagt:

Diskurse sind [...] Gegenstand von Konflikten, weil in und mit Diskursen Deu-
tungsvorgaben fiir politische und soziale Ereignis- und Handlungszusammenhinge
produziert werden, die dariiber entscheiden, wie diese Ereignis- und Handlungszu-
sammenhinge wahrgenommen und bewertet werden. Diese Deutungsvorgaben sind
umstritten, weil sie das Richtige vom Falschen, das Gute vom Bosen, das Angemes-
sene vom Unangemessenen oder das Normale vom Abweichenden trennen und damit
soziales und politisches Handeln legitimieren. (Schwab-Trapp 2001:263)

Das heisst, das Wissen um «Islam» und «Muslim*innen», das wiederum zur Legi-
timierung von sozialem und politischem Handeln herangezogen werden kann,
wird in Diskursen auf konflikthafte Art und Weise ausgehandelt. Dieses Wis-
sen wird auch mit Bewertungen verkniipft. Um verstindlich zu machen, wie
daraus eine Schliessung resultieren kann, muss auf den Dispositivbegriff von
Foucault rekurriert werden. Ein Diskurs verfiigt iiber eine «materielle und ide-
elle Infrastruktur, d. h. die Malnahmenbiindel, Regelwerke, Artefakte, durch die
ein Diskurs (re-)produziert wird und Effekte erzeugt» (Keller 2011b:235). Das

10 Keller benutzt nicht den Begriff Arena, sondern «diskursives Feld».

1 Die einzelnen Diskurse und ihre Strukturierungen (Phanomenstrukturen) werden in dieser
Arbeit jedoch nicht ausgearbeitet, da vorrangig die darin zirkulierenden Subjektpositionen
im Zentrum stehen.



74 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

heisst: Diskurse haben reale Konsequenzen in unterschiedlicher Form. Sie kon-
nen in Gesetzen, Verhaltensanweisungen und anderem mehr miinden, durch die
eine Schliessung sodann manifest werden kann. Solche Schliessungen konnen
okonomische Chancen betreffen, aber auch weitere Ressourcen wie z. B. Macht
oder Prestige. Sie miissen nicht zwingend vollstindig erfolgen, sondern konnen
auch graduell sein. Schliessungen konnen aber auch in Diskursen zutage treten.

Hierin wird der bereits genannte macht- und herrschaftstheoretische Aspekt
der Theorie sozialer Schliessung sichtbar: Soziale Akteur*innen verfiigen iiber
unterschiedliche Ressourcen. In Schliessungskdmpfen bestehen zwischen ihnen
asymmetrische Machtbeziehungen (Mackert 2004a:11). Wenn Diskurse also
als mogliche Schliessungskdmpfe begriffen werden, so gilt dieses Verstidndnis
auch fiir soziale Akteur*innen in diskursiven Aushandlungsprozessen. Soziale
Akteur*innen, die in Diskursen das Wissen zu «Islam» und «Muslim*innen»
aushandeln, sind unterschiedlich mit Ressourcen ausgestattet und haben daher
auch unterschiedlichen Zugang zu Sprechpositionen im Diskurs. Das heisst,
asymmetrische Machtbeziehungen und ungleiche Ressourcenausstattungen spie-
len hinsichtlich der Aussagenproduktion sozialer Akteur*innen in Diskursen eine
Rolle. Reiner Keller und SaSa Bosanci¢ schlagen dementsprechend vor, danach
zu fragen,

wie die Sprechpositionen strukturiert sind und wer die jeweiligen SprecherInnen sind,
die an einer Diskursproduktion teilnehmen. Zugleich geht dies mit der Frage einher,
wer ausgeschlossen wird oder iiber welche AkteurInnen und Akteursgruppen aus-
schlieBlich gesprochen wird, ohne dass diese selbst zu Wort kommen. (Keller und
Bosanci¢ 2018:895-896)

Die Teilnahme an und das «Gehort-werden» in Diskursen hingt somit mass-
geblich von bestimmten Bedingungen bzw. der Ressourcenausstattung der
Akteur*innen ab. Die asymmetrischen Machtbeziehungen und ungleichen Res-
sourcenausstattungen wurden bereits im Forschungsstand (vgl. Kapitel 2) deut-
lich: In der massenmedialen Arena der Schweiz wird eher iiber Muslim*innen
gesprochen als mit ihnen und in der politischen Arena fallen die Moglichkeiten
fiir Muslim*innen, sich in diese einzubringen, aufgrund der hohen Hiirden zum
Erwerb der Staatsbiirgerschaft und damit dem Zugang zu politischen Rechten
bisher noch geringer aus. Dies gilt im gleichen Masse auch fiir Imame.

An dieser Stelle kann, wie bereits erwihnt, auch auf mogliche Gegenre-
aktionen der Ausgeschlossenen verwiesen werden. Parkin versteht die Schlies-
sungsstrategie des Solidarismus als eine kollektive Antwort ausgeschlossener
Gruppen (Parkin 2004b:31). Diese Strategien «richten politischen Druck nach



4.4 Zusammenfihrung der schliessungstheoretischen Ansatze mit ... 75

oben, denn mit ihren Anspriichen bedrohen sie den Ressourcenanteil der privile-
gierten Schichten» (Parkin 2004b:32). Eine solche Schliessung als Solidarismus
kann als eine mogliche Reaktion oder Strategie von (hier: organisierten) Subjek-
ten auf Adressierungen und Positionierungen in Diskursen verstanden werden. Es
ist jedoch auch eine duale Schliessung denkbar: Nebst «usurpatorischen Aktivité-
ten» (Parkin 2004a:48) nach oben kénnen von Schliessungen betroffene Gruppen
auch soziale Schliessungen gegen als schwicher verstandene Gruppen anstreben
(Parkin 2004a). Ob eine Schliessungsstrategie des Solidarismus verfolgt wird
oder aber eine Schliessung «nach unten» vorliegt, stellt somit eine empirisch
zu beantwortende Frage dar, die am vorliegenden Material untersucht werden
muss. Wie im Forschungsstand deutlich wurde (vgl. Abschnitt 2.2.4), zeigen Mus-
lim*innen durchaus Ansitze von Kritik «nach oben» (vgl. van Es 2021). Fiir die
in der vorliegenden Arbeit untersuchten Imame wird jedoch von der Annahme
ausgegangen, dass sich im Material eher innermuslimische Schliessungen zei-
gen werden, denn zumindest eine solche Schliessung wurde bereits angesprochen
(vgl. Abschnitt 2.1): Bei Imamen handelt es sich nach verbreiteter Auffassung um
Minner, Frauen werden meist von der Leitung des Gebets und der Freitagspredigt
ausgeschlossen.

Dartiber hinaus bietet die Theorie sozialer Schliessung eine ungleichheitstheo-
retische Erkldrung fiir Inklusions- und Exklusionsprozesse von Gruppen sozialer
Akteur*innen in und aus sozialen Systemen und daher auch fiir die Lebenschan-
cen der betroffenen Gruppen (Mackert 2004a:11). Letztere stehen nicht im Fokus
dieser Arbeit, sondern miissten im Rahmen weiterfiihrender, anderer Fragestel-
lungen untersucht werden. Versteht man Imame jedoch als diskursiv hergestellte
Reprisentationsgruppe von Muslim*innen, so kann diese Arbeit eventuell einen
Hinweis auf die Beschaffenheit von Lebenschancen von Muslim*innen in der
Schweiz geben.

Als nichstes sollen Beziige zur Theorie von Etablierten-Aussenseiter-
Beziehungen hergestellt werden. Elias und Scotson sprechen von einem «Wir-
Bild», das eine Gruppe von sich konstruiert, und gegen ein «Sie» abgrenzt (Elias
und Scotson 2017:36). Man kann dies auch als Othering-Prozess beschreiben
(vgl. Siouti, Spies, Tuider, von Unger und Yildiz 2022b). Debatten zu «Is-
lam» und «Muslim*innen» konnen als eine Etablierten-Aussenseiter-Figuration
aufgefasst werden, denn Studien zeigen, wie in diesen in der europiischen Offent-
lichkeit ein «Wir» und «die Anderen» konstruiert wird (Brubaker 2017:1200;
vgl. Spielhaus 2006; Ettinger und Udris 2009; Foner 2015). Dieses antagonis-
tisch konstruierte Verhiltnis zwischen einem essentialisierten «Islam» und einem
essentialisierten «Westen» weist historische Dimensionen auf (vgl. Asad 2006),
die bis mindestens in die frilhe Neuzeit zuriickreichen (Naumann 2009:22).



76 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

An diese antagonistische Konstruktion schliesst die iibergeordnete These die-
ser Arbeit an, die besagt, dass in politischen und massenmedialen Debatten zu
Islam und Muslim*innen nicht nur das gesellschaftliche Wissen zu «Islam» und
«Muslim*innen» ausgehandelt wird, sondern es auch um «Schweizer*innen»
geht, also auch die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft verhan-
delt wird. Allerdings werden die Konstruktionen von «Schweizer*innen» und
«Schweizer*in-Sein» in dieser Arbeit nicht nidher untersucht.

Des Weiteren macht Reiner Keller deutlich, dass die in Diskursen vorge-
nommenen Positionierungen und Adressierungen sozialer Akteur*innen, also
Subjektpositionen, «entlang von Gegensitzen zwischen einem positiv besetzten
<Wir> und den <gegnerischen Anderen>» (Keller 2012b:100) konstruiert werden
konnen. So beschaffene Subjektpositionen in Form eines idealen Modell-Subjekts
und eines Anti-Subjekts enthalten daher eine implizite Wertung. Auch Elias und
Scotson (2017:71) haben auf solche Wertungen in «Wir»- und «Sie»-Bildern hin-
gewiesen, sie wurden aber auch experimentell in der Sozialpsychologie bestitigt
(Tajfel und Turner 1979:40).

Unabhingig davon, ob nun ein Othering geschieht oder nicht, finden in den
entsprechenden Diskursen Konstruktionen von «Muslim*innen» statt. Wie Fou-
cault an einer beriihmten Stelle formuliert, sind Diskurse nicht als «Gesamtheiten
von Zeichen» zu behandeln, sondern als Praktiken, «die systematisch die Gegen-
stinde bilden von denen sie sprechen» (Foucault 2016:525). Es wird in Diskursen
also soziale Realitit hergestellt. Dabei zeigen sich in den offentlichen Debatten
zwei Aspekte, die sich verschrinken: Erstens kann empirisch aufgezeigt werden,
dass muslimische Zuwanderer*innen seit den Anschligen vom 11. September
2001 hauptsédchlich als Muslim*innen aufgefasst werden. Es kam also zu einer
Verschiebung der Kategorisierung von «Zuwanderer*in» bzw. «Ausldnder*in» zu
«Muslim*in» (Allievi 2006; Schiffauver 2007a:114; Udris, Imhof und Ettinger
2011:382-385; Liithi und Skenderovic 2019:6-7). Die eher typenartige oder kate-
goriale Beschaffenheit dieser Konstruktionen konnte auf einen der vorhergehend
erlduterten Aspekte des Fremden hinweisen: Dass Fremde eher als Typus denn als
Individuum wahrgenommen werden (Simmel 1992b:770). Damit soll nicht gesagt
werden, dass Muslim*innen grundsétzlich immer als fremd wahrgenommen wer-
den, es zeigt jedoch, dass bestimmte Verschrinkungen und Uberlagerungen, z. B.
mit Diskursen zum Fremden, bestehen, wie im nichsten Kapitel aufgezeigt wer-
den wird. Zweitens wird hierbei deutlich, dass Menschen durch ihre Religion
markiert, auf dieses Merkmal reduziert und weitere Identitdtsaspekte ignoriert
werden (Behloul 2007b:294; Spielhaus 2010:15; Halm 2013:457). Muslim*innen
werden also oftmals als homogene Gruppe verstanden und dadurch die ethnische,



4.4 Zusammenfihrung der schliessungstheoretischen Ansatze mit ... 77

religiose und kulturelle Verschiedenheit und Pluralitit von Muslim*innen ver-
nachlissigt (Behloul 2007b:295-296; Spielhaus 2006:32). Alles in allem finden
damit ganz bestimmte Konstruktionen von Muslim*innen statt, die Muslim*innen
eher als Typus oder Kategorie wahrnehmen. Das kann auch auf stirker konflikt-
hafte Aushandlungsprozesse verweisen, denn die Wahrscheinlichkeit, dass sich
Menschen in Bezug auf Gruppenzugehorigkeiten und nicht in Bezug auf indivi-
duelle Eigenschaften zueinander verhalten, nimmt zu, je intensiver Konflikte sind,
wie Tajfel und Turner (1979:34) experimentell aufzeigen konnten.

Elias und Scotson merken noch zwei weitere wichtige Punkte an, die hier auf-
genommen werden sollen. Erstens machen sie darauf aufmerksam, dass sowohl
die individuelle als auch die kollektive Dimension eines Phidnomens einbezogen
werden muss. Diese Uberwindung der Gegeniiberstellung von Individuum und
Gesellschaft ist ein grundlegendes Merkmal der Eliasschen Soziologie, das in
seinem Figurationsbegriff zum Ausdruck kommt (vgl. Treibel 2008:69-85). Hier
kann eine Briicke zur Subjektivierungsanalyse geschlagen werden. Wie bereits
erlautert, mochte die Subjektivierungsforschung genau diese Verbindung zwi-
schen Individuum und kollektiven Dimensionen untersuchen, indem sie fragt,
wie sich das Verhiltnis des Subjekts zu sozialen und kulturellen Ordnungen
bzw. Strukturen gestaltet (Bosanci¢ et al. 2019:142). Die von Elias angestrebte
Doppelperspektive wird im Rahmen dieses theoretisch-methodischen Werkzeugs
also bereits beriicksichtigt. Zweitens, so Elias und Scotson (2017:50), sollen
bei der Untersuchung von Etablierten-Aussenseiter-Figurationen «Gruppen und
ihre Beziehungen in der Abfolge der Zeit» betrachtet werden. Dies kann in
der Analyse im Hauptteil dieser Arbeit nur in einem kleineren Umfang geleis-
tet werden (vgl. Abschnitt 5.2.1). Allerdings setzt die WDA die methodische
Annahme voraus, dass iiber Zeit und Raum verstreute Ereignisse bzw. Ausserun-
gen zusammenhéngen, also einen Diskurs konstituieren (Keller 2011a:83). Diese
Voraussetzung hat also bereits einen gewissen prozessualen Charakter. Ausserdem
bietet der Verweis auf ein historisches Deutungsmuster und dessen mogliche Ver-
schriankungen mit Debatten zu Islam und Muslim*innen im nichsten Unterkapitel
eine Art der Einbettung in ldngere zeitliche Abldufe.



78 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

4.5 Verhéltnisbestimmungen zum diskursiv
konstruierten Fremden im Kontext der Schweiz

Als letztes werden nun noch Beziige zum diskursiv konstruierten «Fremden» her-
gestellt. Hierbei wird als erstes der bereits erwihnten Frage nach dem Verhiltnis
der Schweizer*innen zur diskursiven Konstruktion des Fremden nachgegan-
gen. Die Schweiz als Nationalstaat versteht sich als eine Willensnation (Imhof
2006:202).!% Sie entspricht in dem Sinne Renans Definition der Nation als tig-
liches Plebiszit (Renan 1882:27), als eine Praxis von Biirger*innen, die ihre
demokratischen Rechte ausiiben. Das Konstrukt der Willensnation Schweiz wird
daher oftmals als Struktur aufgefasst, «die stark genug ist, die ethnischen Span-
nungen eines multikulturellen Staatsbiirgerverbandes auszugleichen» (Habermas
1994:634). Allerdings geriet dieses Verstidndnis von Nation ab dem letzten Drittel
des 19. Jahrhunderts in der Schweiz ernsthaft unter Druck, weil der ethnolingu-
istische Nationalismus in vielen Teilen Europas erstarkte (Zimmer 2000:198).
Als Reaktion auf die ethnonationalistische Deutungshoheit entstanden Diskurse
der nationalen Identitdt in der Schweiz — man konnte auch von «Wir»-Bildern
sprechen —, die von Mythen und Narrativen wie dem Griindungsmythos des Riit-
lischwurs 1291 oder dem Mythos der Befreiung vom Joch der Habsburger in
der Figur Wilhelm Tells Gebrauch machten. Dies schlug sich in einer Schwei-
zer Selbstwahrnehmung als selbstbestimmt, aber stindig bedroht nieder (Imhof
2006:203-207). Ein weiteres Narrativ, das in diesen Diskursen geformt wurde,
um der schweizerischen Identitit mehr Kontinuitit und Einzigartigkeit zu ver-
leihen, war die Darstellung der Alpen als Kraft, welche die nationale Identitit
und den Charakter der Schweizer*innen bestimmt (Tanner 1994:20-21; Zimmer
1998:645). Zugleich dienten die Alpen auch als Symbol des Schutzes vor exter-
ner Bedrohung (Zimmer 1998:653). Nebst diesen Mythen und Narrativen entstand
jedoch zusitzlich «eine Selbstdefinition ex-negativo» (Kury 2008:24), eine Selbst-
bestimmung iiber eine Abgrenzung zum Fremden. Dabei ist wichtig anzumerken,
dass es hierbei nicht darum geht, dieses Verhiltnis zum Fremden als einzigar-
tig zu behaupten. Ahnliche Prozesse finden sich vielerorts, allerdings war wohl
die Ausgangslage der Schweiz in ihrer Eigenwahrnehmung als Willensnation
eine etwas andere als in vielen anderen europdischen Ldndern. Die Abgrenzung
zum Fremden «diente als Instrument der nationalen Homogenisierung, ohne die

12 Die Herausbildung des schweizerischen Nationalstaates bzw. seiner Institutionen geschah
iiber mehrere Schritte, deren wichtigste die Helvetik (1798-1803), die Mediationsverfassung
von 1803, der Bundesvertrag von 1815 sowie die Bundesverfassungen von 1848 und 1874
sind (Altermatt, Bosshart-Pfluger und Tanner 1998:11).



4.5 Verhdltnisbestimmungen zum diskursiv konstruierten Fremden ... 79

sprachlich-kulturelle Heterogenitit der Schweiz ernsthaft zu gefiahrden» (Erlan-
ger, Kury und Liithi 2003:442). Hierin zeigt sich, dass Konflikte — hier eine
konflikthafte Abgrenzung — der Etablierung und Aufrechterhaltung der Identi-
tit von Gesellschaften und Gruppen dienen (Coser 2009 [1956]:36-41; Simmel
1992a [1908]:288-289).1

Diese Abgrenzung geschah massgeblich iiber den Begriff der «Uberfrem-
dung», eine schweizerdeutsche Wortschopfung, die auch im Franzosischen und
Italienischen gebraucht wurde, weil sich das Wort schlecht iibersetzen lasst
(Buomberger 2004:29). Diskurstheoretisch gesprochen ist «Uberfremdung» ein
Deutungsmuster, das im kollektiven Wissensvorrat zur Verfiigung steht. Deu-
tungsmuster sind typisierte Interpretationsschemata, die Wahrnehmung und Deu-
tung eines Phidnomens lenken und dadurch sinnstiftend wirken (Keller 2011b:240;
vgl. Abschnitt 3.1.3). Als nicht genau definierter, schwammiger Terminus wirkt
«Uberfremdung» iiber alle Bevolkerungsschichten hinweg verbindend (Kury
2003:75, 80). In ihm kommt ein «Zuviel» zum Ausdruck, gleichzeitig aber auch
eine nicht niher definierte imagindre Normalitit (Kury 2003:74).'4 In «Uber-
fremdung» driickt sich eine vermeintliche Gefahr aus, «la crainte d’étre débordés
(<Ueber>) par les étrangers»> (Garrido 1987:9). Die darin eingeschriebene Angst
vor Zuwanderung ist begleitet von der Idee, «ohne dauernde Abwehr, ohne Schutz
durch Grenzen wiirde das <Eigene> durch das <Andere> iiberlagert, verdringt,
iberstimmt — eben: <iiberfremdet>» (Tanner 1994:17). Hierin wird eine nativisti-
sche Sicht deutlich, aus welcher jede*r Ausldnder*in potenziell eine Bedrohung
fiir den Nationalstaat Schweiz darstellt (Dahinden und Manser-Egli 2023:144).
In diesem Deutungsmuster fallen mehrere Aspekte der drei in diesem Kapi-
tel erlduterten theoretischen Ansidtze zusammen. Das Deutungsmuster hatte iiber
die Zeit verschiedene Formen der Schliessung zur Folge, wie aufgezeigt wer-
den wird. Aus diskurstheoretischer Perspektive bringt der Versuch, die eigene
Identitit iiber eine Abgrenzung aufrechtzuerhalten, das Fremde im Sinne einer
diskursiven Konstruktion erst hervor (vgl. Bauman 1992:86-87). Dieses ganz

13 zur Konfliktsoziologie siehe unter anderem Dahrendorf (1972), Simmel (1992a), Coser
(2009); fiir einen Uberblick siehe unter anderem Bonacker (2005), Bonacker und Imbusch
(2010).

14 Hier kann ein Verweis auf die von Foucault mehrfach beschriebene Genese der Normali-
sierungsgesellschaft gemacht werden (vgl. Foucault 1977, 1979).

15 Die Studie wurde durchgehend gemiiss den Regeln der deutschen Sprache gesetzt, wie
sie in der Schweiz gelten, auch wenn sie anderssprachige Zitate beinhaltet. Unter anderem
bedeutet das, dass kein scharfes S gebraucht und als Satzzeichen die schweizerischen Guil-
lemets «...» verwendet werden, die auch im Franzosischen ohne weite Spationierung gesetzt
werden.



80 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

bestimmte Verhiltnis zum Fremden kann daher als eine Konstruktion von «Wir»
und «die Anderen» und als eine Etablierten-Aussenseiter-Figuration verstanden
werden. Ausserdem zeigen sich gewisse Verschrinkungen des Deutungsmusters
mit Debatten zu «Islam» und «Muslim*innen», insbesondere in gegenwirtigen
rechtspolitischen Diskursen.

Seit seinem ersten Auftauchen um 1900 erscheint das Deutungsmuster «Uber-
fremdung» bis heute wiederholt in 6ffentlichen Diskursen (Tanner 1994:18).1¢
Uber die Zeit geht damit ein bestimmtes Dispositiv einher, das aus Amtsstel-
len, Gesetzgebungen, Weisungen und &dhnlichem mehr besteht und durch das
Schliessungen vollzogen werden. Den Anfang machte die Griindung der Zentral-
stelle fiir die Fremdenpolizei 1917, der spiteren eidgendssischen Fremdenpolizei,
die eine ihrer Aufgaben in der Bekimpfung der «Uberfremdung» sah (Erlanger
et al. 2003:438). Ein weiterer Eckpunkt stellt das 1931 verabschiedete Bun-
desgesetz iiber Aufenthalt und Niederlassung der Auslinder (ANAG) dar, das
die Niederlassung von Ausldnder*innen in der Schweiz erschwerte und erst
2008 durch das neue AIG!7 ersetzt wurde (Erlanger et al. 2003:440; D’ Amato
2008a:168-173). Die 1933 zum ANAG erlassenen Weisungen verwendeten den
Begriff Uberfremdung explizit und verlangten von Auslinder¥innen, die eine
Aufenthaltsbewilligung erhalten, «Assimilierbarkeit», was als eine innere Ein-
gliederung in das Schweizer Volkstum und die Schweizer Verhiltnisse erldutert
wird (Kury 2003:174).!% Ein weiterer wichtiger Teil des Dispositivs war das
«Gastarbeitenden-» oder «Rotationsmodell» nach dem Zweiten Weltkrieg, in dem
auch eine 6konomische Dimension des Deutungsmusters zum Ausdruck kommt.

16 Fiir genauere Beschreibungen der historischen Uberfremdungsdiskurse in der Schweiz,
sieche Garrido (1987), Tanner (1994), Misteli und Gisler (1999), Romano (1999), Erlan-
ger et al. (2003), Kury (2003, 2006, 2008), Buomberger (2004), Skenderovic und D’ Amato
(2008), Liithi und Skenderovic (2019).

17 Das neue Gesetz hiess erst Bundesgesetz iiber die Ausldnderinnen und Auslinder (AuG).
Mit den in Kraft tretenden Anderungen am 1. Januar 2019 wurde es in Bundesgesetz iiber
die Ausldnderinnen und Auslidnder und iiber die Integration (AIG) umbenannt.

18 Diese Idee von Integration als Assimilation iiberdauerte in der Schweiz bis heute. Schwei-
zerische Staatsbiirgerschaftsgesetze und Einbiirgerungsverfahren verlangen oft noch heute
von Einbiirgerungswilligen, dass sie nachweisen, dass sie sich an Sitten, Traditionen und
Kultur des Landes angepasst haben (Liithi und Skenderovic 2019:2). Dementsprechend gilt
die Schweiz als Land mit hohen Hiirden fiir den Erwerb der Staatsbiirgerschaft und daher
auch fiir die Moglichkeit der politischen Partizipation (Cinalli und Giugni 2013:157). Eine
neue Studie zeigt, dass die Totalrevidierung des Biirgerrechtsgesetzes von 2018 dazu fiihrte,
dass die ordentliche Einbiirgerung noch selektiver geworden ist: Weniger gebildete Zugewan-
derte werden deutlich seltener eingebiirgert als zuvor (Fibbi, von Riitte und Wanner 2024).
Hieraus wird deutlich, dass Staatsbiirgerschaft immer mit Schliessungsprozessen verbunden
ist (Mackert und Turner 2017:1; vgl. auch Mackert 2004b).



4.5 Verhdltnisbestimmungen zum diskursiv konstruierten Fremden ... 81

Die Schweiz verfolgte nach dem Zweiten Weltkrieg einerseits eine restriktive
Einwanderungspolitik, andererseits aber eine relativ liberale Arbeitsmarktpolitik
(Misteli und Gisler 1999:100). Wihrend der Wirtschaftsaufschwung nach dem
Krieg die Nachfrage nach ausldndischen Arbeitskriften ansteigen liess, sollte
gleichzeitig deren dauerhafte Niederlassung verhindert werden. Im Rotations-
modell, das auch von linkspolitischen Gewerkschaftskreisen verteidigt wurde
(Buomberger 2004:35), war die jihrliche Aufenthaltsdauer ausldndischer Arbeits-
kréfte auf neun Monate beschridnkt und der Familiennachzug sowie Wechsel von
Wohnort und Arbeitgeber*in verboten (Senn 2017:31-32). Es diente dadurch
auch als Konjunkturpuffer, den die Schweiz insbesondere in der Rezession
nach dem Erdolschock in den 1970er Jahren erfolgreich einsetzte (Buomberger
2004:190-191).!° Die Schweiz wandte sich zwar ab den 1960er Jahren allmihlich
von diesem Modell ab, allerdings setzt genau in dieser Zeit die Herausbildung
von kleinen, zum Teil kurzlebigen Parteien am rechtspolitischen Rand ein, die
gegen die «Uberfremdung» antraten (Misteli und Gisler 1999:103—-104). Eine
mogliche Erkldrung dafiir ist, dass bei einer erfolgreichen Integration von Min-
derheiten — in diesem Fall Zugewanderte, dasselbe gilt jedoch auch fiir andere
marginalisierte Gruppen, wie zum Beispiel Menschen mit korperlichen Beein-
trichtigungen — auch das Konfliktpotential innerhalb der Gesellschaft steigt,
weil soziale Positionen, Ressourcen und Privilegien neu verhandelt werden (EI-
Mafaalani 2020:79). Hier spielt nun die direkte Demokratie in der Schweiz eine
wichtige Rolle, weil Mittel der direkten Demokratie als Gelegenheitsstruktu-
ren dienen konnen, um Rechte von Minderheiten einzuschrinken (Skenderovic
2007:171-174; vgl. auch Vatter 2011).”° Dies zeigte sich bereits 1893 in der
historisch friihesten Initiative zum Schichtverbot, das sich im Grunde gegen
eine jiidische Minderheit richtete. Uber die Zeit kam es zu verschiedenen gegen
Auslinder*innen bzw. die «Uberfremdung» gerichtete Initiativen, darunter die
sogenannte Schwarzenbach-Initiative 1970, die den Anteil an Ausldnder*innen
in der Schweiz auf 10 % beschrinken wollte, und nur relativ knapp abgelehnt
wurde (Buomberger 2004:15-28). Initiativen entfalten dabei auch eine Wirkung,
wenn sie abgelehnt werden, weil damit Themen auf die Tagesordnung gesetzt
werden konnen. Manchmal scheitern Initiativen auch nur deshalb (oder werden

19 Die Schweiz hatte in der Rezession im Vergleich mit allen OECD-Lindern am meisten
Arbeitsplitze verloren, aber dennoch die geringste Arbeitslosenquote, weil zwei Drittel der
verlorenen Arbeitsplitze von Ausldnder*innen besetzt gewesen waren. Ca. 250’000 ausldn-
dische Arbeitskrifte mussten Mitte der 1970er Jahre die Schweiz verlassen (Buomberger
2004:191).

20 Allerdings gilt das nicht fiir die Sprachminderheiten in der Schweiz, wie Bolliger (2007)
aufzeigen kann.



82 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

zurlickgezogen), weil das Parlament bereits unter Druck gesetzt wurde, in einer
strittigen Frage zu handeln (Albertazzi 2008:108).

Heute verwendet vor allem die SVP — mit fast 28 % Wihleranteil stérkste
Partei im Nationalrat (BFS 2024c) — und ihr nahestehende Kreise das Deu-
tungsmuster «Uberfremdung». Im Rahmen der Umformung der SVP in den
1990er Jahren unter Christoph Blocher und der Ziircher Kantonalpartei wurde
diese immer stirker zum Konkurrenten der rechtspolitischen Randparteien und
daher auch zum «Erben» des Deutungsmusters «Uberfremdung» (Skenderovic
2007:164-166; vgl. auch Skenderovic und D’ Amato 2008). In den Diskursen der
SVP und ihr nahestehenden Kreise kommt es gelegentlich zu Verschriankungen
des Deutungsmusters «Uberfremdung» und der Thematisierung von Islam und
Muslim*innen, indem z. B. mit demographischen Prognosen suggeriert wird,
in einigen Jahren werde die Mehrheit der Schweizer Bevolkerung muslimisch
sein (D’Amato 2008a:183; Skenderovic 2008b:143). Diese Verschrinkungen
haben auch damit zu tun, dass die SVP bereits in den 1990er Jahren damit
begann, die Konstruktion eines Gegensatzes zwischen «Islam» und «Schweizer
Kultur» aufzugreifen und zu verbreiten (Skenderovic 2007:169—-170). Insbeson-
dere nach dem 11. September 2001 wurde dieser Gegensatz im SVP-Diskurs
immer wichtiger, weil sich darin «sicherheits-, migrations- und integrationspoli-
tische Diskursstriange tiberschneiden» (Hildebrand 2017:311). Es muss allerdings
angemerkt werden, dass das Deutungsmuster «Uberfremdung» iiber seine lan-
gen Wirkungsjahre nicht allein von rechtspolitischen Akteur*innen verwendet
wurde. Insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg trugen linkspolitische Gewerk-
schaftskreise massgeblich zu seiner Verbreitung bei, weil sie in ausldndischen
Arbeitskriften Konkurrent*innen und Lohndriicker*innen sahen (Buomberger
2004:36-39). Ausserdem hatte die fortwdhrende Thematisierung des Fremden
durch rechtspolitische Randparteien in den 1980er Jahren zur Folge, dass das
Deutungsmuster «Uberfremdung» zunehmend gesellschaftliche Akzeptanz erfuhr
und in Diskursen der etablierten Partien Eingang fand. Begriffe der rechtspoliti-
schen Parteien wurden in den offiziellen Diskurs iibernommen und nicht in Frage
gestellt (Skenderovic 2008a:64, 67; D’ Amato 2008b:212). Dies belegt auch eine
neuere Studie,2! die zum Schluss kommt, dass nativistische Formen von Othering,
die im Deutungsmuster «Uberfremdung» zum Ausdruck kommen, mittlerweile in
der Schweizer Gesellschaft institutionalisiert und verankert sind und zu Standar-
dannahmen in alltidglichen Praktiken und Interaktionen wurden (Dahinden und
Manser-Egli 2023:155-156).

21 Die Studie von Dahinden und Manser-Egli (2023) beschiftigt sich mit boundary making
gegeniiber muslimischen, als Migrantinnen gelesenen Frauen in der Schweiz.



4.6 Zusammenfassend: Einbettung in konflikt- und ... 83

Nebst diesem ganz bestimmten Verhdltnis zum Fremden, das im Deutungs-
muster «Uberfremdung» in Erscheinung tritt, finden sich noch weitere, kleinere
Beziige zum Fremden. Im Zusammenhang mit Othering wurde in Abschnitt 4.4
bereits auf die Ahnlichkeit der von Simmel beschriebenen Wahrnehmung des
Fremden als Typus und den Konstruktionen von «Muslim*innen» in den mas-
senmedialen und politischen Debatten in der Schweiz hingewiesen. Ein weiterer
wichtiger Aspekt erscheint in der Kritik an Simmels Beschreibung des Frem-
den: Dass die Perspektive des Fremden — man konnte etwas weiter gefasst auch
sagen: des konstruierten «Anderen» — in Simmels Theorie weitgehend fehlt.
Dies mochte diese Arbeit explizit leisten, indem die Perspektive der Imame ins
Zentrum geriickt wird.

4.6 Zusammenfassend: Einbettung in konflikt- und
schliessungstheoretische Perspektiven

Dieses Kapitel hat mit einem Uberblick iiber drei konflikt- und schliessungs-
theoretische Ansitze und deren Zusammenfiihrung mit einer diskurstheoretischen
Perspektive einen umfassenderen Blickwinkel eroffnet, der auf grossere Zusam-
menhinge und ldngere Prozesse verweist. Damit soll der iibergeordneten These
Rechnung getragen werden, die lautet, dass politische und massenmediale Debat-
ten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz einen konflikthaften Aushand-
lungsprozess um das gesellschaftliche Wissen zu «Islam» und «Muslim*innen»
darstellen und dabei gleichzeitig auch die symbolische Form der Schweizer
Gesellschaft verhandelt wird. Wie dargelegt wurde, werden gesellschaftliche
Gruppen — wie «Muslim*innen» und «Schweizer*innen» — als Resultat dis-
kursiver Aushandlungs- und Konstruktionsprozesse begriffen. Zudem zeitigen
Diskurse reale Konsequenzen wie Verhaltensanweisungen oder Gesetze, durch
die soziale Schliessungen manifest werden konnen. Soziale Akteur*innen, die in
Diskursen Wissen aushandeln, sind dariiber hinaus ungleich mit Ressourcen aus-
gestattet und haben demzufolge unterschiedlichen Zugang zu Sprechpositionen
im Diskurs. Die Teilnahme an und das «Gehort-werden» in Diskursen hingt somit
massgeblich von bestimmten Bedingungen bzw. der Ressourcenausstattung der
Akteur*innen ab. Die ungleichheits-, macht- und konflikttheoretische Perspek-
tive der Subjektivierungsforschung — die den sozialen Raum versteht als «durch
eine ungleiche Verteilung von sowohl materiellen als auch immateriellen Ressour-
cen wie Rechten, Macht und Anerkennung strukturiert» (Schiirmann und Pfahl
2022:11) — wird durch die Auseinandersetzung mit schliessungstheoretischen
Ansitzen stirker in den Fokus geriickt.



84 4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und ...

Zusitzlich wurde das Forschungsvorhaben durch eine Beschreibung des
Schweizer Kontextes und des spezifischen historischen Deutungsmuster «Uber-
fremdung» in einem Teil seines direkten Bezugsrahmens addquater verortet.
Wie gezeigt wurde, bringt diese schweizerische Selbstbestimmung iiber ein
Othering in Form einer Abgrenzung zum Fremden zum einen das Fremde als
diskursive Konstruktion erst hervor. Zum anderen findet sich das Deutungs-
muster inzwischen insbesondere in den oOffentlichen Debatten zu Islam und
Muslim*innen. Es ist darin fest verankert und wurde zu einer Art institutiona-
lisierter Standardannahme in diesen Diskursen (vgl. Dahinden und Manser-Egli
2023).

Diese Erkenntnisse haben Einfluss auf den empirischen Teil der Arbeit. So
stellt sich unter anderem die Frage, ob und wie die iibergeordnete These — d. h.
der gleichzeitige konflikthafte Aushandlungsprozess von Wissen zu «Islam» und
«Muslim*innen» und zur symbolischen Form der Schweizer Gesellschaft, die sich
insbesondere iiber eine Abgrenzung zum «Fremden» definiert und der daher eine
soziale Schliessung inhirent ist — einen Einfluss auf die Debatten zu Imamen
hat. Weiter ist zu fragen, inwiefern sich das wiederum in den Adressierungen
und Positionierungen der Imame in den 6ffentlichen Debatten niederschlidgt. Dies
wird an den entsprechenden Stellen der empirischen Ergebnisse (Kapitel 6 bis 10)
diskutiert.

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veroffentlicht, welche
die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und angeben,
ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt
ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

t‘)

Check for
updates

Methodisches Vorgehen 5

Wie bereits erldutert, setzt die Subjektivierungsforschung eine empirische Dop-
pelperspektive voraus (Bosanci¢ et al. 2019:143). Das bedeutet, dass diese Arbeit
mit zwei verschiedenen Datenkorpora arbeitet: Fiir die Untersuchung diskursiv
konstituierter Subjektpositionen, die Imame adressieren, wird ein erstes Daten-
korpus gebildet. Als Grundlage fiir die Untersuchung der Selbst-Positionierungen
von Imamen dient ein zweites Korpus. Die Daten beider Korpora werden dann in
Beziehung gesetzt und verkniipft, um die geforderte empirische Doppelperspek-
tive einzuldsen. Dies stellt im Grunde ein triangulatives Vorgehen dar (Truschkat
2018:133). Methodisch stiitzt sich diese Arbeit zundchst auf Vorgehensweisen
der WDA, die Reiner Keller allerdings als «orientierende Vorschlige» begreift,
die im Laufe einer empirischen Untersuchung «komplettiert und modifiziert wer-
den konnen und miissen» (Keller 2011b:277). Auch Sasa Bosanci¢ beschreibt die
von ihm vorgelegte Heuristik einer Subjektivierungsanalyse «als eine Art «Such-
scheinwerfer> zur Analyse von Subjektivierungsprozessen» (Bosanci¢ 2016:109).
Fiir die Analyse werden Elemente aus der Grounded Theory Methodologie (Gla-
ser und Strauss 2005 [1967]; Strauss und Corbin 1996; Strauss 1998)! verwendet,
die als Hilfsmittel betrachtet und an die Diskurs- bzw. Subjektivierungsforschung

! Dabei wird aus der Zitation schon ersichtlich, dass sich diese Arbeit hauptsichlich auf die
Weiterfithrung der Grounded Theory Methodologie von Strauss (1998) sowie Strauss und
Corbin (1996) stiitzt. Glaser und Strauss haben nach ihrem gemeinsamen ersten Werk spéter
jeweils einen eigenen Ansatz entwickelt, die sich nebst anderem darin unterscheiden, wie die
Rolle des Vorwissens der Forschenden beurteilt wird. Strauss hebt diese positiv hervor (Przy-
borski und Wohlrab-Sahr 2021:245, Fussnote 138, 249). Diese Ausprigung der Grounded
Theory Methodologie, welche unter anderem die theoretische Sensibilisierung der Forschen-
den betont und auf einem vieldimensionalen und vielstimmigen Verstindnis der sozialen
Realitit basiert, wird als konstruktivistische Variante bezeichnet (Truschkat 2013:78). Sie
wurde insbesondere von Kathy Charmaz (2014) weiterentwickelt.

© Der/die Autor(en) 2025 85
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_5


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_5&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_5

86 5 Methodisches Vorgehen

angepasst werden, wie dies Keller vorschldgt (Keller 2011a: 8-99, Fussnote 83).
Die Grounded Theory Methodologie eignet sich aus unterschiedlichen Griinden
(vgl. dazu Truschkat 2013), insbesondere aber weil sie theoretisch fundiert und
gleichzeitig offen genug ist (Truschkat 2013:83). Zudem wird das sequenzanaly-
tische Vorgehen der Hermeneutischen Wissenssoziologie (Reichertz und Schroer
1994; Soeffner und Hitzler 1994) als Hilfsmittel betrachtet, an das Forschungs-
vorhaben angepasst und fiir die Analyse verwendet. Im Folgenden wird auf die
einzelnen Schritte zur Korpusbildung und Analyse genauer eingegangen. Dabei
wird erst das methodische Vorgehen und in einem zweiten Schritt die Umsetzung
fiir das jeweilige Datenkorpus genauer beschrieben.

Dieses Kapitel dient insgesamt dazu, den Forschungsprozess intersubjek-
tiv nachvollziehbar darzustellen. Dies ist eines der Giitekriterien qualitativer
Forschung, das ermoglichen soll, «die Untersuchung Schritt fiir Schritt zu ver-
folgen und den Forschungsprozess und die daraus hervorgegangenen Ergebnisse
zu bewerten» (Steinke 2012:324). Eine transparente Ergebnisdarstellung in den
Kapiteln 6 bis 9, die hinreichende Textbelege aus dem Datenmaterial enthilt,
ist ebenfalls Teil der Giitekriterien, ebenso wie die Diskussion der Grenzen der
Ergebnisse (Steinke 2012:328-330). Es geht dabei insgesamt um eine «prinzi-
pielle Offenlegung und Nachvollziehbarkeit der Interpretationsschritte» (Keller
2011b:274). Schliesslich wird in diesem Kapitel in einem letzten Unterkapitel
auch die Position der Forschenden reflektiert, was ebenfalls als ein Giitekriterium
qualitativer Forschung verstanden werden kann (Steinke 2012:330-331).

5.1 Subjektpositionen: Methodische Schritte zur
Korpusbildung und Analyse

Die Rede von Diskursen setzt die Annahme voraus, dass zwischen — z. T. auch
nur partiellen — Datenfragmenten, die als einzelne Ereignisse bzw. Ausserungen
existieren, Beziehungen bestehen, die im Rahmen einer Diskursanalyse aufge-
spiirt werden sollen (Keller 2011a:83). Im Unterschied zu anderen qualitativen
Verfahren wird ein Datenfragment — ein Text, ein Video, ein Bild, eine Audio-
aufnahme — nicht als ein in sich abgeschlossener Fall betrachtet, vielmehr miissen
Verbindungen zwischen Einzelereignissen bzw. -dusserungen hergestellt werden,
um Aussagen liber «den» Diskurs machen zu konnen. Um etwas iiber die in
verschiedenen Diskursen zirkulierenden Subjektpositionen aussagen zu konnen,
fiir die sich diese Arbeit interessiert, miissen daher die Analyseergebnisse ver-
schiedener Datenfragmente aufeinander bezogen werden (Keller 2011a:78). Diese



5.1 Subjektpositionen: Methodische Schritte zur Korpusbildung ... 87

Annahme eines Zusammenhangs stellt den Ausgangspunkt fiir die Bildung des
ersten Datenkorpus dar.

5.1.1 Korpusbildung I: Methodische Schritte

Die Zusammenstellung des ersten Datenkorpus erfordert eine vorausgehende,
ausfiihrliche Beschéftigung mit dem Untersuchungsfeld, um Fragestellung und
Datengrundlagen prizisieren zu konnen. Diese Kenntnisse iiber das Untersu-
chungsfeld werden wihrend der Korpusbildung fortwihrend vertieft (Keller
2011a:86). Hauptbezugspunkt wihrend der Erstellung des Korpus sind die for-
schungsleitenden Fragen (Keller 2011a:90), hier dementsprechend die Frage nach
Subjektpositionen in politischen und massenmedialen Debatten der Schweiz, die
Imame adressieren. Aus dem Forschungsinteresse ergab sich die Entscheidung,
mit textformigen Daten zu arbeiten, wie in Abschnitt 5.2 niher begriindet werden
wird.

Die Auswahl der Texte erfolgt anhand eines theoretischen Samplings (Glaser
und Strauss 2005:53-57). Dies entspricht dem Vorgehen der Grounded Theory
Methodologie (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:252). Theoretisches Sampling
heisst, dass dieses auf der Basis von Konzepten erfolgt, die eine theoretische
Relevanz fiir die sich entwickelnde Arbeit haben (Strauss und Corbin 1996:148).
Bestimmte Konzepte werden als wichtig erachtet, weil sie im Prozess des Ver-
gleichens immer wieder in Erscheinung treten oder im Gegenteil nicht vorhanden
sind, und zu Kategorien zusammengefasst (Strauss und Corbin 1996:149). Immer
ausgehend vom Forschungszweck (Glaser und Strauss 2005:59) ist das Ziel des
theoretischen Samplings, «Ereignisse, Vorkommnisse usw. auszuwihlen, die Indi-
katoren fiir Kategorien, ihre Eigenschaften und Dimensionen sind» (Strauss und
Corbin 1996:149). Das Sampling wird dementsprechend wihrend der Erhebung
permanent angepasst (Glaser und Strauss 2005:56). Dabei dienen die Prinzipien
der minimalen und maximalen Kontrastierung (Glaser und Strauss 2005:62-66)
zur Auswahl der Texte, d. h. es geht darum, «[s]o viele Unterschiede und Ahn-
lichkeiten der Daten wie moglich zu vergleichen» (Glaser und Strauss 2005:63).
Einfacher ausgedriickt: Bereits wihrend der Datenerhebung findet ein inhaltlicher
Vergleich bzw. eine Kategorisierung der Texte in Bezug auf die Forschungsfrage
nach Subjektpositionen statt. Dabei wird die Textauswahl fiir das Datenkorpus
von stidndigen Vergleichen angeleitet: Wo finden sich Unterschiede? Wo finden
sich Ahnlichkeiten? Dadurch wird es moglich, Texte bereits im Erhebungspro-
zess zu kategorisieren und dabei auch zu entscheiden, ob ein Text Eingang in das



88 5 Methodisches Vorgehen

Korpus findet oder nicht. Uber das Sammeln #hnlicher Daten (minimale Kontras-
tierung) konnen grundlegende Eigenschaften einer Kategorie deutlich gemacht
werden. Dadurch dass gleichzeitig auch moglichst grosse Unterschiede zwischen
den Kategorien angestrebt werden (maximale Kontrastierung), ist es wahrschein-
licher, dass tatsédchlich unterschiedliche Daten gesammelt werden. Ausserdem
sind Barney Glaser und Anselm Strauss der Meinung, dass der Versuch, die
Unterschiede zwischen den Kategorien zu verstehen, dazu fiihre, dass man die
Eigenschaften von Kategorien besser entwickle (Glaser und Strauss 2005:63—-64).
Diese Methode des permanenten Vergleichs begriindet einen Erkenntnispro-
zess, «der explizit auf eine ergebnisoffene Prozessualitidt angelegt ist und einer
abduktiven Forschungslogik folgt» (Truschkat 2013:80). Abgeschlossen wird die
Datenerhebung, wenn eine theoretische Séttigung eintritt. Damit ist gemeint,
dass keine neuen oder bedeutsamen Daten mehr auftauchen (Strauss und Cor-
bin 1996:159). Dieses Kriterium wird auf jede einzelne Kategorie angewendet.
Abgeschlossen wird die gesamte Datenerhebung, wenn jede Kategorie gesit-
tigt ist (Glaser und Strauss 2005:69). Die Grounded Theory Methodologie gibt
Forschenden entsprechend einen gewissen Wechsel zwischen Erheben und Ana-
lysieren vor. In der Erstellung des Datenkorpus wird bereits in einem bestimmten
Mass kategorisiert bzw. kodiert, was als eine Art Grobanalyse verstanden werden
kann.

5.1.2 Analyse I: Methodische Schritte

Die Analyse der Daten beginnt mit einem einfachen Lesen (Keller 2011a:98),
was in dieser Arbeit bereits bei der Korpusbildung geschieht, weil nur dadurch
Vergleiche zwischen den Texten angestellt werden konnen. Im Erhebungsprozess
wird so eine grosse Bandbreite an Material gesichtet, wenn notig im Korpus
erfasst und durch das offene und zum Teil auch axiale Kodieren grob kategori-
siert. Mit diesen beiden Begriffen werden in der Grounded Theory Methodologie
zwei Typen des Kodierens bezeichnet. Es existieren insgesamt drei Formen: das
offene, das axiale und das selektive Kodieren (Strauss und Corbin 1996:40).
Dabei spielt fiir die Analyse des ersten Datenkorpus vor allem das offene und
das axiale Kodieren eine Rolle.? Beim offenen Kodieren werden durch das Stel-
len von Fragen und das Anstellen von Vergleichen Konzepte identifiziert und

2 Das selektive Kodieren dient in der Grounded Theory Methodologie vor allem dazu, die
sogenannte «Kernkategorie» zu entwickeln, also der rote Faden der Geschichte, die eine
Untersuchung erzdhlen mochte (Strauss und Corbin 1996:94-117). Dies ist hier von unter-
geordneter Bedeutung, weil die Fragestellung bereits auf ein zentrales Phinomen abzielt



5.1 Subjektpositionen: Methodische Schritte zur Korpusbildung ... 89

entwickelt (Strauss und Corbin 1996:43-55). Dieses Kategorisieren ist dabei
durchaus als provisorisch zu verstehen und griindet sowohl in den Daten als auch
im Kontextwissen des oder der Forschenden (Strauss 1998:58). Die wichtigsten
zwei Fragen in diesem Prozess lauten: «(1) Was geschieht eigentlich im Text?
(2) Auf welche Kategorie weist die Textpassage hin?» (Titscher, Wodak, Meyer
und Vetter 1998:97). Dabei hat dieser erste Schritt noch «starken Versuchscha-
rakter» (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:265). Es geht darum, Daten durch
eine eingehende Untersuchung zu kategorisieren und diese Kategorien gleich-
zeitig anschaulich, aber in abstrakter Form zu benennen (Strauss und Corbin
1996:43-50). Axiales Kodieren richtet im Anschluss daran seinen Fokus stirker
auf einzelne Kategorien, indem diese vertieft anhand ihrer Eigenschaften entwi-
ckelt werden (Strauss 1998:101). So zdhlen Anselm Strauss und Juliet Corbin
(1996:76) folgende Subkategorien einer Kategorie auf, die beim axialen Kodie-
ren spezifiziert werden sollen: Bedingungen, die das Phidnomen verursachen,
der Kontext, die Handlungs- und interaktionalen Strategien und die Konsequen-
zen dieser Strategien. Da die Grounded Theory auf die Untersuchung sozialer
Handlungs- und Praxiszusammenhinge ausgerichtet ist (Keller 2011a:105, Fuss-
note 90), konnen die von Strauss und Corbin angegebenen Subkategorien, die sie
mit Beispielen aus der Gesundheitsforschung illustrieren, nicht unmittelbar auf
die Diskursforschung und damit das hierbei untersuchte Datenkorpus iibertragen
werden. Die tatsdchlichen Elemente — hier: einer Subjektposition — werden daher
aus dem Material erarbeitet. Wird im Rahmen dieser Arbeit axial kodiert, sol-
len also Dimensionen einer Kategorie sowie auch die «Beziehungen zwischen
dieser Kategorie und anderen Kategorien bzw. ihren Subkategorien» (Przybor-
ski und Wohlrab-Sahr 2021:266) herausgearbeitet werden. Das Kodieren wird im
ganzen Forschungsprozess — d. h. ab Beginn der Datenerhebung bis zum Ende
der Analyse — begleitet von Memos und Kommentaren, in welchen allgemeine
Ideen, Entscheidungen und Uberlegungen z. B. hinsichtlich der Kode-Vergabe
festgehalten werden (Strauss und Corbin 1996:169-192).

Nach Abschluss der Bildung eines Grobkorpus an Texten, in dessen Verlauf
bereits in einem gewissen Rahmen offen und axial kodiert wird, folgt eine Ver-
feinerung des Korpus sowie die Feinanalyse. Dafiir wird eine Textauswahl aus
dem Grobkorpus getroffen, die sich an Schliisseltexten und -passagen orientiert.
Das heisst, ein Text oder eine Passage soll ein typisches Beispiel fiir seine, in
der Erhebung bereits grob entwickelte Kategorie darstellen. Als erstes wird ein
als bedeutsam erachtetes Dokument ausgewihlt und in einem zweiten Schritt

und dieses nicht von Grund auf, wie in der Grounded Theory iiblich, aus dem Feld heraus
entwickelt werden muss.



920 5 Methodisches Vorgehen

die maximale und minimale Kontrastierung angewendet, indem stark unter-
schiedliche oder sehr dhnliche Texte gesucht werden. Um die Eigenschaften der
Kategorie voll zu entwickeln, miissen alle dafiir relevanten Texte oder Passagen
einbezogen werden, bis sie gesittigt wirken (Keller 2011a:90-93). Ausgewihlte
Schliisseltexte werden dabei einerseits in Anlehnung an die Hermeneutische
Wissenssoziologie sequenzanalytisch erschlossen. Durch das sequenzanalytische
Vorgehen mochte die Hermeneutische Wissenssoziologie Selbstverstindlichkei-
ten in Frage stellen und eine Haltung entwickeln, «aus der heraus man bereit ist,
alte Uberzeugungen aufzugeben und neue integrationsfihigere zu entwickeln»
(Reichertz und Schréer 1994:75). Damit liegt ein Verstdndnis von Sequenzana-
lyse vor, das nicht demjenigen der Objektiven Hermeneutik entspricht, es geht
also nicht darum, «das Material selbst zum Sprechen [zu] bringen», weil sich
«etwas Objektives» tiber die Welt in Erfahrung bringen liesse (Reichertz und
Schroer 1994:64). Vielmehr werden in einer Zeile fiir Zeile vorgenommenen
Interpretation moglichst viele Lesarten erzeugt, die erst einmal nebeneinander
stehen gelassen werden (BosanCi¢ 2014:296). Dieser Schritt sollte moglichst
gemeinsam mit anderen Forschenden durchgefiihrt werden. Dadurch dass der
oder die Interpretierende gezwungen wird, «sein Vorwissen in einem unnatiir-
lich langatmigen <Schritt-fiir-Schritt-Verfahren> [...] begriindet zu iiberarbeiten
und zergliedernd zu explizieren, zerbricht fiir ihn die Fraglosigkeit des ihm bis-
lang Selbstverstiandlichen» (Reichertz und Schréer 1994:74). Andererseits wird in
der Feinanalyse nochmals vertieft offen und axial kodiert. Es handelt sich beim
gesamten Kodieren also immer um einen iterativen Prozess (Strauss und Cor-
bin 1996:40), bei dem Arbeitsschritte nicht linear abgearbeitet werden, sondern
sich diese auch immer wechselseitig beeinflussen und daher auch immer wieder
Uberpriifungen und Uberarbeitungen stattfinden (Przyborski und Wohlrab-Sahr
2021:263). Die Kodierung wird hierbei im Programm MAXQDA vorgenommen,
denn das Programm macht es einfacher, einzelne Kategorien und die ihr zugeord-
neten Textfragmente zusammenzuziehen, zu priifen und Kodierungen bei Bedarf
anzupassen.

Die Anwendung von Aspekten der Grounded Theory Methodologie erleich-
tert Lesenden «eine Kontrolle bzw. den Nachvollzug der Untersuchung» (Steinke
2012:326), weil es dabei um ein regelgeleitetes und systematisches Vorgehen
handelt. Sowohl die Anwendung von Aspekten der Grounded Theory Metho-
dologie als auch die Interpretation in Gruppen dienen somit der Herstellung
intersubjektiver Nachvollziehbarkeit.



5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten methodischen ... 91

5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten
methodischen Schritte

Das erste Datenkorpus fasst massenmediale und politische Debatten der Schweiz,
um darin zirkulierende Subjektpositionen, die Imame adressieren, zu rekon-
struieren. Das Datenkorpus besteht aus Texten, genauer: aus Zeitungsartikeln
sowie politischen Vorstossen im nationalen Parlament. Wie bereits erwihnt,
werden massenmediale und politische Debatten als diskursive Arenen verstan-
den. Dadurch dass die Medien eine Auswahl treffen und entscheiden, was zur
Nachricht wird, bestimmten sie iiber die Bedeutung oder Bedeutungslosigkeit
bestimmter Themen mit (Keller 2009:52). Politische Vorstosse in der politischen
Arena hingegen stellen fiir Politiker*innen eine Moglichkeit dar, um «die Auf-
merksamkeit des Parlamentes, der Medien und der Bevolkerung auf bestimmte
Themen und Aspekte zu lenken» (Kepplinger 1998:154), was aus einer Dis-
kursperspektive wichtig ist. Das kann auch aus strategischen Griinden geschehen,
z. B. um Wihler*innen-Stimmen zu gewinnen (vgl. Strom 1990). Vorstosse wer-
den heute weit hiufiger genutzt als Mitte der 1990er Jahre, wobei die Erfolge eher
bescheiden sind. Allerdings haben Vorstosse, auch wenn sie verworfen werden,
indirekte Wirkungen (Vatter und Briischweiler 2019:29), weil sie Themen auf die
Agenda setzen. Aus politischen Vorstossen hervorgehende Gesetzeserlasse kon-
nen iiberdies als Diskurseffekte aufgefasst werden, d. h. als sogenannte «reale
Konsequenzen» von Diskursen (Keller 2011b:237).

Die Beschrinkung auf textféormige Daten begriindet sich dadurch, dass das
Material fiir den Umfang dieser Arbeit bewiltigbar gehalten werden muss. Uber-
dies zeigt sich, dass Zeitungen einen wichtigeren Einfluss auf politische Agenden
ausiiben als Fernsehen (Walgrave, Soroka und Nuytemans 2008:832). Damit ist
ein weiterer wichtiger Punkt angesprochen: Massenmediale und politische Debat-
ten werden in einem gemeinsamen Datenkorpus gefasst, weil Studien zeigen, dass
es eine Verflechtung von Massenmedien und politischen Debatten gibt. Studien
zu politischem Agenda-Setting versuchen zum Beispiel zu erklidren, inwiefern die
mediale Berichterstattung die Festlegung politischer Agenden beeinflusst (vgl.
z. B. Walgrave und Van Aelst 2006; Walgrave et al. 2008; Helfer 2016) bzw.
inwiefern Aktivititen von Parlamentarier*innen Einfluss auf die Berichterstat-
tung haben (Midtbg, Walgrave, Van Aelst und Christensen 2014). Studien zur
Mediatisierung der Politik wiederum untersuchen, inwiefern die Logik der Mas-
senmedien die Gestaltung der Politik prigen (Kepplinger 1998; Strombick 2008;
Maurer und Pfetsch 2014; van Santen, Helfer und van Aelst 2015). Schliesslich
deuten auch Studien zu Framing auf eine gewisse Verflechtung von Massenme-
dien und Politik hin (Hénggli und Kriesi 2010; Hianggli 2012). Fiir diese Arbeit ist



92 5 Methodisches Vorgehen

ausschlaggebend, dass massenmediale und politische Debatten nicht unabhingig
voneinander existieren, sondern aufeinander Bezug nehmen. Nicht entscheidend
sind jedoch Richtung und Stirke moglicher Einfliisse, weil in einer qualitativer
Studie keine Korrelationen gemessen werden.

5.2.1 Korpusbildung und Grobanalyse

Fiir die massenmedialen Debatten werden Artikel aus nationalen und regionalen
deutsch- und franzgsischsprachigen Zeitungen sowie einzelnen Nachrichtenporta-
len der Schweiz erhoben.? Italienischsprachige sowie ritoromanische Zeitungen
und Nachrichtenportale stellen hinsichtlich der hier untersuchten Forschungsfrage
ein Forschungsdesiderat dar, das in dieser Untersuchung noch nicht beriicksich-
tigt werden konnte. Mit dem deutsch- und dem franzosischsprachigen Landesteil
wurden aber die beiden grossen Sprachregionen der Schweiz einbezogen.* Es
werden bewusst auch eher regional ausgerichtete Zeitungen herangezogen, weil
davon ausgegangen wird, dass iiber Imame und muslimische Gemeinschaften ins-
besondere auch regional berichtet wird. Untersucht wird der Zeitraum der Jahre

3 In der Datenbank swissdox fiir die Stichwortsuche angewihlt (aber nicht zwingend alle-
samt im Datenkorpus fiir die Feinanalyse enthalten) waren folgende Zeitungen und Nach-
richtenportale: 20 Minuten, 20 Minuten online, Aargauer Zeitung, Basellandschaftliche
Zeitung, Basler Zeitung, Berner Zeitung, Blick, Blick online, Der Bund, Biindner Tag-
blatt, bz-Zeitung, Freiburger Nachrichten, Furttaler, Glattaler, Landbote, Limattaler Zeitung,
Luzerner Zeitung (ab 2016), Neue Luzerner Zeitung (bis 2016), Nidwaldner Zeitung, NZZ,
NZZ online, NZZ am Sonntag, Obersee Nachrichten, Obwaldner Zeitung, Oltner Tagblatt,
Riimlanger, Schaffhauser Nachrichten, Seetaler Bote, Solothurner Zeitung, Sonntagsblick,
Sonntagszeitung, SRF online, St. Galler Tagblatt, Siidostschweiz, Tagblatt der Stadt Ziirich,
Tages-Anzeiger, Thurgauer Zeitung, Urner Zeitung, Volketswiler, Walliser Bote, watson,
Weltwoche, Werdenberger & Obertoggenburger, Willisauer Bote, WOZ, Zentralplus online,
Zentralschweiz am Sonntag, Zofinger Tagblatt, Ziircher Oberlander, Ziircher Unterlédnder,
Ziirichsee-Zeitung, 20 minutes, 20 minutes online, 24 heures, La Broye, L’Hebdo (bis 2017),
Journal du Jura, La Liberté, Le Matin Dimanche, Le Matin (bis 2018), Le Nouvelliste, RTS
online, Le Temps, Tribune de Geneve.

“In der Strukturbefragung der Schweizer Bevolkerung nannten im Jahr 2020 62.3 % der
Befragten Deutsch bzw. Schweizerdeutsch als eine ihrer Hauptsprachen, 22.8 % Franzosisch,
8 % Italienisch und 0.5 % Ritoromanisch. Die Befragten konnten bis zu drei Hauptsprachen
nennen. Nebst den vier Landessprachen gaben 23.1 % auch andere Sprachen an (BFS 2024d).



5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten methodischen ... 93

2016 bis Mitte 2020.°> Dies ldsst sich einerseits damit begriinden, dass aktu-
elle Debatten betrachtet werden sollen, weil es scheint, als ob auch Imame mit
dem zunehmenden Fokus der Berichterstattung auf Radikalisierung und Terror
(Ettinger 2018:14, 28; vgl. Abschnitt 2.2.2) immer stidrker zum Thema werden.
Andererseits will diese Arbeit nicht eine prozessuale Verdnderung der Subjektpo-
sitionen untersuchen, sondern vielmehr rekonstruieren, welche Subjektpositionen
in den Debatten zirkulieren. Ein Fokus auf die letzten Jahre reicht daher aus, eine
Liangsschnittperspektive iiber mehrere Jahre bzw. Jahrzehnte ist nicht notig und
das Material bleibt bewiiltigbar.

Um von den zum Zeitpunkt der Datenerhebung aktuellsten Debatten auszuge-
hen, wurde das Sampling zeitlich riickwirts angegangen, d. h. anfianglich wurden
Artikel des ersten Halbjahres 2020 und des Jahres 2019 gesichtet. Im Sinne des
theoretischen Samplings wurde die Suche immer weiter zuriick bis zum Jahr
2016 ausgeweitet, bis fiir alle sich entwickelnden Kategorien eine theoretische
Siattigung erreicht war. Der Endzeitpunkt 2016 wurde dabei nicht von Anfang
an gesetzt, sondern von der theoretischen Sittigung abhiéingig gemacht. Uber die
Datenbank swissdox wurden so iiber 7800 Artikel von nationalen und regiona-
len Zeitungen und relevanten Nachrichtenportalen der Deutschschweiz und der
Romandie zum Stichwort «Imam» gesichtet und die als wesentlich befundenen
Artikel heruntergeladen. Dabei wurde darauf geachtet, dass die Zeitung bzw. das
Nachrichtenportal iiber einen bestimmten Zeitraum in swissdox erfasst ist, da der
Zeitraum aufgrund des theoretischen Samplings nicht von Anfang an feststand.
Aussortiert wurden Artikel, die Menschen erwihnen, die «Imam» heissen, oder
Orte, die «Imam» im Namen tragen, wie z. B. der Imam Khomeini-Flughafen in
Teheran. Aufgrund der Medienkonzentration in der Schweiz (MQR-20 2020:16—
17) gibt es relativ hdufig Mehrfachtreffer mit zum Teil minimalen Unterschieden
zwischen den Artikeln sowie Artikel, die eindeutig Textteile von anderen Artikeln
tibernehmen. In diesen Fillen wurde jeweils der inhaltlich umfassendste Artikel
beriicksichtigt. Alle Artikel, die Eingang in das Datenkorpus fanden, wurden im
Sinne des offenen Kodierens grob kategorisiert und in einer Excel-Liste erfasst.

An dieser Stelle ist eine Reflexion notig: Die Ergebnisse zweier angewandter
Forschungsprojekte (Schmid und Trucco 2019; Baumann et al. 2021), an denen
ich mitgewirkt habe, fiihrten zu Medienberichten im entsprechenden Zeitraum.
Es muss also eine gewisse Riickwirkung dieser Studien und damit auch von
mir auf die massenmedialen Debatten mitbedacht werden. Deswegen wurde in

5 Das erste Halbjahr 2020 lasst sich mit dem Zeitpunkt erkldren, an welchem mit der Zusam-
menstellung des Datenkorpus begonnen wurde, ndmlich Friihjahr 2020.



94 5 Methodisches Vorgehen

der Zusammenstellung des Datenkorpus darauf geachtet, von den entsprechen-
den Artikeln nur diejenigen einzubeziehen, die fiir die theoretische Séttigung der
einzelnen Aspekte der Subjektpositionen wirklich nétig waren.®

Fiir die politischen Debatten wurden Vorstdsse von Schweizer Parlamenta-
rier*innen in der Bundesversammlung zum Stichwort «Imam» erhoben. Vorstosse
umfassen alle Instrumente, die National- und Stidnderdt*innen zur Gesetzesinitia-
tive und zur Regierungskontrolle zur Verfiigung stehen, d. h. die parlamentarische
Initiative,” die Motion, das Postulat, die Interpellation, die Anfrage sowie die
Fragestunde im Nationalrat. Vorstdsse konnen von jedem Mitglied des Bundes-
parlaments, von jeder Fraktion® und von allen parlamentarischen Kommissionen
eingereicht werden (Briischweiler und Vatter 2018:71). Sie konnen ausserdem
von weiteren Politiker*innen aus derselben, aber auch aus anderen Fraktio-
nen mitunterzeichnet werden. Zur Gesetzesinitiative dienen mit absteigendem
Wirkungsgrad die parlamentarische Initiative, die Motion und das Postulat (Brii-
schweiler und Vatter 2018:72). Mit einer parlamentarische Initiative «kann ein
Ratsmitglied, eine Fraktion oder eine Kommission den Entwurf zu einem Erlass
oder die Grundziige eines solchen Erlasses vorschlagen» (Parlamentsworterbuch
2024e), wihrend eine Motion dem Bundesrat den Auftrag erteilt, «einen Entwurf
zu einem Erlass der Bundesversammlung vorzulegen oder eine Massnahme zu
treffen» (Parlamentsworterbuch 2024d). Ein Postulat, das schwichste Instrument
der dreien, «beauftragt den Bundesrat zu priifen und zu berichten, ob ein Entwurf
zu einem Erlass der Bundesversammlung vorzulegen oder eine Massnahme zu
treffen ist» (Parlamentsworterbuch 2024f). Wihrend der Motion sowohl National-
als auch Stinderat zustimmen miissen, gilt ein Postulat als angenommen, wenn
ihm einer der beiden Rite zustimmt (Parlamentsworterbuch 2024d, 2024f). Zur
Regierungskontrolle dienen die Interpellation und die Anfrage bzw. die Dringliche

6 Insgesamt hatten beide Projekte zusammen iiber zwanzig Medienberichte zur Folge. Ein-
bezogen in das Datenkorpus wurden nur NZZ (06.11.2019a; 06.11.2019b) und Le Temps
(06.11.2019a) fiir das erste Forschungsprojekt und Tages-Anzeiger (20.11.2019) und Ziircher
Oberliander (20.11.2019) fiir das zweite.

7 Streng gesehen ist die parlamentarische Initiative kein Vorstoss im rechtlichen Sinn (Par-
lamentsworterbuch 2024g), sie wird hier aber dennoch einbezogen, weil sie eine dhnliche
Funktion einnimmt wie die iibrigen Vorstosse.

8 Die Bundesversammlung ist politisch in Fraktionen und nicht in Parteien gegliedert. Frak-
tionen versuchen, sich auf einheitliche Positionen zu verstdndigen, die im Rat, aber auch
gegeniiber der Offentlichkeit vertreten werden. Eine Fraktionszugehérigkeit ist im National-
rat eine Voraussetzung, um Einsitz in einer Kommission zu erhalten (Bundesversammlung
2024c).



5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten methodischen ... 95

Anfrage, welche vom Bundesrat Auskunft iiber wichtige innen- oder aussenpoli-
tische Angelegenheiten verlangen. Wihrend die Interpellation im National- oder
Standerat verhandelt werden kann, ist die Anfrage mit der schriftlichen Antwort
des Bundesrates erledigt (Parlamentsworterbuch 2024a, 2024c). Die Fragestunde
des Nationalrats wiederum erlaubt Ratsmitgliedern Fragen zu stellen, die von
der oder dem zustindigen Departementsvorsteher*in beantwortet werden (Parla-
mentsworterbuch 2024b). Parlamentarische Vorstosse des Schweizer Parlaments
sind in der Datenbank Curia Vista einsehbar, welche die meisten Geschiifte, die
im National- und Stinderat behandelt werden, ab der Wintersession 1995 erfasst.
Einzig die Fragestunde ist erst ab 1999 enthalten (Bundesversammlung 2024b).

Bei der Sichtung der politischen Vorstosse zum Stichwort «Imam» wurden
wie bei den Artikeln diejenigen ausgeschlossen, die Imame lediglich nebenséch-
lich erwihnen oder den Begriff «Imam» wie im Falle von «Imam Khomeini»
als Titel von Personen verwenden. Der beriicksichtigte Zeitraum der ausgewihl-
ten Vorstosse ist ldnger als bei den Texten aus den massenmedialen Debatten,
weil insgesamt weniger Material vorhanden ist. Beriicksichtigt wurden alle poli-
tischen Vorstosse ab 2009, die in irgendeiner Art Imame behandeln. Das Jahr
2009 wurde als Anfangspunkt gewihlt, weil dann im Rahmen des Nationalen
Forschungsprogramms 58 zu «Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft»
ein Forschungsbericht erschien, in welchem Fragen zur Aus- und Weiterbil-
dung von Imamen behandelt wurde (Rudolph et al. 2009). Es wird hierbei
davon ausgegangen, dass damit das Thema «Imame» stidrker in den Fokus der
offentlichen Wahrnehmung riickte. Des Weiteren wurde Ende November 2009
die Minarettverbots-Initiative angenommen, die einen ersten Kulminationspunkt
der Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweizer Offentlichkeit dar-
stellt (Behloul 2011:16). Der Endpunkt des Zeitraums bildete fiir die politischen
Debatten urspriinglich ebenfalls das erste Halbjahr 2020, aber es wurde nachtrig-
lich noch ein politischer Vorstoss des ersten Halbjahres 2021 einbezogen (das
Postulat SiK-S), weil dieser — als einer von insgesamt nur zwei Vorstossen im
untersuchten Zeitraum — angenommen wurde. Auch die so erhobenen politischen
Vorstosse wurden in einem ersten Schritt im Sinne eines offenen Kodierens grob
kategorisiert und in einer Excel-Liste erfasst.

5.2.2 Feinanalyse

In einem nidchsten Schritt musste eine Feinauswahl aus dem gesamten Textmate-
rial getroffen werden. Im Verlauf der Auswahl wurde im Sinne des theoretischen



96 5 Methodisches Vorgehen

Samplings sowohl auf inhaltliche Ahnlichkeiten als auch moglichst grosse Unter-
schiede geachtet. Dabei wurden auch die sich entwickelnden Kategorien stetig
angepasst, wenn dies notig schien. Insbesondere bei den Zeitungsartikeln wurden
zum Teil nur Ausschnitte ausgewihlt, weil sich oft nicht der ganze Artikel um das
Thema «Imam» drehte, sondern nur ein Teil. Das Korpus umfasst abschliessend
fiir die massenmedialen Debatten 584 Artikel bzw. Artikelausziige von 2016 bis
Mitte 2020. Dabei wurden Artikel bzw. Artikelausziige aus der regionalen, natio-
nalen und internationalen Berichterstattung einbezogen, also nicht nach Ressorts
oder Ausland-/Inlandteil der Zeitungen unterschieden.

Fiir die politischen Debatten fanden 36 Vorstosse des Zeitraums 2009 bis 2021
Eingang in das Datenkorpus (fiir eine Aufschliisselung nach Fraktionen siehe
nachfolgend Tabelle 5.1 -9 fiir eine Aufschliisselung nach Art des Vorstosses, siehe
nachfolgend Tabelle 5.2). Aufgegliedert nach Réten wurden 34 der 36 untersuch-
ten Vorstosse im Nationalrat eingegeben, zwei im Sténderat, davon einer von der
Sicherheitspolitischen Kommission des Stinderats (SiK-S).'% Insgesamt wurden
nur zwei Vorstosse angenommen, das Postulat Ingold (2016) und das Postulat
SiK-S (2021). Beide Postulate verlangen einen Bericht vom Bundesrat, im Falle
des Postulats Ingold wurde dieser im Herbst 2021 vorgelegt (Bundesrat 2021a).
Der Bericht fand allerdings aufgrund seines Erscheinungsdatums keinen Eingang
mehr in das Datenkorpus.!!

° Grundlage fiir Tabelle 5.1 war die Fraktion des oder der einreichenden Politiker*in. Die
Betrachtung politischer Vorstosse nach Fraktionen ist nicht uniiblich, Adrian Vatter und
Jonas Briischweiler (2019:27) z. B. zeigen eine besonders intensive Nutzung der parlamen-
tarischen Instrumente durch die Polparteien SVP und SP. Diese zeigt sich im vorliegenden
Datenmaterial nur einseitig, nimlich anhand der Fraktion der SVP (vgl. Tabelle 5.1).

10 Diese setzt sich zur Zeit der Eingabe des Postulats aus 13 Stinderit*innen zusammen:
3 aus der Fraktion der Schweizerischen Volkspartei, 4 aus der FDP-Liberalen Fraktion, 3
aus der Mitte-Fraktion, 2 aus der Griinen Fraktion sowie 1 Stinderat aus der Sozialdemo-
kratischen Fraktion (Bundesversammlung 2022). Die Mitte-Fraktion besteht aus der Partei
Die Mitte, dem Zusammenschluss der Christlichdemokratischen Volkspartei (CVP) und der
Biirgerlich-Demokratischen Partei (BDP) seit 1. Januar 2021. Zusitzlich gehort der Fraktion
auch die Evangelische Volkspartei (EVP) an (Bundesversammlung 2024c).

1 Ein weiterer Ausschlussgrund ist ausserdem, dass die Autorin als Expertin fiir den Bericht
konsultiert wurde (Bundesrat 2021a:6).



5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten methodischen ...

97

Tabelle 5.1 Politische Vorstdsse zum Schlagwort «Imam» im Datenkorpus nach Fraktionen

Fraktion Anzahl Vorstosse im Korpus
Fraktion der Schweizerischen Volkspartei'? 23
BDP-Fraktion (ab 2021: Die Mitte-Fraktion) 2
FDP-Liberale Fraktion 4
CVP-Fraktion (ab 2021: Die Mitte-Fraktion) 5
Sozialdemokratische Fraktion 1
Griine Fraktion -
Griinliberale Fraktion -
Sicherheitspolitische Kommission Sténderat 1
Total 36

Tabelle 5.2 Untersuchte Vorstdsse nach Art des Vorstosses

Art des Vorstosses

Anzahl Vorstosse im Korpus

Parlamentarische Initiative 1
Motion 6
Postulat 3
Interpellation 15
Anfrage / Dringliche Anfrage

Frage

Total 36

Wichtig ist, dass sich auch die Exekutive in den untersuchten Vorstossen dus-
sert, allerdings agiert sie reaktiv, weil jeweils dasjenige der sieben Departemente
im Namen der entsprechenden Bundesritin oder des entsprechenden Bundesrats
den Vorstoss beantworten muss, unter dessen Zustindigkeit das jeweilige Thema
fallt. Im Fall der Vorstosse im Datenkorpus kommt ein grosser Teil der Ant-
worten vom Eidgenossischen Justiz- und Polizeidepartement (EJPD), das sich
gemiss Eigendarstellung «mit den Themen Biirgerrecht, innere Sicherheit, Asyl

12 Diese setzt sich in der Legislaturperiode 2019-2023 aus der Schweizerischen Volkspartei
(SVP), der Eidgenossisch-Demokratischen Union (EDU) und der Lega dei Ticinesi (Lega)
zusammen. Die Zusammensetzung der Fraktion der Schweizerischen Volkspartei war auch
in fritheren Legislaturperioden dhnlich: 2015-2019 sowie 2011-2015 gehorten ihr neben der
SVP die Lega und das Mouvement Citoyens Genevois an, 2007-2011 bestand sie aus SVP,

Lega und EDU (Bundesversammlung 2024a).



98 5 Methodisches Vorgehen

und Migration» befasst (Bundesrat 2024).> Am zweithiufigsten folgen Antwor-
ten des Eidgendssischen Departements fiir Verteidigung, Bevolkerungsschutz und
Sport (VBS). Weitere Antworten kommen vom Eidgenossischen Departement des
Innern (EDI),'* vom Eidgendssischen Departement fiir auswirtige Angelegenhei-
ten (EDA) und vom Eidgendssischen Departement fiir Umwelt, Verkehr, Energie
und Kommunikation (UVEK).!5

Einzelne Schliisseltexte wurden in Zusammenarbeit mit zwei Assistierenden
sowie teilweise in einer Interpretationsgruppe sequenzanalytisch analysiert und
diese Analysen schriftlich festgehalten. Alle Texte wurden iiberdies in MAX-
QDA offen und axial kodiert. Dabei wurden die Kategorien und Subkategorien
iiber das ganze Datenkorpus hinweg erstellt, d. h. Artikel und politische Vor-
stosse gleich behandelt. Artikel wurden nicht im Hinblick auf unterschiedliche
Medientypen — wie Boulevardzeitungen, Abonnementszeitungen usw. — hin ana-
lysiert. Die tatsdchlichen Elemente einer Subjektposition wurden beim axialen
Kodieren aus dem Material heraus erarbeitet (vgl. Kapitel 6). Wihrend des gan-
zen Interpretationsprozesses wurden fortwihrend Memos verfasst, die allgemeine
Ideen, Fragen, Auffilliges, Uberlegungen usw. enthielten. Nach dem Abschluss
einer ersten Kodierrunde in MAXQDA wurden alle Kategorien zusammengezo-
gen, ausgedruckt, gesichtet und wenn notig nochmals umkodiert. Das Kodieren
folgte also auch in der Feinanalyse einem iterativen Prozess.

5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur
Erhebung und Analyse

Das zweite Datenkorpus bildet den Ausgangspunkt der Untersuchung der Selbst-
Positionierungen von Imamen in der Schweiz. Das Ins-Verhiltnis-Setzen dieses
Korpus mit den Ergebnissen der Analyse des ersten Datenkorpus dient zur

13 Dem EJPD unterstehen unter anderem das Staatssekretariat fiir Migration (SEM), das
Bundesamt fiir Polizei (fedpol) und das Bundesamt fiir Justiz (Bundesrat 2024).

14 Das EDI beantwortete zwei Vorstosse zum Thema Imam-Ausbildung (Interpellation Hilt-
pold 2009; Postulat Hiltpold 2009). Hierbei ist anzumerken, dass zur Zeit der Vorstosse das
Staatssekretariat fiir Bildung und Forschung noch dem EDI unterstand. Es wurde 2013 unter
dem Namen Staatssekretariat fiir Bildung, Forschung und Innovation (SBFI) neu geschaffen
und in das ebenfalls neu benannte Eidgendssische Departement fiir Wirtschaft, Bildung und
Forschung (WBF) iiberfiihrt (Bundesrat 2012).

15 Das UVEK beantwortet zwei Vorstdsse zur Eroffnung des Gotthardtunnels (Frage von Sie-
benthal 2016; Frage Zuberbiihler 2016), zu dessen interreligiosen Segnung auch ein Imam
eingeladen worden war (vgl. Hanggli und Trucco 2022).



5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur Erhebung ... 929

Ausarbeitung der Umgangsweisen der Imame mit den rekonstruierten Subjekt-
positionen. Wie in Abschnitt 3.2.2 erldutert wurde, positionieren sich Individuen
insbesondere in Erzdhlungen. Daher bilden sogenannte Selbsterzdhlungen die
Grundlage fiir die Erarbeitung von Selbst-Positionierungen:

Die Selbst-Erzidhlungen in Situationen liefern Hinweise auf die identitidren Positio-
nierungen des betreffenden Selbst in dem Sinne, dass die Inhalte der Erzdhlungen
und die dabei hergestellten Selbst- und Weltbeziige darauf bezogen sind, wie das
Selbst gesehen werden mochte, ohne aber dass das betreffende Individuum dabei
bewusst strategisch handeln muss. Selbst-Erzidhlungen sind also nicht unabhingig von
den Vorstellungen, die ein Selbst iiber sich hegt und diese sind wiederum auch nicht
unabhingig von den Subjektpositionen und kulturellen Stereotypen, die erst die Deu-
tungsvorgaben dafiir bereitstellen, wie sich ein Individuum in sozialen Situationen
selbst begreifen kann und welche Selbstdarstellungsweisen Chancen auf Anerken-
nung haben. (Bosanci¢ 2014:191)

Ziel ist damit, aus Selbsterzédhlungen herauszuarbeiten, wie auf Subjektpositionen,
die in Diskursen zirkulieren, Bezug genommen wird und welche Transforma-
tionen in diesen Prozessen stattfinden (Bosanci¢ 2014:196). Gerade Interviews
eignen sich als Datengrundlage, weil sie soziale Situationen darstellen, in wel-
chen Individuen Geschichten erzihlen, die zeigen, wie sie sich selbst sehen bzw.
wie sie von anderen gesehen werden mochten (Bosanci¢ 2016:110).

5.3.1 Korpusbildung ll: Methodische Schritte

Fiir das zweite Datenkorpus werden daher problemzentrierte Interviews mit Ima-
men gefiihrt. Bei dem von Andreas Witzel (1985, 2000) entwickelten problem-
zentrierten Interview stehen ihnlich wie beim narrativen Interview'® Erzihlungen
von Interviewten im Zentrum, d. h. die Befragten konnen «ihre Problemsicht
[...] zur Geltung bringen» (Witzel 1985:232). Im Sinne einer rekonstruktiven
qualitativen Sozialforschung ist es wichtig, den Befragten die Mdoglichkeit zu
geben, «ihre Art und Weise der sprachlichen Gestaltung zu entfalten» (Przybor-
ski und Wohlrab-Sahr 2021:33). Anders als das narrative Interview stiitzt sich
das problemzentrierte Interview jedoch bewusst auf das Vorwissen des oder der
Forschenden — im Sinne von sensibilisierenden Konzepten —, indem diese die
Befragten zu Erzdhlungen anregen, aber auch detailfordernde Nachfragen stel-
len (Mey 2000:140-141). Giinter Mey betrachtet das problemzentrierte Interview

16 Vgl. fiir einen Uberblick zu dem von Fritz Schiitze (z. B. 1983) entwickelten narrativen
Interview: Przyborski und Wohlrab-Sahr (2021:106-111).



100 5 Methodisches Vorgehen

dementsprechend als eine «dialogische Variante des narrativen Interviews» (Mey
2000:147). Das problemzentrierte Interview weist drei grundsitzliche Eigen-
schaften auf: Erstens eine Problemzentrierung, das heisst es orientiert sich an
einer «gesellschaftlich relevanten Problemstellung» (Witzel 2000:4), die im Zen-
trum des Interviews steht. Zweitens versteht sich das problemzentrierte Interview
als gegenstandsorientiert, das heisst, es zeigt sich «gegeniiber unterschiedlichen
Anforderungen des untersuchten Gegenstands» (Witzel 2000:4) methodisch flexi-
bel. Und drittens orientiert sich das problemzentrierte Interview am Prozess und
stellt sich damit in die Tradition der Grounded Theory Methodologie (Glaser und
Strauss 2005). Es folgt entsprechend nicht unveridnderlichen Phasen, sondern dem
Gesprachsverlauf und will bereits wihrend des Interviews Verstehensprozesse bei
den Forschenden anregen (Witzel 1985:233-234).

Der im problemzentrierten Interview verwendete Leitfaden gleicht eher einem
Gesprachsfaden, in dem Themen zur Orientierung festgehalten werden: «Im
Idealfall begleitet der Leitfaden den Kommunikationsprozess als eine Art Hin-
tergrundfolie, die zur Kontrolle dient, inwieweit seine einzelnen Elemente im
Laufe des Gesprichs behandelt worden sind» (Witzel 2000:8). Damit kann auch
die Vergleichbarkeit der Interviews gesichert werden. Die Eingangsfrage muss
allgemein und offen genug sein, damit die Befragten sie erzihlerisch ausgestal-
ten konnen. Gleichzeitig soll sie das Gesprich auf das zu untersuchende Problem
hin ausrichten (Witzel 1985:245). Eine Erzédhlaufforderung (z. B. «Erzidhlen Sie
doch mal!») in der einleitenden Frage, so Witzel (2000:13) «fordert noch ein-
mal explizit zur Abkehr vom traditionellen und von den meisten Interviewten
zunichst erwarteten Interviewstil des Frage-Antwort-Spiels auf». Im weiteren
Verlauf des Interviews werden erzidhlungs- und verstindnisgenerierende Frage-
techniken eingesetzt (Witzel 2000:17). Allgemeine Sondierungen sind material-
und erzidhlungsgenerierende Nachfragen, die Aspekte der ersten Erzidhlsequenz
aufgreifen, um diese z. B. mit konkreten Erfahrungsbeispielen zu vertiefen (Wit-
zel 1985:246-247). Erzidhlungsgenerierend meint hierbei also, dass der oder die
Befragte zum vertieften Erzidhlen angeregt werden soll. Materialgenerierend sind
die Nachfragen deswegen, weil durch das Vertiefen im Gesprich mehr Material
zur spiteren Auswertung generiert wird. Spezifische Sondierungen dienen dann
dem Verstindnis (des oder der Forschenden): Dazu gehort die an die Gesprichs-
psychotherapie angelehnte Strategie der Zuriickspiegelung von Aussagen der
Befragten, um sie kommunikativ validieren zu lassen, kldrende Verstdndnisfra-
gen sowie Konfrontationen bei widerspriichlichen Aussagen und Ungereimtheiten
des oder der Befragten (Witzel 2000:16). Das heisst, wenn eine befragte Per-
son im Verlauf des Interviews sich widersprechende Aussagen macht, versucht
der oder die Forschende den Widerspruch mit einer Konfrontation aufzuldsen,



5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur Erhebung ... 101

in deren Folge sich die interviewte Person genauer erkldrt (Witzel 1985:250).
Allerdings ist bei Konfrontationen eine gute Gesprachsatmosphire unumgénglich
und es ist zu beachten, dass nicht zwingend alle Diskrepanzen aufgelost werden
konnen, wenn diese «objektiv existierenden, gesellschaftlichen Widerspriichen
entsprechen» (Witzel 1985:248). Weiter werden erzihlgenerierende Ad-hoc- bzw.
thematische Fragen eingesetzt, um Themenbereiche aufzunehmen, die von den
Befragten nicht erwihnt wurden, aber fiir die Untersuchung und die Vergleich-
barkeit der Interviews zentral sind (Witzel 2000:15). Wichtig ist, die fiir eine
Untersuchung wesentlichen Begriffe nicht zu nennen, um keine Relevanzen zu
setzen und die Befragten nicht zu beeinflussen (Bosanci¢ 2014:291-292), denn
das kann «die Aufmerksamkeit der Forschungssubjekte in einer Weise <enken>,
dass die Forschungsresultate selbst dadurch beeintrichtigt werden» (Przyborski
und Wohlrab-Sahr 2021:63). Auch theoretische Annahmen sollten gegeniiber
moglichen Interviewpartner*innen nicht offengelegt werden, weil auch diese
«das Interview [...] nachhaltig strukturieren» koénnen (Przyborski und Wohlrab-
Sahr 2021:84). Dennoch miissen die Befragten vor dem Interview angemessen
informiert werden (Friedrichs 2014:81-82). Ausserdem wird ihnen die Anony-
misierung sowie die vertrauliche Behandlung der Daten vor dem Interview
zugesichert (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:86).

Das Interview wird aufgezeichnet und ein Postskriptum verfasst, das Anmer-
kungen zu «situativen und nonverbalen Aspekten sowie zu Schwerpunktsetzun-
gen» (Witzel 2000:9) der Befragten enthilt. Auch Auffilligkeiten und Interpre-
tationsideen konnen notiert werden, dhnlich den Memos und Kommentaren der
Grounded Theory Methodologie (Strauss und Corbin 1996:169—-192). Weiter dient
ein Kurzfragebogen im Anschluss an das Interview der Ermittlung der wichtigsten
Sozialdaten (Witzel 2000:6).

Es gilt auch, das Verhéltnis von Forschenden und Beforschten in der Interak-
tion nachtriglich zu reflektieren und, wie bereits erwiahnt (vgl. Kapitel 1), auch
die eigene Rolle und Position als Forschende*r zu bedenken. Auch wenn ein
gutes Vertrauensverhiltnis zu den Befragten aufgebaut werden kann, so ist die
Interviewsituation doch immer eine asymmetrische, weil der oder die Forschende
sich dafiir interessiert, wie der oder die Beforschte «die Welt erlebt und deutet»
(Hermanns 2012:264) und nicht umgekehrt. Der oder die Forschende muss aber
auch iiberdenken, «als wer» er oder sie in der Situation gesehen wird (Hermanns
2012:264), denn er oder sie tritt «in einen Kommunikationsprozess ein, und in
diesen Prozess geht viel von dem ein, was sie als Person mit einem bestimmten
Geschlecht, mit sozialen Bindungen, individuellen Eigenschaften, theoretischem
Vorwissen, sozialen Ressourcen etc. mitbringt» (Przyborski und Wohlrab-Sahr
2021:63-64). Uberdies ist auch die soziale Rolle als Forschende*r eine ganz



102 5 Methodisches Vorgehen

bestimmte. Sie setzt voraus, dass man im Forschungsprozess eine Balance zwi-
schen Néhe und Distanz findet. Ersteres ist in gewissem Mass notwendig im
Vertrauensaufbau zu den Beforschten, letzteres in gewissem Umfang unumgéng-
lich fiir die Interpretation der Forschungsergebnisse, denn: «Nur dann kann man
<Fille> interpretieren und wissenschaftliche Konzepte entwickeln — und nicht das
Leben von Freunden deuten» (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:68). Die Rolle
als Forschende*r bedingt zusitzlich auch, dass man das Feld irgendwann wieder
verlasst (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:65).

Die Auswahl der Befragten fiir die Interviews basiert auf einem purposeful
sampling (Patton 2002:230-242). Dabei soll im Sinne einer maximalen Varia-
tion eine moglichst grosse Heterogenitit der Fille erreicht werden. Die Logik
einer solchen Sampling-Strategie ist, dass «[a]Jny common patterns that emerge
from great variation are of particular interest and value in capturing the core
experiences and central, shared dimensions of a setting or phenomenon» (Patton
2002:235). Eine Gemeinsamkeit wird dem Sample jedoch zugrunde gelegt: Dass
es sich um sunnitische Imame handelt. Ansonsten werden verschiedene Merk-
male im Sampling beriicksichtigt: Es werden, erstens, sowohl Imame aus der
deutschsprachigen als auch aus der franzosischsprachigen Schweiz einbezogen.
Dies ist insofern wichtig, als dass Muslim*innen aus Nordafrika und dem Nahen
Osten aus sprachlichen Griinden stidrker in der Romandie vertreten sind, wihrend
in der Deutschschweiz Muslim*innen aus Osteuropa oder der Tiirkei iiberwie-
gen (Salzbrunn und Dellwo 2019:18-19). Dabei ist eine Grundvoraussetzung fiir
ein Interview, dass die Imame iiber gewisse lokale Sprachkenntnisse verfiigen,
denn diese erhohen die Wahrscheinlichkeit, dass sie mit 6ffentlichen Debatten in
der Schweiz in Beriihrung kommen. Die befragten Imame miissen also zumin-
dest so gut Deutsch und Franzosisch sprechen, dass ein (einfaches) Gespriach
moglich ist. Zweitens werden sowohl Imame beriicksichtigt, die eine Sprechpo-
sition innehaben oder in den massenmedialen Debatten zur Sprache kommen,!?
als auch solche, die sich kaum oder nicht 6ffentlich dussern. Drittens werden
die vier hédufigsten sprachlichen Gemeinschaften beriicksichtigt, also albanisch-
sprachige, tiirkischsprachige, bosnischsprachige sowie arabischsprachige Imame

17 Diese Unterscheidung wird hier insofern gemacht, als dass es wenig Imame mit einer
langerfristigen Sprechposition gibt (vgl. Keller 2011b:253). Sprechpositionen bezeichnen
«Orte des legitimen Sprechens innerhalb von Diskursen, die von sozialen Akteuren unter
bestimmten Bedingungen (bspw. nach Erwerb spezifischer Qualifikationen) [...] eingenom-
men und interpretiert werden konnen» (Keller 2011b:223). In den massenmedialen Debatten
finden sich Artikel, in denen Imame zum Beispiel in einem Interview befragt werden, sie also
auch sprechen konnen — was jedoch noch nicht bedeutet, dass sie langerfristig eine mediale
Sprechposition einnehmen.



5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur Erhebung ... 103

befragt. Dies ist relevant, weil sich Imame verschiedener sprachlicher Gemein-
schaften durch verschiedene Formen der Anbindung an den Herkunftskontext,
durch unterschiedliche Verbandszugehorigkeiten mit jeweils anderer Orientierung
oder durch verschiedene Beschiftigungsformen und Bildungswege auszeichnen
(vgl. Abschnitt 2.1.1). Weitere Merkmale werden also iiber den Einbezug der
unterschiedlichen sprachlichen Gemeinschaften erschlossen und nicht vorab fest-
gelegt, auch um den Feldzugang nicht noch zusitzlich zu erschweren (vgl.
Abschnitt 5.4). Die Sample-Grosse wurde bei 14—16 Interviews angesetzt.

Im Anschluss werden die Interviews transkribiert. Dabei ist es wichtig, sich zu
vergegenwirtigen, dass die der gesprochenen Sprache zugrundeliegenden Regeln
andere sind als diejenigen der geschriebenen Sprache (Przyborski und Wohlrab-
Sahr 2021:215). Es wird selten in ganzen Sitzen gesprochen, zwei oder mehrere
Personen sprechen gleichzeitig oder unterbrechen sich, Geschwindigkeit, Intona-
tion und Lautstirke variieren. All das driickt zusitzlich zum Inhalt des Gesagten
etwas aus, ist also ebenfalls Bedeutungstridger. Die Transkription verlangt daher
eine Entscheidung, «welche Phianomene in die Transkription einflieBen sollen»
(Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:215). Dies héngt einerseits vom Forschungs-
interesse ab, andererseits jedoch auch von forschungsokonomischen Griinden, da
ausfiihrliche Transkriptionen sehr zeitaufwéndig sind.

5.3.2 Analyse lI: Methodische Schritte

An die Transkription der Interviews schliesst sich die Analyse an. Sie folgt dem
bereits in Abschnitt 5.1.2 erlduterten Vorgehen: Einer Mischung aus Sequenz-
analyse und offenem und axialem Kodieren der Grounded Theory Methodologie,
in dessen Verlauf Kategorien und ihre Dimensionen aus den Interviews heraus
erarbeitet werden. Die Eingangssequenzen der Interviews werden sequenzanaly-
tisch interpretiert, obwohl das anders als in der Objektiven Hermeneutik nicht
als «unabdingbare Voraussetzung fiir die Identifikation von typischen Aussa-
gen» (Bosangié 2014:299) betrachtet wird.'® Weitere Passagen aus dem Material,
die bei einer ersten Durchsicht im Hinblick auf das Forschungsinteresse wich-
tig, widerspriichlich oder aber ganz eindeutig erscheinen (Bosanci¢ 2014:303),
werden im Sinne einer Feinanalyse ebenfalls sequenzanalytisch interpretiert.
Dies geschieht wie beim ersten Datenkorpus wenn moglich gemeinsam mit

18 vgl. dazu die vertiefenden Uberlegungen Bosanciés (2014:375-376) anhand seines empi-
rischen Materials.



104 5 Methodisches Vorgehen

anderen Forschenden, um damit voreilige Deutungen und Voreingenommenhei-
ten aufgrund des unvermeidlichen Vorwissens des oder der Forschenden iiber
das Feld zu umgehen (Bosanci¢ 2014:296). Sasa Bosanci¢ (2014:303) gibt in
Anbindung an seinen theoretischen Zugang ausserdem einige Anhaltspunkte
fiir Selbst-Positionierungen in Interviews, die der Auswahl von Passagen fiir
die entsprechenden Analysen dienen konnen: Zum Beispiel, wenn der Befragte
«als maligebendes Subjekt in der von ihm [...] erzdhlten Geschichte/Anekdote
auftaucht» oder «sich in ein positives Licht riickt, indem er entweder eine
<Erfolgsstory> oder eine «traurige Geschichte> erzéhlt und dies evtl. in den Zusam-
menhang mit personlichen Eigenschaften gestellt wird» (Bosanci¢ 2014:303).
Weiter nennt er auch die Herstellung von Verkniipfungen und Kontinuitéiten, die
Erwidhnung von Zeiterfahrungen (Vergangenheit/Zukunft) und Normalititsvorstel-
lungen sowie Distanzierungen von Subjektpositionen. Er macht jedoch klar, dass
es sich dabei nicht um eine abgeschlossene Liste an Vorschldgen handelt und
dass auch andere Aspekte moglich erscheinen (Bosanci¢ 2014:304). Die hier
genannten Elemente werden daher als erste Orientierungspunkte fiir die Auswahl
von Textpassagen verstanden. Der Analyseprozess wird erneut von Memos und
Kommentaren begleitet, in welchen stetig Ideen, Beobachtungen und Entschei-
dungen festgehalten werden. Die Kodierung wird auch fiir dieses Datenkorpus
im Programm MAXQDA vorgenommen.

In seiner empirischen Arbeit hat Sasa Bosanci¢ (2014:270-272) anschliessend
eine akteurszentrierte Typologie auf Grundlage der empirischen Daten erstellt,
was ein fallrekonstruktives Vorgehen darstellt. In einem zweiten Schritt hat er
falliibergreifend iiber die jeweiligen Typen hinweg diskursiv konstituierte Sub-
jektpositionen als Teil der Selbst-Positionierungen rekonstruiert. Das heisst, es
muss auch in der Interpretation der Interviews die diskurstheoretische Annahme
beriicksichtigt werden, dass zwischen verstreuten Datenfragmenten Beziehungen
bestehen (Keller 2011a:83) und die Analyseergebnisse verschiedener Datenfrag-
mente aufeinander bezogen werden miissen (Keller 2011a:78). Das Vorgehen
hierbei entspricht der eingangs genannten triangulativen Herangehensweise, wel-
che die beiden Datenkorpora zueinander ins Verhiltnis setzt und verschrénkt.
Ferner muss davon ausgegangen werden, dass Menschen meist mehrere Subjekt-
positionen aufnehmen oder umdeuten, bzw. dass diese auch «nur partiell oder
bruchstiickhaft auftauchen kénnen» (Bosanci¢ 2014:271).

In dieser Arbeit soll das von Bosanci¢ vorgeschlagene Vorgehen etwas
modifiziert werden. Beriicksichtigt wird, dass die Herausarbeitung von Selbst-
Positionierungen und die Rekonstruktion von Umgangsweisen mit Subjektpo-
sitionen (bzw. mit Aspekte davon) als Teil von Selbst-Positionierungen zwei



5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur Erhebung ... 105

unterschiedliche Schritte darstellen. Der Analyseprozess bleibt somit ein zwei-
schrittiger. Anders als Bosanci¢ strebt diese Arbeit jedoch keine Typologie von
Selbst-Positionierungen an, zumindest nicht in dem Sinne, dass «ein Fall bzw. ein
Interview fiir einen bestimmten Typus» steht und dass das Vorgehen entsprechend
darin besteht, «dhnliche Fille zu einen [sic!] Typus zu gruppieren und dadurch
von anderen Typen abzugrenzen» (Bosanci¢ 2014:271). Dies lasst sich durch die
im sensibilisierenden Konzept dargelegte Perspektive begriinden, dass Menschen
mehrere Subjektpositionen oder Teile davon gleichzeitig aufnehmen, umdeuten
oder zuriickweisen und daher davon ausgegangen wird, dass sie in einem Inter-
view auch verschiedene Selbst-Positionierungen gleichzeitig oder nacheinander
einnehmen konnen (Spies 2010:133; vgl. auch Abschnitt 3.2.2). Eine ausschliess-
liche Zuordnung eines Falles zu einem Typus der Selbst-Positionierung wird
somit nicht als moglich erachtet. Was in dieser Arbeit stattdessen versucht wird,
ist eine Erarbeitung einer Typik, in welcher Personen bzw. Fille auch mehre-
ren Positionierungen zugeordnet werden konnen. Thre spezifische Art und Form
ist aus dem Material heraus zu erarbeiten, kann hier also vorab nicht fest-
gelegt werden. Im Hinblick auf die Umgangsweisen mit den rekonstruierten
Subjektpositionen wird in einem zweiten Schritt jedoch eine Typologie sich aus-
schliessender Typen erstellt, weil hierbei die Sichtweise vertreten wird, dass
in einem Interview insgesamt nur eine Umgangsweise einer Person mit einer
bestimmten Subjektposition zutage tritt.!”

Methodisch zeigen sich zwei mogliche Vorgehen fiir die Herausarbeitung von
Selbst-Positionierungen und fiir die Erarbeitung der Umgangsweisen mit den Sub-
jektpositionen: Entweder ldsst sich ein entdeckter Zusammenhang an anderen
Fillen verifizieren, d. h. man weist nach, «dass ein Zusammenhang nicht nur
fiir einen Einzelfall/eine einzelne Konstellation gilt, sondern bei einer Reihe von
Fillen/Konstellationen in strukturell gleicher Art wieder auftaucht» (Przyborski
und Wohlrab-Sahr 2021:256). Oder man verifiziert einen Zusammenhang am Fall
selbst, zeigt also auf, dass dieser bei einem Fall oder einer Konstellation nicht
zufillig auftritt, «<sondern fiir den Fall/die Konstellation als solche(n) typisch ist»
(Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:256).

19 Das heisst: Zeigt sich zum Beispiel zuniichst eine Zuriickweisung von Teilen einer Sub-
jektposition, spéter im Interview jedoch eine Ausdeutung, dann wiirde dies insgesamt als eine
ambivalente Umgangsweise qualifiziert und nicht als zwei unterschiedliche Umgangsweisen.



106 5 Methodisches Vorgehen

5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der
skizzierten methodischen Schritte

Das zweite Datenkorpus besteht aus Interviews, um Selbst-Positionierungen und
Umgangsweisen der Befragten mit den rekonstruierten Subjektpositionen heraus-
zuarbeiten. Die anfingliche Felderschliessung gestaltete sich relativ unkompli-
ziert, da mir das Forschungsfeld bereits aus einer fritheren Forschungsarbeit in
Ansitzen bekannt war (vgl. Schmid und Trucco 2019).2° Ausschlaggebend war
vor allem, Personen fiir ein Interview zu gewinnen. Das Schweizerische Zentrum
fiir Islam und Gesellschaft (SZIG), an das ich als Forschende angeschlossen bin,
steht in Kontakt mit verschiedenen muslimischen Verbianden, Gemeinschaften und
Imamen (vgl. dazu weiterfiihrende Uberlegungen in Abschnitt 5.5), so dass meine
institutionelle Zugehorigkeit entscheidend war fiir den Feldzugang. Zunichst wur-
den Imame aus den unterschiedlichen sprachlichen Gemeinschaften — immer mit
Blick auf die angestrebte Heterogenitit — per E-Mail angeschrieben, das For-
schungsinteresse dargelegt und auf die Zugehorigkeit der Forschenden zum SZIG
verwiesen. Bekundet wurde die Absicht, eine Dissertation iiber Imame in der
Schweiz und ihre Tdtigkeit zu verfassen. Aufgrund der zu der Zeit herrschenden
Covid-19-Pandemie wurde den Angeschriebenen angeboten, das Interview ent-
weder vor Ort, jedoch mit Maske und auf Distanz, oder aber iiber Skype oder
ein dhnliches Videokonferenz-Tool durchzufiihren. Nach der Anfrage per E-Mail
wurde zum Teil auch telefonisch nachgefragt, falls keine Antwort erfolgte und
die entsprechende Telefonnummer bekannt war. Dies fiihrte bereits zu einigen
Zusagen.

Dennoch konnten viele angefragte Personen nicht fiir ein Interview gewon-
nen werden.?! Dafiir lassen sich verschiedene mégliche Griinde ausmachen:
Erstens sind Personen im Feld stark nachgefragt, es kommt daher hiufig zu
Interview-Anfragen. Die mit vielen Aufgaben betrauten Imame finden dafiir
nicht in jedem Fall Zeit. Zweitens ist es auch moglich, dass Imame zur Zeit
der Anfrage mit dringlicheren Problemen konfrontiert waren, denn es herrschte

20Da in der entsprechenden Studie eine Schitzung der Anzahl Imame in der Schweiz
vorgenommen wurde, lag auch bereits ein relativ ausfiihrlicher, jedoch nicht abschliessen-
der Uberblick iiber Imame in der Schweiz vor. Zusitzlich informieren viele muslimische
Gemeinschaften und Verbénde in der Schweiz transparent iiber die in den Gemeinschaften
beschiftigten Imame (inkl. deren E-Mail-Adressen), so dass auch iiber eine Online-Suche
viele Informationen gewonnen werden konnten.

21 Es wurden etwas mehr als doppelt so viele Imame angefragt als am Ende interviewt wur-
den. Wire das angestrebte Ziel von 14-16 Interviews nicht erreicht worden, so wiren die
Bemiihungen fortgefiihrt worden.



5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten methodischen ... 107

die Covid-19-Pandemie, welche die Aktivititen in muslimischen Gemeinschaf-
ten fast ginzlich zum Erliegen brachte (Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti
2022:643). Da viele muslimischen Gemeinschaften sich nur durch Spenden und
Mitgliederbeitrige finanzieren (vgl. Schmid et al. 2022), brachte die Pandemie
einige in finanzielle Schwierigkeiten. Drittens fiihren die offentlichen Debatten
zu Islam und Muslim*innen moglicherweise auch zu einer gewissen Miidigkeit,
sich «offentlich» gegeniiber einer Forschenden zu dussern. Und viertens begriin-
deten einige angefragte Personen ihre Absage auch dadurch, dass sie nicht iiber
ausreichende Sprachkenntnisse verfiigen, was im Zusammenhang mit den ver-
sicherheitlichten offentlichen Debatten und der Mdoglichkeit, falsch verstanden
zu werden, durchaus nachvollziehbar ist. Daher wurde im Anschluss versucht,
tiber Schliisselpersonen wie Forschende anderer Universititen, Verbandsprésiden-
ten von muslimischen Vereinen sowie bereits interviewte Imame weitere Personen
fiir Interviews zu gewinnen, um das angestrebte Ziel von 14-16 Interviews zu
erreichen.

5.4.1 Korpusbildung: Interviews

Insgesamt wurden 15 Interviews mit Imamen durchgefiihrt. Es konnten fiinf
albanischsprachige, fiinf tiirkischsprachige, vier arabischsprachige und ein bos-
nischsprachiger Imam befragt werden. Leider gelang es trotz grossem Aufwand
und mehrfachem Nachfragen nicht, einen weiteren bosnischsprachigen Imam fiir
ein Interview zu gewinnen, was auf Schwierigkeiten des Feldzugangs im Hin-
blick auf die bosnischsprachigen Imame verweist. Von den fiinfzehn befragten
Imamen stammen insgesamt fiinf aus der Romandie. Darunter sind drei der ins-
gesamt vier arabischsprachigen Imame, was an der stirkeren Vertretung von
Muslim*innen aus Nordafrika und dem Nahen Osten in der Romandie liegt.
Neun der befragten Imame kommen kaum oder gar nicht in den massenme-
dialen Debatten zur Sprache, wihrend sich sechs in den offentlichen Debatten
durchaus dussern. Dabei hatten zwei dieser sechs Imame {iber eine gewisse Zeit
eine mediale Sprechposition inne. Einer war gleichzeitig Président eines iiberre-
gionalen muslimischen Dachverbands, wihrend dem zweiten aus der Perspektive
der Medien ein Expertenstatus zugeschrieben wurde. Das Alter der Imame zum
Zeitpunkt der Interviews reicht von 32 bis 66 Jahren und deckt somit ein breites
Altersspektrum ab. Obwohl das Alter kein Auswahlkriterium fiir das Sampling
darstellte, konnte hierbei dennoch eine Heterogenitit erreicht werden. Die meis-
ten befragten Imame sind durch ihren Verein angestellt und Vollzeit titig. Es
konnte aber ein Imam, der zu 80 % in einem anderen Berufsfeld arbeitet und



108 5 Methodisches Vorgehen

nur 20 % als Imam angestellt ist, ein ehrenamtlich titiger Imam sowie drei liber
die TISS angestellte und vom tiirkischen Prisidium fiir Religionsangelegenheiten
Diyanet bezahlte Imame befragt werden. In Bezug auf die Bildung kann man
schon fast von einem sich etablierenden Standard sprechen (Schmid und Trucco
2019:50): Die meisten Imame haben mindestens ein Bachelorstudium in Theo-
logie absolviert. Nur drei Imame verfiigen iiber kein Theologie-Studium. Einer
wurde durch die personliche Wissensweitergabe von Lehrer zu Schiiler (igaza)
ausgebildet, die zwei anderen sind weitgehend Autodidakten, wobei einer dieser
beiden in Frankreich eine Weiterbildung in Koranrezitation besucht hat. Weiter
konnte auch ein in der Schweiz geborener und aufgewachsener Imam befragt wer-
den, der das UIP-Theologie-Studium in der Tiirkei absolviert hat, das spezifisch
fiir die im Ausland lebende tiirkische zweite und dritte Generation angeboten wird
(vgl. Abschnitt 6.1.2; Bruce 2020). Er ist iiber die TISS angestellt und wird vom
Diyanet bezahlt. Ausserdem gelang es, Imame aller drei in der Schweiz wichtigen
tiirkischsprachigen Verbidnde (TISS, VIKZ und SIG) zu befragen. Das angestrebte
Ziel, eine breite Vielfalt an sunnitischen, médnnlichen Imamen zu interviewen und
dadurch eine maximale Variation zu erhalten, konnte somit erreicht werden.

Nebst den fiinfzehn Imamen wurden auch zwei Frauen befragt, die in einer
dhnlichen Funktion tétig sind: Frau P. und Frau R. Gender kristallisierte sich im
Lauf des Forschungsprozesses als eine wichtige Vergleichs- und Kontrastdimen-
sion heraus, gerade weil Imame in der Regel ménnlich sind (vgl. Abschnitt 2.1
und Abschnitt 7.3). Daher wurden zusitzlich zwei Interviews mit Frauen gefiihrt.
Frau P. ist eine tiirkischsprachige Religionsangestellte, die iiber die Stiftung
TISS in die gleiche Organisationsstruktur eingebunden ist wie die entsprechen-
den Imame und ebenfalls vom Diyanet entlohnt wird. Sie ist in der Schweiz
aufgewachsen und hat ein UIP-Theologiestudium in der Tiirkei absolviert. Sie
dussert sich nicht in den offentlichen Debatten. Frau R. ist arabischsprachig und
tibernimmt ab und zu ehrenamtlich eine Gebetsleitung oder eine Predigt. Sie
ist Akademikerin und verfiigt iiber eine Sprechposition in den massenmedialen
Debatten der Schweiz.

Insgesamt wurden also 17 Interviews durchgefiihrt, vier davon iiber ein
Videokonferenz-Tool, die restlichen vor Ort, in fast allen Fillen im Vereinslo-
kal der jeweiligen muslimischen Gemeinschaft. Eine Ausnahme diesbeziiglich
stellte das Interview mit Frau P. dar, das bei ihr zu Hause gefiihrt wurde.
Uberdies gestaltete sich eine Interviewsituation ganz anders als die iibrigen:
Ein Imam, Herr F., bestand zu Beginn des Interviews darauf, auf Tiirkisch zu
antworten, hatte aber den Verbandsprisidenten zum Interview mitgebracht, der
seine Antworten simultan auf Schweizerdeutsch iibersetzte. Es entstand so eine



5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten methodischen ... 109

Interviewsituation, die aufgrund der Anwesenheit von drei Personen — Befrag-
tem, (nicht-professionellem) Ubersetzer und Forschenden — von einer anderen
Dynamik gepréigt war und sich daher markant von den anderen Interviews unter-
scheidet. Daraus ergab sich jedoch dusserst reichhaltiges Material, weil sich der
Imam als sehr mitteilsam herausstellte, woméglich weil er sich in der von ihm
selbst gewidhlten Sprache wohler fiihlte. Wichtig ist an dieser Stelle anzumerken:
Dass in die Interviewsituation auf Tiirkisch eingewilligt wurde, liegt in meinen
Tiirkischkenntnissen begriindet. Diese ermdglichten, sowohl die schweizerdeut-
sche Ubersetzung als auch die Originalantwort in Tiirkisch zu analysieren. In
einem weiteren Interview zeigte sich, dass der Befragte schlechter Franzosisch
sprach, als es vorab den Anschein gemacht hatte, so dass das Interview eher kurze
und wenig reichhaltige Antworten produzierte. In diesem Interview halfen meine
Tiirkischkenntnisse ebenfalls etwas, weil es mir zumindest méglich machte, spon-
tan einige Stichworte auf Tiirkisch anzubieten, wenn der Befragte die franzdsische
Frage nicht verstand. Hieraus ergibt sich die (bisher nicht abschliessend beant-
wortete) Frage, ob es allenfalls in weiteren Untersuchungen besser wire, in der
Sprache zu befragen, die eine Person am besten beherrscht, auch wenn dies im
Anschluss Probleme fiir die Analyse und Auswertung mit sich bringt. Dazu hitten
zusitzlich vermutlich Bosnisch, Albanisch und verschiedene arabische Dialekte
befragt, interpretiert und iibersetzt werden miissen, was mit wenig Mitteln sehr
schwierig zu leisten ist und allerhand methodische Probleme mit sich bringt.??
Dennoch zeigt das Interview mit Herrn F., dass ein Interview in einer anderen
Sprache nicht bedeutet, dass die Landessprache (in seinem Fall Deutsch) nicht
ausreichend verstanden wird, um sich auf oOffentliche Debatten in der Schweiz
beziehen zu konnen. Wie sich zeigt, finden sich in Herrn F.s Interview durchaus
Beziige (vgl. Abschnitt 8.4.1).

Der Leitfaden fiir die Interviews wurde anhand des Vorwissens der Forschen-
den erstellt und nicht anhand der Analyse des ersten Datenkorpus, was ebenfalls
eine Moglichkeit darstellen wiirde. Er wurde vorab in einem Probeinterview mit
einem Imam getestet>> und nochmals leicht angepasst. Die Eingangsfrage — «Was
machen Sie als Imam so? Erzéhlen Sie doch einfach mal!» bzw. «Pouvez-vous
me raconter ce que vous faites en tant qu’imam?» — ist offen formuliert, um

22 Wichtig ist an dieser Stelle anzumerken, dass es sich beim Verbandspriisidenten Herrn
S. nicht um einen professionellen Dolmetscher handelt und auch meine Tiirkischkenntnisse
alles andere als perfekt sind. Zur Frage von Interviews mit Dolmetscher*innen bzw. den Pro-
blemen, die qualitative Interviews in anderen Sprachen mit sich bringen konnen, siehe z. B.
Kruse, Bethmann, Niermann und Schmieder (2012), Bahadir (2020), Nowak und Hornberg
(2020) und Ugan (2020).

23 Dieser wurde spiter selbstverstindlich nicht noch ein zweites Mal befragt.



110 5 Methodisches Vorgehen

einen direkten Einstieg in den Alltag eines Imams zu gewihrleisten, den Befrag-
ten aber gleichzeitig die Moglichkeit zu geben, selbst Relevanzen zu setzen.
Die Eingangsfrage wurde fiir die Interviews mit den beiden Frauen angepasst.?*
Entsprechend den methodischen Uberlegungen wurden thematische Fragen for-
muliert, an welchen sich der Interviewverlauf orientierte, aber auch allgemeine
und spezifische Sondierungen sowie Verstindnisfragen. Relevanzsetzungen durch
Begriffe wie «Debatten», «Diskurs», «Hassprediger» o.4. wurden im Leitfaden
vollumfinglich vermieden. Allerdings wurde versucht, sowohl die Gemeinschaft
als auch die Gesellschaft iiber verschiedene thematische Fragen anklingen zu
lassen, zum Beispiel zur moglichen Zusammenarbeit mit bestimmten gesell-
schaftlichen Akteur*innen oder zum gemeinschaftlichen und gesellschaftlichen
Verstindnis der Imam-Tiatigkeit. Imame, die in den massenmedialen Debatten
zur Sprache kommen oder sogar eine Sprechposition einnehmen, wurden zum
Schluss des Interviews auch nach ihrer personlichen Erfahrung mit Schweizer
Medien gefragt. Der Leitfaden wurde sowohl in Deutsch als auch in Franzosisch
verfasst. Zusitzlich wurde ein Kurzfragebogen zur Ermittlung der wichtigsten
Sozialdaten erstellt.

Den interviewten Personen wurde vor dem Interview noch einmal meine Zuge-
horigkeit zum SZIG bestitigt (wenn das Interview vor Ort stattgefunden hat zum
Beispiel durch das Uberreichen einer Visitenkarte). Dann habe ich meine Absicht
erldutert, eine Dissertation iiber die Titigkeit von Imamen in der Schweiz zu ver-
fassen, in welcher deren Erfahrungen im Mittelpunkt stehen sollen. Weiter wurde
den Befragten Anonymitidt zugesichert, bevor das Aufnahmegerit eingeschaltet
wurde. Diese Informationen dienten dazu, eine moglichst grosse Transparenz
herzustellen, um eine gewisse Offenheit im Gesprich zu erreichen, was aber
nicht immer gleich gut gelang. Zwei der Befragten haben zum Beispiel gleich
zu Beginn mir gegeniiber gewisse Grenzen abgesteckt. Einer begann das Inter-
view mit der Bemerkung, er habe anfangs eigentlich nicht einwilligen wollen
(Herr G., Zeile 2-3), ein zweiter begrenzte die Zeit auf eine Stunde, weil er fiir
die Kinder kochen miisse (Herr B., Zeile 6-7).

24 Sie wurde fiir die beiden doch sehr unterschiedlichen Fille spezifisch angepasst. Frau P.
wurde zuerst eine Klidrungsfrage zur richtigen Bezeichnung ihrer Tétigkeit gestellt und dann
gefragt: «Und was machst Du konkret so als Religionsangestellte?» (Interviewerin in Frau
P, Zeile 15). Frau R. wurde gefragt: «[I]Jch wiirde mich in diesem Interview jetzt spezifisch
darauf beziehen, dass Sie auch schon als Vorbeterin titig waren. Und ich wiirde Sie je- oder
Dich, Entschuldigung (lacht), man muss sich manchmal ein bisschen gew6hnen- Dich bitten,
mir vielleicht einfach mal davon zu erzihlen» (Interviewerin in Frau R., Zeile 1-4). Zum
informellen «Du», vgl. Abschnitt 5.5.



5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten methodischen ... 11

Das Imamsein wird in der Eingangsfrage als Tatigkeit gerahmt. Beinahe in
jedem Fall sind die Antworten auf diese erste Frage auf der inhaltlichen Ebene
dhnlich strukturiert, nimlich durch ein Aufzihlen verschiedener Tatigkeiten (vgl.
dazu Abschnitt 7.1). Moglicherweise ist das ein Hinweis darauf, dass einige
der Imame schon ofters Interviews gegeben haben und auf eine Art Standard-
antwort zuriickgreifen. Dies schmilert den analytischen Wert jedoch nicht. Der
Ablauf der Interviews orientierte sich grundsitzlich an den thematischen Fragen.
Wenn gewisse Themen bereits von den Befragten selbst aufgegriffen wurden,
wurden Fragen auch weggelassen, um einen natiirlichen Gespréichsverlauf zu
ermoglichen. Der angestrebte dialogische Verlauf gelang jedoch nicht immer
gleich gut. Vermutlich verweist auch das auf die zum Teil erhebliche Interview-
erfahrung einiger Imame, die daher das iibliche «Frage-Antwort-Spiel» (Witzel
2000:13) erwarten, welches ein problemzentriertes Interview eigentlich eher ver-
meiden mochte. Deswegen wire fiir zukiinftige Untersuchungen allenfalls zu
iberlegen, ob eine explizitere Erlduterung der Gesprichsart nétig wére, wenn
Befragte bereits Interviewerfahrung mitbringen. Als letztes wurde durchgéingig
immer die Frage gestellt, ob es noch etwas gibe, was der oder die Befragte
ansprechen mochte, weil es als wichtig erachtet werde oder vergessen gegan-
gen sei. Diese Frage erwies sich als dusserst reichhaltig und wurde von den
meisten Befragten als Moglichkeit fiir lingere Antworten und fiir erneute eigene
Schwerpunktsetzungen genutzt.

Grundsitzlich zeigte sich der Leitfaden als vielseitig und gehaltvoll, mit Aus-
nahme der Frage nach der gesellschaftlichen Zusammenarbeit.>> Befragte haben
Zusammenarbeiten, zum Beispiel mit Kirchen oder Behorden, oft selbst ange-
sprochen. Wenn die Frage jedoch gestellt wurde, so hat sie relativ gleichférmige
Antworten produziert. Der Grund dafiir kann nicht ausgemacht werden, allenfalls
liegt es an bestimmten, dahinterstehenden gesellschaftlichen Erwartungen (vgl.
dazu Abschnitt 6.3), die solche Zusammenarbeiten als «Offentlichkeitsarbeit» der
muslimischen Vereine bzw. als Integrationsbemiihungen der entsprechenden Ver-
eine verstehen (Farman und Merz 2017:45). Die Idee hinter der Frage war, damit
lokale Interaktionen und Vernetzungen der muslimischen Gemeinschaften und
Imame einzubeziehen, was allerdings, so schien es zumindest in der Analyse,
wenig gehaltvolles Material produzierte, zumindest im Hinblick auf das in dieser
Studie verfolgte Forschungsinteresse.

Nach Ausschalten des Aufnahmegerits wurden die Fragen des Kurzfragebo-
gens mit den Befragten durchgegangen. Ausserdem wurde nach den Interviews

25 «Mit wem arbeiten Sie zusammen? Also aus der Gesellschaft?» bzw. «Diriez-vous que
vous avez des collaborations? Et si oui, avec qui?».



112 5 Methodisches Vorgehen

ein Postskriptum verfasst, in welchem ich die Interviewsituation reflektierte und
auch erste Auffilligkeiten notierte. Im Anschluss wurden die Interviews tran-
skribiert. Dabei wurden Fallfehler aufgrund der Nicht-Muttersprachlichkeit der
meisten Imame leicht geglittet. Ansonsten wurde sehr nahe am Gesproche-
nen transkribiert, d. h. Wort- und Satzabbriiche, Sprechpausen nach Linge?°
sowie non-verbale Ausserungen wie Lachen und Riuspern festgehalten und
besonders betonte Worter durch Unterstreichung gekennzeichnet. Einzig Full-
laute wie «ihm» wurden nicht transkribiert. Fiilllaute konnen bei Nicht-
Muttersprachler*innen sehr hdufig vorkommen, wenn nach Wortern gesucht wird,
was die Verstidndlichkeit der jeweiligen Sequenzen stark vermindern kann, wes-
wegen sie weggelassen wurden. Die meisten Befragten sprachen Franzosisch
oder Hochdeutsch, zwei Interviews wurden in Schweizerdeutsch gefiihrt. Diese
beiden Interviews wurden in Hochdeutsch transkribiert, wie dies Standard ist,
aber gewisse Dialektbegriffe kursiv in eckigen Klammern hinzugefiigt, wenn
die Ubersetzung ins Hochdeutsche nicht ganz alle Nuancen des verwendeten
Wortes wiedergibt. Da die Transkription auch Sprechpausen festhilt, werden
Auslassungen in Interview-Zitaten mit eckigen Klammern dargestellt.

5.4.2 Analyse der Interviews

Das offene und spéter auch axiale Kodieren der Interviews erfolgte zunéchst von
Hand, um voreilige Deutungen aufgrund zu schnellen Arbeitens am Computer zu
unterbinden. Dabei wurde das transkribierte Interview ausgedruckt, mit Farben
unterschiedliche Stellen markiert und die sich langsam aus dem Material her-
auskristallisierenden Kategorien von Hand herausgeschrieben. Erst dann wurden
die Kategorien in MAXQDA erfasst. Nebenbei wurden die Eingangssequenzen
und weitere als wichtig, widerspriichlich oder eindeutig wahrgenommene Sequen-
zen der Interviews entweder in Zusammenarbeit mit einer Assistentin oder in
einer Interpretationsgruppe sequenzanalytisch analysiert. Von diesen Interpretati-
onssitzungen wurden Protokolle erstellt, die spiter als Memos in das Programm
MAXQDA iibertragen wurden. Nachdem jedes Interview auf diese Weise bear-
beitet worden war, wurden alle Kategorien in MAXQDA zusammengezogen,
ausgedruckt, gesichtet und wenn nétig nochmals umkodiert. Der Fokus der Inter-
pretation lag dabei geméss den Forschungsfragen auf Selbst-Positionierungen und

26 Wort- und Satzabbriiche wurden mit Trennstrichen gekennzeichnet (Bsp.: Freita-). Fiir
die Sprechpausen: (.) kennzeichnet eine Pause von einer Sekunde, (..) eine Pause von zwei
Sekunden und (...) eine Pause von drei Sekunden. Lingere Pausen werden entsprechend
angegeben, z. B. (5s) fiir fiinf Sekunden.



5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten methodischen ... 113

den Umgangsweisen mit den rekonstruierten Subjektpositionen. Die aus dem
ersten Datenkorpus herausgearbeiteten Subjektpositionen wurden als Vorwissen
in der Analyse immer mitgefiihrt. Nebenbei wurden in Memos stetig Ideen,
Entscheidungen, Uberlegungen und Auffilliges festgehalten.

Wihrend dieses Prozesses stellte sich bald heraus, dass die Ergebnisse der
Analyse des zweiten Datenkorpus nicht nur den methodischen Schritten fol-
gend eine zweiteilige (vgl. Abschnitt 5.3.2), sondern eine dreiteilige Darstellung
notig machten. Nebst der Herausarbeitung von Selbst-Positionierungen und der
Rekonstruktion von Aspekten diskursiv konstituierter Subjektpositionen in den
Selbsterzédhlungen traten in den Interviews grundsitzliche Aspekte des Imamseins
aus der Perspektive der Imame zutage. Diese machten eine Darstellung unum-
ginglich, weil die Rolle und Tiatigkeit des Imams und die Probleme, die sich fiir
Imame in der Schweiz ergeben, der Schweizer Gesellschaft wenig bekannt sind,
was gleichzeitig auch etwas iiber die offentlichen Debatten aussagt. In Kapi-
tel 7 zur Rolle und Tdtigkeit des Imams in der Schweiz wird daher der Sicht
der Imame Raum gegeben. Dieses Kapitel stellt eine Art Gegenstiick zu den in
Kapitel 6 dargestellten Ergebnissen des ersten Datenkorpus dar (den aus den mas-
senmedialen und politischen Debatten herausgearbeiteten Subjektpositionen) und
bietet gleichzeitig eine Grundlage fiir das Verstindnis der Selbst-Positionierungen
im darauffolgenden Kapitel. In Kapitel 8 werden dann Selbst-Positionierungen
dargestellt, ohne Beziige zu den rekonstruierten Subjektpositionen herzustel-
len. Allerdings klingen in den Selbst-Positionierungen Beziige zu einer Vielzahl
anderer Debatten und Diskurse an, die nur angedeutet, aber nicht ausreichend
plausibilisiert werden konnen. Dadurch wird deutlich, dass Imame in einer
Vielzahl Diskurse adressiert werden, die womdglich fiir die Selbsterzédhlungen
und Selbst-Positionierungen eine grossere Rolle spielen als die beiden in die-
ser Arbeit untersuchten Arenen. Den so gearteten Selbst-Positionierungen wird
ausreichend Platz eingerdumt, um nicht voreilig den hier untersuchten massen-
medialen und politischen Debatten eine grossere Wichtigkeit zuzugestehen als
diese in der Realitit moglicherweise haben. Zugleich kann und soll dieses Kapi-
tel auch Anschlussmoglichkeiten fiir weitere Analysen bieten, zum Beispiel im
Hinblick auf Subjektpositionen in islamisch-theologischen Diskursen. In Kapi-
tel 9 wird dann aufgezeigt, wie die Befragten in ihren Selbsterzihlungen mit den
rekonstruierten Subjektpositionen umgehen.

Da ein Interview mit einem Imam aufgrund eines Defektes des Aufnahmeger-
tes nur zur Hélfte aufgezeichnet wurde (Herr H.), wurde dieses Interview nur fiir
Kapitel 7 in die Interpretation einbezogen, da das Material als nicht ausreichend
fiir die Herausarbeitung der Selbst-Positionierungen und der Umgangsweisen mit
den rekonstruierten Subjektpositionen erachtet wurde. Die Interviews mit den



114 5 Methodisches Vorgehen

beiden Frauen wurden als Vergleichs- und Kontrasthorizonte verwendet, standen
also nicht gleichermassen im Zentrum der Analyse wie die Interviews mit den
Imamen. Sie wurden da einbezogen, wo durch ihre Analyse ein Aspekt beleuch-
tet werden konnte, der ansonsten unbeachtet bleiben wiirde. Das Interview mit
Frau P. wurde infolgedessen fiir Kapitel 7 und 9 hinzugezogen, das Interview mit
Frau R. fiir Kapitel 9.

Fiir die Ergebnisdarstellung in Kapitel 8 und 9 wurden, wie in Abschnitt 5.3.2
bereits anskizziert, zwei unterschiedliche Herangehens- und Darstellungswei-
sen gewdhlt. In Kapitel 8 ist dies eine Typik unterschiedlicher Selbst-
Positionierungen, die keine ausschliessliche Zuordnung von Fillen vornimmt,
weil davon ausgegangen wird, dass Menschen mehrere Selbst-Positionierungen
einnehmen konnen. Allerdings wurden der Analyse und Ergebnisdarstellung zwei
Kriterien zugrundegelegt: Dass die dargestellten Selbst-Positionierungen in den
Interviews eine bestimmte Wichtigkeit einnehmen und dass alle Fille — mit
Ausnahme des bereits fiir die entsprechende Analyse ausgeschlossenen Inter-
views mit Herrn H. — mindestens einer Selbst-Positionierung zugeordnet werden
konnen. Die Umgangsweisen mit den rekonstruierten Subjektpositionen in Kapi-
tel 9 wurden dann falliibergreifend fiir jede Subjektposition einzeln erarbeitet.
Die Befragten wurden diesen Umgangsweisen ausschliesslich zugeteilt, das
heisst: Ein*e Befragte*r geht mit einer Subjektposition nur auf eine bestimmte
Weise um. Dies liegt in der diskurstheoretischen Annahme begriindet, dass zwi-
schen verstreuten Datenfragmenten in den jeweiligen Interviews Beziehungen
bestehen (Keller 2011a:83) und daher die Ergebnisse verschiedener Fragmente
aufeinander bezogen werden miissen (Keller 2011a:78). Der oder die Befragte
kann jedoch mit jeder der rekonstruierten Subjektpositionen auf eine andere
Art und Weise umgehen, in dieser Hinsicht zeigt eine Person also durchaus
verschiedene Umgangsweisen, jedoch jeweils im Hinblick auf unterschiedliche
Subjektpositionen.

Hinsichtlich der Anonymisierung wurde versucht, so viele Informationen wie
moglich zu anonymisieren — Orte, Institutionen sowie alle weiteren Angaben
in den Ausserungen der Befragten, die einen Hinweis auf die Person geben
konnten. Gerade in der kleinrdumigen Schweiz mit einer geringen Zahl an mus-
limischen Gemeinschaften und Imamen stellt die Anonymisierung eine gewisse
Herausforderung dar. Dennoch gibt es Angaben, die nicht weggelassen werden
konnten, wie die Herkunftskontexte und -sprachen (was am Beispiel des auf Tiir-
kisch gefiihrten Interviews augenfillig ist) oder die Verbandszugehorigkeit und
Anstellungsverhiltnisse der Imame. Es wurden aber bewusst keine ausfiihrlichen
Einzelfalldarstellungen gemacht, sondern die unterschiedlichen Informationen zu
den einzelnen Personen iiber die Kapitel gestreut, so dass die Personen fiir die



5.5 Reflexion der eigenen Positionierung 115

Lesenden eher zu einem Gesamtbild verschwimmen, denn als Einzelpersonen
in den Vordergrund treten. Dies widerspricht zwar in einem gewissen Masse
dem Fokus auf Selbst-Positionierungen, wurde aber im Hinblick auf die notige
Anonymisierung als wichtig erachtet. Fiir die Anonymisierung der Namen wurde
entschieden, die Anrede «Herr» bzw. «Frau» und ein Kiirzel zu verwenden, weil
die oftmals gebrauchlichen Anonymisierungen mit Vornamen wie «Imam Ismail»
(Aslan et al. 2015:95), «Imam Zeki» (Amiti 2022:94) oder «Imam Said M.»
(Ceylan 2021:61) fiir die Imame als unpassend empfunden wurde. Die Imame
stellten sich mir durchwegs mit Nachnamen vor und blieben mit Ausnahme eines
Imams, den ich bereits aus einem anderen Kontext kannte, sowie der beiden
Frauen (vgl. dazu Abschnitt 5.5) wihrend dem Interview beim formlichen «Sie».
Daher wurde die Anonymisierung als «Herr A.», «Herr B.» usw. fiir diese Arbeit
als passend erachtet. Sie trigt ausserdem mit dazu bei, dass die Einzelpersonen
in der Wahrnehmung verschwimmen, was die Anonymisierung unterstiitzt.

5.5 Reflexion der eigenen Positionierung

In diesem Kapitel gilt es nun unterschiedliche Aspekte der eigenen Rolle
und Positionierung als Forschende und auch das Forschungsanliegen in seinem
spezifischen Machtgefiige zu reflektieren (vgl. Spies und Tuider 2022:74). Im For-
schungsprozess traten dabei drei verschiedene Charakteristika besonders in den
Vordergrund: Die Tatsache, dass ich nicht-muslimisch bin, mein Gender sowie
meine Zugehorigkeit zum Schweizerischen Zentrum fiir Islam und Gesellschaft
(SZIG) an der Universitit Fribourg (SZIG 2024).

Die Tatsache, dass ich selbst nicht-muslimisch gelesen werde, wurde in
bestimmten Interaktionssituationen von den Beforschten aktiv angesprochen. So
fragten zwei Imame vor dem Interview, ob ich Christin sei und zwei weitere
verwendeten das Christentum als Referenzrahmen fiir gewisse Erlduterungen, in
der impliziten Annahme, dass mir das Christentum vertrauter sei als der Islam
(vgl. dazu Fussnote 35, Abschnitt 8.4.1). In einer Selbst-Positionierung spricht
ein Imam mich sogar als Nicht-Muslimin an (vgl. Abschnitt 8.4.1). Er erwihnt
anschliessend jedoch explizit, dass ihn einmal ein Forschender einer Schwei-
zer Universitdt in der Moschee besucht habe, der nicht muslimisch sei, aber
dennoch sehr viel Wissen iiber den Islam habe (Herr F., Zeile 558-562). Mit
dieser Bemerkung, so wird das hier zumindest interpretiert, relativiert er in gewis-
ser Weise die Adressierung der Forschenden als nicht-muslimisch bzw. versucht
damit auszudriicken, dass er diesen Aspekt nicht zwingend als negativ wahr-
nimmt. Interessanterweise fragten zwei Imame aufgrund meines italienischen



116 5 Methodisches Vorgehen

Nachnamens auch nach, ob ich denn «richtige» Schweizerin sei (Postskriptum
Interview Herr D., 09.03.2021; Postskriptum Interview Herr G., 18.03.2021). Ich
erzihlte daraufhin, dass mein Urgrossvater aus Italien in die Schweiz eingewan-
dert war, ich selbst aber in der Schweiz zur Welt kam. Die Frage deutet auf
jeden Fall ein bestimmtes Interesse an der Moglichkeit an, dass ich selbst eine
«internationale Geschichte» (El-Mafaalani 2020:54)%7 mitbringe.

Methodisch gesehen wirkt sich ein «Fremdsein» der Forschenden im Hin-
blick auf die Religionszugehorigkeit nicht unbedingt negativ aus, sondern kann in
Interviewsituationen auch Vorteile haben: Die Rolle der Fremden erméglicht es,
Nachfragen zu Sachverhalten stellen zu konnen, die fiir Angehorige der jeweili-
gen Gruppe selbstverstindlich scheinen (Hermanns 2012:366-367). Die mogliche
Kritik, Befragte wiirden in einer solchen Konstellation nicht «das wahre Selbst»
in der Gesprichssituation einbringen, kann dadurch entschirft werden, dass dies
einerseits nicht gepriift werden kann (Bosanci¢ 2014:191) und andererseits nur
dann ein Problem darstellt, wenn man ein essentielles, wahres Selbst voraussetzt,
das verzerrt wiedergegeben oder nicht erfasst werden konnte (Ullrich 2019:42) —
was diese Arbeit in ihrem sensibilisierenden Konzept gerade verwirft. Dennoch
wurde bei der Analyse festgestellt, dass Imame wenig auf theologische Wis-
sensbestinde Bezug nahmen. Ob dies daran lag, dass ich als nicht-muslimisch
gelesen wurde, kann nicht abschliessend festgestellt werden. Allenfalls ist es
eher darauf zuriickzufiihren, dass einige Imame Interviewerfahrungen mitbringen,
die zu einer bestimmten Art der Selbsterzdhlung fiihren (vgl. z. B. die «ver-
festigte» Selbsterzdhlung in Abschnitt 9.4). Gleichzeitig kann es auch als eine
Anpassung der Selbsterzidhlung an bestimmte Adressierungen verstanden werden,
deren Fokus hauptsédchlich auf gesellschaftlich als wichtig erachteten Aspekten
wie zum Beispiel Radikalisierungsprévention liegt und Kompetenzen im Hinblick
auf rituelle Praktiken und theologisches Wissen nicht als zentral behandeln (vgl.
Abschnitt 6.3 und 6.6).

Gender hat sich in der Arbeit insgesamt als eine wichtige Vergleichs- und
Kontrastdimension herauskristallisiert, so dass auch zwei Frauen interviewt wur-
den. Diese beiden Interviews gestalteten sich zu meinem Erstaunen anders als
diejenigen mit den minnlichen Befragten: Beide Frauen boten mir das Du an,

27 Aladin El-Mafaalani (2020:50-57) problematisiert den Begriff des «Migrationshinter-
grundes», weil er kein Zugehorigkeitsbegriff ist, sondern eine Fremdzuschreibung darstellt
und verwendet stattdessen «eine internationale Geschichte haben». Die Gruppe von Men-
schen, die mit dem Begriff «Migrationshintergrund» gefasst wird, ist ausserdem so hetero-
gen, dass der Begriff kaum der nidheren Beschreibung dieser Gruppe dient. Dies gilt insbe-
sondere fiir die Schweiz: Das BES definiert den Begrift so, dass 2022 39,9 % der Schweizer
Bevolkerung einen Migrationshintergrund aufweisen (BFS 2024b).



5.5 Reflexion der eigenen Positionierung 117

das Interview mit Frau P. wurde auf Einladung der Befragten bei ihr zu Hause
gefiihrt und beide Gesprichssituationen wirkten vertrauter und lockerer als mit
den minnlichen Imamen. Damit soll jedoch keine Wertung der Gesprichssitua-
tionen vorgenommen, sondern lediglich eine Andersartigkeit festgestellt werden.
Obwohl die beiden interviewten Frauen sehr unterschiedliche Sichtweisen ein-
nehmen, wie noch deutlich werden wird (vgl. Abschnitt 7.3 und 9.6), und ihnen
daher auch nicht dasselbe Geschlechterbild unterstellt werden kann, haben beide
gleichermassen Nihe zur Forschenden hergestellt. Dies liegt nicht in personli-
cheren Erzdhlungen begriindet — auch einige der Imame haben sehr Personliches
wie z. B. Diskriminierungserfahrungen preisgegeben —, sondern vermutlich viel-
mehr darin, dass Gender bzw. Frau-Sein bei diesen beiden Interviews thematisch
zentral war und dariiber eine unmittelbare Verbindung zwischen den Befragten
und der Forschenden entstand. Die Rolle von Gender in qualitativen Interview-
situationen wird zwar in mancher Hinsicht reflektiert, allerdings oft nur in ganz
bestimmten Bereichen wie z. B. der Ménnlichkeitsforschung (vgl. z. B. Arendell
1997; Jachyra, Atkinson und Gibson 2014; Lefkowich 2019). Inwiefern sich die
Interviews mit den minnlichen Imamen als Mann anders dargestellt hitten, kann
nicht beurteilt werden. Vermutet werden kann aber, dass die Rolle des Imams
als religioser Experte und Vorbild und in dem Sinne als Respektsperson in den
Interviewsituationen mit den ménnlichen Imamen bedeutsamer war als Gender.

Einer der wichtigsten Aspekte fiir die Interviewsituationen war meine Zugeho-
rigkeit zum Schweizerischen Zentrum fiir Islam und Gesellschaft (SZIG). Nicht
nur, dass dieses entscheidend war fiir den Feldzugang. In den Interviews wurde
von den Befragten auch mehrfach darauf verwiesen, dass das SZIG und die von
ihm durchgefiihrten Weiterbildungen sehr geschitzt werden. Zusétzlich nahmen
mich zwei Imame fiir Anliegen in Anspruch, die auf meine universitire Position
Bezug nahmen: Der eine fragte mich fiir eine Textkorrektur an, der andere nutzte
die Moglichkeit, mich iiber universitire Zulassungsbedingungen zu befragen.
Beiden Anliegen wurde im Sinne der Reziprozitit eines Gebens und Nehmens
entsprochen, weil sie keinen unmittelbaren Einfluss auf die Forschungsarbeit
hatten.

Meine Zugehorigkeit zum SZIG hat aber nebst dem vereinfachten Feldzugang
auch zwei weitere Implikationen, die an dieser Stelle reflektiert werden miissen.
Erstens bin ich durch meine Mitwirkung an insgesamt drei angewandten For-
schungsprojekten des SZIG (Schmid und Trucco 2019; Baumann et al. 2021;
Schmid et al. 2022) sowie auch durch diese Arbeit Teil der Wissensproduktion
zu Islam und Muslim*innen. Die ersten beiden genannten Forschungsprojekte
hatten Medienberichte zur Folge, die aufgrund des gewihlten Zeitraums teil-
weise auch in den ersten Datenkorpus einflossen, wie an gegebener Stelle bereits



118 5 Methodisches Vorgehen

reflektiert wurde. Ich hatte entsprechend auch Anteil an den massenmedialen
Debatten, wenn auch in begrenztem Ausmass. Um diesen Effekt in dieser Arbeit
so gering wie moglich zu halten, wurde versucht, nur diejenigen Artikel in das
erste hier untersuchte Datenkorpus einzubeziehen, die fiir die theoretische Sét-
tigung der einzelnen Aspekte der Subjektpositionen wirklich nétig waren (vgl.
Abschnitt 5.2.1).?% Tch wurde ausserdem fiir einen Bundesratsbericht als Exper-
tin konsultiert (Bundesrat 2021a), der als Antwort auf einen politischen Vorstoss
konzipiert wurde. Aufgrund seines Erscheinungsdatums, das mitten in den Analy-
seprozess fiel, und seines betrichtlichen Umfangs wurde dieser aber aus zeitlichen
Griinden nicht mehr in das Datenkorpus aufgenommen, so dass ich keinen Anteil
an den in dieser Arbeit untersuchten, politischen Debatten hatte.

Gleichzeitig, und damit kommt der zweite Aspekt zur Sprache, ist die Kom-
munikation mit der gesellschaftlichen Offentlichkeit und die Vermittlung von
Forschungsergebnissen in die Offentlichkeit hinein Teil der Rolle des SZIG. Das
SZIG versteht sich gemiss Eigendarstellung als «Kompetenzzentrum fiir aktuelle
gesellschaftliche Fragen unter Einschluss einer islamisch-theologischen Perspek-
tive» (Dehbi, Lang und Sheikhzadegan 2021:127). Es steht somit im Schnittpunkt
verschiedener Anspriiche, wie weiter deutlich gemacht wird: «Auf diese Weise
nimmt es sowohl gesellschaftliche Anliegen ernst und fordert gleichzeitig die
wissenschaftliche Artikulation muslimischer Positionierungen in die schweize-
rische Gesellschaft hinein» (Dehbi et al. 2021:127). Das SZIG hat somit drei
sehr unterschiedliche, aber wichtige Stakeholder-Gruppen: die Wissenschaft, die
schweizerische Offentlichkeit und Muslim*innen in der Schweiz. Diese stellen
zum Teil widerspriichliche Anspriiche, so dass man sich als Forschende am SZIG
in einem Spannungsfeld unterschiedlicher Erwartungen befindet, die gegenein-
ander abgewogen werden miissen. Dies wird noch dadurch verschirft, dass das
SZIG selbst Gegenstand der in dieser Arbeit untersuchten Debatten ist: So hat der
SVP-Nationalrat Piero Marchesi ein Postulat eingereicht, das einen Bericht des
Bundesrates zu den Titigkeiten des SZIG verlangt. Dieses wurde vom National-
rat angenommen (Postulat Marchesi 2021). Das SZIG steht damit sehr dhnlich
wie die in dieser Arbeit untersuchten Imame unter einer gewissen offentlichen
Beobachtung. Gleichzeitig ist das SZIG das bisher einzige universitire Zentrum
in der Schweiz, das explizit den Anspruch hat, Muslim*innen einzubeziehen.
Daher werden auch von muslimischer Seite gewisse Erwartungen deutlich. Und

28 Das letzte Forschungsprojekt (Schmid et al. 2022) wurde erst nach Abschluss der Erstel-
lung des Datenkorpus verdffentlicht und hatte daher keinen Einfluss mehr auf die Zusam-
menstellung des Datenkorpus.



5.5 Reflexion der eigenen Positionierung 119

schliesslich werden auch innerhalb der Wissenschaft bzw. innerhalb der einzel-
nen Fachbereiche — im Falle dieser Arbeit der empirischen Soziologie — Standards
fiir die wissenschaftliche Arbeit vorausgesetzt, die erfiillt werden miissen. Diese
Konstellation hat auch einen gewissen Einfluss auf den Forschungsprozess, da
insbesondere die beiden erstgenannten Anspruchsgruppen Bereiche des Nicht-
Sagbaren an mich herangetragen haben. Im Falle der Muslim*innen ist das fiir
diese Arbeit von Interesse: Das Bediirfnis einer Kontrolle von Aussagen iiber
«Islam» und «Muslim*innen» in den Bereichen, in welchen diese als realisierbar
erscheint, kann auch als ein Effekt der problematisierenden und versicherheit-
lichten Debatten verstanden werden. Als noch junge Forschende bedeutet das,
diese unterschiedlichen Anspriiche im Forschungsprozess fortwiahrend gegenein-
ander abzuwédgen und zu versuchen, nichtsdestotrotz eine kritisch-distanzierte
Forschendenrolle einzunehmen.

Als Forschende positioniere ich mich und meine Arbeit daher wie folgt: Ich
interessiere mich grundsitzlich fiir die Wechselwirkungen zwischen Subjekten
und Wissensordnungen, d. h. fiir Fragen der Subjektwerdung und Subjektkonstitu-
tion in wechselseitiger Beziehung und Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen
Vorstellungen und Anforderungen an das Subjekt. Dabei werden in dieser Arbeit
gesellschaftliche Positionsvorgaben an Imame in den Blick genommen, die in
massenmedialen und politischen Debatten zu Islam und Muslim*innen zirkulie-
ren. Diese sehr spezifischen Debatten werden von mir dabei als konflikthafter
Aushandlungsprozess um die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft ver-
standen (vgl. Kapitel 4). Es geht daher aus meiner Perspektive in der Konstruktion
des Wissens zu «Islam» und «Muslim*innen» auch um mogliche Schliessungs-
prozesse. Mit beriicksichtigt werden muss dabei, dass der schweizerische Kontext
durch das direktdemokratische System und hohe Hiirden zum Erwerb der Staats-
biirgerschaft auf spezifische Weise strukturiert ist. Mein Forschungsanliegen ist es
daher, die in der Offentlichkeit vorherrschenden Deutungen in diesem Machtge-
fiige differenziert zu untersuchen und der Perspektive der Imame in dieser Arbeit
Raum zu geben. Dabei wird durchgéngig eine kritisch-wissenschaftliche Perspek-
tive sowohl im Hinblick auf die Debatten als auch im Hinblick auf die Imame
eingenommen, die von einer transparenten Darstellung des Forschungsprozesses
und der Ergebnisse im Sinne der intersubjektiven Nachvollziehbarkeit begleitet
wird.



120 5 Methodisches Vorgehen

5.6 Zusammenfassend: Methodisches Vorgehen

In diesem Kapitel wurde das methodische Vorgehen zunéchst theoretisch dar-
gelegt und dann seine Umsetzung fiir das jeweilige Datenkorpus und deren
Verkniipfung beschrieben. Im Anschluss wurde auch die Rolle und Positionierung
als Forschende reflektiert.

Die Zusammenstellung des ersten Datenkorpus der massenmedialen und poli-
tischen Debatten der Schweiz, das der Rekonstruktion der Subjektpositionen
dient, orientierte sich vor allem an der Grounded Theory Methodologie und
folgte einem theoretischen Sampling. Die Prinzipien der minimalen und maxima-
len Kontrastierung dienten zur Auswahl der textformigen Daten, die bereits im
Erhebungsprozess offen und axial kodiert wurden. Die Erhebung der einzelnen,
sich wihrend des Forschungsprozesses herauskristallisierenden Kategorien wurde
beim Eintreten einer theoretischen Sattigung abgeschlossen. Das Korpus umfasst
abschliessend fiir die massenmedialen Debatten 584 Artikel bzw. Artikelaus-
ziige aus deutsch- und franzosischsprachigen Schweizer Zeitungen und einzelnen
Nachrichtenportalen von 2016 bis Mitte 2020. Fiir die politischen Debatten
fanden 36 Vorstosse des Zeitraums 2009 bis 2021 Eingang in das Datenkor-
pus. Einzelne Schliisseltexte wurden in Zusammenarbeit mit zwei Assistierenden
sowie teilweise in einer Interpretationsgruppe sequenzanalytisch analysiert. Alle
Texte wurden iiberdies in MAXQDA offen und axial kodiert.

Fiir das zweite Datenkorpus zur Untersuchung der Selbst-Positionierungen von
Imamen wurden problemzentrierte Interviews erhoben. Die Auswahl der Befrag-
ten fiir die Interviews basierte auf einem purposeful sampling, d. h. es wurde
eine moglichst grossen Heterogenitit der Fille angestrebt. Eine Gemeinsam-
keit wurde dem Sample zugrunde gelegt: Dass es sich um sunnitische Imame
handelt, die iiber Grundkenntnisse der lokalen Sprache verfiigen. Ansonsten wur-
den Imame aus den vier hdufigsten sprachlichen Gemeinschaften — albanisch-,
tiirkisch-, bosnisch- sowie arabischsprachige Gemeinschaften — aus der deutsch-
wie auch der franzosischsprachigen Schweiz in das Sample einbezogen. Diese
haben teilweise eine Sprechposition in den medialen Diskursen inne, zum Teil
dussern sie sich aber kaum oder gar nicht offentlich. Insgesamt wurden 15 Inter-
views mit Imamen durchgefiihrt. Zusétzlich wurden auch zwei Frauen befragt,
da sich Gender im Laufe der Arbeit als wichtige Vergleichs- und Kontrast-
dimension herauskristallisierte. Das angestrebte Ziel, eine breite Vielfalt an
sunnitischen, ménnlichen Imamen zu interviewen und dadurch eine maximale
Variation zu erhalten, wurde erreicht. Die Analyse der transkribierten Inter-
views folgte demselben Vorgehen wie beim ersten Datenkorpus: Einer Mischung
aus Sequenzanalyse und offenem und axialem Kodieren. Die aus dem ersten



5.6 Zusammenfassend: Methodisches Vorgehen 121

Datenkorpus herausgearbeiteten Subjektpositionen wurden als Vorwissen in der
Analyse mitgefiihrt. Wiahrend des Analyseprozesses stellte sich heraus, dass die
Ergebnisse eine dreiteilige Darstellung notig machen: Nebst der Herausarbeitung
von Selbst-Positionierungen und der Rekonstruktion von Aspekten diskursiv kon-
stituierter Subjektpositionen in den Selbsterzéhlungen traten in den Interviews
grundsitzliche Aspekte des Imamseins aus der Perspektive der Imame zutage.
Diese machen eine Darstellung unumginglich: Offensichtlich sind die Rolle und
Tatigkeit des Imams der Schweizer Gesellschaft wenig bekannt, was gleich-
zeitig auch zeigt, dass Muslim*innen in der Konstruktion des Wissens in den
untersuchten Diskursen weniger Geltung beanspruchen konnen.

Firr die Reflexion der Rolle und Positionierung als Forschende stellten
sich drei Charakteristika als massgeblich heraus: Die Tatsache, dass ich nicht-
muslimisch bin, mein Gender sowie meine Zugehorigkeit zum Schweizerischen
Zentrum fiir Islam und Gesellschaft (SZIG) der Universitidt Fribourg. Insbe-
sondere letztere war nicht nur entscheidend fiir den Feldzugang, sondern hatte
auch zur Folge, dass verschiedene Erwartungen von unterschiedlichen Stake-
holdern des SZIG an mich herangetragen wurden, so dass ich mich in einem
Spannungsfeld widerspriichlicher Erwartungen wiederfand. Als Nachwuchsfor-
schende bedeutet das, diese unterschiedlichen Anspriiche im Forschungsprozess
fortwihrend gegeneinander abzuwédgen und zu versuchen, nichtsdestotrotz eine
kritisch-distanzierte Forschendenrolle einzunehmen.

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veroffentlicht, welche
die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und angeben,
ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt
ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

l‘)

Check for
updates

An Imame adressierte 6
Subjektpositionen in massenmedialen
und politischen Debatten der Schweiz

Dieses Kapitel beginnt zunédchst mit einem Unterkapitel (6.1), das die bisher
eher spirlichen wissenschaftlichen Erkenntnisse zu Imam-Debatten und Subjekt-
positionen sowie das aus der Versicherheitlichung entstandene Dispositiv und
seine Konsequenzen fiir Imame beschreibt. Diese wurden nicht als Datenma-
terial in das Datenkorpus miteinbezogen, weil in dieser Arbeit primér die in
offentlichen Debatten zirkulierenden Vorstellungen von Imamen im Fokus stehen
und nicht die wissenschaftliche Auseinandersetzung damit. Diese Entscheidung
hat auch forschungspragmatische Griinde. Allerdings habe ich die bisherigen
wissenschaftlichen Erkenntnisse ausgehend von der Darstellung des grosseren
Untersuchungsfelds (Kapitel 2) aus kritischer Perspektive gelesen und lege sie aus
diesem Blickwinkel vorab dar. Sie fliessen folglich als Vorwissen in die Diskurs-
analyse mit ein, da man sich den Daten immer «bereits in theoretisch inspirierter
Weise nihert» (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021:245, Fussnote 138).

In den danach folgenden Unterkapitel (6.2 bis 6.5) werden die Ergebnisse der
eigentlichen Diskursanalyse dargestellt, das heisst, welche an Imame adressierte
Subjektpositionen in massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz kon-
struiert werden und welche Zuschreibungen damit verbunden sind. Demgemiss
liegt das Forschungsinteresse vorrangig auf einer Rekonstruktion der Subjekt-
positionen. Folglich bleiben Verdnderungen im Zeitverlauf in der Darstellung der
Ergebnisse unberiicksichtigt, obwohl die in das Datenkorpus einbezogenen politi-
schen Vorstosse einen Zeitraum von 13 Jahren (2009 bis 2021) umfassen und sich
aus der Analyse auch Anhaltspunkte ergaben, dass Verdnderungen im Zeitverlauf
stattgefunden haben.! Da die Textmenge der politischen Vorstosse eher gering

UIn der Analyse der politischen Vorstosse zeigt sich ab 2015 ein Wandel: Alle Vorstosse
zu Imamen nehmen nun die nachgehend in Abschnitt 6.2 als erstes beschriebene Subjekt-
position des Imams als Bedrohung auf. Ein Teil zwar noch immer vorsichtig oder indirekt,

© Der/die Autor(en) 2025 123
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_6


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_6&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_6

124 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

ist, wiirde eine Analyse der Verdnderungen nicht auskommen ohne eine Erwei-
terung des Datenmaterials im Hinblick auf die massenmedialen Debatten. Eine
solche vertiefte Untersuchung der Veridnderungen des Imam-Bildes iiber einen
ldngeren Zeitraum — dhnlich wie dies z. B. Kai Hafez (2002) fiir das Nahost- und
Islambild in der deutschen Presse geleistet hat — wire sicherlich lohnenswert.
Dies entspricht jedoch nicht der Forschungsfrage und kann daher an dieser Stelle
nicht geleistet werden.

6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen
und Dispositiven

Debatten zu Imamen innerhalb der grosseren Debatten zu Islam und Mus-
lim*innen in der europiischen Offentlichkeit sind noch relativ wenig erforscht,
insbesondere was die darin zirkulierenden und an Imame adressierten Sub-
jektpositionen betrifft. Dargelegt werden entsprechend die wenigen bisherigen
Erkenntnisse im Hinblick auf Debatten und Subjektpositionen, bevor auf das
spezifische Dispositiv eingegangen wird, das aus der Versicherheitlichung der
Debatten (siehe Abschnitt 2.2.1) hervorgegangen ist und an die allgemeinen
Konsequenzen der Versicherheitlichung (siche Abschnitt 2.2.3) anschliesst.

6.1.1 Offentliche Debatten zu Imamen und daraus
gewonnene Erkenntnisse zu Subjektpositionen

Welmoet Boender, die unter anderem die offentliche Wahrnehmung von Imamen
in den Niederlanden von den 1980er Jahren bis 2004 untersucht hat, stellt fest,
dass Imame als zentrale Autorititspersonen verstanden werden, die das soziale
Handeln und die moralischen Ansichten der Muslim*innen beeinflussen (Boen-
der 2007:107-108). Zu einem dhnlichen Schluss kommt auch Dominik Miiller:
Er macht als gemeinsamer Nenner der massenmedialen und politischen Debat-
ten der Schweiz die Annahme aus, «dass die Vorbeter aufgrund ihres Amtes
einen Einfluss auf die jeweilige Gemeinschaft ausiiben konnen und eine gewisse
Autoritit in Bezug auf die Praxis und das Denken der Gemeindemitglieder besit-
zen» (Miiller 2017:68). Imamen wird in offentlichen Debatten somit Autoritit

aber zuvor war dies so noch nicht der Fall. Vermutlich sind dafiir bestimmte katalysie-
rende Ereignisse verantwortlich (Keller und Bosanci¢ 2018:887, 900): Die Annahme der
Minarettverbots-Initiative 2009, verschiedene Anschlédge in Europa ab 2015 und ein Rechts-
ruck im Parlament 2015.



6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen und Dispositiven 125

und eine Position mit einem gewissen Einfluss zugeschrieben. Welmoet Boen-
der (2007:108) macht zudem deutlich, dass die Fokussierung der offentlichen
Debatten auf den Imam zur Folge hat, dass die religiose Welt der Frau praktisch
unsichtbar bleibt. Ausserdem konstatiert sie, dass die Sicht der Imame selbst zu
wenig aufgegriffen wird, was diese Arbeit explizit leisten will.

Cora Dgving (2014) wiederum hat unter anderem die Darstellung von Ima-
men in der norwegischen Presse von 2000 bis 2010 untersucht. Sie zeigt, dass
Imame oft als homogene Gruppe behandelt werden und sich generalisierende,
oftmals auch negative Darstellungen finden. Diese Ergebnisse stimmen mit den
allgemeinen Befunden zur Darstellung von Muslim*innen in offentlichen Debat-
ten iiberein (vgl. Abschnitt 2.2). Dgving stellt weiter fest, dass die norwegische
Presse Imamen ein betrdchtliches Mass an Macht zuschreibt, ganz dhnlich wie
dies auch Boender (2007) und Miiller (2017) festgehalten haben. Paradoxerweise
ist die norwegische Presse gleichzeitig der Meinung, dass Imame mehr Einfluss
ausiiben sollten, weil ihnen Verantwortung fiir die Devianz von Muslim*innen
zugeschrieben wird, und dass sie ihre Fithrungsrolle nicht geniigend wahrnehmen
(Dgving 2014:224-228).

In ihrer Studie hat Dgving zudem Interviews mit Imamen gefiihrt und stellt
eine Diskrepanz zwischen deren Selbstverstindnis im Hinblick auf Arbeit, Posi-
tion und Einfluss und der Darstellung in den Medien fest (Dgving 2014:210).
Auch die bereits erwihnte Studie von Hansjorg Schmid (2020b) gibt dahingehend
Hinweise. Die Studie spricht zwar nicht von Adressierungen, sondern von Erwar-
tungen. Schmid kann aber zeigen, dass Imame grundsitzlich drei Umgangsweisen
als Reaktion auf die vielfiltigen Erwartungen zeigen: Erstens die Integration der
verschiedenen Rollen-Segmente innerhalb der Rolle des Imams, zweitens eine
Differenzierung und mogliche Trennung zwischen verschiedenen Rollen wie z. B.
Imam und Seelsorger und drittens eine Verdnderung des Rollenprofils (Schmid
2020b:86-88). Auch wenn beide Studien keine Subjektpositionen herausarbeiten,
so geben diese Befunde bereits einen ersten Hinweis auf mogliche Aneignungen,
Umdeutungen oder Umwendungen diskursiver Adressierungen, Zuschreibungen
und Erwartungen durch Imame.

Cora Dgving weist iiberdies darauf hin, dass die norwegische Presse auch
definiert, was ein «guter» Imam ist (Dgving 2014:227). Das schliesst zunichst
an den Befund an, dass in den offentlichen Debatten eine Unterscheidung zwi-
schen «guten» und «schlechten» Muslim*innen sichtbar wird (Mamdani 2002,
2004, 2005; Bonnefoy 2003; Belt 2009; van Es 2021; vgl. Abschnitt 2.2.1).
Tatsdchlich zeigen auch weitere Studien, dass zwischen «guten» und «schlech-
ten» Imamen unterschieden wird (Birt 2006:692; Jouanneau 2009:154; Boender



126 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

2014:36; Lewis 2014:237). Dies ist ein Hinweis darauf, dass an Imame adres-
sierte Subjektpositionen in offentlichen Debatten womdéglich auf ganz bestimmte
Weise — nidmlich dichotom — strukturiert sind. Der «gute» und der «schlechte»
Imam stellen «Modellsubjekte idealer oder abzulehnender Handelnder» (Keller
und Bosanci¢ 2018:896) dar, die Normalitdtsvorstellungen entlang von Gegen-
sidtzen konstruieren. Es handelt sich dabei um Identifikationsangebote in Form
einer ganz bestimmten Art von Subjektpositionen (vgl. Trucco und Pokitsch i.
E.). Etabliert wird eine Dichotomie zwischen dem radikalen Prediger und dem
Imam als Schliisselfigur der Integration und des Kampfes gegen Extremismus
(Schonfeld 2014:399), die vermutlich auf der von Bosco (2014) aufgezeigten und
in der Versicherheitlichung verorteten Dichotomisierung des Islam in «modern»
und «radikal» beruht. Der «gute» Imam verkorpert staatsbiirgerliche Werte, inter-
religiose Toleranz, besitzt Fithrungskompetenzen sowie seelsorgerische Fihigkeit,
fordert die Integration und bekdmpft Extremismus. Der «schlechte» Imam verkor-
pert den spaltenden «Anderen», dem versucht wird, durch biirokratische Hiirden
oder Deportation Herr zu werden (Birt 2006:687). Bereits die erste Sichtung
des Materialkorpus zeigte, dass die hier erwihnte Unterscheidung zwischen «gu-
tem» und «schlechtem» Imam auch im empirischen Material zu finden ist. Diese
dichotome Strukturierung diente daher als erster Ausgangspunkt der Analyse
(vgl. Abschnitt 6.2 und 6.3). Bevor die Analyseergebnisse aufgegriffen werden,
muss aber zundchst auf die Konsequenzen der Versicherheitlichung fiir Imame
eingegangen werden, die bereits in der Beschreibung des «schlechten» Imams
anklingen. Es wird ndmlich versucht, diesem durch unterschiedliche Massnahmen
beizukommen.

6.1.2 Dispositiv von Massnahmen als Konsequenz der
Versicherheitlichung

Die Versicherheitlichung der Debatten hat — nebst der Dichotomie zwischen «gu-
tem» und «schlechtem» Imam — weiterfilhrende Konsequenzen in Form eines
Dispositivs unterschiedlicher Massnahmen. Nebst Uberwachungen wird vor allem
die Ausweisung von Imamen, die als «radikal» gelten, praktiziert (Yazbeck Had-
dad und Balz 2008:215; Kamp 2014:245; Lewis 2014:239; Peter 2014:243).
Dies ist aber nur moglich, wenn Imame nicht iiber die Staatsbiirgerschaft des
ausweisenden Landes verfiigen. Dariliber hinaus gibt es verschiedene weitere
staatliche Versuche der Kontrolle und Steuerung von Imamen. Solenne Jouan-
neau legt solche Versuche des franzosischen Staates dar. So zeigt sie, dass ab



6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen und Dispositiven 127

Anfang der 1990er Jahre die sogenannten imams consulaires durch zwischen-
staatliche Abkommen gefordert werden. Diese Imame werden von einem anderen
Staat ausgewdhlt, gesandt und zum Teil auch bezahlt. Die Idee dahinter ist, dass
biirokratische Prozesse von Botschaften und Konsulaten {ibernommen werden,
diese gleichzeitig aber auch garantieren, dass die Imame den Interessen der
Regierungen der entsendenden Staaten entsprechen und keine extremistischen
Ansichten vertreten. Im Fall von Problemen kann dann ebenfalls auf ein diplo-
matisches Dispositiv zuriickgegriffen werden (Jouanneau 2013:271-272). Eine
weitere Moglichkeit der Steuerung stellt die Instrumentalisierung des Aufenthalts-
rechts dar (Jouanneau 2013:305), an anderer Stelle auch «biirokratische Hiirden»
genannt (Birt 2006:687). Durch eine Analyse interner Dokumente verschiedener
Behorden des Innenministeriums zeigt Jouanneau (2009:166), dass die verschie-
denen Behorden des franzosischen Innenministeriums durch den Entzug des
Aufenthaltsrechts oder die Ausstellung eines nur temporiren Aufenthaltsrechts
auslidndischen Imamen eine gewisse Interpretation der Funktion eines Imams in
Frankreich auferlegen konnen.

Die Schweiz kennt ebenfalls verschiedene Moglichkeiten der Kontrolle und
Steuerung von Imamen. Es besteht die Moglichkeit, Einreiseverbote oder Aus-
weisungen zu erlassen, wenn bestimmte Bedingungen erfiillt sind (AIG 2005:Art.
67, Art. 68). Weiter gibt es in der Schweiz auch eine Form der imams con-
sulaires. Wie bereits erwihnt, arbeiten in der Schweiz im Schnitt 34 Imame,
die durch das Diyanet aus der Tiirkei entsandt werden (Schmid und Trucco
2019:11). Dariiber hinaus sieht das Bundesgesetz liber die Ausldnderinnen und
Auslinder und iiber die Integration (AIG), das fiir Drittstaatangehorige?, nicht
aber fiir EU-Biirger*innen gilt, mit Art. 26a einen spezifischen Paragraphen fiir
religiose Betreuungs- oder Lehrpersonen vor. Fiir diese gelten zusitzliche Vor-
aussetzungen, ergidnzend zu den sonst schon geltenden Bedingungen fiir die
Zulassung zu einem Aufenthalt mit Erwerbstitigkeit. Sie sollen sich einerseits
in der am Arbeitsort gesprochenen Landessprache verstindigen konnen, ande-
rerseits werden sie nur zugelassen, wenn sie «mit dem gesellschaftlichen und
rechtlichen Wertesystem in der Schweiz vertraut sind und f#hig sind, diese Kennt-
nisse den von ihnen betreuten Auslinderinnen und Auslindern zu vermitteln»,
wie in Art. 26a Abs. 1 Buchstabe a des AIG (2005) formuliert wird. Die von
Rudolph et al. (2009:6) befragten Schweizer Institutionen gaben an, hinsichtlich
des Wertesystems genau dies von Imamen zu erwarten. Der Gesetzesartikel stellt
dementsprechend eine Verpflichtung der religiosen Betreuungspersonen durch den

2 (Drittstaaten» ist ein Begriff aus dem EU-Recht, der von der Schweiz iibernommen wurde,
und meint Staaten ausserhalb des EU-/EFTA-Raumes.



128 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Schweizer Staat dar, eine Briickenfunktion zwischen der Schweizer Gesellschaft
und ihrer Gemeinschaft einzunehmen (Miiller 2017:76). Diese Verpflichtung kann
jedoch als liickenhaft betrachtet werden, weil der Gesetzesartikel nur Drittstaatan-
gehorige regelt, jedoch nicht fiir religiose Betreuungs- oder Lehrpersonen aus
der Schweiz oder der EU gilt. Interessant ist auch der zweite Teilsatz von Art.
26a Abs. 2 des AIG (2005): Religiose Betreuungspersonen sollen fihig sein,
den von ihnen betreuten Ausldnder*innen Kenntnisse des gesellschaftlichen und
rechtlichen Wertesystems zu vermitteln. Darin wird ein ganz bestimmtes Bild
von religiosen Betreuungspersonen und ihren Gemeinschaften gezeichnet: «Hier
vermittelt die Gesetzgebung das veraltete Bild, dass die Einheimischen Chris-
tinnen und Christen sind, wihrend die Zugelassenen nur Hindus, Muslime oder
Buddhistinnen betreuen, die nicht iiber den Schweizer Pass verfiigen» (Acher-
mann 2016:101). Dabei kann die Situation durchaus kontridr ausfallen, ndmlich
dass soeben in die Schweiz gekommene religiose Betreuungspersonen in ihrer
Gemeinschaft vor allem Schweizer*innen betreuen. Da der Anteil Schweizer
Biirger*innen unter den Muslim*innen in der Schweiz mittlerweile bei etwas
mehr als 36 % liegt (BFS 2023), kann das durchaus der Fall sein. Wichtig
ist ausserdem, dass die Formulierung «fihig sein, Kenntnisse zu vermitteln»
in der Verwaltungspraxis bedeutet, dass Imame aus Drittstaaten darauf iiber-
priift werden, ob sie ein Theologiestudium absolviert haben (SEM-Mitarbeiter*in,
personliche Mitteilung, 26.04.2021).

Die Entsendungspolitik (und damit die sogenannten imams consulaires) wird
europaweit schon langer kritisiert, wobei insbesondere die begrenzte Zeit, in der
sich die Imame in einem Land aufhalten, und die dadurch oftmals geringen
Kenntnisse der Landessprache und der Lebenswelt als problematisch angefiihrt
werden (Schonfeld 2014:401). Dies ist auch einer der Kritikpunkte von Mus-
lim*innen am Rotationsprinzip (Schmid und Trucco 2019:11; Schmid 2020b:77).
Allerdings hat das Diyanet auf solche Kritik reagiert und verpflichtet die entsen-
deten Imame mittlerweile, Sprach- und Linderkurse sowie zum Teil auch Wei-
terbildungen zu besuchen (Bruce 2019:195-197; Schmid und Trucco 2019:11).
Ausserdem hat das Diyanet 2006 das Internationale Theologie-Programm (Ulus-
lararasi Ilahiyat Programi, UIP) etabliert, das auslindische Studierende der
zweiten und dritten Generation anziehen soll (Bruce 2020:1167). Diese kon-
nen seit einer tiirkischen Gesetzesdnderung im Jahr 2010 vom Diyanet nach
Abschluss ihres Studiums im Land ihres Wohnsitzes beschiftigt werden, was
deutliche Vorteile fiir das Diyanet mit sich bringt: Diese Beschiftigten kennen
die lokalen Gegebenheiten und die Sprache(n), ausserdem besitzen sie bereits
eine Aufenthaltsbewilligung oder sogar eine Staatsbiirgerschaft, so dass die admi-
nistrativen Hiirden fiir das Diyanet bei einer Anstellung geringer sind (Bruce



6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen und Dispositiven 129

2020:1173).> Auch die 2019 in Kraft getretenen Bestimmungen in Art. 26a
des AIG (2005) konnen als Versuch gesehen werden, die Kritik hinsichtlich
mangelnder Kenntnisse der Landessprache sowie der lokalen Gegebenheiten
zu entschirfen. Ausserdem wird die Entsendungspolitik mittlerweile zum Teil
auch als Moglichkeit der Einflussnahme ausléndischer Staaten auf muslimische
Gemeinschaften im Inland betrachtet (Schonfeld 2014:402; Miiller 2017:80), im
Hinblick auf die Tiirkei vor allem seit dem gescheiterten Putsch 2016 (Jacobs und
Lipowsky 2019:6). Diese Wahrnehmungsverschiebung hat stark mit veridnderten
geopolitischen Umstidnden im Vergleich zu den frithen Entsendungsjahren zu tun.
Deutschland hat zudem Ende 2023 entschieden, die Entsendung aus der Tiirkei
schrittweise zu beenden, indem vermehrt Imame im Inland ausgebildet werden
(Tagesschau 2023).

Dies leitet iiber zum wohl am meisten diskutierten Vorschlag der Steuerung:
Der Etablierung von Imam-Ausbildungen oder -Weiterbildungen in Europa, auch
bezeichnet als «politics of imam training» (Sunier 2023:74). Wie Frank Peter
(2018:342-343) aufzeigen kann, existierten Debatten zu Imam-Ausbildungen
in einigen Lindern schon bevor diese in den 2000er Jahren europaweit zu
einem Thema wurden. In den Niederlanden wurde beispielsweise bereits 1982
der Vorschlag gemacht, eine staatlich finanzierte Imam-Ausbildung zu etablie-
ren. Begriindet wurde dies hauptsidchlich mit der Rolle des Imams, die sich
gedndert habe und andere Kompetenzen verlange. Die heutigen europaweiten
Debatten zu und Versuche der Etablierung von Imam-Ausbildungen sind aber
eng verkniipft mit der Versicherheitlichung der offentlichen Debatten zu Islam
und Muslim*innen und deren Verschrinkung mit Integrations- und Radikalisie-
rungsdiskursen (Larsson 2018:134). Nebst Radikalisierungspriavention und dem
Einbezug von Imamen in die Integrationsziele der entsprechenden Regierung
sieht Thijl Sunier (2023:85, 98) ein drittes Motiv: Religiose Aktivititen mit dem
sdkular-liberalen Staat in Einklang zu bringen, wobei der Staat fiir ihn ein kultu-
reller Akteur darstellt, welcher die Religion mit dem Ziel der Reproduktion eines
bestimmten nationalen Narrativs domestiziert.

Grundsitzlich konnen zwei Modelle der Imam-Ausbildungen in Europa unter-
schieden werden, die vom religionsrechtlichen Modell des jeweiligen Landes
abhingig sind. Linder, die keine theologischen Fakultiten an staatlichen Univer-
sitdten haben — wie dies aufgrund der laicité der Fall in Frankreich ist —, setzen
auf eine Art staatsbiirgerliche Bildung (Ferrari 2012:108-109). In Frankreich
werden sogenannte Diplomes Universitaires in Religion und Laizitidt angeboten,

3 Mittlerweile sind auch eine Handvoll ehemaliger UiP-Studierenden in der Schweiz
beschiftigt (Mufid 2024).



130 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

in welchen vor allem Staatsbiirgerkunde, Recht und Geschichte vermittelt wer-
den (Messner 2013:23-24). Diese werden allerdings gemdss einer Studie nur
bedingt als ausreichend betrachtet, weil sie weder theologische noch religions-
piadagogische Elemente beinhalten (Jacobs und Lipowsky 2019:10). Deutschland
hingegen, das theologische Fakultiten an staatlichen Universititen kennt, begann
ab 2010/2011 Institute fiir Islamische Theologie an verschiedenen Universititen
zu etablieren (Schmid und Trucco 2019:41; Dreier und Wagner 2020:13). Jan
Felix Engelhardt (2017) hat die Ausdifferenzierung und Selbstkonzeption dieser
neuen Wissenschaftsdisziplin umfassend untersucht und kommt unter anderem
zum Schluss, dass die Etablierung der Islamischen Theologie sowohl politisch
als auch gesellschaftlich als Instrument zur Integration des Islams betrachtet
wird, das sich «vor allem aus dem Zihmungsinteresse gegeniiber der Religion
des Islams und der muslimischen Glaubensgemeinschaft begriindet» (Engelhardt
2017:327). Ertugrul Sahin (2011:8) urteilt dementsprechend, dass die Islamische
Theologie mit iiberzogenen Erwartungshaltungen iiberfrachtet werde. Er nennt
zum Beispiel «die Pflichtaufgabe [...], mit der Lehre eines aufgeklirten Islams
den extremistischen Tendenzen entgegenzuwirken» (Sahin 2011:11). Allerdings
beinhaltet die universitire Islamische Theologie in Deutschland keine praktische
Imam-Ausbildung. Wie eine Studierendenbefragung zeigt, werden gewisse fiir
Imame notwendige Kenntnisse im Theologie-Studium nicht vermittelt (Ceylan
2019:24-26). Infolgedessen hat die deutsche Akademie fiir Islam in Wissenschaft
und Gesellschaft (AIWG) eine Expertise erstellt, die Handlungsempfehlungen
fiir den Modellversuch eines «Imamseminars» macht (Ceylan 2019). Ein solches
«Imamseminar» ist dabei an das Beispiel christlicher Priesterseminare angelehnt,
die von Theologie-Studierenden nach Abschluss ihres Studiums besucht wer-
den konnen, denn die Ausbildung und Einstellung religitser Betreuungspersonen
ist Angelegenheit der jeweiligen Religionsgemeinschaft in Deutschland (Ceylan
2019:2). Die entsprechende Studie gibt sowohl strukturelle als auch inhaltliche
Empfehlungen fiir einen solchen Modellversuch (Ceylan 2019:27-31).
Grundsitzlich konnen verschiedene Herausforderungen in der Etablierung von
Imam-Ausbildungen und -Weiterbildungen genannt werden. Ein Bericht, der sich
mit Beispielen aus elf Ladndern — zehn europdischen Lindern und den USA -
befasst, nennt als Herausforderungen die Akkreditierung, Anerkennung und
institutionelle Einbettung der Aus- und Weiterbildungen, der Umgang mit Einheit
und Vielfalt in Fragen der Theologie, die Frage nach muslimischer Autoritét, die
fehlende Finanzierung, die Frage der Rekrutierung und die schlechten Arbeits-
bedingungen fiir Absolvent*innen sowie die Frage des Gleichgewichts zwischen
gesellschaftlichen Erwartungen und gemeinsamer Verantwortung (Vinding und
Chbib 2020:41-48). Auch Frank Peter (2018:345) sieht ein Grundproblem im



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 131

niedrigen Gehalt, das zukiinftige Imame erwarten konnen, weil dieses in gros-
sem Widerspruch zu den erheblichen Bildungsinvestitionen steht. Weiter glaubt
er, dass Ausbildungen in Europa von Muslim*innen weiterhin nur als zweitbeste
Option im Vergleich zu den Ausbildungen in muslimischen Lindern betrachtet
werden. Insbesondere die enge Verkniipfung mit Sicherheits- und Integrations-
diskursen scheint die Attraktivitit européischer Ausbildungen zu schwichen und
dadurch zum Nachteil zu werden (Peter 2018:345; Sozeri, Altinyelken und Vol-
man 2018). Es wird auch davor gewarnt, die gesellschaftliche und politische
Bedeutung der Imame zu iiberhéhen und eine Ausbildung in Europa als Garantie
fiir den Einsatz fiir Demokratie und Rechtsstaatlichkeit zu sehen, denn dies muss
keineswegs der Fall sein (Jacobs und Lipowsky 2019:12). Imam-Ausbildungen
bzw. -Weiterbildungen werden daher breit diskutiert, sowohl in wissenschaftli-
chen als auch in oOffentlichen Debatten. Sie mogen als eine im Vergleich mit
Ausweisungen oder Nicht-Verldngerungen von Aufenthaltsbewilligungen «sanf-
te» Variante der Steuerung und Kontrolle betrachtet werden, spielen aber genauso
in die «guter Imam — schlechter Imam»-Dichotomie hinein wie erstere.

Wie diese dichotom strukturierten Modell-Subjekte — als spezifische Art von
Subjektpositionen (vgl. Trucco und Pokitsch i. E.) — in den massenmedialen
und politischen Debatten der Schweiz ausgestaltet sind, wird nun im Folgen-
den in den nichsten beiden Unterkapiteln (6.2 und 6.3) dargestellt. Darauf folgt
die Darstellung eines Deutungsmusters (6.4) sowie einer dritten Subjektposition
(6.5) in zwei weiteren Unterkapiteln. Die Ergebnisse sind aus dem Datenmate-
rial erarbeitet, orientieren sich am Material und unterscheiden sich daher in ihrer
Struktur und Darstellung. Wihrend beim Anti-Subjekt unterschiedliche Facetten
niher beschrieben werden, sind es beim idealen Modell-Subjekt verschiedene
Kompetenzfelder. Und auch das Deutungsmuster und die dritte Subjektposition
weisen eine eigene Struktur auf.

6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung

Die Subjektposition des Imams als Bedrohung ist das Anti-Subjekt des abzuleh-
nenden Imams, der in verschiedener Hinsicht als Bedrohung fiir die Ordnung
der Gesellschaft wahrgenommen wird. In den Texten und Textfragmenten zum
Imam als Bedrohung finden sich zahlreiche Verdachtsmomente, von denen nicht
immer sicher auf etwas geschlossen werden kann, die aber so konstruiert wer-
den, dass sie auf eine mogliche Bedrohung hinweisen. Der Imam als Bedrohung
wird oftmals als «radikal» (Weltwoche 03.05.2018) oder salafistisch (Tribune
de Geneve 19.02.2018) beschrieben. Der Begriff «radikal» wird als Gegensatz



132 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

zu «moderat» oder «gemissigt» verwendet und ist ein relativer Begriff, denn
er beschreibt jemanden, der eine extreme Richtung vertritt (Duden 2024a). Im
Zusammenhang mit Imamen entspringt der Gegensatz radikal/gemaéssigt der Ver-
sicherheitlichung von Islam und Muslim*innen und der Rahmung des «radikalen
Islams» als Bedrohung (Bosco 2014). Die Normalititsvorstellung, zu welcher der
Begriff «radikal» in einem bestimmten Kontext in Beziehung gesetzt wird, wird
jedoch meist nicht genannt oder explizit gemacht, so dass es zu einer absolu-
ten Verwendung des Begriffs «radikal» kommt (Sedgwick 2010:481-482).% Es
wird dadurch unklar, auf was er sich tiberhaupt bezieht. Auch der Begriff «sala-
fistisch», eine neuere Wortschopfung im Deutschen, wird in Artikeln oft nicht
erldutert,’ scheint aber mit Engstirnigkeit und Antimodernismus assoziiert zu
werden (Schneiders 2014:11-12) und ist daher stark negativ konnotiert. Beide
Begriffe funktionieren als Signalworter, die ganz bestimmte, negativ bewertete
Assoziationen auslosen.

Es konnen verschiedene Facetten des Imams als Bedrohung differenziert wer-
den. Zum Teil sind es gewisse Handlungen, die einen Imam zu einer Bedrohung
werden lassen, zum Teil sind es ganz bestimmte Zuschreibungen. Nachfolgend
werden sechs solche Facetten ndher beschrieben, weil sich so die verschiedenen
Aspekte der wahrgenommenen Bedrohung besser fassen lassen. Diese Unter-
scheidung ist ein analytisches Hilfsmittel, denn in den Textfragmenten sind die
verschiedenen Facetten oftmals in vermischter Form vorzufinden. Daher wird hier
auch von einer Subjektposition gesprochen und nicht von mehreren. Der Imam als
Bedrohung wird ausserdem teilweise liber Differenzen zum Modell-Subjekt des
idealen Imams konstruiert, Beispiele dafiir werden jedoch im néchsten Unterkapi-
tel zum Modell-Imam erldutert, weil die Beziige zwischen den beiden dann besser
hergestellt werden konnen.

4Sedgwick (2010) zeigt in seinem Artikel auf, dass sich der Begriff in unterschiedli-
chen Kontexten auf unterschiedliche Referenzpunkte bezieht. Er untersucht Sicherheits-,
Integrations- und aussenpolitische Kontexte.

5 Tatsiichlich definiert der Duden (2024b) den Begriff «Salafismus» als «ultrakonservative
Stromung des Islam, die eine Riickkehr zu den Wurzeln des Islam anstrebt». Ahnlich die
Definition von Schneiders (2014:11-12): «Der Salafismus, wie man ihn heute ihn wissen-
schaftlichen Kreisen versteht, gehort zum fundamentalistischen Spektrum des Islams [...].
Das heiflt, seine Auffassungen sind riickwértsgewandt, streng, wenig kompromissbereit».



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 133

6.2.1 Der Hassprediger

Der Hassprediger wird in Artikeln beschrieben als ein Imam, der Hasspredig-
ten hilt (NZZ 06.11.2019b), radikale Botschaften propagiert (Luzerner Zeitung
18.10.2019), zu Gewalttaten (Blick online 19.07.2019) oder zum Jihad aufruft
(Basler Zeitung 04.12.2019), gegen Andersglaubige hetzt (Bund 15.12.2017) oder
schwulenfeindliche und antisemitische Predigten hilt (SRF online 26.01.2018).
Diese Handlungen, die einem Hassprediger zugeschrieben werden, konnen einen
Straftatbestand darstellen, falls ein Nachweis dafiir erbracht werden kann: Eine
Person kann gemiss Artikel 259 StGB (1937) wegen offentlicher Aufforderung
zu Gewalt oder Verbrechen oder gemiss Artikel 261bis wegen offentlichen Auf-
rufs zu Hass oder Diskriminierung gegen eine Person oder eine Gruppe von
Personen wegen ihrer Rasse, Ethnie, Religion oder sexuellen Orientierung ver-
urteilt werden. Das kann entsprechend in einem aufgenommenen Strafverfahren,
Ermittlungen, einer Festnahme (Luzerner Zeitung 18.10.2019), einer Verurteilung
und, wenn es sich um einen Imam ohne Schweizer Staatsbiirgerschaft handelt,
sogar in einer Ausschaffung miinden (Tages-Anzeiger 06.05.2019). Es finden sich
ausserdem Texte, welche die Zuschreibung Hassprediger auch dann aufrechter-
halten, wenn sich der Vorwurf nicht erhirtet und keine Straftat nachgewiesen
werden kann. Dies wird hier nun anhand eines Artikels des St. Galler Tagblatts
exemplarisch aufgezeigt. Dieser beschreibt im Text die Einstellung eines Strafver-
fahrens gegen einen zu Unrecht verdédchtigten Imam. Dennoch titelt die Zeitung:
«Dschihad-Aufruf ist erlaubt: Kritisierter Imam bleibt straffrei» (St. Galler Tag-
blatt 18.11.2019). Es kann davon ausgegangen werden, dass der Begriff Dschihad/
Jihad von Leser*innen in der heute in der Offentlichkeit gebriuchlichsten Deu-
tung verstanden wird, ndmlich einer ultraislamischen® (FINO 2018a:3). Das
heisst: als «Aufruf zum bewaffneten Kampf» (St. Galler Tagblatt 18.11.2019).”
Mit dem Titel wird kolportiert, dass ein Jihad-Aufruf gemiss dieser Deutung
stattgefunden hat, der Imam aber dennoch straffrei bleibt. Dementsprechend
wird die Zuschreibung Hassprediger iiber den Titel aufrechterhalten, obwohl der
Artikeltext diese Zuschreibung eigentlich ausrdumt.

In den politischen Vorstdssen wird der Hassprediger an verschiedenen Stel-
len entworfen. Die Fraktion der SVP verwendet den Begriff oft in Vorstdssen
selbst sowie in den Debatten zu Vorstossen, einmal sogar direkt im Titel (Motion

6 Der Begriff «ultraislamisch» wurde entwickelt, um Terrorismus, der von Akteur*innen ver-
iibt wird, die sich selbst als Muslim*innen bezeichnen, benennen zu kdnnen. Er hat «den
Vorteil, dass hier die durch ultraislamische Akteure entwickelte Neudeutung des Islam zur
Grundlage gemacht wird» (FINO 2018b:1).

7 Fiir die verschiedenen Bedeutungen des Begriffs Jihad, siehe FINO (2018a).



134 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Reimann 2011). So werden Hassprediger in einem Vorstoss der Fraktion der
SVP als «Gefahr fiir die Sicherheit des Landes und fiir ein friedliches Zusam-
menleben» beschrieben (Motion Reimann 2011). Ein Vorstoss der CVP-Fraktion
charakterisiert Hassprediger als Imame, die «in ihren Predigten eine radikale,
sprich fundamentalistische Sicht des Islam vertreten, die Hass, Gewalt, Drohun-
gen und Intoleranz verbreitet» (Anfrage Romano 2016). Ein weiterer Vorstoss der
CVP-Fraktion kann als Beispiel fiir die Verflechtung von massenmedialen und
politischen Diskursen dienen, denn er verwendet ein konkretes Beispiel fiir einen
Hassprediger, nimlich der Imam, «der gemiss {ibereinstimmenden Medien [sic!]
wiederholt in der Bieler Moschee Ar’Rahman zur Zerstorung aller Islamfeinde
aufgerufen hat» (Frage Ingold 2017). Ein Vorstoss der Fraktion der BDP the-
matisiert gemdss Titel illegale Aktivititen im Umfeld religioser Gruppierungen.
Durch den allgemein gehaltenen Titel wird ein Stiick weit kaschiert, dass sich
der Vorstoss konkret nur auf Imame bezieht, die als «umstritten» und «streit-
bar» beschrieben werden. Die Hasspredigt wird als eine Handlung erwihnt, die
strafrechtlich verfolgt werden kann, sie bleibt aber das einzige konkrete Beispiel
fiir illegale Aktivititen im religiosen Umfeld, die im Vorstoss mehrfach erwihnt
werden (Interpellation Quadranti 2016). Es gibt auch Vorstosse, die den Begriff
«Hassprediger» verwenden, ohne ihn nidher zu erldutern, so eine Dringliche
Anfrage der Fraktion der SVP (2020), der sich erkundigt, wie viele «sogenannte
muslimische Hassprediger» zurzeit in der Schweiz leben sowie eine Interpellation
der FDP-Liberalen, die vom Bundesrat wissen will, was dieser iiber «mogliche
Hassprediger in Moscheen» weiss (Interpellation Fiala 2016). Der Begriff scheint
also in einem gewissen Mass selbsterklidrend zu sein.

Auch in den Antworten des Bundesrates finden sich Konstruktionen des Hass-
predigers. So definiert der Bundesrat in der Antwort auf eine Motion, welche
die Veroffentlichung eines klassifizierten Berichts zu Imamen verlangt (Motion
Baumann 2009), den Hassprediger wie folgt: «Fremdenfeindliche, rassistische
oder antisemitische Rhetorik ist das Mittel von Hasspredigern, um Feindselig-
keit und Gewalt gegeniiber Dritten zu schiiren» (Bundesrat in Motion Baumann
2009). Diese Definition nimmt der Bundesrat auch in einer spiteren Antwort
auf (Bundesrat in Motion Reimann 2011). Dabei fillt auf, dass die Definition
allgemein gehalten ist und nicht nur auf Imame abzielt, d. h. im Sinne der Nicht-
Diskriminierung gemiss Art. 8 Abs. 2 der Bundesverfassung (1999) vermieden
wird, eine bestimmte Bevolkerungsgruppe bzw. Religionsgemeinschaft zu stigma-
tisieren. Allerdings spricht der Bundesrat in der Antwort auf die Motion Baumann
(2009) nach der oben erwihnten, allgemein gehaltenen Definition im darauffol-
genden Satz von «islamistischen Hasspredigern» und bezieht die Definition damit
auf Imame, da auch die Motion einzig Imame behandelt. Hassprediger werden



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 135

in der Antwort des Bundesrates weiter beschrieben als Imame, «die gewalttitige
Propaganda betreiben oder bei denen die Gefahr besteht, dass ihre Anwesen-
heit zu Ausschreitungen fiithren kdnnte» (Bundesrat in Motion Baumann 2009;
ebenfalls: Bundesrat in Motion Reimann 2011). An anderer Stelle erwéhnt der
Bundesrat in seiner Antwort auch «sicherheitsgefihrdende Hassprediger» (Bun-
desrat in Interpellation Quadranti 2016). Allerdings ist anzumerken, dass der
Bundesrat den Begriff «Hassprediger» nur in Antworten auf Vorstdsse verwendet,
die diesen Begriff bereits selbst benutzen.

6.2.2 Der Terror-lmam

Fiir den Terror-Imam werden in Artikeln Begriffe wie «terroriste» (Journal du
Jura 20.06.2019), «IS-Mitglied» (Bund 15.04.2020) oder «Rekruteur» (20 Minu-
ten online 13.06.2019) verwendet. Die zugeschriebenen Handlungen umfassen
Rekrutierungen fiir den Islamischen Staat (IS), die Planung eines Attentats
(Thurgauer Zeitung 17.05.2019), die Teilnahme an Operationen von Al-Qaida
im syrischen Biirgerkrieg (20 Minuten online 19.06.2019) oder die Anstiftung
zu Selbstmordattentaten (Landbote 16.05.2019). Diese Handlungen konnen bei
entsprechendem Nachweis ebenfalls einen Straftatbestand darstellen und zwar
entweder wegen Unterstiitzung einer kriminellen Organisation gemiss Art. 260ter
StGB (1937) oder aufgrund des Verbots von Al-Qaida, IS und verwandter
Organisationen gemiss SR 122 (2014).% Dementsprechend kann es wie beim
Hassprediger zu einem Strafverfahren, einer Festnahme oder Verurteilung kom-
men (z. B. NZZ 17.10.2019). Allerdings werden auch Imame in die Néhe des
Terror-Imams geriickt, die keine eindeutig strafbaren Handlungen ausfiihren oder
ausgefiihrt haben. So wird ein Imam beschrieben als «ein in Saudiarabien [sic!]
ausgebildeter Imam, der in der Schweiz mit salafistischen Imamen und IS-
Unterstiitzern [...] aufgetreten ist» (Tages-Anzeiger 26.07.2017). Dabei scheinen
die Begriffe «Saudi-Arabien», «salafistisch» und «IS-Unterstiitzer» als Signal-
worter zu fungieren, die eine Assoziationskette bilden und den entsprechenden
Imam in die Ndhe von Terrorismus riicken. Die im entsprechenden Satz tat-
sdchlich erwihnte Handlung des Imams ist ein Auftritt, dessen Umsténde nicht
niher ausgefiihrt werden. Hierin zeigt sich das am Anfang des Kapitels erwéhnte
Verdachtsmoment.

8 Letzteres gilt jedoch nur fiir den Zeitraum 2015-2022, denn das entsprechende Gesetz SR
122 trat am 1. Januar 2015 in Kraft, wurde aber am 1. Dezember 2022 wieder aufgehoben.



136 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Der Terror-Imam erscheint nur in politischen Vorstossen der Fraktion der SVP,
allerdings hauptsichlich anhand konkreter Beispiele aus Medienberichten: «[D]Jer
libysche Imam der umstrittenen An’Nur-Moschee in Winterthur» habe in einem
Interview zugegeben, Mitglied einer Libyschen Terrororganisation zu sein (Inter-
pellation Keller-Inhelder 2017) und bei einem Tessiner Imam vermute «das SEM
eine Verbindung zum islamistischen Terrorismus» (Interpellation Quadri 2019).
Ansonsten finden sich Aspekte des Terror-Imams in politischen Vorstossen eher
verflochten mit weiteren Aspekten, so zum Beispiel mit dem Hassprediger, wenn
Imame beschrieben werden als «ausldndische Extremisten [...], die Offentlich
[...] zu Gewalt, Mord oder Terror aufrufen» (Motion Reimann 2011). Dasselbe
gilt fir Antworten des Bundesrates. Auf eine Frage nach der Uberwachung
von Hasspredigern stellt dieser klar, dass Informationen iiber Imame nur unter
bestimmten gesetzlichen Voraussetzungen bearbeitet werden diirfen: «Erlaubt ist
dies beispielsweise, wenn konkrete Hinweise darauf bestehen, dass terroristische
oder gewaltextremistische Tatigkeiten durch Predigen religiosen Hasses gutge-
heissen, vorbereitet oder beauftragt werden» (Bundesrat in Interpellation Fiala
2016). Auch in diesem Beispiel fallen Aspekte des Hasspredigers («durch Predi-
gen religiosen Hasses») und des Terror-Imams («terroristische [...] Tatigkeiten»)
zusammen.

6.2.3 Der 5. Kolonne-Imam

Der 5. Kolonne-Imam ist «der verlidngerte Arm» (Tages-Anzeiger 26.07.2017,
Sonntagsblick 20.05.2018) einer auslédndischen Regierung oder Organisation. Er
ist «eingebunden [...] in Organisationen, die sich ausserhalb der Schweiz befin-
den» (NZZ am Sonntag 27.08.2017) und handelt «auf Geheiss» (Tages-Anzeiger
09.06.2018) der entsprechenden Regierung oder Organisation. Dabei werden auch
Formulierungen wie «ferngesteuert» (SonntagsZeitung 20.10.2019) oder «be-
dingungslos eingeschworen» (Sonntagsblick 05.01.2020) verwendet, die diese
Imame als wenig eigenmichtig handelnd darstellen. Dieser Aspekt des passiven
Gesteuert-Seins driickt sich auch in der Beschreibung als «importiert» (Sonntags-
Zeitung 22.04.2018) oder «Import-Imame» (NZZ 25.08.2016) aus. Da das Verb
«importieren» im Normalfall fiir Waren verwendet wird, erscheint der «Import-
Imam» hier als passives Objekt, das aus dem Ausland in die Schweiz gebracht
wird. Dabei wird nicht deutlich gemacht, wer ihn in die Schweiz bringt. In
anderen Textfragmenten wird er beschrieben als «entsendet» (Aargauer Zeitung
01.09.2017) oder «geschickt» (Bund 25.03.2017), womit die sendende Einheit
im Ausland verortet wird. Allerdings wird der 5. Kolonne-Imam nicht iiberall



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 137

gleich passiv dargestellt, so ist an einer Stelle davon die Rede, dass diese Imame
in der Schweiz «operieren» (Weltwoche 21.11.2019). In eine dhnliche Richtung
geht eine Handlung, die dem 5. Kolonne-Imam in einigen Texten zugeschrie-
ben wird: die Betitigung als Spitzel. Damit liegt gemiss Art. 272 StGB (1937)
der Straftatbestand des verbotenen politischen Nachrichtendienstes vor, wenn der
entsprechende Nachweis erbracht werden kann. Diese Zuschreibung erscheint vor
allem im Hinblick auf tiirkische Imame nach dem Putsch in der Tiirkei im Juli
2016 vermehrt in den massenmedialen Debatten (20 Minuten online 10.03.2017;
NZZ 25.03.2017; Tages-Anzeiger 27.11.2017; Basler Zeitung 17.02.2018). Im
5. Kolonne-Imam scheint sich eine iltere Angst zu manifestieren, die bereits
zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Zusammenhang mit dem Deutungsmuster
«Uberfremdung» in &ffentlichen Debatten in Erscheinung trat, nimlich die Angst
vor dem politisch titigen Fremden, der eine Bedrohung fiir die Integritit der
Schweiz darstellt (vgl. Abschnitt 4.5).° Diese Angst findet im 5. Kolonne-Imam
eine Erneuerung.

Der auf diese Weise entworfene 5. Kolonne-Imam kann durch die inter-
nationale Berichterstattung eine zusitzliche Verstirkung erfahren, weil diese
Aspekte davon aufruft. So finden sich in der internationalen Berichterstattung
einerseits Darstellungen politisch titiger Imame, wie z. B. des Imams Moktada
al-Sadr, der im Irak einer politische Bewegung vorstand, die 2018 die Wahlen
gewann (RTS online 10.08.2018), oder des Imams Mahmoud Dicko in Mali,
der die Opposition gegen die Regierung anfiihrte (Temps 22.06.2020). Anderer-
seits erscheinen Imame in der internationalen Berichterstattung auch als politisch
instrumentalisiert. Die NZZ schildert z. B. 2016 die Kontrolle von Imamen durch
den #gyptischen Staat: «Imame wurden entlassen, weil sie mit den falschen
politischen Ideen sympathisierten. Die Predigten fiir das Freitagsgebet wurden
standardisiert und mit nationalistischen Elementen versehen» (NZZ 02.02.2016).
Drei Jahre spiter, erneut zu Agypten, schreibt sie: «Um eine noch stirkere
Mobilisierung zu verhindern, hat das Regime die Imame angewiesen, gegen die
Protestbewegung zu predigen» (NZZ online 27.09.2019). Imame erscheinen hier

9 So riet der erste Adjunkt der Schweizer Fremdenpolizei Max Ruth 1920, dass «Auslinder,
von denen eine unerwiinschte politische Tdtigkeit im Innern der Schweiz oder nach Aussen
zu befiirchten ist», nicht in die Schweiz gelassen werden sollen (Kury 2003:122). Im Rahmen
von Debatten zur Staatsbiirgerschaft tauchte zudem die Argumentation immer wieder auf,
«dass Ausldnder und Ausldnderinnen nur darauf warteten, eingebiirgert zu werden, um sich
anschliessend politisch betitigen zu konnen mit dem Ziel, der Schweiz zu schaden» (Kury
2003:178). Im Kontext des beginnenden Kalten Krieges kam es 1948 zu einem Bundesrats-
beschluss betreffend der politischen Reden von Auslidndern (AS 1948 119), der bis 1998 in
Kraft war. Dieser Beschluss verbot Ausldnder*innen in der Schweiz iiber politische Themen
zu reden (Buomberger 2004:84).



138 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

als eine nicht eigenméchtig handelnde Personengruppe, die durch den Staat kon-
trolliert und instrumentalisiert werden kann. Das bestimmte, auf die Schweiz
bezogene Imam-Bild, das im 5. Kolonne-Imam konstruiert wird, kann daher durch
die internationale Berichterstattung gestidrkt werden, weil sie den politisch titigen
oder durch die Politik instrumentalisierten Imam aufruft.

Der 5. Kolonne-Imam erscheint in politischen Vorstossen der SVP, der FDP-
Liberalen sowie in einem Vorstoss der CVP-Fraktion. Letzterer verwendet ins-
besondere den Begriff «Import-Imam» (Postulat Ingold 2016) und charakterisiert
diesen iiber Differenzen zum Modell-Imam, was an spiterer Stelle aufgenommen
wird (vgl. Abschnitt 6.3.2). Die Vorstosse der SVP-Fraktion sowie der einzelne
Vorstoss der Fraktion der FDP-Liberalen greifen den 5. Kolonne-Imam einzig in
Bezug zur Tiirkei auf und dies, wie bereits erwihnt, ab 2016. Die Motion Quadri
(2016) schreibt zum Beispiel: «Gemiss Medienberichten soll die tiirkische Regie-
rung — direkt oder indirekt — 35 Moscheen und islamische Zentren in der Schweiz
finanzieren. Ziel dieses finanziellen Engagements sei es oder konnte es sein, in
der Schweiz einen radikalen Islam zu propagieren». Der erste Satz bezieht sich
auf die jeweils etwa 35 vom tiirkischen Prdsidium fiir Religionsangelegenheiten
Diyanet in die Schweiz entsandten und vollumfinglich finanzierten tiirkischen
Imame (vgl. Schmid und Trucco 2019:11). Dieser Sachverhalt erscheint in der
Motion leicht skandalisiert, weil unterschwellig suggeriert wird, dass er durch
die Medien aufgedeckt wurde. Dabei ist die Tatsache, dass der tiirkische Staat
Imame entsendet und finanziert, den Behorden bekannt, weil gesetzlich gere-
gelt ist, dass Personen aus Drittstaaten wie der Tiirkei, die in der Schweiz einer
Arbeitstitigkeit nachgehen wollen, ein Zulassungsverfahren der Schweizer Behor-
den durchlaufen miissen.'0 Weiter scheint es fiir den Motionir Quadri keinen
Zweifel zu geben, dass es nur einen Grund fiir die Finanzierung eines Imams
durch einen anderen Staat geben kann, nimlich die Verbreitung eines radikalen
Islams.!! Es wird hier also einzig auf die von der Fraktion der SVP wahrge-
nommene Bedrohung fokussiert. Dieselbe Argumentation taucht auch in weiteren
Vorstossen der Fraktion auf: Eine tiirkische Moschee in Schaffhausen, die einen
vom Diyanet gesandten und finanzierten Imam beschiftigt, konnte «die Verbrei-
tung in der Schweiz des extremistischen und politischen Islams, in diesem Fall
tirkischen Ursprungs, fordern» (Interpellation Quadri 2018). Der tiirkische Staat

10 Dies ist im Bundesgesetz iiber die Auslinderinnen und Auslinder und iiber die Integration
AIG (2005) festgelegt.

1 Natiirlich sind viele andere Griinde denkbar: Zum Beispiel, dass muslimische Gemein-
schaften nicht iiber die finanziellen Moglichkeiten verfiigen, einen Imam zu einem Schweizer
Lohn einzustellen. Das ist jedoch gemiss Art. 22 Abs. 1 lit. 1 AIG (2005) eine Zulassungs-
bedingung fiir arbeitstitige Drittstaat-Angehorige.



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 139

operiere in der Schweiz «als Strippenzieher, Vernetzer, <mam-Exporteur> und
Financier erzkonservativer Islam-Auslegungen» (Interpellation Gafner 2020). Ein
Vorstoss, der vom Bundesrat Informationen zur Aktivitit des tiirkischen Geheim-
dienstes in der Schweiz verlangt, fragt sogar, ob «ein Zusammenhang zwischen
dem tiirkischen Geheimdienst MIT und der Finanzierung des tiirkischen Staats
von Moscheen und Imamen in der Schweiz» bestehe (Interpellation Wobmann
2016). Im von der Fraktion der SVP entworfenen 5. Kolonne-Imam driickt sich
wie in den massenmedialen Debatten die Bedrohung durch den politisch titigen
Fremden aus. Dieser wird hierbei aber ausschliesslich als tiirkisch-muslimisch
verstanden. Auch eine Interpellation der FDP-Liberalen Fraktion hat den Putsch-
versuch in der Tiirkei zum Thema und mochte in einer Frage wissen, wie der
Bundesrat die Finanzierung von Imamen durch das Diyanet beurteilt und ob
damit verbotene nachrichtendienstliche Tdtigkeiten verbunden sind (Interpellation
Dittli 2016). Hier wird pauschal gemutmasst, dass der durch das Ausland finan-
zierte 5. Kolonne-Imam in der Schweiz einer Spionagetitigkeit fiir die Tiirkei
nachgehen konnte. Dieser Verdacht steht vermutlich in Zusammenhang mit den
vorhergehend erwihnten Medienberichten (z. B. 20 Minuten online 10.03.2017,;
NZZ 25.03.2017; Tages-Anzeiger 27.11.2017), obwohl in der Interpellation kein
Verweis darauf gemacht wird.

Der Bundesrat hingegen driickt in seinen Antworten auf die jeweiligen
politischen Vorstosse klar aus, dass er der Deutung der vom tiirkischen Prisi-
dium fiir Religionsangelegenheiten Diyanet finanzierten tiirkischen Imame als
5. Kolonne-Imame nicht folgt:

Dem Bundesrat ist bekannt, dass das tiirkische Prisidium fiir religiose Angelegen-
heiten, Diyanet Isleri Baskanligi (DIB), auch in der Schweiz Imame beschiftigt. [...]
Den Sicherheitsbehorden des Bundes liegen aktuell keine Indizien vor, wonach zwi-
schen DIB und terroristischen oder gewaltextremistischen Aktivititen Beziige beste-
hen. (Bundesrat in Interpellation Fiala 2016)!2

Anders als dies die Motion Quadri (2016) anzudeuten versucht, ist die Regierung
dariiber informiert, dass die tiirkische Religionsbehorde Imame finanziert. Dar-
tiber hinaus erachtet sie diese Finanzierung nicht per se als problematisch, weil
sie die existierenden arbeits- und migrationsrechtlichen Massnahmen der Schweiz
als ausreichend beurteilt. So spezifiziert der Bundesrat zum Beispiel: «In Bezug
auf das Risiko, dass allenfalls radikalisierte Imame von der Tiirkei aus in die
Schweiz entsandt werden konnten, ist anzumerken, dass vor einer Bewilligungs-
erteilung die arbeitsmarktlichen Voraussetzungen sowie diejenigen der Integration

12 ygl. auch Bundesrat in Interpellation Dittli (2016).



140 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

fiir die Einreise gepriift werden» (Bundesrat in Interpellation Quadri 2018). Es
findet sich in einer Antwort allerdings eine Stelle, die sich nicht auf die vom Diya-
net gesendeten tiirkischen Imame bezieht, in welcher der 5. Kolonne-Imam vom
Bundesrat angedeutet wird. So schreibt der Bundesrat (Interpellation Fiala 2016):
«Aus dem Ausland geforderte fundamentalistische Imame konnen bei sinnsu-
chenden Jugendlichen eine radikalisierende Wirkung erzielen». Die Beschreibung
«aus dem Ausland geforderte» verweist eindeutig auf den 5. Kolonne-Imam, die
Verwendung von «konnen» deutet aber darauf hin, dass ihm nicht eine kausale,
sondern eher eine potenziell mogliche radikalisierende Wirkung zugeschrieben
wird. Ausserdem schriinkt der Bundesrat diese Ausserung bereits in den darauf-
folgenden Sitzen seiner Antwort wieder ein, indem er sagt, dass in der Schweiz
gemiss den Auskiinften des Geheimdienstes keine systematische Radikalisierung
stattfinde und es sich bei radikalisierten Personen hochstens um Einzelpersonen
handle (Bundesrat in Interpellation Fiala 2016).

6.2.4 Der Wertekonflikt-lmam

Als viertes kann der Wertekonflikt-Imam genannt werden. Seine Werte stehen im
Widerspruch zu «den hiesigen Wertvorstellungen» (Blick 16.12.2019), er schitzt
«die hiesigen Werte der Freiheit des Denkens und der Gleichstellung» gering
(Basler Zeitung 29.12.2018) und vertritt Ansichten, «die nicht mit der Bundes-
verfassung zu vereinbaren sind» (Blick 17.10.2019). Im Wertekonflikt-Imam wird
ein Werte-Antagonismus konstruiert, der in einer Dichotomie von «Wir» und
«die Anderen» griindet. Dementsprechend erscheinen in Textfragmenten auch
die Begriffe «Parallelgesellschaft» (NZZ am Sonntag 27.08.2017; Tages-Anzeiger
09.06.2018) bzw. «Parallelwelten» (Luzerner Zeitung 03.11.2016). Einige Texte
gehen noch einen Schritt weiter und entwerfen Wertekonflikt-Imame als Imame,
welche die Mitglieder ihrer Gemeinschaften «gegen die westlichen Gesellschaf-
ten aufhetzen» (NZZ 25.08.2017). Damit riickt der Wertekonflikt-Imam auch
in die Nihe des subversiven 5. Kolonne-Imams. Der Wertekonflikt-Imam ist
daher «eine Gefahr fiir die innere Sicherheit der Schweiz» (Thurgauer Zei-
tung 06.04.2018). Wie beim Hassprediger und beim Terror-Imam wird Imamen
der Wertekonflikt-Imam zugeschrieben, indem ihnen zum Beispiel «Kontakte zu
radikalen Predigern» (Thurgauer Zeitung 06.04.2018) oder «liens [...] avec des
milieux salafistes» (Temps 17.02.2018) unterstellt werden. Die Art, Intensitit
und Dauer dieser Kontakte werden meist nicht niher ausgefiihrt. Hierin werden
erneut die am Anfang des Unterkapitels beschriebenen Verdachtsmomente deut-
lich. Bedeutend ist in Textfragmenten zum Wertekonflikt-Imam weiter, dass dieser



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 141

als jemand dargestellt wird, der «zwei Gesichter» (Basler Zeitung 21.06.2018)
oder «un double agenda» (Temps 19.01.2017) hat: «In der Offentlichkeit prisen-
tiert er sich als gemissigter Vorzeige-Imam, abseits der Offentlichkeit verkehrt er
aber in ganz iiblen Kreisen» (20 Minuten online 31.05.2016). Dem Wertekonflikt-
Imam wird absichtliche Tduschung oder Doppelziingigkeit unterstellt, weil er
sich offentlich gemdssigt zeige, es im Grunde aber nicht sei. Dieser Tdu-
schungsvorwurf wird dabei zum Teil auch mit scheinbaren Islam-Kenntnissen
untermauert:

Doch der Islam kennt eine Besonderheit, die uns zur Vorsicht mahnen sollte: Seit den
Anfingen des Islam werden Imame darin geschult, die «Ungldubigen» iiber die wah-
ren Absichten des Islam bewusst zu tduschen und zu beliigen. Tauschung, Hinterlist,
Verschworung, Betrug, Stehlen und Té6ten sind nichts als Mittel fiir die Sache Allahs.
Diese Liigen werden im Islam «Taqiyya» genannt. Um die wahren Absichten ihrer
Religion zu verschleiern, diirfen Muslime mit dem Segen Allahs und Mohammeds die
«Ungléubigen» tdauschen und gar beliigen. Und wenn Bekim Alimi [ein Imam, Anm.
nt] dieses Prinzip leugnet, dann handelt es sich gerade um eine praktische Anwendung
dieser Taktik. (Leserbrief eines SVP-Kantonsrats, St. Galler Tagblatt 17.03.2018)

In diesem Textfragment wird auf den arabischen Begriff fagiyya (wortl. «Schutz»)
zurlickgegriffen. Tagiyya ist urspriinglich mit der Friihgeschichte der schiiti-
schen Gemeinde verbunden,!? spielte fiir Sunnit*innen aber kaum je eine Rolle.
Heute ist der Begriff fiir das islamische Glaubensverstindnis insgesamt irrele-
vant, wird aber gerne von muslim- bzw. islamfeindlichen Kreisen verwendet
(FINO 2019). Wie im Textausschnitt ersichtlich wird, miinden solche Argu-
mentationen meist in der Behauptung, «dass man Musliminnen und Muslimen
aufgrund der Moglichkeit von tagiyya auch Bekenntnisse zu Demokratie und
westlichen Werten oder die Verurteilung von Gewalt nicht abnehmen koénne, da
die Liige quasi integraler Bestandteil ihrer Glaubenspraxis sei» (FINO 2019:3).
Diese Art der Argumentation beraubt den Imam (im Textfragment Bekim Alimi)
jeglicher Handlungsmoglichkeit, denn egal was er sagt oder tut, er kann immer
der Liige bezichtigt werden. Entsprechend entzieht diese Diskursstrategie den so
Bezichtigten jegliche Handlungsfihigkeit.

Der Wertekonflikt-Imam erscheint in politischen Vorstdssen der Fraktion
der SVP, der FDP-Liberalen und der CVP. Dass die Fraktion der SVP den

13 Einerseits sahen sich die schiitischen Gemeinschaften im Besitz einer geheimen Wahr-
heit, die es zu schiitzen galt. Andererseits waren sie in der Anfangszeit starken Repressionen
ausgesetzt, weshalb fagiyya auch religionsdogmatisch als Erlaubnis zur Geheimhaltung des
eigenen Glaubens verstanden werden kann (FINO 2019:1).



142 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Wertekonflikt-Imam entwirft, erscheint schliissig, denn die Fraktion zeichnet all-
gemein einen starken Gegensatz von «Wir» und einem muslimischen «Ande-
ren».'4 Tmame, «welche unseren sikularen Rechtsstaat, die Demokratie, die
Religionsfreiheit oder die Menschenrechte ablehnen», sollen ausgewiesen wer-
den, fordert die Motion Reimann (2009) beispielsweise. Hier wird also auf
einen Wertekonflikt-Imam verwiesen. Der Wertekonflikt-Imam wird von der Frak-
tion ausserdem als «islamistisch» (Motion Baumann 2009), «radikalislamisch»
(Interpellation Keller 2015), «radikal» (Motion Fraktion der SVP 2017, 2019)
und «extremistisch» (Interpellation Quadri 2018) beschrieben. Die Fraktion der
SVP fordert in Vorstossen auch, dass Imame bzw. Muslim*innen allgemein die
Rechtsordnung einhalten oder die Grundrechte anerkennen (Motion Reimann
2009; Motion Fraktion der SVP 2017, 2019) und unterstellt damit indirekt, dass
dies normalerweise nicht der Fall ist. Vergleichbar auch eine Interpellation der
CVP-Fraktion, die den Bundesrat fragt, wie bei Bewilligungen fiir Imame aus

14 Exemplarisch zeigt sich diese Gegensatz-Konstruktion in den hier untersuchten politi-
schen Vorstossen wie folgt: Die Schweiz hat einen «jiidisch-christlichen Hintergrund» (Frage
Zuberbiihler 2016) bzw. wird ausschliesslich «christlich-abendléndisch» (Motion Baumann
2009) verstanden. Muslim*innen und Islam sind daher a priori nicht miteingeschlossen.
Die Parlamentarische Initiative Addor (2017) formuliert entsprechend: «Die Schweiz ist ein
Land mit christlichen Wurzeln: Thre Verfassung verkiindet es, in ihrer Nationalhymne wird
es besungen, ihre Fahne veranschaulicht es». In der Debatte zu dieser parlamentarischen
Initiative sagt Initiant Jean-Luc Addor weiter: «I’islam ne fait pas partie de nos racines
ni de nos traditions» (Parlamentarische Initiative Addor 2017). Muslim*innen werden als
fremd betrachtet und markiert, was sich durch Begriffe wie «Immigranten» (Motion Bau-
mann 2009), «ausldndisch», «Einwanderer» (Motion Reimann 2011) oder «Doppelbiirger»
zeigt (Dringliche Anfrage Fraktion der SVP 2020). Weiter werden «vielfiltige Konflikte
zwischen dem Islam [...] und den Grundwerten der Schweizerischen Eidgenossenschaft»
postuliert (Parlamentarische Initiative Addor 2017). «Der Islam» ist in der Perspektive der
Fraktion der SVP «nicht nur Religion, sondern auch eine politische Ideologie mit eigenem
Rechtssystem» (Interpellation Arnold 2017) und «eine Gefahr fiir die Sicherheit des Landes»
(Motion Reimann 2011). «Der Islam» wird als Bedrohung dargestellt, die darin besteht, dass
der als radikal charakterisierte Islam «sich in unserem Land ungehindert und unbemerkt»
ausbreite (Motion Fraktion der SVP 2017), dass ein «Islamisierungsprozess der Schweiz»
stattfinde (Interpellation Quadri 2017) und «das Ziel des Islams [...] klar die Weltherr-
schaft» sei (Parlamentarische Initiative Addor 2017). Wie aus den Beispielen deutlich wird,
stellt die Fraktion der SVP Islam und Muslim*innen pauschal als Bedrohung dar. Es wird
also ein deutlicher Gegensatz zwischen einem «Wir» und einem muslimischen «Anderen»
konstruiert. Rogers Brubaker (2017) beobachtet in populistischen Parteien in Europa eine
Verschiebung vom Nationalismus hin zu dem, was er «civilizationalism» nennt. Dabei fiihrt
die Beschiftigung mit dem Islam «as an alien and threatening civilization» dazu, dass diese
Parteien Christentum, Sdkularismus und Liberalismus zusammenbringen und verschmelzen
(Brubaker 2017:1204). Die Betonung des Christentums in obigen Zitaten kann daher aus
dieser Perspektive verstanden werden.



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 143

Drittstaaten sichergestellt werde, «dass diese unsere rechtsstaatlichen Prinzipien
und gesellschaftlichen Gepflogenheiten vorbehaltlos respektieren und einhalten»
(Interpellation Humbel 2016). Auch hier erscheint die Einhaltung von rechtsstaat-
lichen Prinzipien durch Imame nicht als Normalzustand, sondern als etwas, was
tiberpriift und iiberwacht werden muss. Ein weiterer Vorstoss der Fraktion der
CVP unterstellt, dass in Schweizer Moscheen eine Version des Islams verbreitet
werde, «die kaum mit Schweizer Werten vereinbar ist» (Postulat Ingold 2016),
wihrend eine Interpellation der FDP-Liberalen Fraktion von Imamen spricht,
«die totalitires, freiheitsfeindliches Gedankengut» verbreiten (Interpellation Dittli
2016). Hierbei wird deutlich ein Werte-Antagonismus sichtbar, der im bereits
erwihnten Gegensatz von einem «Wir» und einem muslimischen «Anderen»
griindet.

Auch in einer Antwort der Exekutive erscheint der Wertekonflikt-Imam,
wenn der Bundesrat von einzelnen Predigern schreibt, welche «die kulturel-
len Konflikte» schiiren, «indem sie gegen die hier herrschende Rechts- und
Gesellschaftsordnung antreten und somit der Integration von Auslédnderinnen und
Ausldndern entgegenwirken» (Bundesrat in Motion Reimann 2009). Die Wort-
wahl «kultureller Konflikt» ist bemerkenswert, insbesondere weil nicht weiter
erldutert wird, was der Bundesrat mit kulturellen Konflikten meint. Im Zusam-
menhang mit dem Thema des entsprechenden Vorstosses («Bessere Kontrolle
von Imamen», Motion Reimann 2009) klingt mit dieser Wortwahl aber fast ein
«Kampf der Kulturen» an (Huntington 1993). Allerdings folgt der Bundesrat auch
in dieser Antwort dem Gleichbehandlungsgebot und formuliert die Ausserung all-
gemein («Prediger») und nicht auf Imame bezogen. Dennoch wird sie inhaltlich
mit Imamen in Beziehung gesetzt, weil die Motion selbst bereits im Titel nur auf
Imame Bezug nimmt. Interessant ist auch, dass dem Wertekonflikt-Imam vom
Bundesrat hier zugeschrieben wird, dass er der Integration von Auslidnder*innen
entgegenwirke, ihm also eine gewisse Verantwortung fiir mogliche mangelnde
Integration {iibertragen wird. Darin deutet sich eine Deutungsfigur an, die in
Abschnitt 6.3 niher erldutert wird.

6.2.5 Der Militar-lmam

Der Militir-Imam zeigt zunichst exemplarisch die Verflechtung von Massenme-
dien und politischen Vorstossen. Im Jahr 2017 16st eine Ausserung des damaligen
Chefs der Schweizer Armee Philippe Rebord an einer Pressekonferenz — «Ich
hitte nichts gegen einen Militdr-Imam einzuwenden» (Bund 11.04.2017) — zwei
Interpellationen und eine Parlamentarische Initiative der Fraktion der SVP aus.



144 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Durch die Verwendung der Bezeichnung «Militdr-Imam» (Interpellation Quadri
2017; Bund 11.04.2017) oder «Armee-Imam» (Interpellation Arnold 2017; Bund
11.04.2017) wird unterschlagen, dass es im Grunde nicht um Imame, sondern um
muslimische Seelsorger*innen im Dienst der Armee geht. Muslimische Seelsorge
kann nicht nur von Imamen, sondern von Muslim*innen mit verschiedenen Hin-
tergriinden ausgeiibt werden (vgl. Abschnitt 2.1.2). Ein «Militir-Imam» in dem
Sinne, wie ihn zum Beispiel Frankreich wihrend dem Ersten Weltkrieg eingesetzt
hatte, um die Loyalitdt der muslimischen Truppen sicherzustellen (Jouanneau
2013:26), war in der Schweiz gar nie angedacht.

In den entsprechenden politischen Vorstossen wird der Militdr-Imam ins
Narrativ der SVP-Fraktion zu Islam und Muslim*innen eingebettet, in wel-
chem der Islam verstanden wird als «eine politische Ideologie mit eigenem
Rechtssystem, der Scharia» (Interpellation Arnold 2017). Dem Militir-Imam
werden Radikalisierungs- und Rekrutierungsabsichten unterstellt, gerade weil
Armeeangehorige durch die Tatsache, dass sie mit Waffen umzugehen wissen,
fiir diesen besonders interessant seien. Die mogliche Einfithrung von Militér-
Imamen wird daher als «einen weiteren Schritt im Islamisierungsprozess der
Schweiz» interpretiert (Interpellation Quadri 2017). Auch die Parlamentarische
Initiative Addor (2017) spricht vom Risiko, «dass unsere Armee in eine islami-
sche Missionierungsstitte verwandelt werden konnte oder sogar Dschihadisten
rekrutiert werden konnten». Entsprechend wird auch die Loyalitit des Militér-
Imams angezweifelt (Addor in der Debatte zur Parlamentarischen Initiative
Addor 2017). Derselbe Vorstoss fordert, dass das Militidrgesetz so gedndert wer-
den soll, dass «ausschliesslich evangelisch-reformierte, romisch-katholische und
christkatholische Seelsorgerinnen und Seelsorger» (Parlamentarische Initiative
Addor 2017) im Dienst der Armee stehen diirfen. Die Interpellation Arnold
(2017) wiederum fragt provokativ, wie das im Verteidigungsfall aussehen wiirde:
«Wiirde dann der Feldprediger wie iiblich mit unseren Soldaten einen Feld-
gottesdienst abhalten, wihrend der Imam mit den muslimischen Soldaten in
Richtung des saudi-arabischen Mekka betet und sie anschliessend im Namen
des Propheten Mohammed zum Dschihad auffordert?». In der Konstruktion des
Militar-Imams werden Aspekte des Terror-Imams, des Wertekonflikt-Imams und
des 5. Kolonne-Imams vermischt, allerdings hat er ein ganz konkretes Tatigkeits-
feld: die Schweizer Armee. Die Aufgabe der Armee ist die Landesverteidigung.
Die entsprechenden Vorstosse, die den Militdr-Imam konstruieren, verstehen die
Armee als eine symbolische Verkorperung des Schutzes der Nation, woran wirk-
michtige Bilder und Narrative angekniipft werden konnen. Die Nation wird im
Narrativ der Vorstosse bedroht durch diesen «Fremden», der sie zu unterwandern



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 145

versucht. Daher wird der Militdr-Imam als eigenstindige Facette des Imams als
Bedrohung dargestellt, der hierbei zudem eine Zuspitzung erfahrt.

Die Einfiihrung muslimischer Seelsorger*innen in der Armee'> wird von der
SVP-Fraktion ausserdem als Schritt hin zur Anerkennung des Islam ausgelegt.
So fragt die Interpellation Arnold (2017): «Sollte wirklich die Schweizer Armee
vorangehen, um den Islam o6ffentlich-rechtlich anzuerkennen?». Dabei wird die
Tatsache, dass die Kompetenz fiir eine offentlich-rechtliche Anerkennung einer
Religionsgemeinschaft geméss Art. 72 Abs. 1 der Bundesverfassung (1999) den
Kantonen zusteht, ausser Acht gelassen. Die Parlamentarische Initiative verweist
auf «ein Klima der Unsicherheit», das durch die «vermehrten Bestrebungen in
fast allen Kantonen, den Islam als offizielle Religion anzuerkennen», ausge-
16st wird und «dem ein Ende gesetzt werden sollte» (Parlamentarische Initiative
Addor 2017). Dies ist faktisch nicht der Fall, weil es in keinem Kanton Bestre-
bungen zur offentlich-rechtlichen Anerkennung gibt, sondern allerhdchstens zur
offentlichen, sogenannten «kleinen» Anerkennung einzelner Vereine oder Ver-
binde, bei der diese meist ihren privatrechtlichen Status behalten (wie z. B. in
Basel-Stadt, vgl. Pahud de Mortanges 2014:193, Fussnote 31). In der Debatte
zur Parlamentarischen Initiative wird auch gefragt: «Wenn nun eine Offnung auf
muslimische Armeeseelsorger erfolgen wiirde, wiirden Sie dann befiirworten, dass
der Islam den Status einer Landeskirche mit all den damit verbundenen Pflich-
ten und Vorteilen erhdlt?» (Keller in der Debatte zur Parlamentarischen Initiative
Addor 2017). Es wird hier nebst der Bedrohung, die vom Militdr-Imam aus-
geht, also eine zweite Bedrohung konstruiert: Dass die Zulassung muslimischer
Armee-Seelsorger*innen zu einer Anerkennung des Islams fiihrt und dieser mit
den Landeskirchen gleichgesetzt wird. Das wird im Narrativ der Fraktion der
SVP, die Islam und Muslim*innen als «Andere» konstruiert hat, entsprechend als
starke Bedrohung des Eigenen wahrgenommen.

6.2.6 Der deviante Imam

Dem devianten Imam werden kriminelle Handlungen zugeschrieben wie «Ver-
méihlungen Minderjdhriger» (NZZ online 29.01.2017), «unrechtmissiger Bezug

15 Mittlerweile hat der erste muslimische Seelsorger die Ausbildung zum Armeeseelsorger
abgeschlossen. Vgl. Hartmann (2022), Pfeifer (2022) sowie VIOZ (2022). Der Bericht des
Bundesrates (2021a:51) in Erfiillung des Postulats Ingold (2016) verweist darauf, dass Insti-
tutionen des Bundes wie die Armee und Bundesasylzentren sich fiir die Seelsorge nicht
offentlich-rechtlich anerkannter Religionsgemeinschaften 6ffnen sollten, sagt aber an glei-
cher Stelle auch, dass die Armee diese bereits getan habe.



146 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

von Sozialhilfe» (Tages-Anzeiger 04.12.2019), «physische und sexuelle Gewalt»
(NZZ 06.11.2019a) oder Verstosse gegen das Asylgesetz (Tages-Anzeiger
04.12.2019). Ausser der Verheiratung, die Geistliche im Allgemeinen nach einer
zivil geschlossenen Ehe vollziehen konnen und die somit Teil des Taitigkeits-
feldes sein kann, stehen alle anderen Handlungen nicht mit dem Titigkeitsfeld
eines Imams in Beziehung. Aber durch die Erwihnung des Umstandes, dass die
entsprechende kriminelle Handlung von einem Imam begangen wurde, werden
Imame im Generellen mit Kriminalitit in Beziehung gebracht. Im Materialkorpus
findet sich nur ein einziger politischer Vorstoss, in welchem der Bundesrat in sei-
ner Antwort auf den devianten Imam verweist. Es handelt sich um einen Vorstoss
zum Thema Eheschliessung. Der Bundesrat schreibt: «Das EJPD ist sich bewusst,
dass in einzelnen Fillen nach wie vor Ehen unter Nichtbeachtung des schwei-
zerischen Rechts durch Verantwortliche religioser Gemeinschaften, insbesondere
Imame, geschlossen werden» (Bundesrat in Frage Schliier 2010). Der Bundes-
rat versucht, die Ausserung allgemein zu halten, indem von Verantwortlichen
religioser Gemeinschaften die Rede ist. Dies wird mit dem Zusatz «insbeson-
dere Imame» allerdings hinfillig. Der deviante Imam findet sich im untersuchten
Datenmaterial insgesamt selten.

6.2.7 Forderungen nach Massnahmen

Die Subjektposition des Imams als Bedrohung wird oftmals von Forderungen
nach Massnahmen oder Erldauterungen bereits ergriffener Massnahmen beglei-
tet. Dies spielt insbesondere in den politischen Vorstdssen eine Rolle, ist aber
auch in den Massenmedien der Fall. Gerade in politischen Vorstossen, die Geset-
zesinitiativen vorsehen, werden oft sicherheitspolitische Massnahmen gefordert,
wihrend in Vorstossen, die der Regierungskontrolle dienen, bereits bestehende
Massnahmen abgefragt werden. Einer dieser Vorschlédge ist die Idee eines Imam-
Registers (Blick online 24.07.2016). So fragt eine Interpellation der SP-Fraktion
im Zusammenhang mit «islamistisch begriindeter Radikalisierung» danach, ob
der Bundesrat sich vorstellen kann, «eine verpflichtende Registrierung fiir Imame
und andere religios titige Personen zu verlangen, welche in der Schweiz auf-
treten?» (Interpellation Aebischer 2017). Es wird nicht ganz klar, was mit der
Formulierung «in der Schweiz auftreten» gemeint ist. Einerseits konnte das auf
Personen hinweisen, die nur temporir aufgrund eines bestimmten Anlasses in
die Schweiz einreisen. Andererseits konnten damit aber auch Personen gemeint
sein, die sich lidngerfristig in der Schweiz authalten, weil der Satz keine zeitliche
Einschriankung enthilt. Das Verb «auftreten» evoziert allerdings eher Auftritte an



6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung 147

offentlichen Anlidssen als die Tatigkeit in einer Moschee. Ebenfalls unklar bleibt,
wen «andere religios tdtige Personen» meint. Eventuell wurde dieser Zusatz
angefiigt, weil ein ausschliesslicher Bezug auf Imame gemiss Art. 8§ Abs. 2
der Bundesverfassung (1999) diskriminierend wire und dies dem Interpellanten
bewusst war. Auf jeden Fall wird in diesem Vorstoss nach einer moglichen sicher-
heitspolitischen Massnahme gefragt, nimlich einer Registrierung von Imamen
und anderen religios titigen Personen. Auch das Postulat SiK-S (2021) verlangt
vom Bundesrat, in einem Bericht «Vor- und Nachteile [...] eines offentlichen
Imam-Registers» aufzuzeigen. Aus der Gesamtheit der untersuchten politischen
Vorstosse stellt das Postulat SiK-S eines von zwei angenommenen Vorstdssen dar,
weswegen die Vor- und Nachteile eines solchen Imam-Registers vom Bundesrat
in einem Bericht dargelegt werden mussten.'® Die Frage einer Uberwachung von
Imamen wird sowohl in politischen Vorstossen (Motion Baumann 2009; Interpel-
lation Fiala 2016; Dringliche Anfrage Fraktion der SVP 2020), als auch in den
Massenmedien debattiert (z. B. Basler Zeitung 30.10.2017; Temps 13.04.2018).
Weiter werden Eignungstests (NZZ online 01.01.2017) oder eine notwendige
Bewilligung durch Behorden (Sonntagsblick 27.08.2017; Postulat SiK-S 2021)
gefordert oder «ein Priifungsorgan fiir Imame zu schaffen und eine damit verbun-
dene Bewilligungspflicht fiir deren Berufsausiibung [...] einzufiihren» (Motion
Reimann 2009). Weitere Forderungen umfassen «das Verbot fiir [...] Imame, Gel-
der aus dem Ausland anzunehmen» sowie «die Pflicht, die Predigt in der Sprache
des Ortes abzuhalten» (Motion Quadri 2016), Hassprediger in den Katalog der
Delikte fiir eine Ausschaffung aufzunehmen (Motion Baumann 2009; Motion
Reimann 2011) sowie «keine Visa an ausldndische Imame, welche [...] temporér
einreisen wollen» auszustellen (Motion Fraktion der SVP 2017, 2019).
Mogliche Straftatbestinde wurden in den vorhergehenden Unterkapiteln
bereits umrissen. Es werden jedoch auch Massnahmen gegen Imame angewandt,
die in den Bereich des Migrations- und Aufenthaltsrechts fallen oder Einrei-
sebestimmungen betreffen, wie zum Beispiel die Aberkennung des Asylstatus
(z. B. NZZ online 29.09.2017), ein Nichtausstellen (Bundesrat in Frage Regazzi
2015), eine Nichtverldngerung (Blick 16.12.2019) oder ein Entzug der Einreise-
bzw. Aufenthaltsbewilligung (SonntagsZeitung, 20.10.2019) oder eine Ablehnung
des Einbiirgerungsgesuchs (Temps 06.11.2019b). Auch darauf wird in politischen

16 Der entsprechende Bericht erschien im Dezember 2023: «Der Bundesrat erachtet die Ein-
fiihrung von Imam-Bewilligungen, Imam-Registern und auch ein Auslandsfinanzierungsver-
bot fiir Moscheen weder als sinnvoll noch zielfiihrend» (Bundesrat 2023:46). Diese liessen
sich nicht mit der Glaubens- und Gewissensfreiheit noch mit dem Diskriminierungsverbot
vereinbaren. Der Bundesrat ist zudem der Meinung, dass es nicht zielfiihrend ist, Massnah-
men auf eine Religion zu reduzieren (Bundesrat 2023:45).



148 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Vorstossen Bezug genommen (z. B. Interpellation Quadranti 2016). Hier wird
deutlich, warum es in den Debatten auch zu einer Verschrinkung mit Debat-
ten zum «Fremden» kommt: Diese Massnahmen konnen nur angewandt werden,
wenn die entsprechenden Imame keine Schweizer Staatsbiirger sind. Zusammen-
gefasst geht es um Kontrollmassnahmen — Vorschriften, Bewilligungen, Priifung,
Beobachtung oder Uberwachung von Imamen —, die bereits als eine Form der
teilweisen Schliessung verstanden werden konnen, aber auch um eindeutige
Schliessungen wie Ausweisungen, Einreisesperren und Verbote.

Insbesondere die Exekutive listet in ihren Antworten auf die politischen Vor-
stosse, die den Imam als Bedrohung ansprechen, zu einem grossen Teil auf,
welche arbeitsmarktlichen, ausldnderrechtlichen, strafrechtlichen oder sonstigen
gesetzlichen Massnahmen in Bezug auf die in den Vorstdssen angesproche-
nen Probleme bereits existieren und umgesetzt werden. Dadurch driickt sich
zum einen das exekutive Handeln aus, das einer Regierung eigen ist. Zum
anderen antwortet die Exekutive damit auf die Forderung nach mehr (v. a.
sicherheitspolitischen) Massnahmen.

6.3 Die Subjektposition des Modell-imams

In der Subjektposition des Modell-Imams wird das Bild eines idealen Imams
entworfen. In der wissenschaftlichen Literatur wird diese Subjektposition als
«Super-Imam» bezeichnet, «who is hoped to manage any social issue as a
religious authority and bridge builder for integration as well as pastoral care pro-
vider» (Aslan 2012:61). Wie in diesem Zitat deutlich wird, gehen damit diverse
Kompetenzen einher, die mit hohen Erwartungen verbunden sind. Dies zeigt sich
auch im Datenmaterial: In den Texten und Textfragmenten werden verschiedene
Kompetenzen genannt. Nachfolgend werden diese Kompetenzfelder des Modell-
Imams in verschiedenen Unterkapitel beschrieben, wobei auch hier eine rein
analytische Trennung zwischen den einzelnen Feldern gemacht wird, da sie in den
Textfragmenten oftmals in vermischter Form vorzufinden sind. Viele der Kompe-
tenzen weisen im Hinblick auf die Subjektpositionen eine gegensétzliche Struktur
auf, weil sich das ideale Modell-Subjekt durch Differenzmarkierungen gegeniiber
dem Anti-Subjekt und seinen unerwiinschten Eigenschaften konstituiert (Reck-
witz 2006:45). Wie genau eine solche dialektische Strukturierung aussieht, wird
jeweils in den Erlduterungen zu den einzelnen Kompetenzfeldern dargestellt. In
einem letzten Unterkapitel werden schliesslich Massnahmen veranschaulicht, die
im Zusammenhang mit der Subjektposition des Modell-Imams verhandelt werden.



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 149

Im Unterschied zu den Massnahmen, die im Hinblick auf den Imam als Bedro-
hung gefordert werden, handelt es sich vorrangig um Ideen, wie ein Modell-Imam
moglich gemacht werden konnte.

6.3.1 Kenntnisse des Schweizer Kontexts

Ein Modell-Imam soll erstens iiber Kenntnisse des Schweizer Kontexts verfii-
gen. Das bedeutet, dass er iiber die Lebensverhiltnisse (SRF online 17.01.2017;
NZZ online 23.10.2019) bzw. iiber die Gesellschaft in der Schweiz (Journal
du Jura 09.10.2017) Bescheid weiss und diese Lebensrealitit in seiner Tatig-
keit in Betracht zieht (Tribune de Geneve 28.02.2017). Er ist vertraut mit «der
Funktionsweise der Gesellschaft und der Institutionen in der Schweiz» (Inter-
pellation Hiltpold 2009). Der Modell-Imam spricht iiber aktuelle Themen mit
Bezug zur Schweiz in seiner Freitagspredigt (Limmattaler Zeitung 17.12.2016;
Thurgauer Zeitung 08.11.2017; Aargauer Zeitung 08.11.2019) oder bezieht sich
mit Beispielen in seinem Religionsunterricht auf die schweizerische Lebenswelt
der Kinder (Luzerner Zeitung 03.11.2016). Er kennt «die Sitten und Gebrau-
che des Landes» (Luzerner Zeitung 03.11.2016) und «les institutions politiques,
le contexte culturel et les valeurs suisses» (Liberté 17.03.2017) und respektiert
«Schweizer Gesetze und Werte» (Luzerner Zeitung 10.06.2020). Gerade diese
Bezugnahme auf Werte deutet an, dass Imame implizit als fremd gesehen wer-
den. In der Schweizer Gesetzgebung, sowohl in Art. 58a Abs. 1 des AIG (2005)
als auch in Art. 12 Abs. 1 des Bundesgesetzes iiber das Schweizer Biirger-
recht BiG (2014) ist die «Respektierung der Werte der Bundesverfassung» als
Kriterium zur Beurteilung einer erfolgreichen Integration verankert. Verfiigt ein
Modell-Imam iiber Kenntnisse des Schweizer Kontexts, so kann dies auch als
eine Markierung verstanden werden, dass er erfolgreich integriert ist. Ausser-
dem zeigt sich in diesem Kompetenzfeld die dialektische Strukturierung von
Anti-Subjekt und idealem Modell-Subjekt: Der im Wertekonflikt-Imam angelegte
Werte-Antagonismus kann vom Modell-Imam durch Kenntnisse des Schweizer
Kontexts tiberwunden werden. Der Modell-Imam soll also «eine Briicke schla-
gen vom eigenen Hintergrund hin zu den Schweizer Gepflogenheiten» (NZZ
04.01.2017) oder, anders formuliert, den in der Subjektposition des Imams als
Bedrohung angelegten Werte-Antagonismus tiberwinden.

Dieses Kompetenzfeld dient daher auch als Ankniipfungspunkt fiir eine der
Massnahmen, durch die ein Modell-Imam verwirklicht werden soll: die Imam-
Ausbildung bzw. Imam-Weiterbildung in der Schweiz (vgl. Abschnitt 6.3.8).



150 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Argumentiert wird, dass eine Aus- oder Weiterbildung in der Schweiz Kennt-
nisse des Schweizer Kontextes garantiert (Landbote 02.12.2016; Journal du Jura
09.10.2017; SRF online 18.10.2019). Oft wird dieses Kompetenzfeld ausserdem
mit dem nachfolgend erlduterten Kompetenzfeld der Sprachkenntnisse verbunden.

6.3.2 Sprachkenntnisse

Ein Modell-Imam soll zweitens die lokal vorherrschende Landessprache beherr-
schen (20 Minuten online 26.10.2018; Tribune de Geneve 12.01.2019; Tages-
Anzeiger 05.02.2019). Auffallend oft finden sich in Artikeln Beschreibungen der
Sprachkenntnisse eines Imams'? und dies auch, wenn nicht zwingend ein Zusam-
menhang zwischen der Erwihnung von Sprachkenntnissen und dem im Artikel
behandelten Thema ersichtlich wird. Ausserdem wird in Artikeln hiufig themati-
siert, in welcher Sprache der Imam die Predigt hilt.'® An einigen Stellen werden
ausserdem Sprachkenntnisse und Integration direkt nacheinander genannt.'

Fiir ein besseres Verstindnis dieser Stellen ist ein erneuter Verweis auf die
Schweizer Gesetzgebung notig. In Art. 4 Abs. 4 des AIG (2005) wird festgehal-
ten, dass es fiir die Integration erforderlich ist, «dass sich Ausldnderinnen und
Auslénder mit den gesellschaftlichen Verhiltnissen und Lebensbedingungen in
der Schweiz auseinandersetzen und insbesondere eine Landessprache erlernen».
Das heisst, die beiden Kompetenzfelder Kenntnisse des Schweizer Kontextes und
Sprachkenntnisse werden als Integrationsbedingungen allen Ausldnder*innen in
der Schweiz gesetzlich vorgeschrieben. Dass Sprachkenntnisse als entscheidend
fiir den Erfolg der Integration angesehen werden, ist keine nur in der Schweiz
vorherrschende Sicht, diese existiert in offentlichen Debatten in vielen europii-
schen Lindern (Johansen und Spielhaus 2012:107; vgl. auch Pokitsch 2022). In

17 Zum Beispiel: «In bestem Hochdeutsch sagt er» (Tages-Anzeiger 18.01.2018), «dans un
bon frangais» (Tribune de Geneve 28.02.2017), «in gebrochenem Deutsch» (Oltner Tag-
blatt 24.11.2017), «I’imam [...] n’a du francais qu’une connaissance lacunaire» (Temps
19.01.2017) oder «er spricht, im Gegensatz zum vereinseigenen Imam, sehr gut Deutsch»
(Aargauer Zeitung 11.11.2019).

18 Unter anderem: «Die Ansprache, arabisch Chutba genannt, war auch auf Deutsch»
(Basellandschaftliche Zeitung 14.11.2016), «Er rezitiert auf Tiirkisch und Arabisch. Uber
die Wand flimmern die Ubersetzungen auf Deutsch und Englisch» (Aargauer Zeitung
07.03.2017), «Gepredigt wird zuerst auf Arabisch und dann auf Deutsch» (Ziircher Oberldn-
der 26.10.2019), «Seine Predigten hilt er auf Albanisch und auf Deutsch» (Aargauer Zeitung
08.11.2019).

19 vgl.: «Schnell integrierte er sich und lernte Deutsch» (Ziircher Oberlinder 26.10.2019);
«il a appris le frangais et s’est bien integré» (Broye 20.12.2018).



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 151

einem weiteren Artikel, nimlich Art. 26a des AIG (2005),2° wird die Zulassung
von Lehrpersonen und religiosen Betreuungspersonen aus Drittstaaten gere-
gelt. Der Begriff «religiose Betreuungspersonen» ist ein spezifischer Begriff der
Schweizerischen Ausldnder*innen-Gesetzgebung (Achermann 2016:100). Darun-
ter versteht das Staatssekretariat fiir Migration (SEM) «ausschliesslich Personen
[...], die fiir ihre Glaubensgemeinschaft durch ihre Funktion und Orientierung
die zentrale spirituelle und rituelle Ausiibungs- und Ansprechperson darstellen»
(SEM 2021:95). Als Beispiele genannt werden Pfarrer, Rabbiner, Imame, hin-
duistische Priester sowie buddhistische Monche und Nonnen (SEM 2021:95).
Art. 26a AIG (2005) betrifft entsprechend Imame, die nicht aus dem EU-/EFTA-
Raum stammen und zwecks ihrer Titigkeit als Imam in die Schweiz einreisen
mochten. Lehrpersonen und religiose Betreuungspersonen sollen sich geméss
Art. 26a Abs. 1 lit. b AIG (2005) «in der am Arbeitsort gesprochenen Landes-
sprache verstindigen konnen». Die in diesem Artikel formulierten sprachlichen
Anforderungen sind daher hoher als die allgemein geforderten in Art. 4, denn
Lehrpersonen und religiose Betreuungspersonen sollen nicht nur eine Landes-
sprache erlernen, sondern sich in dieser verstindigen konnen, was bereits auf
eine bestimmte Fihigkeit schliessen lédsst. Diese Anforderungen miissen bereits
bei der Einreise erfiillt sein (Bundesrat 2021a:25). Entsprechend verweist der
Bundesrat in Antworten auf politische Vorstdsse gerne auf diese Bestimmungen.
So schreibt er in einer Antwort auf die Motion Quadri (2016), die verpflichtend
einfiihren mochte, dass Imame Predigten in der Landessprache halten, dass die
Gesetzgebung es bereits vorsehe, «dass Ausldnderinnen und Auslédnder, die in
der Schweiz als religiose Betreuungspersonen titig sein wollen, Kenntnisse der
am Arbeitsort gesprochenen Landessprache haben miissen» (Bundesrat in Motion
Quadri 2016).

Aus diesen Ausfiihrungen zur Schweizer Ausldnder*innen-Gesetzgebung kann
geschlossen werden, dass die Sprachkenntnisse eines Imams und seine Bereit-
schaft, die Predigt auch in einer lokalen Landessprache zu halten oder sie
zumindest zu iibersetzen, in den Texten und Textfragmenten als Markierung dient,
wie «ausldndisch» oder «fremd» bzw. wie «integriert» ein Imam ist. Das Label
«fremd» wiederum scheint die Vermutung nahezulegen, dass es sich dabei eher
um einen Imam als Bedrohung handelt. Hier wird das spezifische Verhiltnis zum
Fremden und entsprechende Schliessungsprozesse sichtbar (vgl. Abschnitt 4.5).
Entsprechend werden Kenntnisse des Schweizer Kontextes und Sprachkenntnisse

20 Dieser Artikel ist seit 1. Januar 2019 in Kraft. Die darin formulierten Bedingungen fan-
den sich zuvor an anderer Stelle, z. B. in Art. 7 der alten Fassung der Verordnung iiber die
Integration von Ausldnderinnen und Ausldndern VIntA (2007).



152 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

auch als nicht vorhandene oder mangelhafte Kompetenzen in Bezug auf den Imam
als Bedrohung verhandelt. Dies verleiht diesen Kompetenzen des Modell-Imams
zusitzliches Gewicht. Der Imam als Bedrohung wird dabei iiber die Differen-
zen zum Modell-Imam Konstruiert, wie im folgenden Beispiel ersichtlich wird:
«Viele der Imame in der Schweiz sprechen weder fliessend eine Landessprache,
noch kennen sie die Lebensrealititen ihrer Moscheeginger» (Aargauer Zeitung
01.09.2017). Diese Differenz-Konstruktion wird auch in politischen Vorstdssen
und den Debatten verwendet, die auf gewisse Vorstdsse im Parlament folgen. Das
Postulat Ingold (2016) erwdhnt zum Beispiel «Import-Imame», welche «die hie-
sigen Gepflogenheiten» nicht kennen. Es entwirft den Imam als Bedrohung nebst
der Beschreibung als 5. Kolonne-Imam («importiert») entsprechend, indem ihm
mangelnde Kenntnisse des Schweizer Kontexts attestiert werden. In der Debatte
zum Postulat betont EVP-Nationalritin Maja Ingold bei ihrer Erwidhnung der
«Import-Imame» ausserdem, dass Muslim*innen ihre Sicht teilen wiirden. Sie
zieht ein konkretes Beispiel heran, ndmlich «Nusret Sulimani aus Winterthur»,
der sich eine Imam-Ausbildung in der Schweiz wiinsche, «damit sie keine Predi-
ger aus Mazedonien holen miissen, die meist kein Deutsch konnen und mit den
Schweizer Verhiltnissen nicht vertraut sind» (Ingold in der Debatte zum Postu-
lat Ingold 2016). In der parlamentarischen Debatte wird der abzulehnende Imam
von ihr also nebst mangelhaften Kenntnissen des Schweizer Kontextes auch iiber
fehlende Sprachkenntnisse entworfen.

In den massenmedialen Debatten, jedoch nicht in den politischen Vorstossen,
finden sich vereinzelt auch Ausserungen von Imamen zu Sprachkenntnissen oder
der Sprache der Predigt, die andere Beziige herstellen. Diese Ausserungen kon-
nen als einen ersten Hinweis darauf verstanden werden, auf welche Weise Imame
Subjektpositionen ausdeuten konnen (vgl. Kapitel 9). Gleichzeitig wird sichtbar,
dass gewisse Imame ihre Deutungen auch in die massenmedialen Debatten ein-
bringen, wenn sie die Moglichkeit dazu haben. So wird ein Imam zur Tatsache,
dass er auf Deutsch predigt, in einem Artikel folgendermassen zitiert:

Unsere Gldubigen kommen aus unterschiedlichen Herkunftslandern. Deutsch bildet
fiir sie eine Art Verbindungssprache. Bei Jugendlichen stelle ich sowieso fest, dass sie
Texte auf Deutsch viel besser verstehen als in der Sprache ihrer Eltern. Zudem miissen
wir zukunftsorientiert denken. Die Moschee soll den nachfolgenden Generationen zur
Verfiigung stehen. Das sind Menschen, die in der Schweiz aufwachsen und hier ihren
muslimischen Glauben pflegen wollen. (Bekim Alimi, St. Galler Tagblatt 11.05.2017)

In dieser Ausserung wird deutlich, dass dieser Imam die lokal gesprochene
Sprache einerseits als Verbindungssprache zwischen Gldubigen verschiedener



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 153

Herkunft versteht, diese also innerhalb der muslimischen Gemeinschaft Verbin-
dungen schafft. Andererseits weist er darauf hin, dass Deutsch die Sprache der
jungen Generation ist und daher in der Zukunft immer wichtiger werden wird.
Im Grunde macht er hier auf die postmigrantische?! Verfasstheit der Schwei-
zer Gesellschaft aufmerksam. Seine Beweggriinde fiir eine Predigt in Deutsch
werden von ihm mit Bezugnahmen auf seine muslimische Gemeinschaft darge-
legt. Dadurch dass er in Deutsch predigt, entspricht er zwar dem Modell-Imam,
gleichzeitig kniipft er das Predigen in Deutsch aber an die Funktionen, welche
die Sprache fiir ihn innerhalb der muslimischen Gemeinschaft erfiillt. Er deutet
daher das Predigen in Deutsch fiir sich neu aus und schafft sich einen erweiterten
Bezugsrahmen dafiir.

6.3.3 Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und
Pravention

Ein drittes Kompetenzfeld betrifft den Bereich Radikalisierung. Ein Modell-Imam
soll Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Privention mitbringen. Die-
ses Kompetenzfeld umfasst zwei Aspekte. Erstens versucht ein Modell-Imam
aktiv, Radikalisierungen vorzubeugen, z. B. durch die Arbeit mit Jugendlichen
(20 minutes online 02.03.2017), die Veranstaltung von Seminaren (Thurgauer
Zeitung 04.04.2018), den Ausschluss radikalisierter Mitglieder aus der Moschee
(St. Galler Tagblatt 24.08.2017) oder die Nutzung von Online-Kanilen, um der
Radikalisierung im Internet etwas entgegenzusetzen (Stidostschweiz 27.04.2019).
Dies wird auch im bereits erwihnten Postulat Ingold (2016) aufgenommen und
zeigt sich bereits in dessen Titel: «Gemissigte Imame sind Schliisselpersonen
gegen die Radikalisierung von jugendlichen Muslimen». Der Vorstoss behandelt
entsprechend Imame, die «gemissigt» sind, was auf ein ausgewogenes Subjekt
verweist, das Mass hilt. Gleichzeitig driickt «geméssigt» eine Wertung aus und
verweist implizit auf sein Gegenteil: nicht gemassigte Imame. Geméssigte Imame
erscheinen im Titel als Disziplinierungsagenten von sich moglicherweise radi-
kalisierenden muslimischen Jugendlichen. Dabei wird vorwiegend ein Bild von
sich radikalisierenden jungen Minnern gezeichnet, weil nur die ménnliche Form
(«Muslime») verwendet wird. Imamen wird daher im Titel eine einzige Funktion

2! Gemiiss Naika Foroutan (2021:7) wurde dieser Begriff durch Shermin Langhoff gepriigt:
«Ihr kiinstlerischer Claim bestand darin, dass sich Gesellschaften nicht mehr in Kategorien
von <Migranten> und <Einheimischen> erzdhlen und begreifen lassen, wenn die Generationen,
die hier sozialisiert werden, nicht nur beanspruchen, ein selbstverstindlicher Teil des Ganzen
zu sein, sondern «das Ganze> neu zusammensetzens.



154 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

zugeschrieben: Radikalisierungsprivention. Bereits im Titel des Postulats wird
also deutlich, dass dieser Vorstoss den Modell-Imam entwirft, der hierbei aber
auf seine Kompetenzen im Bereich Radikalisierungspriavention reduziert wird.
Ein zweiter Aspekt dieses Kompetenzfeldes ist, dass sich der Modell-Imam
offentlich gegen Extremismus ausspricht und sich davon distanziert (vgl. dazu
auch Farman und Merz 2017:41-42). So wird zum Beispiel ein Imam mit den
folgenden Worten in einem Artikel zitiert: «Ich lehne jegliche Form von Radika-
lismus und Extremismus ab und bin offen fiir alle Muslime» (Ziircher Oberldnder
26.10.2019).22 Hierin wird deutlich, wie sich der Modell-Imam iiber die Mar-
kierung von Differenzen zum Imam als Bedrohung Konstituiert, die in diesem
Kompetenzfeld noch stérker als in anderen in der Versicherheitlichung von Islam
und Muslim*innen wurzelt. Ein Starkmachen eines oder mehrerer Aspekte des
Modell-Imams dient der Entkraftung des Verdachtsmoments, das durch das Nega-
tivmodell des Imams als Bedrohung aufgetan wird (vgl. dazu Abschnitt 9.4).
Imame berufen sich entsprechend oft auf dieses Kompetenzfeld, wenn sie von
einer Zuschreibung des Imams als Bedrohung abgrenzen wollen, wie das folgende
Textbeispiel zeigt: «Mais Rijad Aliu rejette tout soupcon de radicalisme dans son
établissement: <Nous avons au contraire contribué a déradicaliser certains jeunes>,
affirme-t-il» (Temps 19.01.2017). Der hier beschriebene Imam weist jeglichen
Radikalisierungsverdacht von sich, indem er betont, dass seine Gemeinschaft
zur Deradikalisierung gewisser Jugendlicher beigetragen habe. Es scheint, als
ob sich die Radikalisierungsprivention als Kompetenzfeld des Modell-Imams im
Anschluss an das die Berichterstattung dominierende Thema der Radikalisierung
(Ettinger 2018:14) besonders gut fiir eine Differenzmarkierung eignet. In diesem
Zusammenhang kann die bereits in Abschnitt 2.2.4 erwihnte Studie herangezo-
gen werden, die zeigt, dass die Verbindung von essentialistischen Aussagen iiber
«den Islam» als gewalttitige Religion mit der Erwartung, dass sich Muslim*innen
von Extremismus distanzieren sollen, in den offentlichen Debatten ebenso essen-
tialistischen Aussagen iiber «den Islam» als «Religion des Friedens» von Seiten
der Muslim*innen begiinstigt (van Es 2018). Die durch die Versicherheitlichung
geschaffene Dichotomie wird durch offentlich geidusserte Distanzierungen von
Muslim*innen daher nicht iiberwunden, sondern mitgetragen und mitkonstruiert.

22 Vgl. ebenfalls: «[I]l [...] condamne les exactions de I’Etat islamique» (Temps
20.05.2016); «Greueltaten [sic!] und Attentate des Terrornetzwerks Islamischer Staat
verurteilt er aufs schirfste [sic!]» (Thurgauer Zeitung 21.05.2016); «Wir als Gemeinschaft
haben es in unseren eigenen Reihen nie zugelassen, dass radikale Ansichten gelehrt werden,
und wir kdmpfen stindig dagegen an» (Thurgauer Zeitung 27.04.2017); «[I1] condamne les
<actes barbares> de Barcelone et les déclare <«étrangers a 1’islam>» (RTS online 21.08.2017).



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 155

Dies gilt genauso fiir Imame, die sich auf Kompetenzen im Bereich Radikali-
sierung und Prédvention berufen, um sich von einer Zuschreibung des Imams als
Bedrohung abzugrenzen. Durch entsprechende Ausserungen wird die Dichotomie
Modell-Imam/Imam als Bedrohung daher gestiitzt.

6.3.4 Kompetenzen im Bereich Integration

Das vierte Kompetenzfeld betrifft Kompetenzen im Bereich Integration, welche
der Modell-Imam mitbringen soll. Imame gelten als «modele d’intégration» (RTS
online 13.05.2017) und «als Schliisselfiguren und Multiplikatoren der Integrati-
on» (Bund 03.04.2018). Das bereits erwihnte Postulat Ingold (2016) verweist
ebenfalls auf das «Integrationspotenzial der Imame», genauso wie eine Interpel-
lation der FDP-Liberalen Fraktion, die davon spricht, dass Imame als «wichtiger
Integrationsfaktor fiir die muslimische Gemeinschaft wahrgenommen» werden
(Interpellation Hiltpold 2009). Ein Modell-Imam fordert also die Integration sei-
ner Gemeindemitglieder. Dies geschieht zum Beispiel dadurch, dass der Imam in
seinen Predigten und in seinem Unterricht bestimmte Werte vermittelt (24 heures
08.10.2016; Temps 01.03.2017; Landbote 26.06.2017). In diesem Kompetenzfeld
wird nun zum einen ein weiteres Mal die dialektische Strukturierung der beiden
Subjektpositionen sichtbar: Dadurch dass der Modell-Imam seinen Gemeindemit-
gliedern Werte vermittelt, iiberbriickt er den im Wertekonflikt-Imam konstruierten
Werte-Antagonismus und fordert damit die Integration seiner Gemeindemitglie-
der. Implizit schwingt damit aber auch mit, dass dies nur mit der Vermittlung der
«richtigen» Werte zu leisten ist.

Zum andern wird in diesem Kompetenzfeld ein bestimmtes Bild von Inte-
gration, aber auch ein bestimmtes Bild der muslimischen Gemeinschaft sichtbar.
Beide finden ihre Entsprechung im bereits erwihnten Art. 26a des AIG (2005).
Lehrpersonen und religiose Betreuungspersonen aus Drittstaaten konnen geméss
Art. 26a Abs. 1 lit. a AIG (2005) zur Ausiibung einer Erwerbstitigkeit zugelassen
werden, wenn sie «mit dem gesellschaftlichen und rechtlichen Wertesystem in der
Schweiz vertraut sind und fihig sind, diese Kenntnisse den von ihnen betreuten
Auslédnderinnen und Ausldndern zu vermitteln». Im Gesetz ebenso wie im hier
beschriebenen Kompetenzfeld des Modell-Imams wird also implizit verlangt, dass
religiose Betreuungspersonen aus Drittstaaten?> und damit auch gewisse Imame
eine Briickenfunktion zwischen der Schweizer Gesellschaft und ihrer religiosen

23 Die Differenzierung «aus Drittstaaten» ist, wie bereits erwihnt, wichtig: Das Gesetz kann
dies nur fiir religiose Betreuungspersonen und Lehrpersonen verlangen, die von ausserhalb
der EU/EFTA stammen und zum Zweck der Erwerbstitigkeit einreisen (also nicht etwa als



156 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Gemeinschaft einnehmen und «einen positiven Einfluss auf die Mitglieder ihrer
Gemeinschaft ausiiben» (Achermann 2016:101). Darauf verweist auch der Bun-
desrat in Antworten auf hier untersuchte politische Vorstosse, so in folgendem
Beispiel:

Der Bundesrat teilt die Auffassung des Motionirs, dass religiosen Betreuungsper-
sonen eine wichtige Rolle bei der Integration von Auslidnderinnen und Auslédndern
zukommt. Sie nehmen eine Briickenfunktion zwischen Staat und Glaubensgemein-
schaft respektive zwischen Mehrheitsgesellschaft und Glaubensgemeinschaft wahr.
(Bundesrat in Motion Reimann 2009)%*

An dieser Antwort ist insbesondere interessant, dass der Bundesrat hier
«Mehrheitsgesellschaft» und «Glaubensgemeinschaft» als getrennte Einheiten
beschreibt, zwischen denen ein Imam eine Verbindung herstellen soll, wobei nicht
deutlich wird, wen die «Mehrheitsgesellschaft» genau umfasst. Die «Glaubensge-
meinschaft» erscheint in dieser Ausserung als eine noch zu integrierende Entitiit.
Dies entspricht auch dem im Gesetz mitschwingenden Bild, wie es bereits in
Abschnitt 6.1.2 erwidhnt wurde, dass Einheimische Christ*innen sind, wihrend
die zugelassenen religiosen Betreuungspersonen nur Hindus, Muslim*innen oder
Buddhist*innen betreuen, die nicht Schweizer*innen sind (Achermann 2016:101).
Dabei verfiigten 2020 etwas mehr als 36 % der Muslim*innen in der Schweiz
tiber eine Schweizer Staatsbiirgerschaft (BFS 2023). Ausserdem waren 55.1 % der
zugelassenen religiosen Betreuungspersonen im Zeitraum 2008-2012 rémisch-
katholisch (Achermann, Achermann, Menet und Miihlemann 2013:36). Dennoch
hilt sich das oben beschriebene Bild. Exemplarisch zeigt sich dies in einem Pos-
tulat der FDP-Liberalen Fraktion, das feststellt, dass in der Schweiz ausgebildete
Imame «die Integration muslimischer Neuankommlinge [...] verbessern» wiir-
den (Postulat Hiltpold 2009). Durch den Begriff «Neuankdmmlinge» werden
Muslim*innen vorrangig als Migrant*innen beschrieben, die als kiirzlich zuge-
wanderte Fremde der Integration bediirfen. Der Imam erscheint dabei als Agent
der Integration.

Gefliichtete in der Schweiz um Asyl nachsuchen). Diese Bedingungen betreffen daher nur
einen Teil der Imame.

24 Eine sehr dhnliche Antwort gibt auch Bundesritin Simonetta Sommaruga in der Debatte
zum Postulat Ingold (2016): «Der Bundesrat teilt die Auffassung, dass religiose Betreuungs-
personen, welcher Religion auch immer, eine bedeutsame Rolle im Integrationsprozess von
Auslidnderinnen und Ausléndern spielen». Vgl. auch: «[AJufgrund der Rolle von Imamen
und anderen Verantwortlichen fiir die religiose Fiihrung und die Integration von Ausldandern
[...]» (Bundesrat in Interpellation Quadranti 2016).



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 157

Diese Aspekte konnen auch durch das Postulat Ingold (2016) illustriert
werden. Gleich im ersten Satz des Postulats wird ein Bericht erbeten, der Aus-
bildungsvoraussetzungen fiir Imame aufzeigen soll. Die angestrebte Ausbildung
soll «vor islamistischer Missionierung schiitzen und stattdessen das Integrations-
potenzial der Imame nutzen im Umgang mit Jugendlichen in ihren muslimischen
Gemeinschaften» (Postulat Ingold 2016). Muslimische Jugendliche erscheinen
als Objekte ohne eigene Handlungsfihigkeit, auf die in der einen («islamisti-
sche Missionierung») oder anderen Art («Integration») eingewirkt wird und die
integrationsbediirftig und daher fremd sind. Weil sich die Integration muslimi-
scher Jugendlicher in dieser Darstellung massgeblich iiber ihre muslimischen
Gemeinschaften zu vollziehen scheint, erweckt die Formulierung ausserdem den
Anschein, als ob ihre Sozialbeziehungen einzig durch ihre Religion bestimmt
werden. Die Begriindung des Vorstosses beginnt dann mit der Tatsache, dass fast
eine halbe Million Muslime in der Schweiz lebe, wobei einzig die ménnliche
Form «Muslime» verwendet wird. Dann folgt die Ausserung: «Sie sind Teil der
Gesellschaft und werden es bleiben» (Postulat Ingold 2016). Dies erweckt den
Eindruck, als ob spezifiziert werden muss, dass auch in Zukunft kein Ausschluss
von Muslim*innen realisierbar ist, ihre Existenz in der Schweiz also eine Tat-
sache ist und bleibt. In der Debatte zum Postulat verwendet Nationalrdtin Maja
Ingold sogar die Formulierung «sie [...] reisen auch nicht wieder aus» (Ingold
in der Debatte zum Postulat Ingold 2016) und betont damit die Verortung von
Muslim*innen als Zuwanderer*innen.

Das in diesem Kompetenzfeld des Modell-Imams gezeichnete Bild der musli-
mischen Gemeinschaft stellt diese also als fremd und daher integrationsbediirftig
dar. Zusitzlich erscheint die muslimische Gemeinschaft als homogene Gruppe,
deren Integration als Ganzes geférdert werden muss, ohne dass mogliche Unter-
schiede innerhalb der Gruppe in Betracht gezogen werden (wie zum Beispiel,
dass ein Teil der Gemeinschaft lingst Schweizer*innen sind). Und schliess-
lich wird die Gemeinschaft als passiv dargestellt, weil die Integration iiber eine
Autoritédtsperson von oben vorangetrieben werden muss.

Kompetenzen im Bereich Integration werden sehr oft angefiihrt, wenn es
darum geht, einen Imam als Modell-Imam darzustellen. Er wird dann zum
Beispiel beschrieben als «quelqu’un d’exemplaire dans son engagement pour
I'intégration» (Tribune de Geneéve 26.03.2018). Imame bedienen sich dieses
Kompetenzfeldes ebenfalls, wenn sie sich in den medialen Debatten dussern,
um eine solche Eigenzuschreibung vorzunehmen. So wird ein Imam, der sich
aufgrund verschiedener Verdachtsmomente in den offentlichen Debatten gegen
die Zuschreibung Imam als Bedrohung abgrenzen muss, folgendermassen zitiert:



158 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

«Meine Integrationsbemiihungen zeigen meine Position deutlich» (20 Minuten
online 31.05.2016).%

6.3.5 Zusammenarbeit mit Behorden und anderen
Institutionen

Ein fiinftes Kompetenzfeld des Modell-Imams bezieht sich auf die Zusammen-
arbeit mit Behorden und anderen Institutionen: «Dem Wunschbild entspricht er,
wenn er [...] als Seelsorger und Mediator fiir Familien, Schulen und Behor-
den bereitsteht, [...] an runden Tischen teilnimmt und fiir die Medien stets
erreichbar ist» (NZZ online 23.10.2019). Der Modell-Imam ist «Ansprechpartner»
(Tages-Anzeiger 05.07.2016) und «Vermittler» (St. Galler Tagblatt 03.04.2018),
der beigezogen wird, «wenn Dialoge mit Behorden auf lokaler oder kanto-
naler Ebene gefiihrt werden» (SRF online 10.04.2018). Er nimmt auch die
Rolle eines Vermittlers ein, wenn es zu einem Konflikt zwischen einer Insti-
tution und Muslim*innen kommt, wie das folgende Textfragment zu einem
Schwimmunterricht-Konflikt in einer Schule zeigt: «Bevor Anzeige erstattet
wurde, haben der Schulleiter und der Schulpréisident mehrere Gespriche mit
dem strenggldaubigen Moslem gefiihrt. Auch der Imam der albanisch-islamischen
Gemeinschaft hat zu vermitteln versucht» (St. Galler Tagblatt 24.06.2017). Wie
in vorhergehend beschriebenen Kompetenzfeldern wird der Imam hier zum
Intermediér, zur Briicke zwischen einer muslimischen Gemeinschaft und der
Schweizer Gesellschaft. Als Vermittler in Konflikten zwischen Institutionen und
Muslim*innen versucht er, Kompromisse fiir unterschiedliche Wertvorstellungen
auszuhandeln, zum Beispiel iiber Ausdeutungen und Klarstellungen religioser
Gebote (20 Minuten online 13.01.2017). Dieses Kompetenzfeld erscheint nur
in einem einzigen politischen Vorstoss, der dem Bundesrat Fragen zu einem
bestimmten Imam stellt, dem vom Schweizer Staatssekretariat fiir Migration
(SEM) die Schweizer Staatsbiirgerschaft entzogen wurde (Interpellation Qua-
dri 2019).26 Der Vorstoss erwihnt, dass der Imam und sein Rechtsvertreter in

25 Vgl. auch: «Nous ne faisons pas que prier, nous parlons de I’intégration en Suisse ainsi que
de vie communautaire et sociale» (24 heures 19.01.2019); «Depuis qu’il est en Suisse, il a
toujours travaillé en faveur de I’intégration et du dialogue interreligieux, affirme-t-il» (Temps
06.11.2019b).

26 Es handelt sich hierbei um einen einzigartigen Fall, da kein Strafverfahren eingelei-
tet wurde, dem Imam gestiitzt auf Auskiinfte des Nachrichtendienstes des Bundes (NDB)
jedoch die Schweizer Staatsbiirgerschaft entzogen worden war (Schneuwly Purdie und
Tunger-Zanetti 2021:645-646). Im Dezember 2021 hiess das Bundesverwaltungsgericht die



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 159

ihrer Stellungnahme die Zusammenarbeit des Imams «mit 6ffentlichen Stellen des
Bundes und der Kantone im Bereich Bildung und Integration» angebracht hitten
(Interpellation Quadri 2019). Es scheint, als ob auch eine Zusammenarbeit mit
Behorden und anderen Institutionen angefiihrt werden kann, um einen Imam als
Modell-Imam darzustellen. Dies griindet vermutlich in der Wahrnehmung, dass
eine solche Zusammenarbeit Briicken von der muslimischen Gemeinschaft in die
Gesellschaft schligt und stellt daher eine Art Integrationsmarker dar,”’ #hnlich
wie in vorhergehend beschriebenen Kompetenzfeldern. Zusitzlich scheint eine
Zusammenarbeit mit Behorden und anderen Institutionen als ein Nachweis der
Vertrauenswiirdigkeit eines Imams zu gelten.

6.3.6 Interreligioser Dialog

Das sechste Kompetenzfeld des Modell-Imams ist der interreligiose Dialog. Dar-
unter wird grundsitzlich eine organisierte, wiederholte Begegnung von Menschen
unterschiedlicher religioser Zugehorigkeit verstanden, die sich auf den Austausch
religioser Ideen und Praktiken konzentrieren (Baumann und Tunger-Zanetti
2018:181). An regelmaissigen interreligiosen Treffen (Nouvelliste 26.09.2016)
werden «verbindende Gespriche gefiihrt» (Ziirichsee-Zeitung 04.12.2017), Her-
ausforderungen diskutiert (Werdenberger & Obertoggenburger 12.03.2018) oder
Quellentexte verglichen und analysiert (Tages-Anzeiger 30.05.2018). In den
Texten und Textfragmenten wird sichtbar, dass interreligiose Dialogforen oder
runde Tische in der Schweiz weitgehend selbstgesteuert sind (vgl. auch Schmid
2020a:267), denn es kommen vor allem religiose Akteur*innen wie Pfarrer*innen
und Imame in Artikeln zur Sprache, wenn dieses Kompetenzfeld behandelt wird.
Gleichzeitig sind einige der interreligiosen Dialogforen stark von vor allem
kantonalen Erwartungen geprigt,”® die im interreligivsen Dialog ein Instru-
ment der Integration und der sozialen Kohésion sehen (Schmid 2020c:311),
was auch als Regierungspraktik verstanden werden kann (Winkler 2021:467).
Religiose Akteur*innen sprechen in Artikeln von einem besseren gegenseitigen

Beschwerde des Imams gut — das SEM muss die Einbiirgerung erneut priifen, weil einige
Schlussfolgerungen zur angeblichen Gefihrlichkeit des Imams nicht durch Fakten gestiitzt
worden seien (RSI 2021).

27 Einige Forschungsarbeiten betrachten diesen Aspekt daher unter der Perspektive des Sozi-
alkapitals bzw. des biirgerschaftlichen Engagements (vgl. Endres, Tunger-Zanetti, Behloul
und Baumann 2013; Schmid et al. 2022).

28 Dies liegt in Art. 72 Abs. 1 der Bundesverfassung (1999) begriindet, der festlegt, dass das
Verhiltnis zwischen Kirche und Staat kantonal geregelt wird. Vgl. auch Kapitel 1.



160 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Verstindnis (Neue Luzerner Zeitung 19.05.2016; Tages-Anzeiger 30.05.2018),
Verbindendem (St. Galler Tagblatt 08.06.2017), Vertrauen (Ziirichsee-Zeitung
09.02.2017) und sogar «dhnlichen Erfahrungen des Fremdseins» (Aargauer Zei-
tung 31.01.2019). Gerade Menschen, fiir die Religion ein wichtiger Aspekt ihrer
Identitdt darstellt, scheinen den interreligiosen Dialog als wichtig zu erachten
(Liedhegener, Pickel, Odermatt, Yendell und Jaeckel 2019:32-33). Insgesamt
wird das Bild vermittelt, dass der interreligiose Dialog das gegenseitige Ver-
stindnis der und Vertrauen zwischen den Religionen fordert und daher einen
wesentlichen Beitrag zum gesellschaftlichen Zusammenbhalt leistet (vgl. Schmid
2017:95).%° Interreligivses Engagement kann iiber reine Treffen zwischen Reli-
gionsgemeinschaften hinausgehen und umfasst auch Tagungen (Neue Luzerner
Zeitung 19.05.2016; Ziirichsee-Zeitung 09.02.2017), okumenische Gottesdienste
(Thurgauer Zeitung 06.06.2018) und interreligiose Segnungen (NZZ 04.01.2017;
Sonntagsblick 26.02.2017; Zentralplus online 30.09.2017). Auch in diesem Kom-
petenzfeld soll der Modell-Imam seiner Briickenfunktion nachkommen, &hnlich
wie in vorhergehend beschriebenen Kompetenzfeldern. In der Forschung wird
daher zum Teil das Bild vermittelt, dass der interreligiose Dialog zur «Stér-
kung der Beziehungen und der Integration ihrer [der muslimischen; Anm. nt]
Gemeinschaften in die Gesellschaft» dient (Farman und Merz 2017:45). Ersicht-
lich wird an den hier zitierten Beispielen auch, dass dieses Kompetenzfeld nur in
den Massenmedien diskutiert wird, nicht jedoch in politischen Vorstdssen.

Kompetenzen des Modell-Imams werden in Texten oft auf additive Weise
aufgezihlt, um Imame dem Modell-Imam zuzuweisen. Ein Imam, der fiir die
interkonfessionelle Segnung des Gotthard-Basistunnels im Rahmen der Eroff-
nungsfeier 2016 ausgewihlt wurde, wird in einem Artikel folgendermassen
beschrieben:

[I]1 s’est forgé une image de progressiste, voix médiatique d’un islam ouvert et cri-
tique de I’extrémisme. Ce n’est pas un hasard si c’est lui qui avait été désigné pour
bénir le tunnel du Gothard, en 2016, lors d’une cérémonie interconfessionnelle. (Tri-
bune de Geneve 26.03.2018)

Der hier beschriebene Imam wurde gemiss Textausschnitt fiir die interkon-
fessionelle Segnung also deswegen ausgewdihlt, weil er bereits offentlich als
Extremismus-kritisch und offen wahrgenommen wurde — er erfiillt entsprechend

Y Die teilweise starken Machtungleichgewichte zwischen den verschiedenen Parteien
werden in dieser Wahrnehmung allerdings ausgeblendet (Baumann und Tunger-Zanetti
2018:203). Vgl. zum interreligiosen Dialog als «Gouvernementalitit der Freundschaft»:
Winkler (2021).



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 161

den Anspruch, iiber Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Prévention zu
verfiigen — und ihm daher auch die Mitwirkung an einer interkonfessionellen
Zeremonie vor internationalem Publikum zugetraut wird.

6.3.7 Seelsorge

Der siebte Kompetenzbereich ist die Seelsorge. Ein Modell-Imam soll auch
seelsorgerische Funktionen innerhalb seiner muslimischen Gemeinschaft tiber-
nehmen (24 heures 08.10.2016; Limmattaler Zeitung 17.12.2016). Allerdings
beziehen sich relativ wenig Textfragmente auf diese Seelsorge-Aufgabe inner-
halb der Gemeinschaft, vielmehr wird meistens die muslimische Seelsorge im
Generellen beschrieben. Diese stellt ein neues Tatigkeitsfeld dar,3° das sich in
der Schweiz im Prozess der Ausdifferenzierung und Professionalisierung befin-
det (vgl. Ziirichsee-Zeitung 23.11.2018), wihrend diese Entwicklung in anderen
Liandern schon frither vonstattenging (Gilliat-Ray 2008; Gilliat-Ray et al. 2013;
Ali 2018; vgl. Abschnitt 2.1.2). Muslimische Seelsorge findet in 6ffentliche Insti-
tutionen wie Krankenhdusern oder Gefdngnissen statt und ist daher in einen
grosseren gesellschaftlichen Rahmen eingebunden. In der muslimischen Seelsorge
sind nicht nur Imame, sondern Muslim*innen mit verschiedenen Hintergriin-
den titig. Immer wieder werden in massenmedialen Debatten jedoch Imame
hervorgehoben, die in diesem Bereich titig sind und entsprechend eine dop-
pelte Funktion innehaben (Tribune de Geneve 19.02.2018; Furttaler 06.04.2018;
Ziirichsee-Zeitung 28.06.2018; SRF online 18.05.2019). Demzufolge verschwim-
men beide Tdtigkeitsfelder in der 6ffentlichen Darstellung. So wird in Bezug auf
die zu einem bestimmten Zeitpunkt aufgeworfene Frage nach muslimischer Seel-
sorge in der Schweizer Armee getitelt: «Armee denkt iiber Militdr-Imam nach»
(Bund 11.04.2017; vgl. Abschnitt 6.2.5).31 Es wird hier also nicht von Seelsor-
ger*in, sondern vom Imam gesprochen. Ausserdem wird die Seelsorge in der
massenmedialen Darstellung zum Teil sehr stark an Kompetenzen im Bereich

30 Dass es sich tatsiichlich um ein eigenes Titigkeitsfeld handelt, zeigt die folgende Ausse-
rung eines Imams und Seelsorgers: «Ein Imam hat in der Moschee in seiner Rolle immer
auch eine normative Funktion in Hinblick auf die Religion. Als Seelsorger in den 6ffentlichen
Institutionen muss er sich bewusst sein, dass er eine andere Rolle innehat und die Norma-
tivitdt nicht immer zur Losungsfindung gehoren kann» (Schmid und Lang 2020:17). Diese
Ausserung stammt nicht aus dem Datenkorpus, sondern aus der Sekundirliteratur,

31 Wobei der «Militir-Imam» von Seiten der SVP-Fraktion in politischen Vorstossen einzig
als Imam als Bedrohung verhandelt wurde (vgl. Abschnitt 6.2.5).



162 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Radikalisierung und Privention gekoppelt, so dass deren Zweck fast ausschliess-
lich aus Radikalisierungspréavention zu bestehen scheint, besonders wenn es sich
um die Gefidngnisseelsorge handelt. So betitelte der Furttaler (06.04.2018) einen
Artikel zu einem Gefédngnisseelsorger mit: «Im Kampf gegen den Extremismus».
Ein weiterer Titel zum selben Gefingnisseelsorger lautete: «Imam-aumdnier, un
«rempart> a la radicalisation» (Temps 17.02.2018). Hier wird das stark symboli-
sche Bild des Gefidngnisseelsorgers bzw. Imams als Bollwerk, als Befestigungs-
und Verteidigungsanlage gegen Radikalisierung gezeichnet. An den Stellen, wo
sich die Titigkeitsfelder Imam und Seelsorger mit positiver Wertung vermi-
schen, wird das Kompetenzfeld Seelsorge dementsprechend dem Modell-Imam
zugeordnet. Dieses Kompetenzfeld wird nur in den massenmedialen Debatten
diskutiert, erscheint jedoch nicht in den politischen Vorstdssen. Aufschlussreich
ist jedoch, dass der Bericht des Bundesrats (2021a) als Antwort auf das Pos-
tulat Ingold (2016), der hier nicht vertieft analysiert wurde, sehr stark auf die
muslimische Seelsorge fokussiert. So wird der Einbezug nicht-anerkannter Religi-
onsgemeinschaften in seelsorgerische Tétigkeiten in offentlichen Institutionen als
Professionalisierungsanreiz verstanden, an welchen staatliche Vorgaben gekniipft
werden konnen (Bundesrat 2021a:50-51).

6.3.8 Diskutierte Massnahmen zur Verwirklichung des
Modell-lImams

Wihrend die Subjektposition des Imams als Bedrohung von Forderungen nach
Massnahmen begleitet wird, werden im Zusammenhang mit der Subjektposi-
tion des Modell-Imams oftmals Massnahmen verhandelt, die als Mittel gesehen
werden, wie ein Modell-Imam moglich gemacht werden kann. Diese konnen
unterschieden werden in Massnahmen, die von muslimischen Gemeinschaf-
ten selbst ergriffen werden, und Massnahmen, welche vor allem durch andere
Akteur*innen umgesetzt werden sollen. Massnahmen, die von muslimischen
Gemeinschaften selbst ergriffen werden, dienen sehr oft dazu, Verdachtsmomente
und daher eine Zuschreibung des Imams als Bedrohung an den entsprechen-
den Imam auszurdumen. Dazu gehort die Installation von Kameras (24 heures
30.06.2017; Ziircher Oberldnder 26.10.2019) sowie die Predigtaufzeichnung (SRF
online 18.10.2019; Liberté 17.10.2019). Die Abgrenzung zum Imam als Bedro-
hung wird dabei in einer Art vorauseilendem Gehorsam vollzogen, wie im
folgenden Textfragment sichtbar wird:



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 163

Der [...] Imam [...] ist erst seit einigen Monaten in der Schweiz und befiirwortet sol-
che Filmaufnahmen: «Das konnte sogar in gewissen Moscheen helfen, damit man
sieht, was in der Gemeinschaft abgeht», sagt der Imam. Es sei das Recht und die Auf-
gabe des Staates zu wissen, was im Lande in den Moscheen gepredigt wiirde. (SRF
online 18.10.2019)

Vorsorglich wird eine Massnahme wie die Predigtaufzeichnung ergriffen, um
zukiinftigen moglichen Anschuldigungen etwas entgegensetzen zu konnen. Der
Imam wird dabei als jemand dargestellt, der «erst seit einigen Monaten» in der
Schweiz ist, daher also noch «fremd». Dennoch rechtfertigt dieser potenziell
bedrohliche Imam die starke Versicherheitlichung muslimischer Gemeinschaften
durch den Staat, zeigt sich dadurch also als Modell-Imam.

Ein weiteres Massnahmenbiindel kommt ebenfalls von muslimischer Seite,
hier aber hauptsidchlich von Seiten der muslimischen Verbidnde: die Erarbei-
tung von Leitbildern, Kriterienkatalogen oder einer Qualitéitssicherung (Aargauer
Zeitung 21.03.2017; SRF online 28.11.2017). 2017 sagt der Président des
grossten muslimischen Dachverbands der Schweiz, der Foderation Islamischer
Dachverbinde Schweiz (FIDS):

Nous travaillons sur deux chartes, des imams et des présidents d’associations musul-
manes. La premiere serait une combinaison entre 1’éthique et la responsabilité citoy-
enne. La deuxieme rappellerait notamment aux présidents leur responsabilité dans
la nomination des imams et dans la gestion de leurs centres. (Montassar BenMrad,
Tribune de Geneve 22.09.2017)

Hier wird also von der Erarbeitung zweier Leitbilder gesprochen, eines fiir Imame
und eines fiir Prisident*innen von muslimischen Gemeinschaften, welche die
Imame in den meisten Fillen anstellen. Leitbilder, Kriterienkataloge und Qua-
litdtssicherung sind eher als ldngerfristige Massnahmen zu verstehen, um die
Wahrscheinlichkeit eines Imam als Bedrohung zu minimieren. Da kaum ein*e
Politiker*in in der Schweiz muslimisch ist (vgl. Abschnitt 2.2.2), finden sich
diese Massnahmen nicht in politischen Vorstossen.

Weitere Massnahmen werden vor allem durch andere Akteur*innen umge-
setzt. Dazu gehort die Verhiltniskldrung. Diese Massnahme ist sehr spezifisch,
weil sie sich bisher nur auf den Kanton Ziirich bezieht: «Ziirich will als erster
Kanton eine gesetzliche Grundlage fiir nicht-anerkannte Religionsgemeinschaf-
ten priifen» (Ziircher Oberlidnder 20.11.2019). Es geht hierbei also nicht nur
um Muslim*innen, sondern um alle Religionsgemeinschaften, die bisher nicht
offentlich-rechtlich anerkannt sind. Der Zusammenhang mit Imamen wird in fol-
gendem Textfragment ersichtlich: «Der Kantonsregierung schwebt vor, dass sie



164 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

kiinftig zum Beispiel festlegen konnte, was ein Imam bei einer Predigt in einer
Ziircher Moschee sagen darf und was nicht» (SRF online 08.12.2017). Hier wird
also argumentiert, dass die Kantonsregierung im Austausch fiir mogliche neue
Rechte fiir die Religionsgemeinschaften z. B. vorschreiben kann, was ein Imam
in seiner Predigt sagen darf. Das verweist darauf, dass es Bereiche des Nicht-
Sagbaren fiir Imame gibt, die einen Imam zum Imam als Bedrohung machen. In
diesem Satz wird daher eine Dichotomie zwischen Modell-Imam und Imam als
Bedrohung etabliert. Die Ziircher Kantonsregierung sieht ihre Aufgabe hierbei
unter anderem darin, dass der Modell-Imam durch Vorschriften im Austausch mit
gewissen Rechten fiir die Religionsgemeinschaft gefordert wird.

Eine weitere diskutierte, aber bisher kaum3> umgesetzte Massnahme ist die
rechtliche Anerkennung. Unter dieser Massnahme werden hier alle Debatten
zur Offentlich-rechtlichen Anerkennung (die sogenannte «grosse» Anerkennung)
und der offentlichen Anerkennung (die «kleine» Anerkennung) subsumiert,
die sich auf den rechtlichen Status der Religionsgemeinschaft bezichen.® Im
Zusammenhang damit werden oftmals auch Imame verhandelt:

Konkret will Levrat [Christian Levrat, SP-Prisident von 2008 bis 2020, Anm. nt] die
islamischen Vereine verpflichten, sich demokratisch zu organisieren, ihre Finanzen
offenzulegen, Imame auszubilden und eine <zeitgemisse> Auslegung ihrer Religion
zu vertreten — vor allem was die Gleichberechtigung von Mann und Frau betrifft. Im
Gegenzug sollen die Kantonen den Islam als offizielle Religion anerkennen, so wie
die meisten es mit den christlichen Landeskirchen tun. [...] Mit der Anerkennung,
[...] konnten sie [die muslimischen Vereine, Anm. nt] iiber Steuern Geld eintreiben
und damit einheimische Imame ausbilden, statt sie etwa aus der Tiirkei einzufliegen.
(WOZ 23.11.2017)

32 Ausnahme ist der Kanton Basel-Stadt, der unter anderem die Alevit*innen 6ffentlich
anerkannt hat (Pahud de Mortanges 2014:193, Fussnote 31), sowie der Kanton Waadt, in
dem zurzeit ein Anerkennungsverfahren fiir eine muslimische Gemeinschaft lauft (24 heures
11.05.2018).

33 In der Schweiz sind die Kantone gemass Art. 72 Abs. 1 der Bundesverfassung (1999)
fiir die «Regelung des Verhéltnisses von Staat und Kirche» zustindig, es existieren also 26
verschiedene Rechtsordnungen. In den meisten Kantonen haben die romisch-katholische,
die evangelisch-reformierte sowie die christkatholische Kirche 6ffentlich-rechtlichen Status.
Dieser verleiht ihnen unter anderem das Recht, Steuern von ihren Mitgliedern zu erheben.
Der Status ist also mit Vorteilen verbunden (Pahud de Mortanges 2014:192). Gleichzeitig
erhalten sie damit «faktisch eine Art staatliches <Giitesiegel>, eine <Unbedenklichkeitserklé-
rung>» (Pahud de Mortanges 2014:193), was im Zusammenhang mit der Versicherheitli-
chung von Islam und Muslim*innen nicht unerheblich wire. Bei einer «kleinen» 6ffentlichen
Anerkennung erhilt eine Religionsgemeinschaft nur einen Teil der Privilegien und behilt
ihren privatrechtlichen Status (Pahud de Mortanges 2014:193).



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 165

Dieses Textfragment stammt aus einem Artikel, der sich mit einem Strategie-
papier der Sozialdemokratischen Partei der Schweiz (SP) zum Islam befasst.
Hier wird ersichtlich, warum das Massnahmenbiindel der rechtlichen Anerken-
nung fiir die Subjektposition des Modell-Imams relevant ist. Eine Anerkennung
soll laut SP unter anderem im Gegenzug fiir eine «<zeitgemésse> Auslegung» des
Islams und die Ausbildung von Imamen vergeben werden, d. h. fiir die Forderung
des Modell-Imams. Damit wird gleichzeitig postuliert, dass weder eine «<zeitge-
misse>» Auslegung «des Islams» noch der Modell-Imam im Moment Realitit
sind, was unter anderem den Imam als Bedrohung evoziert. Der «einheimische»
Modell-Imam soll dann den aus der Tiirkei eingeflogenen, implizit als «fremd»
verstandenen Imam ersetzen, wie im letzten Satz deutlich gemacht wird.

Ahnlich argumentiert auch die Interpellation Quadranti (2016). Der Vorstoss
der BDP-Fraktion umschreibt Imame zunéchst vorsichtig als problematisch —
deren Aussagen «sorgen fiir Aufsehen», sie sind «umstritten» oder «streitbar».
Mit «Hasspredigten» wird in der Interpellation dann jedoch eine Handlung
genannt, die klar auf den fmam als Bedrohung verweist. Ansonsten wird bloss eine
vage Verbindung zum «Migrationsbereich» und zu Imamen im Generellen gezo-
gen (Interpellation Quadranti 2016). Die Interpellantin fiihrt im Folgenden an, auf
welchen Ebenen gegen problematische Imame vorgegangen werden kann: Durch
die «Wahrung des religiosen Friedens und der offentlichen Ordnung» auf kanto-
naler Ebene sowie durch Massnahmen im Bereich des Straf- und Migrationsrechts
(Interpellation Quadranti 2016). Das in der Interpellation evozierte Bild ist das
eines fremden Imams, der moglicherweise eine Bedrohung darstellt und durch
die genannten Massnahmen in Schach gehalten werden muss. Quadranti stellt
dem Bundesrat in der Folge fiinf Fragen, wovon vier bestehende und zukiinftige
sicherheitspolitische Massnahmen betreffen. Die fiinfte und letzte Frage wechselt
dann unerwartet die Perspektive und fragt nach moglichen Vor- und Nachtei-
len einer Imam-Ausbildung in der Schweiz sowie einer staatlichen Anerkennung
des Islam (Interpellation Quadranti 2016). Damit werden nebst sicherheitspoliti-
schen Massnahmen gegen den Imam als Bedrohung zwei Ansitze genannt, wie ein
Modell-Imam moglich gemacht werden kann, nimlich durch eine rechtliche Aner-
kennung und durch eine Imam-Ausbildung. Ahnliche Argumente einer Vielzahl
von unterschiedlichen Akteur*innen finden sich auch an anderen Stellen (zum
Beispiel: Bund 23.04.2016; Tribune de Geneve 30.01.2017; Bund 11.04.2017; 20
Minuten online 31.05.2017; 24 heures 11.05.2018; Aargauer Zeitung 01.06.2018;
NZZ online 11.07.2019).

Der Bundesrat wiederum spricht die Anerkennung in Antworten auf Vorstosse
an, welche die Anerkennung muslimischer Gemeinschaften bereits thematisieren
oder die Finanzierung muslimischer Gemeinschaften problematisieren, sowie in



166 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

der Antwort auf zwei der drei Vorstosse der SVP-Fraktion zum Thema «Militdr-
Imam». Wie in Abschnitt 6.2.5 aufgezeigt, wird die mogliche Einfiihrung von
muslimischen Seelsorger*innen in der Armee von der SVP-Fraktion als Schritt
hin zur Anerkennung des Islam ausgelegt (Interpellation Arnold 2017; Interpel-
lation Quadri 2017; Parlamentarischen Initiative Addor 2017). Darauf antwortet
der Bundesrat vergleichsweise knapp, dass einzig die Kantone fiir die 6ffentlich-
rechtliche Anerkennung einer Glaubensgemeinschaft zustindig sind (Bundesrat
in Interpellation Arnold 2017 und in Interpellation Quadri 2017). Die glei-
che Antwort gibt der Bundesrat auch auf die Frage Quadri (2018) beziiglich
der Anerkennung des Islams in der Schweiz,* fiigt da jedoch zusitzlich an:
«Der Bund hat keine Kompetenz in diesem Bereich». In der Antwort auf die
Interpellation Fiala (2016), welche die Finanzierung muslimischer Gemeinschaf-
ten problematisiert, verweist der Bundesrat darauf, dass «Kantone, die eine
offentlich-rechtliche oder eine o6ffentliche Anerkennung von Religionsgemein-
schaften kennen und deren Voraussetzungen gesetzlich regeln, [...] regelmissig
auch finanzielle Transparenz» verlangen (Bundesrat in Interpellation Fiala 2016;
dhnlich auch in Interpellation Humbel 2016). Er will damit aufzeigen, dass Vor-
schriften gemacht werden konnen, wenn im Gegenzug auch Rechte gewihrt
werden. Dies entspricht dem Argument des Kanton Ziirichs in seiner Verhéltnis-
klirung. Dieses Prinzip betont der Bundesrat auch, wenn Osterreich als Beispiel
fiir ein Verbot der Auslandsfinanzierung genannt wird, wie dies die Motion Qua-
dri (2016) und Interpellation Quadri (2018) tun. Der Bundesrat argumentiert
in den jeweiligen Antworten damit, dass Osterreich im Gegenzug muslimische
Gemeinschaften auf nationaler Ebene anerkennt und damit auch gewisse Rechte
verbunden sind (Bundesrat in Motion Quadri 2016, Bundesrat in Interpellation
Quadri 2018).

Die letzte Massnahme ist die am meisten diskutierte Massnahme im Zusam-
menhang mit dem Modell-Imam, die bereits ganz am Anfang dieses Unterkapitels
erwihnt wurde: die Imam-Ausbildung bzw. -Weiterbildung. Sie wird als eine
Losung fiir alle moglichen Missstinde verstanden und soll den Modell-Imam
moglich machen. Die Imam-Ausbildung bzw. -Weiterbildung soll dem Imam als
Bedrohung entgegenwirken: «Das beste Mittel gegen eine Radikalisierung sei
aber die Ausbildung der Imame» (SRF online 28.11.2017).3 So soll sie zum

34 Nationalrat Lorenzo Quadri mochte wissen, ob die positive Evaluation der muslimischen
Seelsorge im Bundesasylzentrum der erste Schritt zur Anerkennung des Islams darstelle
(Frage Quadri 2018).

35 Vgl. auch: «Warum das Gleiche [ein Theologiestudium, Anm. nt] — ganz ohne Diskri-
minierung — nicht auch fiir muslimische Geistliche fordern? Mit einer solchen Vorbedin-
gung hitten es nur die allerwenigsten Hassprediger jemals auf das Minbar, die Kanzel einer



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 167

Beispiel den Wertekonflikt-Imam verhindern bzw. die darin angelegte Werte-Kluft
iberbriicken, indem sich Imame Kenntnisse des Schweizer Kontextes aneignen:
«Wirkungsvoller wire es, die Imame zu einer Ausbildung in der Schweiz zu ver-
pflichten. Dann hitten wir die Garantie, dass ihre Arbeit im Einklang mit unseren
Werten steht» (Nationalritin Maja Ingold, Blick online 24.07.2016).3° In diesem
Zusammenhang wird auch der Begriff der Aufklirung genannt: «[D]ie muslimi-
schen Wortfiihrer miissen die Werte der Aufklidrung anerkennen» (NZZ online
06.11.2019).37 Das rekurriert auf die in Debatten zu Islam und Muslim*innen
zirkulierende Idee, der Islam habe keine Aufkldrung erlebt (vgl. dazu kritisch:
Schulze 1996). Mit einer Schweizer Imam-Ausbildung bzw. -Weiterbildung soll
auch der 5. Kolonne-Imam verhindert werden, weil die Ausbildung «vom Ausland
ganz unabhingig ist» (NZZ am Sonntag, 27.08.2017). Und auch die Sprach-
kenntnisse der Imame sollen dadurch verbessert werden: «Man miisste in der
Schweiz eine Imam-Ausbildung anbieten. So kénnte man durchsetzen, dass diese
in einer Landessprache predigen» (Bieler Stadtprédsident Erich Fehr, NZZ online
11.07.2019).

Zwei frithe politische Vorstosse aus dem Jahr 2009 haben die Imam-
Ausbildung zum Thema. Das Postulat Hiltpold (2009) mochte den Bundesrat
beauftragen, einen Bericht auszuarbeiten, der untersuchen soll, ob in der Schweiz
eine Ausbildung fiir Imame geschaffen werden kann. Der Bericht soll einen
Studienplan festlegen, der islamische Theologie, Lehrinhalte zur Schweiz sowie
eventuell auch Sprachkurse umfasst (Postulat Hiltpold 2009). Damit verweist er
auf zwei Kompetenzfelder des Modell-Imams: Kenntnisse des Schweizer Kontexts

schweizerischen Moschee, geschafft» (Tages-Anzeiger 01.11.2017); «Deshalb setzt er sich
auch fiir die Ausbildung von Geistlichen in der Schweiz ein. Das sei die beste Privention
gegen Radikalismus» (NZZ 04.01.2017).

36 Vgl. auch: «<Es wire dann klar, dass ein so [in der Schweiz, Anm. nt] ausgebildeter
Imam im Einklang mit der Rechtsprechung predigt.»» (Onder Giines, Landbote 02.12.2016);
«Sein [Prof. Pahud de Mortanges, Anm. nt] Losungsansatz wire, dass man verstirkt in die
Ausbildung solcher Imame setzt, damit sie mit den Sitten und Gebréduchen in der Schweiz
vertraut werden» (SRF online 18.10.2019); «Eine wichtige Rolle spielt dabei die Ausbildung
von Imamen, iiber die in der Schweiz schon seit mehreren Jahren diskutiert wird. <Optimal
wire, wenn dies Schweizer wiren, welche mit den Gegebenheiten und den Schweizer Wer-
ten vertraut sind>, wiinscht sich Alimi» (NZZ 17.10.2019); «Die wirksamste Massnahme
gegen unerwiinschte oder gar strafbare Ausserungen wire gemiss Regierungsrat die Aus-
bildung von Imamen an Schweizer Hochschulen <«und damit verbunden die Vermittlung von
Schweizer Werten bereits in der Ausbildung>» (Urner Zeitung 18.02.2020).

37 Vgl. auch: «<Ein solides Wissen ist wichtig>, sagt Fehr. Wichtig sei auch, dass die muslimi-
schen Geistlichen dieses im Kanton erwerben konnen. <Damit sie in unserer Kultur zu Hause
sind und diese im Sinne der Aufkldrung auch akzeptieren.>» (Tages-Anzeiger 20.11.2019).



168 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

und Sprachkenntnisse. Das Postulat argumentiert, warum eine Imam-Ausbildung
in der Schweiz wichtig ist: «Den Gldubigen in den Moscheen unseres Landes
wiirde ein Islam <aus der Schweiz> [...] vermittelt» (Postulat Hiltpold 2009).
Dieser wird definiert als einen Islam, «der sich mit den demokratischen Wer-
ten, der Rechtsordnung und dem Geist der Toleranz vertrdgt, von denen unser
Land geprigt ist» (Postulat Hiltpold 2009). In diesem Satz kommen gleichzei-
tig zwei Dinge zum Ausdruck: Einerseits das Bild einer von Toleranz gepréigten
Schweiz, andererseits wird mit dieser Ausserung indirekt unterstellt, dass sich
«der Islam» normalerweise nicht mit Toleranz vertrigt und auch nicht mit demo-
kratischen Werten und der Rechtsordnung iibereinstimmt. Es wird also indirekt
das Bild eines «schlechten» Islams gezeichnet, dem ein «guter», in der Schweiz
geschaffener Islam gegeniibergestellt wird. Solche dichotomen Konstruktionen
verweisen auf Prozesse der Versicherheitlichung. Mit einer Imam-Ausbildung soll
die Schaffung des Modell-Imams und gleichzeitig eines «guten» Islams begiinstigt
werden.

Da der Bundesrat mit der Begriindung, die Ergebnisse des Nationalen For-
schungsprogramms 58 abwarten zu wollen, das Postulat Hiltpold (2009) zur
Ablehnung empfiehlt, fasst FDP-Nationalrat Hugues Hiltpold mit einer Interpel-
lation nach, sobald der Schlussbericht des NFP 58 vorliegt. Dessen Ergebnisse
zeigen, so die Interpellation, «dass die Schaffung einer Ausbildung fiir Imame von
der Mehrheit der befragten Musliminnen und Muslime in der Schweiz gewiinscht
wird» (Interpellation Hiltpold 2009; vgl. Rudolph et al. 2009). Weiter werden
Imame, «die mit der Funktionsweise der Gesellschaft und der Institutionen in der
Schweiz vertraut sind, [...] als wichtiger Integrationsfaktor fiir die muslimische
Gemeinschaft wahrgenommen» (Interpellation Hiltpold 2009). Erneut wird hier
der in der Schweiz ausgebildete Modell-Imam entworfen, der iiber Kenntnisse
des Schweizer Kontextes und Kompetenzen im Bereich Integration verfiigt.

Auch das bereits mehrfach erwéhnte Postulat Ingold (2016) stellt die Imam-
Ausbildung in den Mittelpunkt, denn es verlangt einen Bericht, der Ausbildungs-
voraussetzungen fiir Imame aufzeigen soll. Die Imam-Ausbildung wird in diesem
Postulat mit Kompetenzen im Bereich Integration und Radikalisierung und Pré-
vention verkniipft (vgl. Abschnitt 6.3.4 und 6.3.3). Ausserdem wird als weiterer
Grund der interreligiose Dialog angefiihrt: «[W]eil die Imame Schliisselfiguren
und Multiplikatoren sind fiir ein gelingendes Zusammenleben zwischen den Reli-
gionen» (Postulat Ingold 2016). Zusammengefasst strebt auch dieses Postulat
die Schaffung eines Modell-Imams iiber eine Imam-Ausbildung in der Schweiz
an, der in erster Linie gewisse Funktionen zuhanden der Schweizer Gesellschaft
tibernehmen soll. Er soll in der Radikalisierungsprévention wirken, seine Gemein-
schaftsmitglieder integrieren und im interreligiosen Dialog titig sein, um eine



6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams 169

friedliche Koexistenz aller zu gewihrleisten. Der Imam wird hierbei also in
gewisser Weise funktionalisiert. Dem so gezeichneten Modell-Imam wird im Text
des Vorstosses der Imam als Bedrohung gegeniibergestellt.

In Bezug auf die Imam-Ausbildung bzw. -Weiterbildung macht der Bundes-
rat darauf aufmerksam, dass eine Imam-Ausbildung im Kompetenzbereich der
Kantone und der Hochschulen selbst liegt und nicht beim Bund (Bundesrat in
Interpellation Hiltpold 2009). Er hilt es fiir wichtig, Weiterbildungsmoglichkei-
ten fiir muslimische Betreuungspersonen zu schaffen und hat aus diesem Grund
auch die Entstehung und den Aufbau des Schweizerischen Zentrums fiir Islam
und Gesellschaft (SZIG) an der Universitit Fribourg unterstiitzt (Bundesrat in
Interpellation Quadranti 2016). Er sieht sich selbst jedoch hauptséchlich in einer
Vermittlerrolle zur Forderung des Dialogs zwischen verschiedenen Parteien, wie
im Falle der Schaffung des SZIG (Bundesrat in Postulat Ingold 2016). Er ist
ausserdem der Meinung, dass ein Bericht zu Aus- und Weiterbildungsméglich-
keiten von Imamen, wie er im Falle des Postulates Ingold (2016) gefordert wird,
tatséchlich einen Beitrag leisten kann, weswegen der Bundesrat auch beantragt
hatte, das Postulat anzunehmen (Sommaruga in der Debatte zum Postulat Ingold
2016). Er argumentiert hierbei also hauptséchlich in seiner exekutiven Rolle.

Der Expert*innen-Diskurs zu Imam-Aus- und Weiterbildungen,?® der nicht
Teil dieser Analyse war, findet nur sporadisch Eingang in die massenmedialen und
politischen Debatten. Dies ist vor allem dann der Fall, wenn es um die Probleme
von Aus- und Weiterbildungen geht, die in den Massenmedien diskutiert werden
(NZZ 06.11.2019b; RTS online 11.01.2019; Tribune de Geneve 12.01.2019). Im
Falle des hier nicht vertieft analysierten Berichts in Erfiillung des Postulats Ingold
(2016) wurden aber durchaus Expert*innen beigezogen (vgl. Bundesrat 2021a).
Grundsitzlich findet eine 6ffentliche Diskussion iiber die Herausforderungen und
Schwierigkeiten von Imam-Ausbildungen bzw. -Weiterbildungen in der Schweiz
aber eher selten statt. Vielmehr werden sie konstruiert als die ideale Massnahme,
die alle Probleme 16sen und einen Modell-Imam moglich machen kann.

38 Vgl. unter anderem: Fondation Roi Baudoin (2006), Aslan und Windisch (2012), Boender
(2013), Orban (2015), Benzine, Mayeur-Jaouen, Philip-Gay und Pannier (2017), Engelhardt
(2017), Messner und Abou Ramadan (2018), Sozeri et al. (2018), Ceylan (2019), Jacobs und
Lipowsky (2019), Schmid und Trucco (2019), Vinding und Chbib (2020).



170 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

6.4 Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams

Beim einflussreichen Imam handelt es sich nicht um eine Subjektposition, sondern
um ein Deutungsmuster. Ein solches Interpretationsschema ist typisiert, verkniipft
unterschiedliche Elemente und kann «in unterschiedlicher manifester Gestalt»
auftreten (Keller 2011a:108). Im Fall des einflussreichen Imams bedeutet das, dass
dieser in Ausserungen sowohl mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung
als auch mit der Subjektposition des Modell-Imams verbunden wird, weswegen
er hier auch vor der dritten Subjektposition dargestellt wird. Das Deutungsmus-
ter entwirft einen Imam als jemanden, «der auf seine Gemeinde einen grossen
Einfluss hat» (St. Galler Tagblatt 22.03.2018). Eher selten findet sich eine Begriin-
dung dafiir, wie in der folgenden Ausserung des Staatssekretariats fiir Migration
(SEM): «C’est en effet grice a son role de guide spirituel qu’une relation de
confiance s’établit avec ses fideles, les rendant facilement influencable» (Temps
06.11.2019b). Hier wird der Einfluss des Imams durch das Vertrauensverhiltnis
zu seinen Glaubigen begriindet. Sehr oft erscheint der postulierte Einfluss jedoch
als Tatsache, als etablierter Wissensbestand, wie in folgendem Textfragment: «Es
ist bekannt, dass Imame einen grossen Einfluss auf Gldubige haben» (NZZ online
02.11.2017).

Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams geht mit einem ganz bestimm-
ten Bild der muslimischen Gemeinschaft einher. Diese glaubt gehorsam, was der
Imam zu glauben verlangt (Volketswiler 07.09.2018), unterwirft sich ihm und
denkt nicht selbstindig (Basellandschaftliche Zeitung 04.10.2018). Der einfluss-
reiche Imam formt daher «das Gesellschaftsverstindnis und Verhalten eines Teils
der hiesigen islamischen Bevolkerung» (Tages-Anzeiger 20.02.2018). Die mus-
limische Gemeinschaft erscheint — dhnlich wie dies bereits in Abschnitt 6.3.4
zu den Kompetenzen im Bereich Integration beschrieben wurde — als homogene,
passive Gruppe ohne Handlungsfihigkeit und eigene Ressourcen, die vom Imam
geleitet, gefiihrt und gelenkt wird. Amartya Sen hat in Uberlegungen zum Mul-
tikulturalismus einige Gedanken zu dieser Sichtweise ausformuliert. Er kritisiert,
«daB} eine nicht frei gewihlte Identitit automatisch Vorrang hat vor anderen Zuge-
horigkeiten» (Sen 2005:104). Sen stellt die identitétsstiftende Rolle von Religion
oder Ethnizitdt nicht in Frage, bemingelt aber die vorrangig vom Staat ein-
genommene Gemeinschaftsperspektive, die dazu fiihrt, dass Angehorige einer
Gemeinschaft (hier: Muslim*innen) «iiber den Umweg tiber religiose Fiihrer»
(Sen 2005:106) aufgesucht werden, statt «Biirger verschiedenster Herkunft anzu-
regen, miteinander in der Zivilgemeinschaft zu interagieren und als Biirger am
politischen Leben teilzunehmen» (Sen 2005:106). Auch die im einflussreichen



6.4 Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams 171

Imam angelegte Perspektive auf die muslimische Gemeinschaft nimmt die Men-
schen in der jeweiligen Gemeinschaft vor allem als Muslim*innen wahr, die
vom jeweiligen Imam gefiihrt werden, statt sie als vielschichtige Biirger*innen
mit multiplen Zugehorigkeiten (vgl. dazu auch Nollert 2022:79-80, 84-89) und
insbesondere auch eigenen Ressourcen und Handlungsfihigkeit zu verstehen.

Dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams ist keine Wertung inhérent.
Es kann daher beliebig eingesetzt und mit einer Wertung verbunden werden.
Folglich wird er sowohl mit dem Imam als Bedrohung als auch mit dem Modell-
Imam verkniipft bzw. dient zum Teil als Legitimation fiir die eine oder andere
Zuschreibung. Im Folgenden werden einige Beispiele fiir solche Verkniipfungen
aufgezeigt. Der Kontext des ersten Beispiels ist eine lokale, 6ffentliche Debatte
zu einem Imam, der sich einbiirgern lassen mochte. Eine lokale Politikerin dussert
sich dazu folgendermassen:

«Bei einem Imam, der viel Einfluss auf seine religiose Gemeinde hat, reicht es nicht,
dass bei Polizei und Nachrichtendienst nichts gegen ihn vorliegt», sagt Hiusermann.
«Bei einem Imam ist es zentral, ob er unsere Werte akzeptiert und unterstiitzt.» (Bas-
ler Zeitung 21.06.2018)

Aufgrund des Einflusses eines Imams reiche es nicht, wenn ihm Polizei und
Nachrichtendienst einen einwandfreien Leumund bescheinigen, ist die Politikerin
iiberzeugt. Vielmehr dienen die Werte des Imams als Massstab, um festzustel-
len, ob dem entsprechenden Imam der Imam als Bedrohung zugeschrieben wird
oder nicht und dementsprechend ob dieser eingebiirgert werden soll oder nicht.
Das rekurriert auf den Wertekonflikt-Imam, der auf einem Werte-Antagonismus
zwischen «Wir» und «den Anderen» aufbaut. Darin wird eine essentialistische
Perspektive auf den Islam deutlich, die diesen als ein Wertesystem charakteri-
siert, das mit dem «europidischen Wertesystem» nicht kompatibel ist (Behloul
2009:61). Dass die Politikerin diese Auffassung vertritt, zeigt sich im allerers-
ten Artikel, in dem sie sich in die Debatten einbringt. Sie will die Werte des
entsprechenden Imams néamlich tiber einen 6ffentlich von ihr bekannt gemachten
Fragekatalog evaluieren, in welchem sie eine Vielzahl von Themen der grosseren
Debatten zu Islam und Muslim*innen wie Geschlechterfragen, Sexualitit, interre-
ligiose Beziehungen, das Kopftuch und die Abwendung vom Islam aufgreift (St.
Galler Tagblatt 14.03.2018). Diese Uberschreitung der Trennung von Rechtsord-
nung und personlicher Weltanschauung wird vom Philosophen Michael Riiegg als
gefihrlich beurteilt, weil sie im Endeffekt in einer Gesinnungspriifung miinde (St.
Galler Tagblatt 20.03.2018). Der einflussreiche Imam scheint fiir die Politikerin
allerdings eine ausreichende Begriindung fiir ihren ausserordentlichen Umgang



172 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

mit dem Imam: «Da Sie als Imam bei einem grossen Teil der muslimischen
Bevolkerung die Beziehung zur Schweizer Kultur prigen und damit die Integrati-
onswilligkeit massgeblich beeinflussen konnen, erachte ich es als zwingend, dass
Sie sich zu den nachfolgenden Fragen dussern» (St. Galler Tagblatt 14.03.2018).
Sie verkniipft also den einflussreichen Imam mit dem Modell-Imam, genauer: mit
dessen Kompetenzen im Bereich Integration, und bezieht sich dadurch auf den
Einfluss des Imams auf die Integration seiner Gemeinschaft. Sie evoziert hier aber
noch nicht eindeutig den Imam als Bedrohung. Nachdem der Imam ihre Forderung
erfiillt und ihre Fragen offentlich beantwortet hat, beurteilt die Politikerin seine
Antworten als «vorbildlich», meint aber, seine Antworten verpflichten ihn nun zu
entsprechendem Handeln, weswegen es zu friih sei, iiber seine Einbiirgerung zu
entscheiden (St. Galler Tagblatt 22.03.2018). Sobald der Imam ihrer Forderung
nachgekommen ist, stellt sie also neue Anspriiche an ihn. Hierbei dussert sie auch
zum ersten Mal einen Verdacht:

Aber bei einem Imam, der auf seine Gemeinde grossen Einfluss hat, sollte man
genauer hinschauen. Bekim Alimi soll im kleinen Kreis Haltungen vertreten, die
seinen Antworten auf meine Fragen widersprechen. Ich habe iiber ihn immer wie-
der gehort, dass er zwei Gesichter habe. (Erika Hdusermann, St. Galler Tagblatt
22.03.2018)

Sie verbindet hier den einflussreichen Imam mit dem Wertekonflikt-Imam, der
zwel Gesichter hat. Damit unterstellt sie ihm im Grunde, dass seine offentlich
gemachten, von ihr als «vorbildlich» bezeichneten Antworten nicht seine wirkli-
chen Ansichten widerspiegeln, sondern eine Tduschung sind. Diese Zuschreibung
des Wertekonflikt-Imams erhilt sie im weiteren Verlauf der Debatten aufrecht
(Tribune de Geneve 26.03.2018; St. Galler Tagblatt 27.03.2018; Basler Zeitung
13.04.2018; Basler Zeitung 21.06.2018). Der einflussreiche Imam dient der Poli-
tikerin somit als Legitimierung ihrer Forderungen an den Imam, aber auch zur
Begriindung der Zuschreibung des Wertekonflikt-Imams.

Wie aus diesem etwas lingeren Beispiel ersichtlich wurde, finden sich Ver-
kniipfungen des einflussreichen Imam mit dem Modell-Imam insbesondere da,
wo es um Kompetenzen im Bereich Integration geht. Allgemein kann man pos-
tulieren, dass Kompetenzen im Bereich Integration, aber auch Kompetenzen im
Bereich Radikalisierung und Privention eng verschrinkt sind mit dem einfluss-
reichen Imam, obwohl letzterer darin nicht immer explizit ausformuliert wird.
Denn beide Kompetenzfelder setzen einen gewissen Einfluss des Imams auf seine
Gemeinschaft voraus, da dieser sowohl Radikalisierung innerhalb der Gemein-
schaft verhindern als auch die Integration der Mitglieder seiner Gemeinschaft



6.4 Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams 173

erleichtern und ermdéglichen soll. Das kommt insbesondere im bisher bereits
mehrfach diskutierten Postulat Ingold (2016) zum Ausdruck. Aber auch in Arti-
keln der internationalen Berichterstattung, die iiber Entwicklungsprojekte und
-initiativen berichten, in welchem Imame als Schliisselpersonen zum Beispiel
zur Deradikalisierung (SRF online 14.05.2016) eingesetzt werden, wird diese
Verschrinkung deutlich.>

Der einflussreiche Imam findet sich in den massenmedialen Debatten auch als
Selbstbeschreibung. So wird in einem Artikel ein Imam portritiert, der eindeutig
als Modell-Imam gezeichnet wird, da ihm gute Deutschkenntnisse, Kenntnisse
des Schweizer Kontextes und Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Pri-
vention sowie Integration zugeschrieben werden. Im Artikel findet sich folgende
Stelle: «Die Verstdndlichkeit der Predigt sei ihm wichtig. Denn: <Die Zuhorer
lernen den Islam durch mich und folgen meiner Meinung.>» (Ziircher Oberlidn-
der 26.10.2019). Dieser Imam beschreibt sich hier also selbst als einflussreicher
Imam, der auf das Religionsverstindnis der Zuhorenden Einfluss nimmt. Die
Frage ist, ob diese Selbstbeschreibung auch auf innermuslimische Diskurse rekur-
riert und dementsprechend ob das Deutungsmuster des einflussreichen Imams in
innermuslimischen Diskursen eine wichtige Stellung einnimmt. Da diese Dis-
kurse aus Kapazititsgriinden in dieser Arbeit nicht untersucht wurden, konnen
sich hochstens aus den Interviews weitere Perspektiven auf diese Frage ertffnen.
Eine weitere mogliche Erklirung wire, dass diese Ausserung eine Rechtferti-
gung der eigenen Relevanz (vgl. Abschnitt 8.2) oder eine Reaktion auf eine
Erwartungshaltung in den offentlichen Debatten darstellt.

Der einflussreiche Imam wird in den massenmedialen Debatten auch teilweise
widerlegt. So verweist ein Imam darauf, dass die Gemeinschaft mehr Einfluss
auf den Imam hat, als es im einflussreichen Imam den Anschein macht: «<Si
un imam dérape, c’est d’abord la communauté qui intervient>, ajout quant a lui
Abdelwahed Kort, pour qui les fideles ne sont pas naifs face aux ensorceleurs»
(24 heures 08.10.2016; vgl. Abschnitt 9.5.2).40 Ausser von Muslim*innen bzw.
Imamen werden solche Gegendeutungen vor allem von Wissenschaftler*innen
gedussert, wie das folgende Textfragment zeigt: «Eigene Familienmitglieder oder
auch Religionslehrerinnen in der Moschee haben auf muslimische Jugendliche

39Vgl. z. B.: «Die <Stiftung fiir demokratische Kultur> setzt [...] auf eine andere Strategie:
Sie will zur Verbreitung demokratischer Prinzipien ausgerechnet mit Imamen zusammenar-
beiten. Denn diese haben [...] im heutigen Tunesien einen sehr grossen Einfluss auf breite
Teile der Bevolkerung» (NZZ 09.01.2016).

40 Vgl. auch: Nouvelliste (20.02.2017), Matin (29.06.2017) sowie Basler Zeitung
(20.01.2018).



174 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

mindestens genau so viel Einfluss wie der Imam» (Andreas Tunger-Zanetti, Siid-
ostschweiz 22.08.2016).41 Es ist also nicht nur der Imam, der Einfluss auf eine
Gemeinschaft oder Teile der Gemeinschaft hat, sondern auch andere Personen-
gruppen. Gegendeutungen stiitzen sich meist auf empirische Studienergebnisse.
Die entsprechenden Studien sind einem Forschungsfeld zuzuordnen, das sich mit
der Frage nach islamischer Autoritdt im europdischen Kontext auseinandersetzt
(z. B. Baumann et al. 2017; Sunier 2018; Tunger-Zanetti, Martens und Endres
2019).42 Darunter finden sich auch Studien, die sich mit der Herstellung und Auf-
rechterhaltung von Autoritidt durch Imame beschiftigen (z. B. Jouanneau 2012,
2013; Miiller 2017). Dominik Miiller, der die Aushandlung von Autoritit in einer
tiirkischen Moschee in der Schweiz untersucht hat, kann zeigen, dass der Imam
taglich hinterfragt und fortwihrend in seiner Autoritdt herausgefordert wird und
diese deswegen aushandeln muss, «indem er sein Wissen, aber auch seine pid-
agogischen Kompetenzen einsetzt» (Miiller 2017:85). Dieser Befund widerlegt
in einem gewissen Masse das Deutungsmuster des einflussreichen Imams. Aber
sowohl die in den Debatten gedusserten Gegendeutungen als auch wissenschaft-
liche Erkenntnisse, auf die sich Teile der Gegendeutungen beziehen, werden von
anderen Akteur*innen innerhalb der 6ffentlichen Debatten kaum aufgenommen.

41'ygl. auch: «Laut Projektmitarbeiter Andreas Tunger-Zanetti ist das nahe soziale Umfeld,
also Eltern, Geschwister und Freunde, fiir die Jugendlichen enorm wichtig. Eine Anlaufstelle
seien aber oft auch Vertrauenspersonen in den Moscheegemeinden. Kleiner sei hingegen
der Einfluss von Imamen oder Internetpredigern» (Luzerner Zeitung 18.01.2017); «Gene-
rell wird der Einfluss von Predigten iiberschitzt. Es ist ja nicht so, dass diese 60 Zuhorer
nun alle heimgehen und ihre Frauen schlagen» (Andreas Tunger-Zanetti, Luzerner Zeitung,
18.10.2019); «[O]n projette souvent sur la figure de I'imam des attentes démesurées par
rapport a son pouvoir réel» (Temps 06.11.2019a).

42 Diese Frage stellt sich insbesondere im Zusammenhang mit der eher schwach ausgepriig-
ten Institutionalisierung «des Islams». In Bezug auf den Imam stellt sich die Frage dadurch,
dass seine Funktion im Prinzip jeder méinnliche Glaubige mit gewissen religiosen Kompe-
tenzen iibernehmen kann und er nicht iiber Autoritit verfiigt, die durch ein Amt verlichen
wird (vgl. Abschnitt 2.1).



6.5 Die Subjektposition des bzw. der inklusiven Imam¥in 175

6.5 Die Subjektposition des bzw. der inklusiven
Imam¥*in

In der Subjektposition des bzw. der inklusiven Imam¥*in wird die Funktion des
Imams von einer Frau*> oder von einem homosexuellen Mann** eingenom-
men. Oft findet sich daher der Begriff «inklusiv» (Sonntagsblick 13.11.2016;
Tages-Anzeiger 08.08.2017; Matin Dimanche 14.04.2019; Temps 28.11.2019),
wovon die Bezeichnung inklusive*r Imam*in fiir die Subjektposition abgelei-
tet wurde. Allerdings fokussieren die offentlichen Debatten vor allem auf die
zwei Tatigkeitsbereiche der Gebetsleitung und der Freitagspredigt, wihrend «die
Tiatigkeiten und Kompetenzen eines Imams als Lehrer, Seelsorger, Prediger u. a.
kaum im Fokus stehen» (Akg¢a 2020:241). Dies ist insofern von Belang, als dass
Frauen in letzteren Bereichen zum Teil seit Léngerem titig sind. Die Verbin-
dung der Merkmale «weiblich» bzw. «homosexuell» mit der Rolle des Imams
in der Gebetsleitung oder Freitagspredigt erhilt in dieser Subjektposition daher
eine symbolisch-aktivistische Bedeutung. Dieses aktivistische Engagement als
Aspekt der Subjektposition driickt sich in Beschreibungen wie der folgenden aus:
«Es ist eine Bewegung, sie manifestiert sich und beginnt, Netzwerke zu schaf-
fen» (Jasmin El-Sonbati, Basler Zeitung 28.07.2017).45 Personen, die sich dieser
Bewegung zugehorig fiihlen, versuchen ihr Engagement einer grosseren Offent-
lichkeit bekannt zu machen, sind aber bislang nicht in der Schweizer Politik titig.
Womoglich liegt diese Subjektposition deswegen auch nur in den massenmedia-
len Debatten vor. In den Texten und Textfragmenten finden sich entsprechende
Ausserungen zum aktivistischen Engagement, wie das folgende:

43 Beispiele fiir Frauen, die in den untersuchten Diskursen als inklusive Imaminnen beschrie-
ben werden, sind Sherin Khankan (z. B. SRF online 23.07.2016; NZZ am Sonntag
21.08.2016; Neue Luzerner Zeitung 26.08.2016) und Saliha Marie Fetteh in Dénemark (z. B.
20 minutes online 27.08.2016), Kahina Bahloul (z. B. Matin Dimanche 17.02.2019), Eva
Janadin und Anne-Sophie Monsinay in Frankreich (z. B. watson 10.09.2019), Seyran Ates in
Deutschland (z. B. Temps 17.06.2017; Tages-Anzeiger 18.11.2017) sowie Jasmin El-Sonbati
und Elham Manea in der Schweiz (z. B. Sonntagsblick 13.11.2016; Basellandschaftliche
Zeitung 14.11.2016).

4 Das einzige Beispiel in den massenmedialen Diskursen der Schweiz ist Ludovic-
Mohamed Zahed (Matin Dimanche 14.04.2019). Es gibe weitere Vertreter wie Daayiee
Abdullah aus Washington (Brault 2013:239) sowie Muhsin Hendricks aus Kapstadt (Piraino
und Zambelli 2018), die in den massenmedialen Diskursen der Schweiz im untersuchten
Zeitraum jedoch nicht erwihnt werden.

4 vgl. auch: «Aujourd’hui, de telles mosquées émergent ailleurs et I’islam inclusif est
devenu un véritable mouvement» (Ludovic-Mohamed Zahed, Matin Dimanche 14.04.2019).



176 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

11 faut ouvrir ’espace liturgique aux femmes, qu’elles y soient égales aux hommes.
L’acces a cet espace de priere est aussi un acte politique, car cela permet aux femmes
d’entrer dans le discours religieux et de contribuer aux débats. (Jasmin El-Sonbati,
Temps 28.11.2019)

Wie dieses Zitat deutlich macht, ist sich Jasmin El-Sonbati bewusst, dass das
Vorbeten durch eine Frau explizit als politisch wahrgenommen werden kann,
die Bedeutung eines solchen Vorbetens daher iiber eine religiose Handlung
hinausgeht und eine aktivistische Komponente beinhaltet. Die Betonung die-
ses Aspekts und der feministischen Haltung, die dieser Subjektposition in den
massenmedialen Debatten zugeschrieben wird, ist unter anderem auf das in euro-
pdischen Debatten etablierte Bild der unterdriickten muslimischen Frau (Kahf
1999:176-179) zuriickzufijhren, mit dem diese Subjektposition verbunden wird.
Entsprechend nehmen Auseinandersetzungen mit der Rolle der Frau eine wich-
tige Stellung in Beschreibungen dieser Subjektposition ein. So dussert sich
Kahina Bahloul, der die inklusive Imamin zugeschrieben wird, folgendermas-
sen: «[L]a place et le statut de la femme sont un symptome de tout ce qui
ne va pas actuellement dans la facon d’envisager ’islam» (Kahina Bahloul,
Matin Dimanche 17.02.2019).¢ Die inklusive Imamin wird daher als eine Person
beschrieben, die in einem innermuslimischen Kampf gegen die Unterdriickung
der Frau steht (Petersen 2019a).%’ Analog wird auch das Bild des inklusiven
Imams gezeichnet, der sich gegen die Unterdriickung nicht heteronormativer
Sexualitdt engagiert: «Un imam gay et divorcé qui vient promouvoir I’égalité
pour les personnes homosexuelles» (Matin Dimanche 14.04.2019). Die Gleich-
stellung in jeglicher Hinsicht wird in der offentlichen Wahrnehmung demnach
erst durch den oder die inklusive*n Imam*in und seiner bzw. ihrer Moschee ver-
wirklicht: «[C]Jette premiére <mosquée progressiste> d’Allemagne est ouverte a
tous les courants religieux de I’islam, aux chiites comme aux sunnites, aux alé-
vis ou aux soufis. Hommes et femmes y prient cote a cote, les homosexuels y

46 Etwas drastischer driickt dies Elham Manea aus: «Wir Frauen haben eine andere Betrof-
fenheit, weil uns die gingigste Lesart des Islam zu Unmenschen macht, zu Objekten degra-
diert, ménnlicher Kontrolle unterwirft» (Tages-Anzeiger 08.08.2017).

47 Petersen (2019a) weist darauf hin, dass viele der als inklusive Imaminnen bezeichneten
Frauen, mit welchen er Interviews fiihrte, sich explizit als Teil der muslimischen Gemein-
schaft verstehen und diese antagonistische Positionierung ablehnen. Entsprechend beanspru-
chen auch viele den Titel Imamin gar nicht (Petersen 2019b). Vgl. dazu auch Abschnitt 9.6.



6.5 Die Subjektposition des bzw. der inklusiven Imam¥in 177

sont explicitement bienvenus» (Temps 17.06.2017).*® Die Subjektposition inklu-
sive*r Imam¥*in schliesst damit an bereits etablierte Wissensbestinde an, die das
Bild der unterdriickten muslimischen Frau und ein ganz bestimmtes Bild «des
Islams» umfassen, das diesen sehr essentialistisch als unaufgekldrt und gegen-
sitzlich zu Demokratie und Geschlechtergleichheit versteht (Gianni 2013:317;
Gianni 2016:22-23). Der vorgestellten Gemeinschaft von Schweizer*innen wird
dabei gleichzeitig als Gemeinschaft gezeichnet, in der die Geschlechtergleichheit
bereits umgesetzt ist (Fischer und Dahinden 2017:458-459).4

Auffillig ist, dass das aktivistische Engagement gewisser inklusive*r
Imam*innen durch einen Riickbezug auf eine bestimmte Praxis des Islams in
deren Kindheit begriindet wird: «Jasmin El-Sonbati grandit au Caire dans les
années 1960-70. <La pratique de I’islam y était différente. On était plus libre.>»
(Temps 28.11.2019).%° Dies wird in den entsprechenden Artikeln nicht historisch-
politisch kontextualisiert. Sehr oft handelt es sich dabei um den Zeitraum der
1960er bis 1980er Jahre und um Linder des Nahen oder Mittleren Ostens, die zu
dieser Zeit von einem sikularen, autoritiren Regime regiert wurden. Da entspre-
chende Einordnungen fehlen, bleibt dieser «Islam der Kindheit» als tolerantere,
friedlichere, ja sogar kontrolliertere Variante des Islam, zu der man zuriickkehren
mochte, unkontextualisiert stehen. Dieses Bild schliesst an die Versicherheitli-
chung an, weil es implizit evoziert, «der Islam» sei heute konfliktueller, wenn
nicht bedrohlicher und problematischer als damals.

Dementsprechend werden der oder die inklusive Imam¥*in, die fragli-
che Moschee®! und der dort vertretene Islam als «liberal» (Tages-Anzeiger
08.08.2017; St. Galler Tagblatt 09.10.2017; Matin Dimanche 17.02.2019),
«progressiv» (Neue Luzerner Zeitung 26.08.2016; Temps 17.06.2017) bzw.

48 Vgl. auch: «Dazu sind alle willkommen, unabhingig von Geschlecht, Nationalitiit, sexuel-
ler Orientierung oder Glaubensauffassung» (Ziircher Oberldnder 04.11.2016); «Ates [Seyran
Ates, Anm. nt] will mit der Moschee gezielt ihre Reformideen in die Praxis umsetzen und
sie fiir alle Glaubensrichtungen, aber auch fiir Lesben und Schwule 6ffnen» (Tages-Anzeiger
26.06.2017); «Ein Haus, in dem alle zum gemeinsamen Gebet willkommen sind: Freidenker,
Skeptiker oder Homosexuelle, in der es auch Frauen als Vorbeterinnen gibt und Mann und
Frau Seite an Seite beten» (Basler Zeitung 28.07.2017).

49 Dabei sollte die spite Einfiihrung des Frauenstimmrechts in der Schweiz es eigentlich
verunmoglichen, die Geschlechtergleichstellung als ein grundlegendes Prinzip der Schwei-
zerischen Gemeinschaft zu betrachten (Scott 2018:17). Vgl. dazu auch Sara R. Farris (2019)
Arbeit zum sogenannten Femonationalismus.

500 auch: «Mon pere était Kabyle, j’ai grandi dans sa famille en Algérie. L’islam de mon
enfance était plus paisible, plus serein» (Kahina Bahloul, Matin Dimanche 17.02.2019).

31 Petersen bezeichnet diese oft temporiren Moscheen und Gebetsriume als «Pop-up
Moscheen» (Petersen 2019b).



178 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

«fortschrittlich» (Basellandschaftliche Zeitung 14.11.2016) beschrieben. Diese
Zuschreibung wird von Seiten der Medien und Journalist¥*innen eingebracht, zum
Teil aber auch von als inklusive*n Imam*in beschriebenen Personen verwen-
det. Die Subjektposition inklusive*r Imam*in und seine bzw. ihre Moschee wird
damit allen anderen Muslim*innen gegeniibergestellt, die dann oft als «konser-
vativ» bezeichnet werden: «Ziel ist ein Moscheeraum, wo Frauen und Ménner
gemeinsam beten und Frauen als Vorbeterinnen auftreten konnen — eine Moschee
offen fiir alle, unabhingig vom Geschlecht, von geschlechtlicher oder ethni-
scher Orientierung und darum ein Gegengewicht zum konservativen politischen
Islam» (Tages-Anzeiger 15.11.2018).%> Dadurch wird eine Dichotomie von «gu-
ten» und «schlechten» Muslim*innen bzw. «gutem» und «schlechtem» Islam
aufgetan. Eine Studie, die eine Moschee in Frankreich und ihren Imam unter-
sucht, der als inklusiver Imam verstanden wird, wirft die Frage auf, «si cette
posture pronant un islam progressiste ne participe pas a la stigmatisation de la
communauté musulmane en France» (Brault 2013:238). Zweifellos stiitzt eine
Selbstbeschreibung als «fortschrittlich» die Einteilung in «gute» und «schlechte»
Muslim*innen. Ein dhnliches Muster wurde bereits im Zusammenhang mit den
Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Priavention des Modell-Imams hin-
sichtlich der (erwarteten) Distanzierung von Extremismus beschrieben. Fiir diese
Mechanismen scheint jedoch teilweise ein Bewusstsein vorhanden zu sein:

[D]erriere ceux qui diffusent cette terreur, on retrouve toujours une orthodoxie, une
position traditionnelle dure. A cela nous opposons le terme libéral dans le sens plus
tolérant, plus pacifique, et non pas pour nous désigner comme étant les «meilleurs»
musulmans. (Seyran Ates, Liberté 24.06.2017)

Seyran Ates, der die inklusive Imamin zugeschrieben wird, weist hier die
Sichtweise zuriick, dass sie sich durch die Verwendung des Begriffs «libe-
ral» als die besseren Muslim*innen charakterisieren wollen. Allerdings zeigt
sich im untersuchten Datenmaterial, dass sich gerade diese Perspektive in den
massenmedialen Debatten teilweise etabliert hat. «Liberal», «progressiv» und
«fortschrittlich» bezeichnen dann nur noch ganz bestimmte Projekte rund um
inklusive Imam*innen, die damit zum Massstab fiir alle anderen werden.>> So

52 Vgl. ausserdem: «Die erste Freitagspredigt einer Imamin: Eine neue Moschee stosst in
Kopenhagen bei jungen Musliminnen und Muslimen auf Interesse — und &rgert konserva-
tive Kreise» (Neue Luzerner Zeitung 26.08.2016); «Eine Frau als Imamin — fiir konservative
Muslime klingt das ungefihr so absurd wie fiir konservative Katholiken, die man nach der
Priesterweihe von Frauen befragt» (Aargauer Zeitung 20.06.2017).

53 Vgl. dazu auch: «<Sie [die etablierten Muslim-Verbiande, Anm. nt] befiirchten, dass durch
den einseitigen medialen Fokus eine pauschale Unterscheidung zwischen guten progressiven



6.6 Zusammenfassend: Subjektpositionen und Deutungsmuster ... 179

stellt die bereits zuvor erwédhnte Lokal-Politikerin dem Imam Bekim Alimi in
den offentlichen Debatten um seine Einbiirgerung folgende Frage: «In der libe-
ralen Moschee in Berlin diirfen muslimische Frauen Seite an Seite mit den
Minnern beten. Wiren Sie bereit, die Moschee in Wil als liberale Moschee zu
fithren analog der liberalen Ibn-Rushd-Goethe-Moschee in Berlin?» (Erika Hau-
sermann, St. Galler Tagblatt 21.03.2018). Sichtbar wird hierin ein sehr einseitig
festgelegtes Verstindnis des Begriffs «liberal», das sich auf die Moschee der vor-
hergehend zitierten Seyran Ates bezieht.>* Kontrir zu Ates Aussage, dass sie sich
und ihr Projekt nicht als «liberal» bezeichnet, um den «guten» bzw. «besseren»
Muslim*innen zugerechnet zu werden, wird in der Ausserung dieser Politike-
rin sichtbar, dass sie die Beschreibung und Positionierung der entsprechenden
Moschee genau so versteht.

Anders als der Modell-Imam scheint die Subjektposition inklusive*r Imam*in
iiber den engeren Fokus auf den Imam hinaus auf Muslim*innen und Islam
im Generellen zu verweisen. Der oder die inklusive Imam*in und die entspre-
chende Gemeinschaft werden in den massenmedialen Debatten beinahe wie eine
soziale Bewegung dargestellt, die in einem innermuslimischen Kampf gegen all
das steht, was dem «schlechten» Islam zugeordnet wird. Letzteres kann entspre-
chend variiert werden, bezieht sich aber fast immer auf ein relativ vereinfachtes,
essentialistisches Verstidndnis «des Islams».

6.6 Zusammenfassend: Subjektpositionen und
Deutungsmuster in den untersuchten Debatten

Wie in diesem Kapitel deutlich wurde, werden Imame in den massenmedialen und
politischen Debatten der Schweiz durch dichotom und stellenweise sogar dialek-
tisch strukturierte Subjektpositionen adressiert: den Imam als Bedrohung und den

und schlechten konservativen Muslimen gemacht wird.>» (Prof. Hansjorg Schmid, Aargauer
Zeitung 27.10.2017).

54 Diese einseitige Festlegung des Begriffs «liberal» wird in der Antwort von Imam Bekim
Alimi offengelegt: «Liberal zu sein heisst fiir mich, alle Menschen zu respektieren, so wie sie
sind, solange sie die Schweizer Gesetze und das friedliche Zusammenleben achten. Die reli-
giose Praxis in der Ibn-Rushd-Goethe-Moschee GmbH in Berlin ist dafiir kein Massstab. Sie
haben weder ein Monopol darauf zu bestimmen, was liberal ist, noch sollte man alle Abwei-
chungen von den Ansichten der Gesellschafter dieser GmbH als illiberal bezeichnen. [...]
Eine liberale Haltung im aktiven Zusammenleben in einer Gesellschaft in all ihren Facetten
auf die Art und Weise einer Gebetspraxis zu reduzieren, empfinde ich als eine Banalisie-
rung der wirklichen Probleme in unserer Gesellschaft» (Bekim Alimi, St. Galler Tagblatt
21.03.2018).



180 6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen ...

Modell-Imam. Das mahnende Anti-Subjekt des Imams als Bedrohung konstruiert
Imame als Bedrohung fiir die Schweiz, verschrinkt sich dabei teilweise mit der
Abgrenzung vom Fremden und stellt eine Form des Othering dar. Die Fremd-
zuschreibung des Imams als Bedrohung an Imame kann verschiedene Folgen
zeigen, auch ohne dass eine strafrechtlich relevante Handlung begangen wurde,
so zum Beispiel Kontrollmassnahmen in biirokratischer Form. Der Modell-Imam
als ein an Imame adressiertes Identifikationsangebot hingegen nennt vielfiltige
Kompetenzen, die von einem Imam erwartet werden. Aufschlussreich ist, dass
sich diese Kompetenzen alle in der einen oder anderen Art auf die Schweizer
Gesellschaft beziehen. Dem Modell-Imam werden in den politischen und mas-
senmedialen Debatten also gewisse gesellschaftliche Funktionen zugewiesen,>
etwa im Hinblick auf Aufgaben der Integration, der Radikalisierungspriavention
und der Zusammenarbeit mit Behorden und Institutionen. Es kommt daher auch
zu Verschrinkungen mit Integrations- und Priventionsdiskursen. Interessant ist
zudem, dass die fiir muslimische Gemeinschaften wichtigen religiosen Kompe-
tenzen eines Imams, namlich sein theologisches Wissen und seine Kenntnisse
im Hinblick auf rituelle Praktiken, keine im Modell-Imam formulierte Erwartung
darstellen.”® In der Subjektposition des Modell-Imams werden somit gesellschaft-
liche Machtverhiltnisse sichtbar, was offenlegt, dass auch das Modell-Subjekt des
Modell-Imams im Grunde Teil des Otherings ist:>’ Nur wenn die politisch und
massenmedial zugewiesenen gesellschaftlichen Funktionen erfiillt werden, wird
einem Imam die nicht-bedrohliche Subjektposition des Modell-Imams zugeschrie-
ben. Gleichzeitig kommt darin vermutlich auch ein ganz bestimmtes Verstidndnis
von Religion zum Ausdruck, das spezifisch europdisch ist und diese als sdkula-
risiert und privatisiert versteht (vgl. Behloul 2013; Otterbeck 2015:257). Sowohl

33 Religitse Gemeinschaften kénnen grundsitzlich gesellschaftliche Funktionen iiberneh-
men, das gilt nicht nur fiir muslimische Gemeinschaften (vgl. z. B. Pollack 1999; Engi
2018). Wichtig an dieser Stelle sind jedoch die Machtverhiltnisse, die in den an die Imame
gerichteten Erwartungen zum Ausdruck kommen.

56 Religiose Kompetenzen werden nur erwihnt, wenn ganz bestimmte Themen, mit wel-
chen sich Imame beschiftigen, behandelt werden, z. B. Massnahmen gegen den Klimawan-
del und die entsprechende Auslegung des Korans durch einen Imam (Thurgauer Zeitung
10.09.2019). In den politischen Vorstdssen nimmt einzig das Postulat Hiltpold (2009), das
die Priifung eines Ausbildungsgangs fiir Imame in der Schweiz fordert, religiose Kompeten-
zen auf. Es spricht von der Festlegung eines Studienplans, «der ein qualitativ hochstehendes
Lehrangebot in islamischer Theologie» umfassen sollte.

57 Dies beschreibt Stuart Hall (2019:171 [1992]) mit dem Begriff des «splitting»: Nach einer
dichotomen Aufteilung der Welt in «wir» und «die Anderen» wird das Bild des Anderen in
sich in ein «gutes» und ein «schlechtes» Bild gespalten. Vgl. dazu auch Trucco und Pokitsch
(. E.).



6.6 Zusammenfassend: Subjektpositionen und Deutungsmuster ... 181

der Imam als Bedrohung als auch der Modell-Imam werden zum Teil mit
dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams verkniipft, das dem Imam einen
gewissen Einfluss iiber seine als relativ passiv und homogen charakterisierte
muslimische Gemeinschaft zuschreibt. Der einflussreiche Imam dient dann als
Legitimation fiir die Zuschreibung der entsprechenden Subjektposition. Wie
gezeigt werden konnte, findet sich jedoch auch eine dritte Subjektposition in den
massenmedialen Debatten: der oder die inklusive Imam*in. Dieser konstruiert die
weibliche Imamin bzw. den homosexuellen Imam, insbesondere in der Funktion
der Gebetsleitung und Freitagspredigt. Die Subjektposition erhilt dadurch eine
symbolisch-aktivistische Bedeutung. Zusitzlich schliesst sie an bereits etablierte,
gegenderte Wissensbestinde an, die «den Islam» als unaufgekldrt und gegen-
sdtzlich zu Demokratie und Geschlechtergleichheit zeichnen (Gianni 2013:317;
Gianni 2016:22-23). Dadurch spricht die Subjektposition vermutlich insbeson-
dere Medienkonsument*innen an, «because this follows well established logics
among media consumers» (Petersen 2019a). Ob sich auch der nach verbreiteter
Auffassung ménnliche und heterosexuelle Imam von der Subjektposition ange-
rufen fiihlt, diese Frage muss im Folgenden empirisch beantwortet werden (vgl.
Kapitel 9).

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veroffentlicht, welche
die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und angeben,
ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt
ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

t‘)

Check for
updates

Die Rolle und Tatigkeit des Imams 7
in der Schweiz

In den néchsten drei Kapiteln stehen die Erfahrungen der Imame im Vorder-
grund. Dieses Kapitel bildet die Grundlage fiir die im nichsten und iibernichsten
Kapitel untersuchte Frage, wie Imame wahrgenommen werden mdchten, also die
Betrachtung ihrer Selbst-Positionierungen. Es untersucht zunidchst grundsétzli-
che Aspekte des Imamseins aus der Perspektive der interviewten Imame. Dies
ist deswegen notwendig, weil die Rolle und Titigkeit des Imams der Schwei-
zer Gesellschaft nicht vertraut ist und eine Beschreibung durch die interviewten
Imame selbst als Gegenstiick zu den Ergebnissen der Analyse der massenme-
dialen und politischen Debatten sinnvoll ist. Der Fokus liegt dabei aber noch
nicht auf Selbst-Positionierungen (Kapitel 8), sondern auf allgemeinen Aspekten,
die das Imamsein in der Schweiz aus der Sicht der interviewten Imame prégen.
Den Abschluss der drei empirischen Kapitel bildet Kapitel 9, das den Bogen
zu den Ergebnissen der Analyse des ersten Datenkorpus schligt (vgl. Kapitel 6),
indem der Umgang mit in massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz
zirkulierenden Subjektpositionen durch Imame untersucht wird.

7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der
Imame

Die Fingangsfrage der Interviews («Was machen Sie als Imam so? Erzihlen
Sie doch einfach mal!» bzw. «Pouvez-vous me raconter ce que vous faites en
tant qu’imam?») rahmt das Imamsein als Tatigkeit. Dieser Rahmung wird von
den Imamen aufgenommen, indem die Imame in den Antworten ebenfalls von

© Der/die Autor(en) 2025 183
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_7


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_7&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_7

184 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

Titigkeiten oder Aufgaben' sprechen oder teilweise unmittelbar mit einem Titig-
keitsbeschrieb? beginnen. Ein Imam, Herr K., benutzt sogar den Begriff «Beruf»,
indem er auf die Eingangsfrage die Nachfrage stellt: «Meinen Beruf meinten
Sie?» (Herr K., Zeile 4). Die Begriffe «Beruf» oder «Profession» werden auch
von einigen anderen Imamen im Verlauf des weiteren Interviews verwendet.?
Die Annahme der Rahmung als Tadtigkeit verweist darauf, dass das Imamsein
zundchst als eine Berufsrolle bzw. als rollenvermittelte Subjektposition verstan-
den werden kann. Eine soziale Rolle ist in der klassischen Formulierung «ein
Biindel von Erwartungen, die sich in einer gegebenen Gesellschaft an das Ver-
halten der Triger von Positionen kniipfen» (Dahrendorf 2006:37 [1958]).* Hier
wird jedoch nicht eine strukturell-normative Perspektive eingenommen, die den
Einzelnen als «mehr oder weniger willenlosen Triger von sozial vorgeformten
Rollen» (Gebhardt 2018:373-374) beschreibt. Stattdessen ist die Sichtweise in
dieser Arbeit im Einklang mit dem sensibilisierenden Konzept eine interpreta-
tive (vgl. Kapitel 3). Goffmans Konzept der Rollendistanz, in welchem er die
Rolle und das tatsdchliche Rollenverhalten eines Individuums unterscheidet (vgl.
Abschnitt 3.2.1), geht davon aus, dass Individuen Teile von Rollen zuriickweisen.
Er definiert die Rolle als «Titigkeit, in der sich der Inhaber engagiert, handelte er
lediglich im Sinne der normativen Forderungen, die jemandem in seiner Position
auferlegt werden» (Goffman 1973b:95). In diesem Kapitel geht es erst einmal um
die normativen Anspriiche, die an Imamen in der Schweiz gestellt werden, und
zwar aus der Perspektive der Imame selbst. Es werden daher Gemeinsamkeiten in
der Beschreibung der Rolle und der damit einhergehenden Erwartungshaltungen
von Seiten der Imame nachgezeichnet.

1 Zum Beispiel: «Also, die Tatigkeiten eines Imams...» (Herr A., Zeile 3), «Vielfdltig ist
meine Tatigkeit» (Herr B., Zeile 20) sowie «natiirlich habe ich viele Aufgaben hier» (Herr C.,
Zeile 16-17), «<D’accord, alors j’ai des taches» (Herr L., Zeile 3), «ein Imam [...] ist immer
beschéftigt mit seinen Aufgaben» (Herr E., Zeile 3-4).

2 So zum Beispiel: «Oui, en tant qu’imam, je fais...» (Herr O., Zeile 3), «En tant qu’imam (.)
j’enseigne...» (Herr N., Zeile 3), «Also ich kann ja mal vom Morgen anfangen in dem Fall.
Ich stehe im Sommer friih auf...» (Herr L., Zeile 3).

3 Unter anderem: «In jedem Beruf ist das notwendig» (Herr L, Zeile 465-466), «viele Imame
machen noch einen zweiten Beruf» (Herr J., Zeile 91), «Das war mein Einstieg in diese (...)
Profession» (Herr G., Zeile 26-27).

4 Eine soziale Position bezeichnet dabei «jeden Ort in einem Feld sozialer Beziehungen»
(Dahrendorf 2006:34).



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 185

7.1.1 Tatigkeit und Aufgabenbereich: «Die Person, die
alles macht»

In der Antwort auf die Eingangsfrage beschreiben sdmtliche Imame ihre Tatigkeit.
Daher widmet sich dieses erste Unterkapitel dem Aufgabenbereich eines Imams,
wie er von den Imamen dargestellt wird. Herr H. beginnt seine Antwort auf die
Eingangsfrage mit der Klarstellung, dass es kein festgelegtes Pflichtenheft gibe,
das genau befolgt werden miisse:

Alors, tout d’abord, j’aimerais que vous sachiez que (.) il n’y a pas effectivement-
pour les imams, tout dépend de (.) des personnes, en fait, avec qui ils sont et aussi de
leurs origines et de leurs attentes, c’est-a-dire, il n’y a pas, comment dire, un cahier
de charges qui est défini, qu’il faut suivre a la lettre. (Herr H., Zeile 2-5)°

Herr H. verweist mit dieser Ausserung auf einen gewissen Spielraum in der
Ausgestaltung der Rolle eines Imams, den er von den Erwartungen der Gemein-
schaftsmitglieder bzw. deren Herkunft abhingig macht. Er hebt damit die geringe
Formalisierung der Imamrolle hervor (vgl. Hussain und Tuck 2014:2-3). Ob
und inwiefern unterschiedliche Erwartungen von der Herkunft der Gemeinschaft
geprigt sind, wie Herr H. geltend macht, kann diese Arbeit aus dem empiri-
schen Material nicht direkt beantworten, weil das Sample zu vielfiltig und die
Vergleichsméglichkeiten mit nur 15 Interviews insgesamt zu gering sind.® Eine
Diversitit hinsichtlich der beschriebenen Tatigkeit wird in den Interviews aber auf
jeden Fall sichtbar. Nicht alle Imame fiihren exakt die gleichen Titigkeiten aus.
Grosstenteils bestitigen die Interviews insgesamt die im Forschungsstand genann-
ten Aufgaben: die Leitung der tiglichen Gebete, das Halten der Freitagspredigt,
das Erteilen von Religionsunterricht in der Moschee, die Durchfiihrung von Riten
bei Geburt, Heirat und Tod sowie das Beantworten religioser Fragen. Nebst die-
sen werden aber weitere Aufgaben genannt, zum Beispiel sozialarbeiterische
Beratung, Seelsorge, Jugendarbeit oder Offentlichkeitsarbeit.

Im Hinblick auf diese weiteren Aufgaben ist die Antwort von Herrn K. auf
die Eingangsfrage aufschlussreich. Nachdem die Forschende auf seine bereits

5 An dieser Stelle soll darauf verwiesen werden, dass die Ausserungen sprachlich geglittet
wurden, um die Lesbarkeit zu erhdhen (vgl. Bosanci¢ 2014:360, Fussnote 170).

% Die 15 Imame sind in insgesamt neun unterschiedlichen Lindern geboren. Die muslimi-
schen Gemeinschaften, denen sie vorstehen, sind aber vermutlich von noch grosserer Plu-
ralitdt geprigt. Vgl. zum Beispiel Baumann et al. (2021:56-58) zur Pluralitit innerhalb der
muslimischen Gemeinschaften im Kanton Ziirich.



186 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

erwéhnte Nachfrage («Meinen Beruf meinten Sie?», Herrn K., Zeile 4) mit einem
bejahenden «Mhm» antwortet, erldutert er:

‘Wir sind nicht nur Imame hier. In Bosnien oder im Heimatort, der Imam hat einen
bestimmten, ganz bestimmten und begrenzten Beruf oder Aufgaben. Hier zusétzlich
zu den Imamaufgaben (lacht) haben wir noch viele Dinge oder Sachen- miissen wir
machen. (Herr K., Zeile 4-7)

Interessant an dieser Antwort ist zundchst, dass Herr K. darauf abhebt, dass sie
«nicht nur Imame» (Zeile 4) seien. Die Rolle des Imams, so erldutert er, sei in
seinem Herkunftskontext «oder Heimatort» (Zeile 5) mit ganz bestimmten Aufga-
ben verbunden, wihrend in der Schweiz weitere Dinge hinzukommen. Er nimmt
einen Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten vor (vgl. dazu Abschnitt 7.2),
namlich «Bosnien» und «hier» (Zeile 6). Diese fiihren zu einer unterschiedlichen
Ausgestaltung der Rolle des Imams. Dabei scheint ihm die Rollendefinition im
Herkunftskontext als Massstab zu gelten, denn die Erweiterung der Imamrolle in
der Schweiz beschreibt er als eine Art Uberschreitung des eigentlichen Aufga-
benbereichs («zusitzlich zu den Imamaufgaben», Zeile 6). In anderen Interviews
zeigt sich, dass Imame in dhnlicher Weise zuerst verschiedene Aufgaben «als
Imam» schildern und dann weitere Rollen nennen. So Herr B.: «[I]ch bin Seelsor-
ger, in verschiedenen Fillen auch Familienberater, manchmal auch Sozialarbeiter
(lacht), wenn es um Menschen oder Familien geht, die Streit gehabt haben oder
so etwas» (Herr B., Zeile 23-24). Auch Herr A. beschreibt zuerst «die Tatigkeiten
eines Imams» (Herr A., Zeile 3), bevor er in Bezug auf sich selbst davon spricht,
auch «Kontaktperson fiir die Moschee» und «Lehrer» zu sein (Herr A., Zeile 13—
14). Was als erweiterter Aufgabenbereich wahrgenommen wird, wird von einem
Teil der Imame somit als Ubernahme zusitzlicher Rollen beschrieben. Eine Rol-
lendifferenzierung scheint gerade im Hinblick auf diejenigen Imame ausgeprigter,
die auch als Seelsorger in 6ffentlichen Institutionen titig sind,” vermutlich weil
in einigen Seelsorge-Weiterbildungen, die in der Schweiz durchgefiihrt werden,
geraten wird, zwischen der Rolle als Imam und der Rolle als muslimischem
Seelsorger zu differenzieren (vgl. z. B. Schmid und Lang 2020:17). Diese Aus-
einandersetzung mit der Imamrolle, die hier offenkundig wird, steht auch im

7 Nebst Herr B. erwihnt zum Beispiel Herr O. im Verlauf des Interviews, dass er auch als
Seelsorger in einem bestimmten Gefidngnis arbeite («je suis aussi I’aumonier a la prison a
(Name der Stadt)»; Herr O., Zeile 335). Herr C. differenziert von Anfang an zwischen seiner
Anstellung als Imam und seiner Anstellung als muslimischer Seelsorger (Herr C., Zeile 17—
21).



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 187

Einklang mit der aktuellen Forschung. So zeigt Schmid (2020b:86-87) unter-
schiedliche Strategien von Imamen in der Schweiz im Umgang mit der Imamrolle
auf, sei es eine Integration verschiedener Rollensegmente oder eine Differenzie-
rung verschiedener Rollen. Diese beiden Strategien konnen im hier untersuchten
Material nicht eindeutig voneinander unterschieden werden. Sichtbar wird vor
allem die Trennung einer «eigentlichen» Imamrolle von zusitzlichen Aufgaben.

So charakterisiert Herr K. den «eigentlichen» Aufgabenbereich des Imams
an spiterer Stelle im Interview wie folgt: «[I]n Bosnien ist meine Arbeit sehr
begrenzt und bestimmt. Meistens auf religiose Dinge, hier nicht» (Herr K., Zeile
211-212). Die Aufgaben eines Imams beziehen sich aus dieser Perspektive vor
allem auf das Religiose, d. h. die Gebetsleitung, die Predigt, die Anleitung der
religiosen Praxis. Herr 1. erldutert das noch etwas ausfiihrlicher:

Also in der Tiirkei sind die Aufgaben aufgeteilt. Also der Imam ist in der Moschee,
tut das Gebet leiten, tut irgendwie die Moschee sauber halten und Ab-, ist wie quasi
wie ein Hausmeister [Abwart], oder, tut auch vielleicht seine Predigt halten mehr
oder weniger, aber er ist nicht zum Beispiel zustéindig fiir Religionsunterricht. // Inter-
viewerin: Mhm // Er ist nicht zustindig fiir Bestattungen, er ist nicht zustidndig fiir
grosse Predigten, oder. Er ist nicht zustindig fiir Gefangnisseelsorge oder er ist nicht
zustindig fiir allgemeine Seelsorge, also natiirlich, das ist schon erwiinscht, aber es
ist alles aufgesplittet, oder. Jeder ha- weiss, was seine Aufgabe ist. In der Tiirkei gibt
es Koranschulen, die im- also (.) Religions- Betreuungspersonen dort angestellt wer-
den, aber der Imam ist nicht so intensiv wie hier. Hier ist der Imam die Person, die
alles macht eigentlich. Also er tut bestatten, er tut irgendwie auch an besonderen
Anlédssen mitmachen, alles Mogliche. Sogar natiirlich auch mit irgendwie kommunale
Beziehungen aufbauen, mit Gemeinden und so, zum Beispiel, das- Integrationsdinger,
Pravention und alles Mogliche. (Herr 1., Zeile 182—196)

Was in der Ausserung von Herrn 1. erstens deutlich wird, ist eine stirkere staat-
liche Ein- oder Anbindung bzw. Institutionalisierung der Religion in gewissen
muslimischen Lindern.® Innerhalb einer Moschee findet eine Aufgabenteilung

8 Es sind hierbei vor allem die tiirkisch- und albanischsprachigen Imame sowie der bosnisch-
sprachige Imam, die auf eine solche stirkere staatliche Ein- oder Anbindung verweisen. Dies
kann mit den historischen Entwicklungen in den jeweiligen Lindern zu tun haben: Mit der
Griindung der laizistischen Republik Tiirkei gingen Reformen einher, die eine Fortsetzung
von Umwilzungen im Osmanischen Reich darstellten. Damit wurde versucht, alle religiosen
Aktivitdten unter die direkte Kontrolle des sdkularen Staates zu bringen (Ozgur 2012:30-31).
Seither unterstehen alle religiosen Institutionen dem tiirkischen Présidium fiir Religionsan-
gelegenheiten (Diyanet Igleri Baskanligi, kurz: Diyanet; Schmid und Trucco 2019:24) und
es kam zur Etablierung eines «staatlichen», ausschliesslich sunnitisch-hanafitisch verstan-
denen Islams (Oztiirk 2018:4). In Kosovo, Nordmazedonien und Albanien existiert jeweils
eine tibergeordnete Islamische Gemeinschaft mit je nach Land unterschiedlichem rechtlichen



188 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

statt, dhnlich wie das in der Schweiz in der reformierten oder katholischen Kirche
der Fall ist,” so dass der Imam hauptsichlich fiir den religivsen Bereich zustindig
ist. Er leitet das Gebet und hilt die Predigt, wihrend weitere Aufgaben von ande-
ren Personen wahrgenommen werden. In der Darstellung von Herrn I. iibernimmt
ein Imam zusitzlich Verantwortung fiir Ordnung und Sauberkeit in der Moschee
(«quasi wie ein Hausmeister», Zeile 184). Zweitens zihlt Herr 1. die Aufgaben,
die ein Imam in der Tiirkei nicht ausfiihrt, formelhaft fiinf Mal mit «er ist nicht
zustédndig fiir» (Zeile 185-188) auf. Durch diese Formulierung wird deutlich, dass
die dabei genannten Aufgaben — Religionsunterricht, Bestattungen, grosse Predig-
ten, Gefingnis- bzw. allgemeine Seelsorge — in der Schweiz durchaus in seinen
Zustandigkeitsbereich fallen konnen. Ausserdem erweckt er mit einem kurzen,
dazwischengeschobenen Satz — «Jeder ha- weiss, was seine Aufgabe ist» (Zeile
190) — implizit den Eindruck, dass die Zustandigkeit fiir zusatzliche Aufgaben in
der Schweiz nicht immer in jedem Fall klar ist. Drittens wird die Rolle des Imams
in der Schweiz von Herrn I. als «intensiv» (Zeile 192) bewertet und zusammen-
gefasst als «die Person, die alles macht eigentlich» (Zeile 192-193). In diesen
Formulierungen schwingt eine Belastung mit. Herr I. fiihrt im Anschluss noch
weitere Aufgaben an: «bestatten», «an besonderen Anldssen mitmachen» (Zeile
193-194), Behordenkontakte aufbauen und «Integrationsdinger, Privention und
alles Mogliche» (Zeile 195-196). Gerade das zwei Mal wiederholte «alles Mog-
liche» (Zeile 194, 196) kann als Hinweis darauf verstanden werden, dass noch
weitere Aufgaben hinzukommen konnen. Vergleichbar, ndmlich ebenfalls als Auf-
zdhlung und in verneinter Form, beschreibt auch Herr A. den Aufgabenbereich
des Imams «im Heimatland»:

Im Heimatland [...] man ist frei, man muss sich jetzt nicht um Soziales kiimmern als
Imam. Man miisste sich jetzt nicht um Moscheebau zum Beispiel kiimmern als Imam.
Man miisste nicht Zeitungsartikel beantworten als Imam. Man miisste nicht auf- (.)
jeder Angriff dort und hier und jedes (..) Attentat rechtfertigen oder vielleicht noch

Status und unterschiedlich ausgestalteten Beziehungen zu den jeweiligen Staaten (Schmid
und Trucco 2019:17-21). Die Organisationsform der Islamischen Gemeinschaft in Bosnien-
Herzegowina gleicht wohl am stérksten einer Kirche: Aufgrund der Annexion von Bosnien
und Herzegowina durch Osterreich-Ungarn 1878 kam es in der Folge zur Griindung der Isla-
mischen Gemeinschaft als einer kirchendhnlichen Organisation (Kar¢i¢ 1999:539; Karcié
2012:41), die jedoch in organisatorischer Hinsicht unabhédngig vom Staat ist. Diese arbeitet
heute mit dem Staat zusammen (Schmid und Trucco 2019:10).

9 Vgl. dazu Klessmann (2012:265-285). In der reformierten und katholischen Kirche gibt es
in den Gemeinden neben Pfarrer*innen z. B. auch Diakon*innen, kirchliche Sozialarbeitende
oder das Pfarramtssekretariat.



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 189

verurteilen, wir haben schon hohere Stellen, die machen das in ihren Kanilen und das
ist alles. (Herr A., Zeile 179-184)

Herr A. charakterisiert den Imam im Heimatland als «frei» (Zeile 180) und belegt
das mit einer Auflistung an Aufgaben, die dort nicht in den Zustdndigkeitsbereich
eines Imams fallen. Gleichzeitig wird aus der Verwendung von «muss nicht»
(Zeile 180) und «miisste nicht» (Zeile 180, 181, 182) klar, dass diese Aufgaben
von einem Imam in der Schweiz erwartet werden. Herr A. nennt andere Aufgaben
als Herr 1., ndmlich «Soziales» (Zeile 180), «um Moscheebau kiimmern» (Zeile
181), «Zeitungsartikel beantworten» (Zeile 182) sowie die Offentlichkeitsarbeit
nach Attentaten (Zeile 182-183), die von sich als Muslim*innen verstehenden
Menschen veriibt werden. Er greift damit einen Aspekt der 6ffentlichen Debat-
ten zu Islam und Muslim*innen auf (vgl. Abschnitt 2.2). Ausserdem verweist er
darauf, dass sich «hdhere Stellen» (Zeile 184) um die Offentlichkeitsarbeit in der
Folge von Attentaten kiimmern, was ebenfalls eine besser ausgebaute Organisa-
tionsstruktur andeutet. Im Anschluss beschreibt Herr A. die Tatigkeit des Imams
«im Heimatland» folgendermassen:

Der Imam kommt in die Moschee, schaut, ob ein Grossvater oder eine Grossmutter
irgendeine Sorge hat, wenn keine, dann ist es so, dann geht er wieder zuriick nach
Hause nach seinem fiinfzehnminiitigen Gebet. (Herr A., Zeile 184-187)

Mit dieser abgekiirzten Darstellung des Tatigkeitsbereichs eines Imams in einem
muslimischen Land macht Herr A. ein deutliches Gegenbild zur Imamrolle in der
Schweiz auf, was die von ihm zuvor angedeutete Uberfrachtung mit Aufgaben
in der Schweiz noch steigert. Die Ausserung von Herrn A. scheint daher vor
allem darauf abzuzielen, die Uberlastung zu verdeutlichen (vgl. Abschnitt 8.1).
Dennoch finden sich dhnlich reduzierte Beschreibungen der Imamrolle in musli-
mischen Lindern auch in anderen Interviews. So veranschaulicht Herr J. ebenfalls
einen eingeschrinkten Aufgabenbereich:

In der Tiirkei, du musst nur vor der Zeit dort sein, ezan rezitieren, also den Gebetsruf
rezitieren, danach beten mit den Leuten, dann bist du frei bis zur ndchsten Gebetszeit.
Am Wochenende hast du dort frei, aber in Europa am Wochenende die meisten Leute
haben Zeit, deswegen kannst du nicht am Wochenende frei machen, aber in der Tiirkei
hat jeder Imam am Sonntag frei. (Herr J., Zeile 201-205)

Auch in der Ausserung von Herrn J. werden die «eigentlichen» Aufgaben des
Imams sehr reduziert dargestellt: Von ihm wird erwartet, zum Gebet zu rufen und
das Gebet zu leiten, mehr Aufgaben werden nicht erwéhnt. Auch Herr J. spricht



190 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

davon, dass der Imam im von ihm genannten muslimischen Land «frei» sei. Das
Freisein bekommt in dieser Ausserung eine zusitzliche temporale Qualitit: Nicht
nur ist der Imam dort frei von zusitzlichen Aufgaben, er hat auch tatsidchlich
freie Zeit, nimlich zwischen den fiinf tdglichen Gebeten sowie am Wochenende.
Aus den hier zitierten Ausserungen wird ersichtlich, dass einige Imame die
Rolle des Imams in muslimischen Lindern, die einen eingeschrinkten Aufgaben-
bereich umfasst, als die eigentliche Ausgestaltung der Rolle begreifen. Dieses
Verstindnis der Imamrolle wird von Muslim*innen in der Schweiz jedoch zum
Teil als zu begrenzt kritisiert (Schmid 2020b:76). Festgestellt werden kann auch,
dass die zusitzlichen Aufgaben, die in der Schweiz nun ebenfalls in den Zustidn-
digkeitsbereich eines Imams fallen, nicht nur einen bestimmten Bereich betreffen
und sich von Imam zu Imam unterscheiden konnen. Diese weiteren Aufgaben-
bereiche werden von einigen Imamen als eine Ubernahme zusitzlicher Rollen
— Lehrer, Seelsorger, Familienberater — beschrieben. Es wird daher deutlich,
dass die Rolle des Imams in der Schweiz mehr Titigkeiten als in muslimischen
Landern umfasst, gleichzeitig aber nur gering formalisiert zu sein scheint.

7.1.2 Erwartungen: «Tout!»

Rollen sind immer mit Erwartungen bzw. normativen Forderungen verbunden,
wie in den beiden Definitionen von sozialer Rolle angefiihrt und auch im vorher-
gehenden Unterkapitel an gewissen Stellen bereits erkennbar wurde. Deswegen
geht es in diesem Unterkapitel um die Erwartungen, welche die Imame in den
Interviews zur Sprache bringen. Auch der erweiterte Tétigkeitsbereich des Imams
in der Schweiz, den Imame im vorhergehenden Unterkapitel beschrieben haben,
kann als Erwartung verstanden werden. Imame nennen freilich nicht alle das
exakt gleiche Biindel an Erwartungen, was ein Verweis auf die eher geringe
Formalisierung der Imamrolle in der Schweiz ist. Bei den entsprechenden gesell-
schaftlichen Vorstellungen und Erwartungen handelt es sich im Grunde um Teile
von in Diskursen zirkulierenden Subjektpositionen, die hier jedoch nicht plausi-
bilisiert werden konnen (vgl. Kapitel 8), weil diese Arbeit nur Subjektpositionen
aus massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz herausgearbeitet hat.
Viele Subjektpositionen, die Imame adressieren, wurden somit gar nicht rekon-
struiert, weil sie in anderen Diskurse zirkulieren. Daher wird an dieser Stelle
zunichst von Erwartungen gesprochen.

Eine grundlegende Erwartung, die in den Interviews genannt wird, ist, dass
ein Imam eine gewisse Bildung oder Ausbildung mitbringen sollte. Einige Imame
fiihren einen bestimmten Bildungsabschluss an, zum Beispiel ein theologisches



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 191

Studium'® oder den Abschluss an einem Gymnasium mit religiésem Schwerpunkt
(einer Imam Hatip-Schule bzw. einer Medrese).!! Mittlerweile lisst sich eine
Akademisierung und Formalisierung der Bildungsangebote in mehreren muslimi-
schen Lindern beobachten (Schmid und Trucco 2019:50), das heisst, in einigen
Lindern wird nun ein Universitédtsabschluss vorausgesetzt, wihrend frither die
Medrese ausreichend war, um als Imam titig zu sein.!? Herr H. erldutert als ein-
ziger ausdriicklich auch die Moglichkeit einer klassischen Ausbildung. Dies liegt
vermutlich in seinem Hintergrund in einem arabischsprachigen Land begriindet,
da in arabischsprachigen Léndern die Voraussetzungen fiir Imame nicht iiberall
in gleichem Mass formalisiert sind wie in osteuropdischen Staaten oder in der
Tiirkei — im Sinne zum Beispiel von vereinheitlichten Ausbildungen. Herr H.
erklart:

Alors, il faut une formation. C’est important, soit académique, soit traditionnelle.
C’est-a-dire soit académique, avoir suivi un cursus universitaire qui (.) se termine par
un diplome, certifiant que la personne a effectivement réussi, soit une formation tra-
ditionnelle, c’est-a-dire, avoir étudié ou suivi des cours de religion qui eux aussi se
terminent par un, on appelle ca I’ijaza, c’est-a-dire I’'imam ou la personne qui forme
dit que cette personne a suivi les cours régulierement et qu’elle est compétente en
matiere de, des fondements de la jurisprudence, de la jurisprudence islamique, de la
théologie, de (.) des fondements de la foi, de I’exégese du coran, des séances du coran,
des séances des hadiths. (Herr H., Zeile 53-61)

1080 zum Beispiel: «Sicher ein theologisches Studium» (Herr B., Zeile 112), «<Wenn man
vom sunnitischen Islam spricht, dann sollte man eigentlich (.) einen Uniabschluss mitbrin-
gen» (Herr A., Zeile 87-88).

" Eine fmam Hatip-Schule ist ein berufliches Gymnasium mit islamisch-theologischem
Schwerpunkt. Es berechtigt in der Tiirkei als tiefstmogliche Bildungsstufe die Priifung fiir
Religionsbedienstete abzulegen. Die Einstufung bei dieser Priifung entscheidet wiederum
iiber eine mogliche Anstellung beim tiirkischen Prisidium fiir Religionsangelegenheiten
Diyanet in der Tiirkei, nicht jedoch fiir einen Auslandseinsatz. Fiir diesen wird ein Studium
vorausgesetzt (vgl. Schmid und Trucco 2019:28). Auch in Nordmazedonien, Kosovo oder
Bosnien werden Medresen heute meist als Gymnasien mit religiosem Schwerpunkt gefiihrt
(vgl. Schmid und Trucco 2019:18). Beispiele aus den Interviews hierzu sind: «Jeder Imam
muss die Grundschule, Mittelschule, entweder fmam Hatip oder das Gymnasium besuchen,
wenn er die fmam Hatip besucht vor der Uni, kann er Imam sein» (Herr E., Zeile 93-95).
Und: «Maintenant en Turquie, ce n’est pas obligatoire la théologie, ¢a suffit, lycée des imams,
Imam Hatip» (Herr M., Zeile 47-48).

12 Vgl. vorhergehende Fussnote. Auf diesen Wandel verweist auch Herr K.: «Jetzt, bei uns
in Bosnien, seit vielleicht 10 Jahren ungefidhr man muss einen Bachelor machen, um Imam
zu sein. Frither es war genug, das Gymnasium zu machen» (Herr K., Zeile 58-59).



192 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

Die hier erlduterte personliche Wissensweitergabe (igaza, franz. ijaza) von Lehrer
zu Schiiler ist eine klassische Form der Imam-Ausbildung, die bis heute exis-
tiert und auch weiterhin als legitim betrachtet wird (vgl. Schmid und Trucco
2019:16). Wie in der Ausserung von Herrn H. deutlich wird, stehen die per-
sonliche Wissensweitergabe und das Universititsstudium fiir ihn gleichberechtigt
nebeneinander — der ausschlaggebende Punkt ist, dass ein Imam eine Ausbil-
dung mitbringt. Wie Herr H., der die dabei notwendigen Fachkenntnisse aufzihlt,
erldutern auch einige andere Imame im Detail, welche Kenntnisse ein Imam
mitbringen sollte. Wichtig sind ihnen dabei Arabischkenntnisse, um Koran und
Sunna im Original lesen zu konnen, und fundierte Korankenntnisse: «[I]l faut
apprendre ’arabe et apres lire et comprendre le Qur’an, 1’originale» (Herr O.,
Zeile 103-104). Es wird folglich als unerlédsslich gesehen, dass der Koran im ara-
bischen Original gelesen wird. Die in dieser Ausserung ausserdem angesprochene
Dimension des Verstehens verweist auf die Wichtigkeit, die einem verdichteten
Verstidndnis beigemessen wird, es geht also nicht um ein blosses Wiedergeben
von Inhalten.!3 Einige Imame sprechen auch #hifz an, das Auswendiglernen des
Korans. Allerdings wird es nicht als Erwartung an oder Pflicht fiir einen Imam
beschrieben, sondern als «Vorteil» (Herr E., Zeile 99; vgl. Herr M., Zeile 47).
Nebst einer Nennung von islamisch-theologischen Fichern wie Koranexegese,
Hadithwissenschaften oder islamischem Recht (Herr H., Zeile 59-61) werden
auch weitere Kenntnisse genannt, die ein Imam mitbringen sollte: Zum Bei-
spiel Kenntnisse der Philosophie, Psychologie (Herr K., Zeile 65), Pidagogik
und Anthropologie (Herr F., Zeile 270). Herr B. begriindet diese vielfdltigen
fachlichen Anforderungen wie folgt:

Weil die Erwartungen hier sind hoher als unten in Mazedonien, Kosovo und so weiter.
Und deswegen sollte man viel, viel mehr vorbereitet sein, also (.) theologisch, aber
auch piddagogisch und (.) fachlich, meine ich. Fiir so viele Tatigkeiten, die man in
Anspruch nehmen muss. (Herr B., Zeile 113-116)

Der erweiterte Tatigkeitsbereich des Imams in der Schweiz bedeutet somit auch,
dass ein Imam mehr Wissen mitbringen muss, um den zusitzlichen Aufgaben
gerecht zu werden. In dieser Ausserung wird erneut eine Uberfrachtung sichtbar,
womit genau und weswegen wird an dieser Stelle allerdings noch nicht klar (vgl.
dazu Abschnitt 8.1).

13 Bin weiteres Beispiel dafiir wire: «[D]er Imam [...] sollte den Islam nicht als Info nehmen,
sondern auch verstehen» (Herr C., Zeile 114-116).



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 193

In Bezug auf Bildung formulieren die meisten der interviewten Imame eine
weitere Erwartung: «Man muss auch (...) nach Wissen streben, nach neuem Wis-
sen» (Herr 1., Zeile 456-457). Es geht hier also um den Anspruch konstant
dazuzulernen. Das griindet vermutlich auch in theologischen Diskursen, denn
Wissen wird als wegweisend im Koran bewertet (Akca 2020:34). Entsprechend
verort Herr G. den Anspruch in der Theologie, die als Fachbereich kontinuier-
liches Lernen voraussetze: «[V]ielleicht bei anderen Branchen, ich weiss nicht,
oder, mit dem Studium kann man aufhoren und so weiter, aber in der Theolo-
gie gibt es keine Grenzen» (Herr G., Zeile 193-194). Es wird nicht ganz klar,
wie Herr G. die angedeutete Grenzenlosigkeit hier versteht, deutlich wird aber
eine Selbst- und Fremdaufforderung zum fortwihrenden Lernen. Andere Imame
verorten diesen Anspruch in den Herausforderungen der Zeit:

[E]Jr muss heutzutage immer neue Informationen lernen. Man kann nicht ein Imam
sein in der heutigen Welt, wenn man nicht jeden Tag téglich etwas lernt. (Herr E.,
Zeile 114-115)

[M]an sollte auch separat immer wissen, schauen, lernen iiber die Gesellschaft, die
(.) die zum Beispiel aktuellen Probleme fiir Jugendliche, fiir Muslime allgemein und
das, das findet man nicht an der Universitit. (Herr C., Zeile 162—-164)

Ein Imam sollte laut diesen beiden Imamen aktuelle gesellschaftliche Entwicklun-
gen verfolgen und iiber gegenwirtige Probleme, zum Beispiel von Jugendlichen,
informiert sein, was bedingt, dass er fortlaufend dazulernen muss. Dies wiederum
hat auch mit der Erweiterung des Tatigkeitsbereichs in Europa zu tun, weil nun
Aufgaben wie Jugendarbeit oder Sozialarbeit in die Zustindigkeit des Imams
fallen:

[Fliir andere Tatigkeiten miissen wir selber etwas aneignen. Seelsorge gibt es in der
islamischen Welt nicht. Erst jetzt gibt es in der Tiirkei langsam (...) Ja. Sozialarbeit,
ja, aber das machen nicht Imame. Das machen Sozialarbeiter und so weiter (lacht).
(...) Da miissen wir selber etwas unternehmen (..) Weiterbildung, Workshops und
dhnliches selber studieren. (Herr B., Zeile 138-142)

Gemiss Herr B. wird der Anspruch des kontinuierlichen Lernens also auch des-
wegen erhoben, weil die Erweiterung des Tatigkeitsbereichs Fahigkeiten verlangt,
die in muslimischen Lindern nicht als Teil des Tatigkeitsbereichs eines Imams
aufgefasst werden und damit auch nicht Bestandteil einer entsprechenden Aus-
bildung sind. Weil einschlédgige Studiengéinge noch stets fast ausschliesslich in



194 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

muslimischen Lindern besucht werden,'* miissen diese Fihigkeiten selbstindig
erlernt und angeeignet werden. Gleichzeitig wird in dieser Ausserung auch deut-
lich, dass ein Imam in der Schweiz fiir seine Gemeinschaft auch Funktionen
tibernimmt, fiir die staatliche soziale Dienste existieren wiirden. Hier stellt sich
somit die Frage, aus welchen Griinden die Mitglieder der muslimischen Gemein-
schaft in sozialarbeiterischen Fragen den Imam staatlichen Diensten vorziehen
(vgl. Abschnitt 7.2.1). Dies kann im Rahmen dieser Arbeit nicht vertieft beant-
wortet werden, weil Mitglieder muslimischer Gemeinschaften fiir diese Arbeit
nicht befragt wurden. Das wére jedoch, wie Schmid (2020b:74-78) zeigen kann,
fiir weiterfiihrende Forschungen durchaus lohnenswert. Schliesslich muss erwéhnt
werden, dass Imame in den Interviews auch darlegen, dass sie den Anspruch
des kontinuierlichen Lernens erfiillen. Sie positionieren sich somit auch selbst als
kontinuierlich lernende Imame. Diese Selbst-Positionierung wird in Abschnitt 8.5
niher betrachtet.

Weiter nennen manche Imame auch die Erwartung, dass sie gesellschaftliche
Kenntnisse mitbringen und die Landessprache(n) kennen sollten: «Il faut con-
naitre la culture suisse, connaitre les langues» (Herr N., Zeile 161-162).!5 Diese
Erwartung ist Teil der Subjektposition des Modell-Imams (vgl. Abschnitt 6.3.1
und 6.3.2) und weist daher einen Bezug zu massenmedialen und politischen
Debatten der Schweiz auf. Solche Beziige auf Subjektpositionen und der Umgang
der Imame damit werden in Kapitel 9 rekonstruiert und niher betrachtet. Nur
wenige Imame erwihnen weitere Erwartungen, die klar von Teilen der Schweizer
Gesellschaft ausgehen. Ein Beispiel dafiir ist die folgende Ausserung von Herr
B., der als einer der wenigen darauf verweist:

14 Das wird im Sample deutlich: Von den 12 Imamen mit einem entsprechenden Studium
— drei der Imame bringen kein universitdres Studium in Theologie oder einem verwandten
Bereich mit —, haben sechs Imame in der Tiirkei studiert, die {ibrigen in Agypten, Syrien,
Saudi-Arabien, Tunesien, Jordanien und Bosnien-Herzegowina. Viele der Imame nahmen in
der Schweiz zusitzlich an Weiterbildungen oder umfangreichen Weiterbildungsstudiengén-
gen (CAS) teil, einer absolvierte zum Zeitpunkt des Interviews einen Masterstudiengang in
der Schweiz. Auch die vier portritierten albanischsprachigen Imame aus der Schweiz in der
Arbeit von Arlinda Amiti (2022) haben allesamt in einem muslimischen Land studiert.

15 Weitere Beispiele umfassen unter anderem: «[AJuch die Gesellschaft gut lernen und ken-
nenlernen und die Sprache auch gut verstehen, gut sprechen» (Herr C., Zeile 119-121); «Das
heisst, ein Imam hier in der Schweiz muss unbedingt die Werte dieser geografischen Posi-
tion kennen» (Herr G., Zeile 327-329), «[D]anach musste ich langsam beginnen einen Teil
meiner Predigten auf Deutsch zu halten» (Herr B., Zeile 165-166).



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 195

Und dann die Umgebung, die Kirchen, die politischen Gemeinden, Schulen und so
weiter wollen die Moschee besuchen und so weiter, mit uns in Kontakt treten, Pfar-
rer, Schulen oder Klassenlehrpersonen wollen mit Kindern die Moschee besuchen
und dann interreligiosen Dialog, das, jenes, ja, das habe ich schon vergessen, der
interreligiose Dialog, der ist auch Teil meiner Tatigkeit. (Herr B., Zeile 150-154)

In dieser Ausserung wird deutlich, dass es auch Anspruchsgruppen ausserhalb
eines Moscheevereins gibt, wie zum Beispiel Schulen, Kirchen oder Gemeinde-
verwaltungen. Auch diesen muss ein Imam gerecht werden, da er oft der einzige
bezahlte Angestellte einer muslimischen Gemeinschaft ist (Schmid 2020b:76).
Der hierbei erwihnte interreligiose Dialog ist ebenfalls Teil der Subjektposi-
tion des Modell-Imams (vgl. Abschnitt 6.3.6). Fiir die seltene Erwihnung von
Erwartungen der Schweizer Gesellschaft in den Interviews konnen drei Griinde
ausgemacht werden: Erstens wurde keine darauf ausgerichtet thematische Frage
gestellt und somit auch keine Relevanz gesetzt. Daher kann die seltene Nen-
nung von Erwartungen der Schweizer Gesellschaft, zweitens, auch so ausgelegt
werden, dass diese von den Imamen nicht unbedingt als verpflichtende Erwartun-
gen wahrgenommen werden. Es scheint somit, als ob andere Anspruchsgruppen
fir die Imame einen hoheren Stellenwert einnehmen, was in Anbetracht ihrer
Position innerhalb von muslimischen Gemeinschaften durchaus logisch erscheint.
Entsprechend werden Kontakte nach aussen, drittens, teilweise als Erwartung
der muslimischen Gemeinschaft beschrieben. Herr D. zum Beispiel sagt, seine
Gemeinschaft erwarte von ihm, dass er erarbeite, wie die Gemeinschaft «mit
der anderen Gesellschaft oder mit der ganzen Gesellschaft zusammenarbei-
ten» konne (Herr D., Zeile 149-150).1° Dies ist ein interessanter Befund, weil
dadurch deutlich wird, dass die im Gesetz verankerte Briickenfunktion religit-
ser Betreuungspersonen (AIG 2005, vgl. Abschnitt 6.3.4) auch eine Erwartung
der muslimischen Gemeinschaften darstellt. Ob dies eine Konsequenz bzw. ein
Effekt des Integrationsdiskurses ist, muss offengelassen werden. Die muslimi-
sche Gemeinschaft erscheint somit als erste und wichtigste Anspruchsgruppe der
Imame, auch in Bezug auf Kontakte der muslimischen Gemeinschaft nach aussen
und auf die Zusammenarbeit mit Teilen der Gesellschaft.

Um deren Erwartungen geht es nun in den folgenden Abschnitten. Die Imame
sprechen aufgrund einer thematischen Nachfrage iiber die Erwartungen ihrer
Gemeinschaft in den Interviews. Zunichst wird in den Antworten deutlich, dass

16 Weitere Beispiele wiren: Die Gemeinschaft «[e]rwartet organisieren. Zuerst hier Admi-
nistration, Kontakt aufnehmen mit Gemeinden, Kontakt aufnehmen mit Schulen» (Herr J.,
Zeile 218-219) sowie «die Gemeinde erwartet, dass ich mehr aktiv fiir die Offentlichkeit bin»
(Herr B., Zeile 205-206).



196 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

der Imam fiir die muslimische Gemeinschaft eine wichtige Rolle spielt. Herr
B. zum Beispiel erzihlt, dass seine Gemeinschaft erwarte, «dass ich mit ihnen
unterwegs bin, dass ich sie sozusagen zu Gott fithre» (Herr B., Zeile 232), er
begleite sie auf diesem Weg (Herr B., Zeile 235). Herr C. wiederum beschreibt,
dass seine Gemeinschaft unter anderem erwarte, dass in der Moschee «Ruhe und
Zufriedenheit» (Herr C., Zeile 339) herrsche — «meine Stimme sollte auch sehr
schon sein, sehr beruhigen» (Herr C., Zeile 341). Herr L. erzihlt, seine Gemein-
schaft wolle, dass er ihnen helfe, «a s’identifier a I’islam» (Herr L., Zeile 140).
Der Imam, der in einer Person religioses Expertentum, spirituelle Fithrungsper-
sonlichkeit und moralische Instanz vereint, nimmt also einen wichtigen Platz ein.
Entsprechend erstaunt es nicht, dass die Vermittlung von religiosem Wissen in
den Antworten auf die thematische Nachfrage nach den Erwartungen der musli-
mischen Gemeinschaft mehrfach genannt wird. Herr E. kniipft diese Vermittlung
spezifisch an die Lebensumstinde in der Schweiz an: «[D]ie Familie erwarten,
dass wir ihrem Kind eine wichtige Information iiber Islam geben, danach spéter
in ihrem Leben, die Kinder sind (.) ohne Probleme, wie konnen sie hier leben,
Geld verdienen, heiraten» (Herr E., Zeile 238-241).!7 Gemeinschaftsmitglieder
erwarten von Herrn E. folglich, dass er ihren Kindern solide Kenntnisse der Reli-
gion vermittelt, damit diese spiter ein Leben «ohne Probleme» (Zeile 240) in
der Schweiz («hier», Zeile 240) fiihren konnen. Dies ldsst den Schluss zu, dass
die Mitglieder der muslimischen Gemeinschaft, in der Herr E. als Imam titig ist,
ihre Religionspraxis und die Anforderungen des Alltags in der Schweiz in Uber-
einstimmung bringen mochten. Gewisse Gemeinschaftsmitglieder erwarten aber
scheinbar nicht nur eine einfache Wissensweitergabe, wie Herr 1. erldutert:

Also die Menschen erwarten, wollen Antworten auf alltdgliche Fragen haben, es ist
nicht irgendwie so, dass sie einfach zuhoren und, ja, dann waren sie da und fertig, son-
dern einfach, sie wollen einen Dialog fiihren, fragen und Antworten bekommen und
das sollten nicht klassische Antworten sein, die giiltig sind vor 500 Jahren, sondern
heutige Antworten wollen sie haben. (Herr 1., Zeile 73-77)

Menschen, die mit Fragen zum Imam kommen, wollen geméss Herr I. nicht nur
mit einer Antwort abgefertigt werden, sondern mit dem Imam in einen Dialog
treten. Das verweist auf ein Verstdndnis von Wissen, das dialogisch-diskursiv

17 Weitere Beispiele fiir die Vermittlung von religiosem Wissen wiren: «Dass ich, dass ich
Kinder gut ausbilden tue» (Herr 1., Zeile 221); «Und erwarten auch von jemandem iiber den
Islam informiert zu werden» (Herr J., Zeile 223-224), «[T]out ce qui est éducation» (Herr
L., Zeile 138).



7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame 197

angelegt ist. Aufschlussreich ist, dass Herr 1. das hier anspricht, was ein Hin-
weis darauf sein kann, dass er auch eine gegenteilige Art der Wissensvermittlung
kennt und ihn dieses Verstindnis von Wissen allenfalls ein Stiick weit iiber-
rascht. Die Gemeinschaftsmitglieder erwarten laut ihm ausserdem, dass seine
Antworten auf ihre Fragen zeitgemiss seien. Daraus lédsst sich schliessen, dass
ein Imam aktuelle Entwicklungen und Problemstellungen kennen und sich theo-
logisch addquat damit auseinandersetzen muss. Analog dazu wird in einigen
Interviews auch gesagt, dass Gemeinschaften von einem Imam erwarten, «Er-
leichterung zu geben» (Herr C., Zeile 125). Damit gemeint ist eine Befreiung
oder Lockerung normativer Pflichten unter bestimmten Umstidnden, so zum Bei-
spiel die Lockerung der Pflicht, die fiinf tdglichen Gebete zu verrichten oder
wihrend des Ramadans zu fasten (Herr C., Zeile 347-363). Herr G. fiihrt dazu
folgendes Beispiel an:

Kommt eine Frau, sie will sich irgendwie bewerben fiir eine Stelle, und so weiter,
aber mit dem Kopftuch geht es nicht. Dann der Imam als Schliisselfigur, er kann einen
wichtigen Beitrag leisten hier. Alternativen anbieten. (Herr G., Zeile 502-504)

Die muslimische Gemeinschaft, in der Herr G. titig ist, erwartet von ihm somit,
dass er in der Lage ist, theologisch fundierte Alternativen fiir Probleme anzubie-
ten, vor die Muslim*innen in der Schweiz gestellt sind, wenn sie die normativen
Anforderungen ihrer Religion erfiillen, aber gleichzeitig auch den Anforderun-
gen des gesellschaftlichen Alltags gerecht werden mochten. Er fiihrt jedoch nicht
weiter aus, welche Alternativen er denn anbietet. Herr H. bringt ebenfalls ein Bei-
spiel, das sehr spezifisch fiir die Romandie ist: «les personnes qui ne travaillent
que dans les vignes, donc qui n’ont pas d’autre métier» (Herr H., Zeile 151-152),
die sich fragen, wie sie eine Titigkeit in den Weinbergen in Ubereinstimmung
mit ihrer Religionspraxis ausiiben konnen. Fiir diese miissen die Antworten des
Imams an die Realitdt und den Kontext angepasst werden, meint Herr H.: «[I]1
faut adapter les réponses en fonction de la réalité et du contexte» (Herr H., Zeile
157). In den hier zitierten Ausserungen wird somit offenkundig, dass Imame iiber
fundierte theologische Kenntnisse verfiigen miissen, um diese Erwartung erfiil-
len zu konnen. Dazu miissen sie auch fortwdhrend Dazulernen, wie obenstehend
erldutert wurde, um solche kontextgebundene Fragen beantworten zu konnen.
Was in einigen Interviews in Bezug auf die Erwartungen der muslimischen
Gemeinschaften an einen Imam weiter deutlich wird, ist, dass diese als sehr
hoch und eher ausufernd wahrgenommen werden. Auf die Frage der Forschen-
den, was die Gemeinschaft von ihm erwarte, antwortet Herr K. zum Beispiel:



198 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

«Alles (lacht). Von A bis Z» (Herr K., Zeile 232). Analog dazu sagen Herr A.
und Herr L.:

Les gens attendent beaucoup des imams. // Interviewerin: Mhm // (..) Tout! (Herr L.,
Zeile 137)

Alles (.) Alles. Wenn ein Brief kommt zu einem alten Mann, auf Deutsch, der nicht
versteht, dass ich tibersetze. Und wenn jemand (.) auf die Welt kommt, ihn zu empfan-
gen und wenn er die Welt verldsst, ihn zu beerdigen. Und alles, was zwischen diesen
zwei Stationen ist. (Herr A., Zeile 287-290)

Ein Imam ist laut den hier zitierten Imamen aus Sicht ihrer Gemeinschaften
also fiir «alles» zustindig. Hierin wird erneut eine Uberfrachtung sichtbar (vgl.
Abschnitt 8.1). Herr A. prazisiert: Er sei zustidndig fiir alles, was zwischen Geburt
und Tod im Leben eines Menschen geschehe. Oder wie er selbst an spiterer
Stelle nochmals zusammenfasst: «[W]as erwartet man, alles, was man braucht»
(Herr A., Zeile 301-302). Das ermoglicht, stets neue Erwartungen an den Imam
zu formulieren, weil sich die Wahrnehmung davon, was man braucht, stetig ver-
schieben kann. Dass dies ein Ideal verkorpert, das vom Imam kaum erfiillt werden
kann, wird offenkundig, wenn Imame den an Superman angelehnten Begriff des
«Super-Imams» verwenden (vgl. Kapitel 1): «[M]an erwartet auch einen Super-
Imam sozusagen» (Herr 1., Zeile 144—-145). Herr A. fiihrt diese grenzenlosen
Anspriiche an die Imame auf die Tatsache zuriick, dass niemand «definiert, wann
die hundertprozentige Titigkeit fiir einen Imam» erreicht sei (Herr A., Zeile
292-293), also dass oftmals keine Vereinbarung iiber den Aufgabenbereich eines
Imams geschlossen wird oder gar eine iibergeordnete Instanz besteht, die fest-
legt, was die Tatigkeit des Imams genau umfasst. Dass eine solche Vereinbarung
fehlt, betrifft vor allem Imame, die direkt von ihrer Gemeinschaft angestellt wer-
den, und nicht die Imame, die iiber die Stiftung TISS vom Diyanet beschiftigt
sind.'"® Welche Auswirkungen diese hohen Erwartungen der Gemeinschaften auf
die Imame haben konnen, wird in Abschnitt 8.1 nédher betrachtet.
Zusammengefasst werden in den Interviews verschiedenste Erwartungen an
die Imame deutlich, die auch als Aspekte von Subjektpositionen verstanden wer-
den kénnen. Ubereinstimmend nennen die Imame die Erwartung, dass ein Imam
eine Ausbildung mitbringen sollte. Auch besteht der Anspruch fortwéhrender Bil-
dung und kontinuierlichen Lernens sowie die Erwartung, dass sich ein Imam
mit der Gesellschaft in der Schweiz auseinandersetzen und eine Landessprache
lernen sollte. Die spezifischen Erwartungen der muslimischen Gemeinschaften

18 Diese sind an die Bestimmungen zur Zulassung zu einem Aufenthalt mit Erwerbstitigkeit
im AIG (2005) gebunden, weil die Tiirkei ein Drittstaat ist (vgl. dazu Abschnitt 6.1.3).



7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale ... 199

sind vielfdltig, wobei sie von einigen Imamen als sehr hoch und eher iiberzo-
gen wahrgenommen werden. Von Belang ist fiir eine muslimische Gemeinschaft
zudem, dass ein Imam in der Lage sein sollte, theologisch fundierte Handlungs-
moglichkeiten fiir Probleme anzubieten, vor die Muslim*innen in der Schweiz
gestellt sind, wenn sie die normativen Anforderungen ihrer Religion erfiillen und
den Anforderungen des gesellschaftlichen Alltags in der Schweiz gerecht werden
mochten.

7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine
transnationale Sicht

Ein Aspekt, der in fast allen Interviews ins Auge fillt, ist die Tatsache, dass
die Imame an verschiedenen Stellen einen Vergleich von gesellschaftlichen Kon-
texten vornehmen. Dies ist nicht weiter erstaunlich, denn: «Kontextualitdt ist im
europdischen Islam oft stirker bewusst wegen der Einwanderungssituation, die
einen Kontextwechsel mit sich bringt, der wiederum Anlass zur Kontextreflexion
bietet» (Schmid 2013:277). Dies wird im Sample sichtbar: Alle Imame — und
im Ubrigen auch die beiden interviewten Frauen — bringen in verschiedener Hin-
sicht eine «internationale Geschichte» (El-Mafaalani 2020:54)!° mit. Ein Imam
ist als Sohn migrierter Eltern in der Schweiz geboren, gehort also der zweiten
Generation an. Alle iibrigen Imame sind selbst in die Schweiz migriert. Dabei
liegt die Aufenthaltsdauer der interviewten Imame in der Schweiz zur Zeit der
Interviews zwischen 4 und 32 Jahren, wobei die vom Diyanet im Rotationssys-
tem beschéftigten Imame, die verpflichtet sind, nach fiinf Jahren in die Tiirkei
zuriickzukehren (Schmid und Trucco 2019:11), am kiirzesten in der Schweiz
sind. Die Imame haben ausserdem in beinahe allen Fillen eine internationale
Bildungsbiografie, weil einschligige Studienginge noch stets fast ausschliesslich
in muslimischen Lindern besucht werden.? Sie verfiigen dadurch iiber Erfah-
rungen mit dem gesellschaftlichen Kontext der Schweiz sowie mit mindestens
einem, zum Teil auch mehreren anderen gesellschaftlichen Kontexten, je nach-
dem, wo sie studiert, gelebt und gearbeitet haben. Sie verfiigen daher alle iiber
eine transnationale Perspektive.

19 Wie bereits erwihnt (vgl. Fussnote 27, Abschnitt 5.5) problematisiert El-Mafaalani
(2020:50-57) den Begriff des «Migrationshintergrundes und verwendet stattdessen «eine
internationale Geschichte haben».

20 Vgl. dazu Fussnote 14 in Abschnitt 7.1.2.



200 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

Einzig Herr L. und Herr N. nehmen im Verlauf ihres Interviews keinen Ver-
gleich von gesellschaftlichen Kontexten vor. Sie sind zwar beide in den 1990er
Jahren aus dem Maghreb in die Schweiz migriert, ziehen ihr jeweiliges Her-
kunftsland jedoch nicht als Vergleichskontext heran. Dies liegt vermutlich darin
begriindet, dass beide kein theologisches Studium absolviert haben und beide
auch nie als Imam ausserhalb der Schweiz titig waren. Herr N. ist zudem ehren-
amtlich als Imam tétig und arbeitete hauptamtlich in einem anderen Bereich. Ein
Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten scheint also nur dann vorgenommen
zu werden, wenn ein anderes Land im Hinblick auf das Imamsein eine Relevanz
hat, d. h. dort eine entsprechende Ausbildung — zum Beispiel eine Medrese oder
ein Theologie-Studium — absolviert, als Imam oder in einem dhnlichen Bereich,
z. B. als Religionslehrer, gearbeitet wurde. Die Imame ziehen also personliches
Erfahrungswissen fiir die Vergleiche heran. Dies kann am Beispiel von Herr H.
verdeutlicht werden: Obwohl er wie Herr L. und Herr N. kein einschlédgiges Stu-
dium absolviert hat, nimmt er gesellschaftliche Vergleiche vor, was vermutlich in
der Erfahrung griindet, im Herkunftskontext Religionsunterricht im informellen
Rahmen erteilt zu haben (Herr H., Zeile 93-95).

Da in den Interviews nicht nach dem theologischen Verstindnis der Imame
gefragt wurde, sprechen sie nicht in erster Linie iiber eine kontextualisierende
Theologie, obwohl Ansitze von theologischen Verweisen durchaus vorkom-
men. In den Kontextvergleichen wird vor allem ausgefiihrt, wie Religion gelebt,
praktiziert und organisiert wird, wie sich die gesellschaftlichen Kontexte dabei
unterscheiden und wo sich Gemeinsamkeiten finden, aber auch, wie die Rolle
des Imams in unterschiedlichen Kontexten ausgestaltet ist. Wichtig scheint dabei
nicht zwingend ein Vergleich bestimmter Linder zu sein, sondern eher, dass
dabei «muslimische Linder und nicht-muslimische Linder» (Herr A., Zeile 175)
verglichen werden. Diese Vergleiche scheinen insbesondere durch die spezifi-
sche Situation der Muslim*innen in europdischen Lindern angeregt zu werden:
«Gerade die Erfahrung, als Minderheit in einem fremden und nicht selbstver-
standlichen Kontext zu leben, kann die aktive Kontextualisierung begiinstigen»
(Schmid 2013:272). Dies bestitigt sich in einer Ausserung von Herrn D.: «[Dlie
Mehrheit sind Muslime dort und da ist (.) die Minderheit sind Muslime da.
Das, das ist schon ein grosser Unterschied» (Herr D., Zeile 133-135). In den
folgenden Unterkapiteln werden verschiedene Aspekte beleuchtet, die in den
Kontextvergleichen von den Imamen aufgegriffen werden.



7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale ... 201

7.2.1 Kontextvergleich I: <En Suisse, les mosquées, c’'est
des centres culturels»

Ein wichtiger Vergleich wurde bereits in Abschnitt 7.1.1 dargestellt: Die Gegen-
iiberstellung der Aufgabenbereiche eines Imams in einem muslimischen Land und
in der Schweiz. Dieser Vergleich kann an dieser Stelle noch erginzt werden durch
die Perspektive, dass es sich bei der Schweiz fiir einen Teil der Muslim*innen
um einen Einwanderungskontext handelt, was hilfreich fiir das Verstdndnis der
erlduterten Unterschiede ist. Denn daraus ergibt sich teilweise die Erweiterung
des Aufgabenbereichs eines Imams in der Schweiz:

Leute finden in Bosnien andere Stellen zum Besprechen, spezialisierte Stellen oder
Freundeskreis oder so, Familienkreis, aber hier kommen sie zu mir. (Herr K., Zeile
40-42)

Wie in dieser Ausserung von Herrn K. deutlich wird, wenden sich Mitglieder
seiner Gemeinschaft bei Schwierigkeiten an ihn, wihrend sie sich im Herkunfts-
kontext in seiner Darstellung entweder an spezialisierte Fachstellen oder den
Familien- und Freundeskreis richten. Die Moschee scheint den Menschen in einer
Migrationssituation, in der sie die Sprache des Landes noch nicht gut sprechen,
ihnen die fachliche Infrastruktur noch nicht bekannt ist und ihr Familien- und
Freundeskreis auch (noch) nicht zwingend gleich gross ist wie im Herkunftsland,
somit als Orientierungshilfe zu dienen. In diesen Zusammenhang kann auch die
Umdeutung oder Erweiterung der Funktion der Moschee in Europa bzw. in der
Schweiz gestellt werden, die in einigen Ausserungen angedeutet wird:

[H]ier nicht einfach eine Moschee, sondern wie ein Verein. // Interviewerin: Ja // In
der Tiirkei ist eine Moschee bisschen mehr klassisch. (Herr E., Zeile 203-204)

Hier, Moscheen sind wie ein Lokal, wie ein Kulturzentrum. Deswegen viele Vereine
haben diesen Namen, islamisches Kulturzentrum, albanisches Kulturzentrum und so
weiter. (Herr J., Zeile 197-199)

Normalement, en Turquie les mosquées ouvrent cinq fois par jour. Mais en Europe,
en Suisse, les mosquées, c’est des centres culturels // Interviewerin: Oui // pour- Par
exemple, on regarde le match ici, on fait la priere la-bas, on mange ici. En Turquie,
ce n’est pas possible. (Herr M., Zeile 84-87)

Muslimische Gemeinschaften in Europa dienen somit nicht nur als Ort der
Orientierung, sondern wandeln sich auch zu kulturellen Zentren und sozialen
Treffpunkten, in denen nebst dem Gebet auch weitere Aktivititen stattfinden,



202 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

wihrend Moscheen in muslimischen Lidndern vorrangig als Gebetsstitte dienen.
Ausserdem sind muslimische Gemeinschaften aufgrund der religionsrechtlichen
Situation in Europa oftmals als Verein organisiert. Dies bestitigt den bestehenden
Forschungsstand zu diesem Punkt (vgl. Abschnitt 2.1). Herr K. geht im Interview
noch etwas néher auf die spezifische Migrationsgeschichte seiner Gemeinschaft
und diesen Wandel ein:

[E]rste Imame kommen hierher vor vielleicht 32 Jahren // Interviewerin: Mhm // und
unsere Leute leben hier ohne Familien, nur die Ménner. // Interviewerin: Ja // Aber
wenn Krieg passiert dort, viele Familien kommen hierher, ja. Und dieser Imam organi-
siert erste Treffpunkte in der Schweiz fiir diese Familien, fiir diese Leute und beginnt
etwas zu bauen. (.) Objekte oder (lacht) direkt und indirekt bauen. Baut Freundes-
kreise und auch diese Objekte oder Treffpunkte, wo man Bosnisch sprechen kann,
bosnisches Essen essen, dieses und jenes und so. Und auch viele humanitire Aktio-
nen, oder ja, fithren wir durch hier in dieser Zeit damals. Fiir Bosnien, fiir Aus- oder
fiir Migranten oder so. Und auf der anderen Seite, Imame helfen den Leuten auch hier
zu- richtig zu integrieren. Was erlaubt ist fiir Muslime hier, was nicht erlaubt ist. Was
sollen wir machen in dieser Gesellschaft, nicht nur in unserer Moschee sitzen. (Herr
K., Zeile 255-266)

In dieser kurzen Erzéhlung von Herrn K. wird deutlich, dass die ersten Bos-
nier*innen als Gastarbeiter*innen in die Schweiz kamen und es sich anfinglich
vor allem um Minner handelte (vgl. Abschnitt 2.1). Zu Beginn des Bosnienkriegs
1992 folgten dann oftmals die Familien nach. In seiner Beschreibung haben die
ersten bosnischen Imame in der Schweiz einen wesentlichen Beitrag fiir die in der
Schweiz ankommenden bosnischen Kriegsfliichtlinge geleistet. Fiir die Umdeu-
tung der Moschee im Zusammenhang mit den Kriegsereignissen und der Ankunft
der Frauen und Kinder findet Herr K. ein ausdrucksstarkes Bild: Der von ihm
erwihnte Imam «[bJaut Freundeskreise und auch diese Objekte oder Treffpunk-
te» (Zeile 260-261). Moscheevereine als soziale Treffpunkte sind folglich Orte,
wo soziale Beziehungen entstehen, gepflegt und gestirkt werden, was gerade in
einer erzwungenen Migrationssituation Halt, Orientierung und Sicherheit bietet.
Gleichzeitig dienen sie auch als Orte, wo Kulturelles gelebt und bewahrt wird
(«wo man Bosnisch sprechen kann, bosnisches Essen essen, dieses und jenes»,
Zeile 261). Herr K. betont ausserdem, dass Imame eine wichtige Rolle fiir die
Integration der Bosnier*innen in der Schweiz spielten und immer noch spielen,
in dem sie aufzeigen, wie die normativen Pflichten der Religion in der Schweiz
eingehalten werden konnen («Was erlaubt ist fiir Muslime hier, was nicht erlaubt
ist», Zeile 264-265), aber auch, wie mit der Schweizer Gesellschaft ein Aus-
tausch und ein Zusammenleben stattfinden kann («nicht nur in unserer Moschee



7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale ... 203

sitzen», Zeile 266). Die Umdeutung der Moschee zu einem sozialen und kulturel-
len Treffpunkt bietet eine zusitzliche Erkldarung, warum sich das Aufgabengebiet
der Imame in Europa bzw. der Schweiz erweitert hat. Wie Herr 1. und Herr K.
erldutern:

Beispielsweise (...) als tiirkische Vereine hier will man gerne auch, dass die Kinder
auch kulturelle Sachen mitnehmen, also die mit Religion vermischt sind. Das ist zum
Beispiel, wie die Bayrams gefeiert werden so, die Festtage. (Herr 1., Zeile 264-266)

Und auch, wir haben hier kulturelle und sportliche und- Aktivititen, das gibt es in
Bosnien nicht. [...] Ich mache das hier, weil wir nennen uns bosnischer Kulturverein,
nicht nur religiose, auch kulturelle und ja, andere Sachen machen wir hier auch. (Herr
K., Zeile 44-48)

In den Moscheevereinen werden auch Festtage gefeiert, kulturelle Briuche
gepflegt und sportliche Aktivititen durchgefiihrt, wie in diesen beiden Ausse-
rungen sichtbar wird. Damit gehen neue Erwartungen einher: Der Imam soll nun
zum Beispiel der zweiten und dritten Generation auch Geschichte und Kultur der
eigenen Gemeinschaft vermitteln oder sportliche Aktivititen organisieren. Dies
hat zur Folge, dass sich sein Aufgabenbereich unweigerlich erweitert.

Wie in diesem Unterkapitel offenkundig wird, spielen unterschiedliche Ein-
wanderungssituationen — im Falle der Bosnier*innen hiufig eine Fluchtmigration
— fiir die Griindung und Bedeutung der muslimischen Gemeinschaften in der
Schweiz eine wichtige Rolle. Diese Perspektive ist daher hilfreich, um Ver-
dnderungen und Neuerungen innerhalb von muslimischen Gemeinschaften im
Vergleich mit den Herkunftskontexten zu verstehen, auf welche Imame in den
Interviews hinweisen. So muss die Umdeutung der Moscheen zu kulturellen Zen-
tren und sozialen Treffpunkten im Kontext dieser unterschiedlichen Einwande-
rungssituationen verstanden werden. Dies hat wiederum zur Folge, dass sich das
Aufgabengebiet der Imame unweigerlich erweitert hat und Imame in der Schweiz
mit neuen Erwartungen konfrontiert sind. Allerdings muss auch in Betracht gezo-
gen werden, dass mittlerweile etwas mehr als 36 % der Muslim*innen Schweizer
Staatsbiirger*innen sind und zunehmend mehr Muslim*innen der zweiten und
dritten Generation angehoren. Das Bild, dass Muslim*innen noch immer vorran-
gig Zugewanderte sind, ist daher nicht ganz richtig (vgl. Johansen und Spielhaus
2012:83).



204 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

7.2.2 Kontextvergleich ll: <Europa ist nicht wie ein
kleines Dorf»

Einige Imame stellen in den von ihnen angestellten Vergleichen fest, dass sich
die Tatigkeit als Imam in Europa von der Titigkeit in muslimischen Lin-
dern insbesondere aufgrund der Vielfalt der Menschen unterscheidet, die hier
aufeinandertreffen:

[Iln Europa in der Moschee, eine Gesellschaft (..) sind unterschiedliche Kulturen.
Araber kommen, Bosnier kommen, Mazedonier kommen, Tiirken kommen, Kurden
kommen. (Herr E., Zeile 161-163)

[Ulnd hier ist die Herausforderung fiir einen Imam, weil die Leute zum Beispiel
kommen zu dir, die sind nicht gehorend, gehoren nicht zu bestimmten Farben und
Sprachen. Zum Beispiel bei mir hier und unsere Moschee zum Beispiel hier in (Name
einer Institution) in der letzten Periode, sie ist extrem vielfiltig geworden, oder. Weil
die Leute kommen aus verschiedenen Ethnien und Kulturen und Glaubensrichtungen,
und so weiter. (Herr G., Zeile 482-487)

Und auch in Bosnien alle Leute sind eine Mezheb, kennen Sie Mezheb? // Interviewe-
rin: Ja // Das ist (.) // Interviewerin: Rechtsschule // Rechtsschule im Islam, ja. Hier
nicht. Am- meistens eine, aber vielleicht kommen die Leute zufillig hierher, haben
eine andere Mezheb und sehen so, wie beten wir, wir machen das so, warum. (Herr
K., Zeile 219-222)

Bon au début, c¢’était la découverte, parce qu’on n’avait pas affaire a des musulmans
de la mé&me origine que moi. Donc il fallait pouvoir- connaitre un petit peu les tradi-
tions des autres ethnies, traditions religieuses et leurs attentes aussi. (Herr H., Zeile
103-106)

Das Zusammentreffen verschiedenster Menschen innerhalb einer Moschee in der
Schweiz stellt laut diesen Imamen ein Unterschied in der Arbeit als Imam im
Vergleich zum Herkunftskontext dar. Dies kann heissen, dass die Gldubigen
unterschiedlicher Herkunft sind, verschiedene Sprachen sprechen, verschiedene
Traditionen gewohnt sind, aber auch, dass sie unterschiedlichen Rechtsschulen
(Arabisch madhab, Bosnisch mezheb)21 angehoren. Diese Faktoren stellen fiir
die Imame eine neue Herausforderung in ihrer Arbeit dar. Direkt im Anschluss
an die obenstehend zitierte Ausserung fiihrt das Herr E. noch etwas niher aus:

21 ' Wie von Herrn K. in der entsprechenden Ausserung angesprochen, geht es dabei haupt-
sdchlich um rituelle Unterschiede, die vom Imam entsprechend erldautert werden miissen
(«wie beten wir, wir machen das so, warumy», Herr K., Zeile 222).



7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale ... 205

Wenn nur eine Kultur, kein Problem in einem kleinen Dorf, man kann die richtige Per-
spektive ganz einfach, man kann eine Aufgabe erzihlen, ein Thema erzihlen, aber es
kommt ein Professor, es kommt ein Ingenieur (.) einfach die Leute kommen und unter-
schiedliche Kulturen kommen, das ist fiir uns ein wichtiges Problem, in der Moschee
bei der Konferenz, das ist fiir uns ein grosses Problem, wir konnen nicht iiber ein
Thema einfach erzihlen. (Herr E., Zeile 163—-168)

Herr E. erldutert hier, dass die Diversitit der Zielgruppe Imame in Vortrigen oder
Predigten in der Moschee vor Herausforderungen stellt. Er bringt in dieser Aus-
serung eine Vergleichsperspektive ein: Auf dem Land in einem Dorf existiert laut
ihm «nur eine Kultur» (Zeile 163), deswegen ist es fiir den Imam leichter, eine
Predigt oder einen Vortrag zu einem bestimmten Thema zu halten («man kann
die richtige Perspektive ganz einfach [...] erzidhlen», Zeile 164). Andernorts — er
spezifiziert das hier nicht, woméglich ist aber die Schweiz gemeint — ist die Ziel-
gruppe divers, was sich einerseits auf unterschiedliche kulturelle Hintergriinde
(«unterschiedliche Kulturen kommen», Zeile 166), andererseits auch auf unter-
schiedliche Bildungsabschliisse bezieht («es kommt ein Professor, es kommt ein
Ingenieur (.) einfach die Leute kommen», Zeile 165).>2 Eine sehr diverse Ziel-
gruppe bedeutet fiir einen Imam also, dass er in seinen Vortrigen oder Predigten
einen Mittelweg finden muss, um alle Leute anzusprechen. Das wird als Her-
ausforderung begriffen («das ist fiir uns ein wichtiges Problem», Zeile 166). Der
Imam muss also sicherstellen, dass ein Vortrag oder eine Predigt nicht zu einfach
oder zu komplex ist, damit er verstanden wird und ihm alle Glaubigen folgen kon-
nen. Den Vergleich mit dem Dorf nimmt Herr E. noch an zwei weiteren Stellen
auf:

Vor der Europa-Aufgabe hatten uns die Leute ein Seminar gegeben: «Sie gehen in
da eine multikulturelle Gesellschaft. Europa ist nicht wie ein kleines Dorf». (Herr E.,
Zeile 190-191)

In der Tiirkei Ankara, Izmir, Istanbul oder Grossstadt Konya und grosse Moscheen
haben viele Imame auch viele Aufgaben. Aber kleine Moscheen sind nicht wie hier,
nur in den Sommerferien Kinder kommen fiir Koranunterricht [...]. Aber in Europa
kleine Moschee oder grosse Moschee (.), hier (..) Schweiz oder Europa egal, alle
Moscheen haben viel Organisation. (Herr E., Zeile 204-211)

Herr E. bezieht sich in der ersten hier zitierten Ausserung auf einen vom Diya-
net organisierten Kurs, den Imame in der Tiirkei besuchen miissen, bevor sie ins

22 Dass hier nur Minner («Professor», «Ingenieur») genannt werden, hat einerseits sicherlich
mit den Sprachkenntnissen zu tun. Andererseits besteht nur fiir Ménner, nicht aber fiir Frauen
die Pflicht, am Freitagsgebet und der Freitagspredigt teilzunehmen.



206 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

Ausland geschickt werden (vgl. Bruce 2019:195-196). In diesem sind die Imame
gemiss seiner Erzidhlung bereits darauf vorbereitet worden, dass Gesellschaften
in Europa pluralistisch sind. Das bezieht sich nun vermutlich nicht nur auf die
mogliche Diversitit einer muslimischen Gemeinschaft in Europa, sondern auch
darauf, dass europdische Gesellschaften prinzipiell als vielfiltiger gesehen wer-
den, als sich das die Imame vielleicht gewohnt sind.>3 Das Dorf dient dabei als
maximales Kontrastbild («Europa ist nicht wie ein kleines Dorf», Zeile 191). In
der zweiten hier zitierten Ausserung stellt Herr E. die Arbeit als Imam in einer
tiirkischen Grossstadt der Arbeit auf dem Land gegeniiber, wo ein Imam weni-
ger Aufgaben hat. Dies vergleicht er dann wiederum mit Europa, wo sowohl in
kleinen als auch in grossen Moscheen viele Aufgaben fiir den Imam anfallen, in
dem Sinne also kein «Dorfimam» existiert. Die Rolle eines Imams in Europa,
unabhingig davon, wo er titig ist, liegt folglich ndher an der Rolle eines Imams
in einer tiirkischen Grossstadt. Entsprechend wird deutlich, dass die Rolle, die ein
Dorfimam einnimmt, eine typische, aber vermutlich eher unzeitgemésse Form des
Imamseins darstellt.

Zusammengefasst wird aus den hier zitierten Ausserungen sichtbar, dass die
pluralistische Gesellschaft in Europa von einigen Imamen als Spezifikum begrif-
fen wird. Der Einwanderungskontext Europas fiihrt innerhalb der Moscheen zu
einer vielféltigen Gemeinschaft, was die Imame vor neue Herausforderung stellen
kann.

7.2.3 Verbindungen herstellen: «Nicht ein Islam dort und
wir leben hier»

Zum Abschluss des Kapitels zu den Vergleichen gesellschaftlicher Kontexte in
den Interviews geht es in diesem Unterkapitel um die Stellen, in denen Imame
ausdriicken, dass sie Verbindungen zwischen den gesellschaftlichen Kontexten
anstreben. Dies geschieht auf zwei unterschiedliche Weisen. Erstens finden sich
Imame, die betonen, dass aus ihrer Perspektive in der Schweiz vieles in Uberein-
stimmung steht mit «dem Islam» oder grundsitzlich «islamisch» ist. Ein Beispiel
ist die folgende Ausserung von Herrn I.:

23 Wobei dies eine Perzeptionsfrage ist. Die Tiirkei wurde im letzten Jahrzehnt zu dem Land,
das weltweit am meisten Gefliichtete aufgenommen hat, unter anderem aus Syrien, Irak und
Afghanistan (UNHCR 2022). Diese sind zu einem grossen Teil muslimisch, allerdings nicht
zwingend sunnitisch-hanafitisch geprigt. Allenfalls wird diese innermuslimische Diversitét
in der Tiirkei (noch) nicht wahrgenommen. Oder aber Herr E. hat diese Pluralitit in der
Tiirkei noch nicht erlebt, weil er die letzten Jahre in der Schweiz verbracht hat.



7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale ... 207

Es gibt vieles eigentlich in der Schweiz, das identisch ist mit dem Islam. So, man sagt,
Schweizer Werte, die ich eigentlich als Menschenwerte betrachten tue, zum Beispiel,
dass man irgendwie ehrlich ist, dass man zeitlich piinktlich ist, dass man irgendwie
nicht liigen tut, dass man nicht tut Leute verarschen, dass man nicht irgendwie stehlen
tut, dass man ehrlich ist, dass man der Wirtschaft beitragen tut, dass man sich inte-
griert, dass man nicht ein schwarzes Schaf ist sozusagen einfach, ja, dass man halt
mithalt, mitmacht und nicht irgendwie Probleme macht, dass man mit Nachbarschaf-
ten gut umgeht, Gesetze tut einhalten. Sind eigentlich Werte, die global sind, oder.
(Herr 1., Zeile 274-282)

Herr 1. zdhlt eine Reihe an Werten auf, die er als «Schweizer Werte» (Zeile 275)
bzw. «Menschenwerte» (Zeile 275) bezeichnet, so zum Beispiel nicht zu liigen
und nicht zu stehlen, Ehrlichkeit oder Piinktlichkeit. Da diese Werte laut ihm auch
Werte der Schweizer Gesellschaft sind, urteilt er, es gidbe vieles in der Schweiz,
«das identisch ist mit dem Islam» (Zeile 274-275). Was «Islam» dabei meint und
umfasst, fiihrt er nicht weiter aus. Auch Herr F. zieht Parallelen: Dass Polizisten
in der Schweiz immer zu zweit unterwegs seien, sei im Grunde etwas Islami-
sches, weil im Islam zum Beispiel bei der Heirat oder Scheidung zwei Zeugen
verlangt werden (Herr F., Zeile 519-527). Auch er erldutert nicht weiter, was
er unter «islamisch» versteht. Sein Beispiel mutet etwas kurios an, zeigt aber,
wie einige Imame versuchen, Gemeinsamkeiten zwischen den gesellschaftlichen
Kontexten zu finden. Durch die Betonung, dass Werte der Schweizer Gesellschaft
und in der Schweiz praktizierte Handlungsweisen eigentlich in sich bereits «is-
lamisch» sind, versuchen diese beiden Imame aufzuzeigen, dass gesellschaftliche
Unterschiede womdglich kleiner sind, als sie erscheinen. Es kann auch so gedeu-
tet werden, dass Mitglieder ihrer muslimischen Gemeinschaften dadurch angeregt
werden, sich mit Unterschieden zwischen dem jeweiligen Herkunftskontext und
der Schweiz auszusohnen und diese nicht als Problem zu betrachten. Gleichzei-
tig bieten diese Imame ihrer muslimischen Gemeinschaft durch die Bekundung,
dass vor Ort vorherrschende Handlungspraxen, Verhaltensweisen oder Werte im
Grunde «islamisch» sind, eine normative Absicherung.

Zweitens gibt es auch Imame, die in den Interviews darlegen, wie sie Verbin-
dungen zwischen muslimischen Kontexten und der Schweiz anstreben, also «dass
man halt die Uberbriickung machen kann» (Herr 1., Zeile 267-268). Das ver-
deutlicht auch Arlinda Amiti (2022) in ihrer Dissertation zu albanischsprachigen
Imamen in der Schweiz. Laut ihr halten die Imame «weiterhin an ihren transna-
tionalen Beziehungen fest» (Amiti 2022:221), wihrend sie in der Schweiz titig
sind, was auf eine Briickenfunktion zwischen den beiden Kontexten verweist.
Dass versucht wird, eine Verbindung zwischen den Kontexten herzustellen, wird
auch im folgenden Zitat sichtbar:



208 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

Nicht ein Islam dort und wir leben hier, so geht’s nicht, dann leben wir parallel, mit
parallelen Identititen, wenn ich das so sagen darf, obwohl das Wort Identitit nicht
so einfach ist. Aber trotzdem, ich versuche nicht parallel, in zwei Parallelwelten zu
leben, das ist miihsam. // Interviewerin: Ja // Ich versuche die beiden zu fusionieren,
vor allem wenn es um die Gemeinsamkeiten geht. (Herr B., Zeile 179-183)

Herr B. verdeutlicht in dieser Ausserung, dass er versucht, beide Welten zu ver-
binden, «zu fusionieren» (Zeile 183). Denn, so urteilt er, «in zwei Parallelwelten
zu leben, das ist mithsam» (Zeile 182). Es kann also nicht sein, dass die Reli-
gion im Herkunftskontext verortet und entsprechend praktiziert wird, man aber
langst in einem anderen gesellschaftlichen Umfeld lebt («Nicht ein Islam dort
und wir leben hier, so geht es nicht», Zeile 179-180). Er nimmt also fiir seine
muslimische Gemeinschaft eine Briickenfunktion zwischen der Schweiz und dem
Herkunftskontext ein. Herr B. fiihrt nicht im Detail aus, wie genau er das leis-
tet und was das alles umfasst, aber er gibt vor der oben zitierten Ausserung
einen Hinweis darauf: «Ich benenne das nicht so, Aufkldrung, Renaissance usw.,
aber diese Werte versuche ich zu kombinieren mit islamischen Werten, damit
der Islam auch hier aktuell ist» (Herr B., Zeile 177-179). Auch hier gibt die
Arbeit von Amiti (2022) einen Anhaltspunkt, wie das umgesetzt werden konnte.
Sie untersucht drei theologische Publikationen von in der Schweiz titigen Ima-
men, die auf die Schweiz Bezug nehmen, und zeigt unter anderem, wie ein Imam
das Konzept der «Menschenwiirde» sowohl aus einer européisch-intellektuellen
als auch einer islamisch-theologischen Tradition herleitet, in letzterer verankert
(Amiti 2022:188) und dadurch in der Lage ist, eine Verbindung zwischen den bei-
den Kontexten herzustellen. Herr O. wiederum nimmt den Punkt der historischen
Kontextualisierung auf, die laut ihm nétig ist:

On est en Suisse, on est en Allemagne, on est en Autriche, on est au Kosovo, on n’est
pas en Arabie, en Egypte, méme le monde arabe, ce n’est pas la méme chose ce que
les imams donnent dans les préches, parce que ¢a dépend de la société, toujours. Et
c’est ¢a, si ’imam comprend ¢a, il a compris ou il est, c’est bien. S’il- sa téte est en
Arabie, il fait une catastrophe. (Herr O., Zeile 392-397)

In dieser Ausserung spricht sich Herr O. dafiir aus, dass ein Imam die Gesell-
schaft, in der er bzw. seine Gemeinschaft lebt, in seiner Predigt beriicksichtigen
miisse («parce que ¢a dépend de la sociéte, toujours», Zeile 395). Damit bezieht
er sich auf eine kontextualisierende theologische Auslegung, die sich auf die
gesellschaftliche Umgebung bezieht. Ein Imam sollte also verstehen, in welchem
gesellschaftlichen Kontext er sich befinde, urteilt Herr O. («si I'imam comprend



7.3 Das Ungesagte: Genderspezifische Dimension der Rolle des Imams 209

¢a, il a compris ou il est, c’est bien», Zeile 395-396), denn wenn er mit sei-
nem Kopf in einem arabischen Land sei, aber in der Schweiz predige, so richte
er Unheil an («S’il- sa téte est en Arabie, il fait une catastrophe», Zeile 396—
397). Vermutlich meint er damit, dass ein Imam eine auf ein arabisches Land
ausgerichtete Auslegung nicht einfach auf die Schweiz iibertragen kann, weil es
notwendig ist, sich des gesellschaftlichen Kontextes bewusst zu sein. Hier wird
zum ersten Mal in den bisher zitierten Ausserungen eine Abgrenzung zu einer
Subjektvorstellung eines «schlechten» Imams erkennbar — ndmlich derjenige, der
mit seinem Kopf in Arabien ist —, in der Aspekte der Subjektposition des Imams
als Bedrohung anklingen (vgl. dazu Abschnitt 9.2).

Aus den hier zitierten Ausserungen wird offenkundig, dass einige Imame
nicht nur Kontextvergleiche vornehmen, sondern auch Verbindungen zwischen
den gesellschaftlichen Kontexten anstreben. Dies geschieht einerseits dadurch,
dass hervorgehoben wird, was in der Schweiz bereits an Werten oder Hand-
lungsweisen vorhanden ist, die als «islamisch» angesehen werden — ohne jedoch
«islamisch» oder «Islam» néher zu definieren. Diese Bekundung erleichtert es der
muslimischen Gemeinschaft, liber gesellschaftliche Differenzen hinwegzusehen.
Andererseits streben einige Imame auch eine Verbindung iiber eine kontextbe-
wusste, kontextualisierende Theologie an. Dabei ist es wichtig an dieser Stelle
zu betonen, dass eine solche Kontextgebundenheit der Theologie notwendiger-
weise fragmentarisch bleibt und keinen Allgemeinheitsanspruch erheben kann
(Schmid 2013:272). Deutlich wird hieraus aber, dass Imame fiir Muslim*innen
eine wichtige Briickenfunktion zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Kon-
texten einnehmen konnen, was gleichzeitig von muslimischen Gemeinschaften
auch erwartet wird (vgl. Abschnitt 7.1.2).

7.3 Das Ungesagte: Genderspezifische Dimension der
Rolle des Imams

Die Rolle des Imams weist zusitzlich ein Merkmal auf, das in keinem Inter-
view von den minnlichen Imamen angesprochen wird: Sie ist genderspezifisch,
denn Imame sind nach verbreiteter Auffassung ménnlich (vgl. Abschnitt 2.1).
Daher widmet sich dieses Unterkapitel der genderspezifischen Dimension der
Rolle des Imams. Dass diese Tatsache von den Imamen iiberhaupt nicht erwéhnt
wird, verweist darauf, dass sich die Imame damit in der Regel nicht befassen.
An einer einzigen Interviewstelle scheint diese Dimension auf. Auf die Frage,
was man mitbringen muss, um Imam zu werden, fragt Herr E. nach: «Meinen
Sie, wie kann ein Mann ein Imam sein?» (Herr E., Zeile 84). Er fiihrt diesen



210 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

Aspekt aber nicht weiter aus. Im Unterschied dazu spielt Gender in den Inter-
views mit den beiden Frauen eine grosse Rolle, was die Wichtigkeit der beiden
Interviews als Vergleichshorizont unterstreicht (vgl. Abschnitt 5.4.1). Weil Frau
P. iiber die Stiftung TISS in die gleiche Organisationsstruktur eingebunden ist wie
entsprechend angestellte Imame und dieselbe Ausbildung absolviert hat (ein UIP-
Studium in der Tiirkei, vgl. Abschnitt 5.4.1), kann davon ausgegangen werden,
dass sie mit diesen Deutungs- und Handlungswissen teilt. Ihr Interview bietet
daher einen interessanten Vergleichshorizont im Hinblick auf Gender. Das Inter-
view mit Frau R. hingegen hat insgesamt eine maximale Kontrastfunktion, wie
noch deutlich werden wird (vgl. Abschnitt 9.6). Daher wird zur nidheren Betrach-
tung der genderspezifischen Dimension der Imamrolle hier das Interview mit Frau
P. herangezogen.

Das Interview mit Frau P. beginnt mit einer Kldrungsfrage hinsichtlich der
richtigen Bezeichnung ihrer Titigkeit. Sie erldutert, dass sie eine din gorev-
lisi (Religionsangestellte*r bzw. Religionsbeamtin/-beamter; Pl.: din gorevlileri)
sei, genauso wie ein Imam oder ein Koranlehrer (Frau P., Zeile 3—14).* Die
Bezeichnung din gorevlileri ist charakteristisch fiir die vom Diyanet beschif-
tigten Religionsangestellten, die immer auch Staatsbeamte sind (vgl. Maritato
2015:434). Auf eine Nachfrage im Verlauf des Interviews bestitigt Frau P,
dass weibliche Religionsangestellte einige Tatigkeiten nicht ausfiihren, die den
Imamen vorbehalten sind. Sie fiihrt die Gebetsleitung, Bestattungen und Fest-
tagsgebete an (Frau P., Zeile 103-110, Zeile 120-122). Zusitzlich wire eigentlich
auch die Freitagspredigt zu nennen, die sie jedoch nicht erwihnt. Eventuell liegt
dies darin begriindet, dass fiir Frauen keine Verpflichtung besteht, am Freitagsge-
bet teilzunehmen und die Freitagspredigt von ihr daher als Teil der ménnlichen
Religionspraxis wahrgenommen wird. Im Anschluss betont sie:

[A]lso sonst gibt es eigentlich keine grossen Unterschiede in dem Sinn. // Interviewe-
rin: Ja // Mhm. Also der Imam ist natiirlich (.) so ein wenig gebunden, also der ist
quasi wie fix in der Moschee, also er kann nicht einfach, ja, heute da sein, morgen
irgendwo anders, oder, muss immer wieder dort sein natiirlich. (.) Also bei uns ist das
eben nicht so. Wir tun eigentlich von einer Moschee zur anderen pendeln, quasi, ja.
(Frau P., Zeile 123-127)

Nebst einigen den Imamen vorbehaltenen Tidtigkeiten nennt Frau P. als Haupt-
unterschied zwischen ihrer Tatigkeit und derjenigen eines Imams, dass dieser
an eine Moschee gebunden sei, wihrend sie in den von ihr betreuten muslimi-
schen Gemeinschaften zirkuliere. Die Betreuung mehrerer Moscheen durch eine

24 Die tiirkische Sprache unterscheidet nicht zwischen den Geschlechtern.



7.3 Das Ungesagte: Genderspezifische Dimension der Rolle des Imams 211

weibliche Religionsangestellte hat in der Schweiz vor allem mit den Gemein-
schaftsgrossen zu tun, die im Vergleich zu anderen Lindern sehr klein sind.?
Dass die vom Diyanet beschiftigten Religionsangestellten ansonsten aber alle
die gleichen Aufgaben ilibernehmen konnen, macht sie an einer weiteren Stelle
im Interview deutlich:

[A]lso wenn jetzt zum Beispiel die Schulen (Name einer Gemeinde) zum Beispiel
sagen wiirden, «Du, wir suchen jemand, der iiber- der titig ist bei Diyanet jetzt zum
Beispiel und die Person soll zum Beispiel in die Schule kommen und uns einen Vor-
trag halten iiber den Islam», dann kann ich im Prinzip auch gehen, also das, das macht
jetzt tiberhaupt nichts, also da kann der (Name eines Imams) Hoca gehen und auch
ich, also es-, also da gibt es jetzt keinen Unterschied. Oder zum Beispiel Moschee-
fiihrungen machen wir auch und das machen auch die Imame, je nachdem wer Zeit
hat. (Frau P., Zeile 609-616)

Sie unterstreicht hier somit, dass weibliche Diyanet-Religionsangestellte im Aus-
land grundsitzlich die gleichen Aufgaben iibernehmen konnen wie Imame. Das
kann als ein Ausdruck einer Organisationsstruktur verstanden werden, in welcher
alle Angestellten unter der gleichen Bezeichnung (din gorevlileri) gefasst werden
und in die gleiche Organisation eingebunden sind. Dies driickt sich auch dadurch
aus, dass die in der Schweiz titigen din gorevlileri miteinander im Austausch
stehen, so zum Beispiel iiber eine gemeinsame WhatsApp-Gruppe (Frau P., Zeile
693-712).

Allerdings, und das wird aus den bisher zitierten Ausserungen nicht deutlich,
ist ein wichtiger Unterschied die Zielgruppe der unterschiedlichen Religions-
angestellten. Frau P. predigt und gibt Unterricht, der verschiedene Ficher —
Koranlesen, Grundlagen des Islams, islamische Ethik, Hadith, sira (Propheten-
biografie), Koranexegese usw. — umfasst (Frau P., Zeile 16-62). Sie unterrichtet
aber nur Kinder sowie Frauengruppen verschiedenen Alters: «wenn es dann éltere
Buben sind, die gehen eben zum Imam» (Frau P., Zeile 65). Frauen kénnen und
diirfen sich durchaus an den Imam wenden, betont Frau P. (Zeile 153-155), sie
suchen aber in den von ihr betreuten muslimischen Gemeinschaften lieber eine
Frau auf. Sie begriindet dies folgendermassen:

[J]a, ich meine (.) wir kennen ja das, also Minner sind halt ein wenig anders und
die Frauen sind anders, oder, das, ja (.), was zum Beispiel eben Sachen anbelangt
wie- in der, innerhalb der Familie oder einfach Kindererziehung oder einfach, ja,

25 Maritato (2018) z. B. untersucht weibliche Diyanet-Religionsangestellte in Osterreich und
Schweden, die in derselben Moschee wie ihr Ehemann arbeiten und nicht mehrere Moscheen
betreuen.



212 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

sonst Sachen, dann kann man sich ein wenig besser austauschen, wie gesagt, und
verstandigen. (Frau P., Zeile 168—172)

In dieser Ausserung wird ein ganz bestimmtes, heteronormatives Geschlechter-
bild deutlich, das Frau und Mann unterschiedliche Rollen zuweist. Aus diesem
Grund konne ein Mann — zum Beispiel der médnnliche Imam — auch nur bedingt
Ratschldge geben: «[A]lso ein Mann kann natiirlich bis zu einem gewissen Punkt
gewisse Sachen vielleicht erkldren. Aber wenn es, wenn dann eine Frau da ist,
dann kann man einfach offener reden vielleicht» (Frau P., Zeile 132-135). Es
soll hierbei nun nicht darum gehen, diese in einem Interview gemachten Ausse-
rungen auf muslimische Gemeinschaften in der Schweiz zu iibertragen und etwa
zu behaupten, dieses Geschlechterbild sei fiir alle muslimischen Gemeinschaften
in der Schweiz gleichermassen relevant. Es geht hier vielmehr darum, dass hier
eine Normalititsvorstellung («wir kennen ja das», Zeile 169) hinsichtlich Mann
und Frau deutlich wird. Diese Normalititsvorstellung wird im Interview mit einer
weiblichen Religionsangestellten zwangsldufig angesprochen, weil ihre Tatigkeit
auf Frauen ausgerichtet ist, wihrend sie in den Interviews mit den méinnlichen
Imamen nicht zur Sprache gebracht werden muss. Entsprechend treten Geschlech-
terbilder in den Interviews mit den Imamen nur en passant in Erscheinung, zum
Beispiel wenn von «Briider» gesprochen wird («wir sind Briider», Herr E., Zeile
264) oder wenn die Zielgruppe des Religionsunterrichts charakterisiert wird als
«von Spielgruppe bis Papi und bis Grosspapi» (Herr F., Zeile 92-93). Dies zeigt,
dass einige Moscheen in der Schweiz noch immer in einem gewissen Ausmass
gegenderte Rdume sind (vgl. dazu fiir Deutschland: Akg¢a 2020:191-240), dass
dies aber von vielen Imamen noch wenig reflektiert wird — zumindest nicht im
Gesprich mit der Forschenden.

Einige Imame scheinen aber ein Bewusstsein dafiir zu haben, dass ein gewisses
Geschlechterbild und insbesondere eine (rdumliche und soziale) Geschlechter-
trennung aus Perspektive der Schweizer Gesellschaft, als deren Vertreterin die
Forschende vermutlich wahrgenommen wird, zum Teil als problematisch gese-
hen wird. Denn wie Ayse Almila Ak¢a zeigen kann, miissen genderseparierte
Réume im offentlichen Raum in Europa «mit Verweis auf besondere Bediirfnisse
und Reglementierungen des jeweiligen Geschlechts begriindet werden» (Akca
2020:199). Sie nennt hierfiir als Beispiele Physik fiir Mddchen oder Vitertreffs.
Wie sie weiter ausfiihrt: «Ohne die Begriindung eines Schutzraums fallen gen-
derseparierte Bereiche dem Vorwurf einer Ungleichbehandlung anheim — gerade
auch im religiosen Bereich» (Akg¢a 2020:200). Dementsprechend wird gemischter
Religionsunterricht, also eine Inklusion der Frauen in den Unterricht, sowie ein
gemischtgeschlechtlicher Austausch in zwei Interviews betont. So hebt Herr C.



7.4 Zusammenfassend: Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz 213

hervor: «Ich unterrichte nur auf Deutsch, fiir alle, Manner, Frauen, Kinder» (Herr
C., Zeile 30-31). Und Herr L. erwihnt, dass er sich mit Frauen und Minnern iiber
die Themen der Freitagspredigt austausche: «Jeudi, j’ai une méditation donc avec
des sceurs et des freres, des échanges sur le sujet du vendredi» (Herr L., Zeile 23—
24). Herr G. wiederum ist der einzige Imam, der das Thema Geschlechterrollen
im Interview explizit anspricht:

[K]lassisch, oder, die Frauen irgendwie aus verschiedenen Griinden, ich denke nicht
theologisch, sondern mehr historisch und kulturell, die Frau wurde irgendwie im
Hintergrund gelassen, oder. (Herr G., Zeile 340-343)

Er ist der Meinung, dass die Frage der Stellung der Frau von Muslim*innen in
der Schweiz in Zukunft bearbeitet werden miisse (Herr G., Zeile 335-339). Aber
auch er spricht die genderspezifische Dimension der Rolle des Imams in diesem
Zusammenhang und auch im weiteren Interview nicht an.

Es kann und soll hier keine generalisierende Aussage dariiber gemacht werden,
inwiefern und in welchem Ausmass muslimische Gemeinschaften in der Schweiz
gegenderte Rdume sind, denn dies wurde in den Interviews nicht erfragt, in der
Arbeit auch nicht erforscht und stellt somit eine Forschungsliicke dar. Klar wird
aus den Interviews aber, dass Imame die genderspezifische Dimension ihrer Rolle
und Titigkeit gegeniiber der Forschenden nicht erwihnen oder reflektieren und
auch Geschlechterbilder in den Interviews kaum angesprochen werden. Dass ein
Imam ménnlich ist, stellt daher noch stets eine Normalititserwartung dar. Deutlich
wird das in den Interviews der Imame insbesondere dadurch, dass diese nicht zur
Sprache gebracht wird.

7.4 Zusammenfassend: Die Rolle und Tatigkeit des
Imams in der Schweiz

Aus den Erzidhlungen der Imame in den Interviews wird sichtbar, dass die Griin-
dung muslimischer Gemeinschaften als Moscheevereine oder Stiftungen in der
Schweiz aus unterschiedlichen Einwanderungssituationen heraus geschah. Die
Moscheen wurden in diesem Zusammenhang zu kulturellen Zentren und sozia-
len Treffpunkten umgedeutet. Dies hatte unter anderem zur Folge, dass sich
das Aufgabengebiet der Imame erweitert hat und Imame in der Schweiz mit
neuen Erwartungen konfrontiert sind. Entsprechend weicht die Rolle des Imams
in der Schweiz von der Rolle eines Imams in einem muslimischen Land ab. Der
erweiterte Tdtigkeitsbereich eines Imams in der Schweiz ist bisher jedoch wenig



214 7 Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz

formalisiert und unterscheidet sich entsprechend von Imam zu Imam. Im Weite-
ren ist die Rolle des Imams genderspezifisch, weil sie Médnnern vorbehalten ist.
Diese Normalititsvorstellung tritt in den Interviews insbesondere dadurch zutage,
dass sie liberhaupt nicht zur Sprache gebracht wird. Diese Befunde aus den Inter-
views bestétigen im Wesentlichen den bereits bestehenden Forschungsstand (vgl.
Kapitel 2).

Deutlich wird auch, dass die interviewten Imame eine transnationale Per-
spektive einbringen.2® Anders vielleicht als die muslimischen Gemeinschaften,
denen sie vorstehen und die zum Teil schon aus der zweiten oder dritten Gene-
ration bestehen, bringen die Imame tatséichlich alle eine eigene «internationale
Geschichte» mit. Dass sie verschiedene gesellschaftliche Kontexte kennen und
sie vergleichen konnen, kommt in den Interviews immer wieder zum Ausdruck.
So wird die unterschiedliche Ausgestaltung der Rolle des Imams in verschiedenen
Kontexten oder die Umdeutung der Moschee in Europa in solchen Vergleichen
veranschaulicht. Aber auch die Vielfalt muslimischer Gemeinschaften, die sich
aus den postmigrantischen Gesellschaften in Europa ergeben und sie vor neue
Herausforderungen stellt, wird von ihnen auf diese Weise verdeutlicht. Die Per-
spektive dient ihnen jedoch auch als Instrument, denn einige Imame verweisen
darauf, dass sie anstreben, die gesellschaftlichen Kontexte zu verbinden. Durch
eine solche Herstellung von Verbindungen zwischen den Kontexten, z. B. indem
sie eine europdisch geprigte Perspektive und eine islamisch-theologische Per-
spektive zu vereinen versuchen, nehmen sie eine Briickenfunktion bzw. eine
hybride Position ein, die als genuin eigene und neue verstanden werden kann.

Imame nennen verschiedene Erwartungen an einen Imam: Er sollte eine Aus-
bildung mitbringen, sich fortwihrend bilden und kontinuierlich weiterlernen, iiber
Kenntnisse zur Schweizer Gesellschaft verfiigen und eine Landessprache erlernen.
Die Interviews deuten darauf hin, dass die muslimische Gemeinschaft, der ein
Imam vorsteht, die wichtigste Anspruchsgruppe eines Imams ist. Deren Erwar-
tungen an einen Imam sind laut den Imamen vielfiltig, unter anderem sollte
er in der Lage sein, Handlungsmoglichkeiten fiir Probleme anzubieten, vor die
Muslim*innen in der Schweiz gestellt sind, wenn sie die normativen Anforde-
rungen ihrer Religion erfiillen, aber gleichzeitig auch den Anforderungen des
gesellschaftlichen Alltags gerecht werden mochten. Dies erfordert, dass Imame
ihre theologischen Kenntnisse auf aktuelle Problemstellungen anwenden und die

26 Samim Akgoniil spricht in diesem Zusammenhang auch von einer Strategie der «ewi-
gen ersten Generation»: «La stratégie de <premiere génération perpétuelle> consiste a faire
en sorte que les enfants nés sur le sol frangais ressentent les mémes choses a 1’égard de la
Turquie que leurs parents, épousent le méme type de comportements conformes a I’identité
turque» (Akgoniil 2009:43). Vgl. auch Akgoniil (2016).



7.4 Zusammenfassend: Die Rolle und Tatigkeit des Imams in der Schweiz 215

Quellen zeitgemiss und kontextgeleitet auslegen konnen. Die Erwartungen der
muslimischen Gemeinschaften werden von den Imamen zum Teil als sehr hoch
wahrgenommen, was bei einem Teil der Imame in eine Belastung umschlagen
kann (vgl. Abschnitt 8.1). Die Sicht der Imame auf ihre Situation in der Schweiz,
auf ihre Rolle und Titigkeit sowie auf die damit einhergehenden Erwartungen
in diesem Kapitel dient nun in einem weiteren Schritt als Grundlage fiir die
Untersuchung ihrer Selbst-Positionierungen im nichsten Kapitel.

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veroffentlicht, welche
die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und angeben,
ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt
ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

l‘)

Check for
updates

Selbst-Positionierungen von Imamen 8

In diesem Kapitel stehen nun die Selbst-Positionierungen der interviewten
Imame im Zentrum. Wie in Abschnitt 3.2 bereits dargelegt wurde, fin-
den Selbst-Positionierungen meist in sozialen Situationen statt. Durch Selbst-
Positionierungen driicken Menschen gegeniiber anderen Menschen aus, fiir wen
sie gehalten werden mochten (Bosanci¢ 2016:110). Dementsprechend sind sie
relational und situativ und miissen daher auch in Beziehung gesetzt werden mit
der jeweiligen Interviewsituation. Da Menschen ausserdem Schauplatz multipler
und auch konkurrierender Identitidten sind (Moore 1994:57), beziehen sie sich
in ihren Selbst-Positionierungen immer in vielfiltiger Weise auf unterschied-
liche Subjektpositionen bzw. Teile davon und nie nur auf eine einzige (vgl.
Abschnitt 3.2). Dementsprechend kann davon ausgegangen werden, dass die
Selbst-Positionierungen im untersuchten Interviewmaterial ganz unterschiedliche
Beziige zu einer Vielzahl von Diskursen aufweisen.

© Der/die Autor(en) 2025 217
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_8


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_8&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_8

218 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

SUBJEKTPOSITIONEN

in massenmedialen und politischen
Debatten der Schweiz

Kapitel 6
KEIN BEZUG BEZUG
mogliche Bezugnahme verschiedene
auf andere Diskurse Umgangsweisen

(nicht ausreichend plausibilisierbar)
Kapitel 8 Kapitel 9.2 bis 9.6
als Umgangsweise

Kapitel 9.1

Abb.8.1 Selbst-Positionierungen im Hinblick auf die rekonstruierten Subjektpositionen

Wie in Abb. 8.1 sichtbar wird, kdnnen Selbst-Positionierungen von Imamen
im Hinblick auf die in Kapitel 6 rekonstruierten Subjektpositionen zwei For-
men annehmen: Sie konnen auf diese Bezug nehmen oder nicht.! In diesem
Kapitel werden zunichst Selbst-Positionierungen von Imamen beschrieben, ohne
Beziige zu den rekonstruierten Subjektpositionen herzustellen. Diese Darstel-
lung ist der Annahme geschuldet, dass die rekonstruierten Subjektpositionen nur
einen kleinen Teil aller an Imame gerichteten Adressierungen und Zuschrei-
bungen darstellen (sieche Abb. 8.2). Wiirden einzig die Selbst-Positionierungen
dargestellt, die sich auf irgendeine Art und Weise auf die Subjektpositionen

U An dieser Stelle sei Nina Jany herzlich gedankt, die mich an diese Betrachtungsweise
herangefiihrt hat.



8 Selbst-Positionierungen von Imamen 219

in den massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz beziehen, ent-
stiinde ein einseitiges Bild des Imamseins in der Schweiz. Womdglich wiirde
den massenmedialen und politischen Debatten auch mehr Bedeutung fiir die
Imame zugemessen als diesen zukommen sollte. Die Darstellung in diesem Kapi-
tel mochte daher der Vielfalt moglicher Selbst-Positionierungen von Imamen
Rechnung tragen. Allerdings muss an dieser Stelle auf die Grenzen der Dar-
stellung in diesem Kapitel hingewiesen werden: Beziige zu Adressierungen in
anderen Diskursen konnen hochstens angedeutet, aber nicht ausreichend plausi-
bilisiert werden, weil nebst den rekonstruierten Subjektpositionen (vgl. Kapitel 6)
keine weiteren Subjektpositionen empirisch erarbeitet wurden.?

Aus dem Interviewmaterial wurden sechs unterschiedliche Selbst-
Positionierungen fiir dieses Kapitel herausgearbeitet (sieche Abb. 8.2). Als
erstes werden in den folgenden Unterkapiteln die fiinf in Abb. 8.2 fett gedruckten
Selbst-Positionierungen dargestellt: Die Selbst-Positionierung als iiberlasteter
Imam (Abschnitt 8.1), die statusbezogene Selbst-Positionierung (Abschnitt 8.2),
die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam (Abschnitt 8.3), die
Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert (Abschnitt 8.4) sowie
die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam (Abschnitt 8.5). Dreizehn der
vierzehn Imame® nehmen eine oder mehrere dieser fiinf Selbst-Positionierungen
ein. Es handelt sich bei den Selbst-Positionierungen somit um eine Typik, in
welcher eine Person bzw. ein Fall mindestens einem Typus zugeordnet wird,
aber teilweise auch mehreren (vgl. Abschnitt 5.3.2 und 5.4.2). Die genannten
fiinf Selbst-Positionierungen werden, wie in Abschnitt 5.3.2 erldutert, mittels
mehrerer Fille verifiziert (Przyborski und Wohlrab-Saar 2021:256). Die sechste
Selbst-Positionierung — die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem
Schwerpunkt (in Abb. 8.2 nicht fett) — wird nur von einem einzigen Imam
eingenommen. Diese Positionierung wird als anders gelagerter Fall am Ende
des Kapitels behandelt und diskutiert (Abschnitt 8.6). Sie verweist iiber die fiinf
davor dargestellten Selbst-Positionierungsweisen hinaus auf die Moglichkeiten
anderer Subjektverhiltnisse.

2 Dies liegt vor allem darin begriindet, dass es nicht mglich ist, alle in Frage kommenden
Debatten zu untersuchen. Zusitzlich miisste eine solche Analyse im Hinblick auf die Imame
in einer Vielzahl an Sprachen geleistet werden.

3 Fiir die Analyse der in diesem Kapitel dargestellten Selbst-Positionierungen wurden 14
der 15 Interviews mit minnlichen Imamen ausgewertet, da eines aufgrund eines Defekts
des Aufnahmegerits nur zur Hilfte aufgezeichnet wurde und das Material infolgedessen
zur Herausarbeitung von Selbst-Positionierungen nicht als ausreichend erachtet wurde (vgl.
Abschnitt 5.4.2).



220

8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Subjektpositionen
in anderen Diskursen

Subjektpositionen
in anderen Diskursen

Selbst-Positionierung Selbst-Positionierung

als normativ als Imam
adressierender mit spirituellem
Imam Schwerpunkt

Selbst-Positionierung
als stetig
lernender Imam

Statusbezogene
Selbst-Positionierung

Selbst-Positionierung Selbst-Positionierung
als itiberlasteter als Imam, der
Imam Islambilder korrigiert

Umgangsweisen
mit den hergeleiteten
Subjektpositionen
(Kapitel 9)

Ax.
Subjekt[{)o‘sitionen
in massenmedié;len\und politischen
Debatteb d,e’r,‘ Schweiz

uasInys|q uatapue uj
uauolisodpyalgns

Abb. 8.2

Selbst-Positionierungen von Imamen in der Schweiz. (Anm.: Es

sind viel

mehr Subjektpositionen in weiteren Diskursen denkbar; die Uberschneidungen der Selbst-
Positionierungen sind auch anders vorstellbar und dienen hier nur der Veranschaulichung des

Prinzips)

Die Selbst-Positionierungen werden jeweils in einem ersten Unterkapitel
anhand eines Falles dargestellt, in welchem sich die Selbst-Positionierung pra-
gnant erschliesst, allerdings darf diese nicht als die einzige oder massgebliche
Selbst-Positionierung des jeweiligen Imams verstanden werden. In einem oder
mehreren Unterkapiteln werden dann Ausserungen weiterer Imame einbezogen,



8.1 Die Selbst-Positionierung als tiberlasteter Imam 221

um zusitzliche Aspekte oder unterschiedliche Ausprigungsweisen der entspre-
chenden Selbst-Positionierungen aufzuzeigen. Selbst-Positionierungen mit Bezii-
gen zu den aus den Diskursen rekonstruierten Subjektpositionen (vgl. Kapitel 6)
werden wie zuvor erldutert in Kapitel 9 behandelt.

8.1 Die Selbst-Positionierung als liberlasteter Imam
8.1.1 Herr K.: <immer Imam»

Herr K. ist zur Zeit des Interviews 50 Jahre alt und seit 11 Jahren in der Schweiz
als Imam tdtig. Er ist von seinem Verein angestellt und bringt einen Bachelor-
Abschluss in Theologie mit. Es existieren einige Zeitungsartikel, in denen er zur
Sprache kommt, er tritt ansonsten in den massenmedialen Debatten aber nicht
weiter in Erscheinung.

Wie in Kapitel 7 veranschaulicht wurde, sind Imame in der Schweiz mit
einer Erweiterung ihres Aufgabenbereichs und einer Umdeutung der Moschee im
Kontext unterschiedlicher Einwanderungssituationen konfrontiert. Dies kann zu
verschiedenen Herausforderungen fiir Imame fiihren, die zum Teil in eine Belas-
tung umschlagen konnen.* Dies wird in den Selbsterzihlungen mehrerer Imame
deutlich. Herr K. ist einer der Imame, der sich selbst als iiberlastet erzihlt:

[Alndere Schwierigkeiten, ich bin lter, ich bin- meine Nerven sind nicht so stark,
und ja, die Energie ist nicht wie frither und kommen die Pflichten und diese Zeit
von vierzig bis sechzig oder bis zur Pensionierung ist sehr schwer. (Herr K., Zeile
121-123)

Wir brauchen, ich merke das, wir brauchen einen (.) Therapeuten (Interviewerin
seufzt). Ja. Aber unser-, dieses Management merkt das nicht und auch unser Budget
ist sehr begrenzt, aber unbedingt Imame brauchen einen Therapeuten, dann konnte

4 Die Situation eines Imams darf hierbei nicht als besonders verstanden werden, dhnli-
che Belastungssituationen existieren auch in sozialen Berufen oder zum Beispiel fiir Pfar-
rer*innen. So schreibt Klessmann (2012:111): «Menschen in Berufen, die personliche Moti-
vation und Engagement erfordern, stehen besonders in Gefahr, sich zu iiberfordern und
Symptome eines burn-out zu erleiden. [...] Die Ursachen im Pfarrberuf sind immer in einem
Zusammenwirken zweier Ebenen zu sehen: Die unabgegrenzte Verantwortlichkeit der Pfar-
rerinnen und Pfarrer, die unklaren und mangelnden Strukturen der pfarramtlichen Arbeit,
die geradezu zur Uberlastung einladen einerseits, das persénliche Engagement der Pfarre-
rinnen und Pfarrer, ihr Wunsch, wirksam zu helfen und Menschen in ihren Lebensproblemen
hilfreich anzusprechen andererseits».



222 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

ich zu ihm gehen, mit ihm sprechen und Losungen finden. Und das- mein Stress oder
meine- (lacht), ja, was innerlich hier ist, entlassen. (Herr K., Zeile 127-132)

In beiden Ausserungen kommt eine Belastung zur Sprache. In der ersten Aus-
serung spricht Herr K. davon, iiber weniger gute Nerven und weniger Energie
zu verfiigen als frither («meine Nerven sind nicht so stark, und, ja, die Energie
ist nicht wie frither», Zeile 122). Seine Pflichten scheinen ihn zu beanspruchen
und er beschreibt die Zeit bis zur Pensionierung als «sehr schwer» (Zeile 123).
Auch in der zweiten Ausserung, die im Interview kurz darauf folgt, erzéhlt er sich
noch einmal auf dieselbe Weise, indem er Stress und innere Belastung anspricht
(«mein Stress oder meine- [...], ja, was innerlich hier ist», Zeile 131). Er schlagt
auch einen mogliche Losung dafiir vor, nimlich zu einem Therapeuten zu gehen
(«wir brauchen einen (.) Therapeuten», Zeile 127-128), was sowohl als Psycho-
therapie als auch als Supervision mit einer Fachperson verstanden werden kann.
Diesen Vorschlag dussert er nicht fiir sich, sondern fiir alle Imame («wir brau-
chen», Zeile 127). Das heisst, er sieht seinen Zustand nicht als etwas fiir ihn
Spezifisches an, sondern als etwas, was alle Imame betreffen kann. Herr K. ist
der Meinung, dass ihm ein Therapeut helfen wiirde («dann konnte ich zu ihm
gehen, mit ihm sprechen und Losungen finden», Zeile 130-131). Er nennt jedoch
zwei Griinde, warum dieser Vorschlag nicht umsetzbar ist: Weil das «Manage-
ment» — damit ist entweder der Vorstand seines Vereins gemeint oder aber der
Dachverband — das Problem nicht wahrnehme und die Finanzierung dafiir nicht
vorhanden sei («dieses Management merkt das nicht und auch unser Budget
ist sehr begrenzt», Zeile 128-129). Dies verweist einerseits auf die finanziel-
len Schwierigkeiten muslimischer Vereine in der Schweiz (vgl. Abschnitt 2.1.1
und 2.1.2). Andererseits driickt Herr K. hiermit implizit auch aus, dass nicht
wahrgenommen wird, wie beansprucht er ist und daher gar nicht tiber mogli-
che Entlastungen nachgedacht wird. Das deutet aber gleichzeitig darauf hin, dass
er vermutlich nicht das Gesprich gesucht hat, um {iiber seine Situation zu spre-
chen. In beiden Ausserungen wird, ausser einem Verweis auf «Pflichten» (Zeile
123), nicht klar, wodurch seine Belastung oder Beanspruchung entstanden ist.
Das spricht er kurz zuvor im Interview an:

[M]eine Arbeitszeit ist nicht bestimmte Zeit, das ist offene Zeit, 24 Stunden, sieben
Tage in der Woche (lacht). Das ist das ganze Leben so, // Interviewerin: Ja // du bist
Imam jetzt und in der Strasse, in den Bergen, zu Hause, immer Imam. Und unsere
Leute schauen auf uns, auf meine Kinder, meine Frau, mich, mein Auto, mein Haus,
meine Kleidung, mein Gesprich, mein Aussehen, alles, aufpassen (trommelt auf den
Tisch). Das ist auch eine Schwierigkeit, ja. (Herr K., Zeile 102-107)



8.1 Die Selbst-Positionierung als tiberlasteter Imam 223

In dieser Passage werden drei Aspekte sichtbar, die zur Uberbeanspruchung und
Belastung eines Imams fiihren konnen. Erstens ist die Tatigkeit als Imam nicht
zeitlich festgelegt, wie Herr K. erldutert («meine Arbeitszeit ist nicht bestimmte
Zeit, das ist offene Zeit, 24 Stunden, 7 Tage in der Woche», Zeile 102-103). Hier
wird ein erstes Leitmotiv in der Selbsterzihlung als iiberlasteter Imam erkennbar:
Die zeitliche Entgrenzung der Arbeitszeit (vgl. dazu auch Abschnitt 8.1.2). Die
Arbeitszeit eines Imams ist unter anderem deswegen flexibel ausgelegt, weil sich
die Gebetszeiten, die aus astronomischen Erscheinungen wie dem Sonnenstand
abgeleitet werden (Wiedemann und Frank 1926/1927:3), iiber das Jahr verin-
dern.’> Was in dieser Ausserung von Herr K. zweitens zum Ausdruck kommt, ist,
dass er in jeder Situation immer als Imam gesehen wird, die Rolle also auch im
Privatleben nicht ablegen kann («du bist Imam jetzt und in der Strasse, in den
Bergen, zu Hause, immer Imam», Zeile 104). Die mangelnde Trennung zwischen
Berufsrolle und Privatleben ist ein zweites Leitmotiv der Selbst-Positionierung
als iiberlasteter Imam. Drittens wird deutlich, dass die Rolle als Imam mit
Verhaltenserwartungen einhergehen, die sich auch auf seine Familie und seine
Umgebung erstrecken. Diese Verhaltenserwartungen verweisen auf innermusli-
mische Diskurse und spezifische Adressierungen von Imamen, die nicht weiter
plausibilisiert werden konnen. Der Druck, der durch diese Erwartungen entste-
hen kann, wird insbesondere durch seine Aufzihlung deutlich, die nicht zu enden
scheint («Und unsere Leute schauen auf uns, auf meine Kinder, meine Frau, mich,
mein Auto, mein Haus, meine Kleidung, mein Gesprich, mein Aussehen, alles,
aufpassen», Zeile 104—106). Durch das etwas isoliert am Ende stehende «aufpas-
sen» (Zeile 106) driickt Herr K. dann aus, dass er stets auf all dies achtgeben
muss. Er nimmt das auch an anderer Stelle noch einmal auf:

Ich wohne hier. Das ist auch eine Schwierigkeit. // Interviewerin: Ja // Die Leute sitzen
hier und schauen, was mache ich draussen oder was machen meine Kinder oder so.
Das ist auch- vielleicht kommt im Gesprich, «Ja, HodZa, HodZas Kinder machen so
oder so». Das ist auch schwierig und ja, ich, vielleicht wollte ich sportliche Kleider
anziehen, ab-, anziehen he? // Interviewerin: Anziehen, ja // anziehen, ja. Aber das
geht nicht, in unserem Kopf, das geht nicht, nur auf einer Wanderung geht es, hier
nicht. Ich muss immer (lacht), ja, mit bestimmter Kleidung. (Herr K., Zeile 242-248)

In dieser Ausserung wird offenkundig, dass die Verhaltenserwartungen an den
Imam und seine Familie mit einer gewissen sozialen Kontrolle einhergehen («Die

5 Das erliutert z. B. Herr J.: «[N]icht im Winter, aber im Sommer sind die Gebetszeiten sehr
unterschiedlich. Zum Beispiel um 5 Uhr machen wir heutzutage Morgengebet, 1 Uhr 30 ist
Mittagsgebet, Abendgebet ist ungefidhr 9 Uhr 15, dann Nachtgebet um 11 Uhr momentan»
(Herr J., Zeile 108-111).



224 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Leute sitzen hier und schauen, was mache ich draussen oder was machen meine
Kinder oder so», Zeile 242-243). Der Imam soll durch sein Verhalten Vorbild
sein, was auch die Erziehung seiner Kinder miteinschliesst und sich daher aus
der Perspektive seiner Gemeinschaft auch im Verhalten seiner Kinder spiegelt
(«vielleicht kommt im Gesprich, Ja, HodZa, HodZas Kinder machen so oder so>»,
Zeile 244). Herr K. bezeichnet dies als «schwierig» (Zeile 245). Auch in dieser
Ausserung nimmt Herr K. den Punkt der Kleidung noch einmal auf, der einzig
auf einer Wanderung weniger streng gesehen werde («nur auf einer Wanderung
geht es, hier nicht. Ich muss immer [...] mit bestimmter Kleidung», Zeile 247-
248). Aufschlussreich ist, dass er sich in dieser Sichtweise miteinschliesst («Das
geht nicht, in unserem Kopf», Zeile 246) und damit, so konnte es zumindest
interpretiert werden, auch ein gewisses Verstidndnis fiir die Perspektive seiner
Gemeinschaft zum Ausdruck bringt. Die mangelnde Trennung von Berufsrolle
und Privatleben driickt sich durchaus auch rdumlich aus, wie Herr K. in dieser
Passage klarmacht: Er wohne im Geb#ude des Vereinslokals («Ich wohne hier.
Das ist auch eine Schwierigkeit», Zeile 242). Dies ist bei einigen Imamen der
Fall, weil ihnen die Wohnung von der muslimischen Gemeinschaft zur Verfiigung
gestellt wird.® Die mangelnde rdumliche Trennung verstirkt entsprechend die
schon vorherrschende mangelnde Trennung von Berufsrolle und Privatleben des
Imams.

Zusammenfassend kann hier festgehalten werden, dass sich Herr K. als iiber-
lasteter Imam positioniert, der gestresst und belastet ist. Dies scheint in seinem
Fall vor allem durch die vielfiltigen Verhaltenserwartungen an einen Imam und
die konstante soziale Kontrolle ausgelost zu werden sowie auch durch die Tatsa-
che, dass es sich um eine umfassende Rolle handelt, die nicht abgelegt werden
kann. Hierbei wurden zwei Leitmotive der Selbst-Positionierung als iiberlasteter
Imam deutlich: die zeitliche Entgrenzung sowie die mangelnde Trennung von
Berufsrolle und Privatleben. Die zeitliche Entgrenzung wird im néchsten Unter-
kapitel durch Ausserungen anderer Imame noch weiter ausgefiihrt und dann ein
drittes Leitmotiv der Selbst-Positionierung dargelegt, das bei Herrn K. noch nicht
zum Ausdruck kam: die Vereinbarkeit von Beruf und Familie.

6 So erkliirt Herr 1.: «[D]Ju bekommst vielleicht nicht brutto so viel Geld, wie es gewohnlich
ist hier, aber du hast dafiir eine Wohnung von der Gemeinde» (Herr 1., Zeile 495-496).



8.1 Die Selbst-Positionierung als tiberlasteter Imam 225

8.1.2 Zeitliche Entgrenzung und Vereinbarkeit von Beruf
und Familie: «<Wie ein Call-Center»

Die zeitliche Entgrenzung der Titigkeit als Imam wird von weiteren Imamen als
herausfordernd bezeichnet. So sagt Herr I.: «[D]as Arbeitspensum ist fiir mich
schon- (.) manchmal, also meistens eine Herausforderung» (Herr 1., Zeile 149).
Und Herr L. meint: «Des fois (lacht), je dis, je préfere avoir des tdches comme
une caissiere a la Migros. Tack tack tack, j’ai congé, voila» (Herr L., Zeile 80—
81). Herr L. wiinscht sich also manchmal, dass sein Aufgabenbereich sowie auch
das Arbeitsende klarer definiert wéren. Die zeitliche Entgrenzung der Tatigkeit
als Imam liegt einerseits in den sich verdndernden Gebetszeiten begriindet, ande-
rerseits aber auch in der Erwartung der Gemeinschaft, dass ihr ein Imam rund
um die Uhr zur Verfiigung stehen sollte. Diese von der Gemeinschaft erwartete
permanente Erreichbarkeit — als Teil der hohen Erwartungen an den Imam (vgl.
Abschnitt 7.1.2) — wird von verschiedenen Imamen angesprochen:

Imam (..) wie ein Call-Center. [...] 24 Stunden das Telefon ist offen. (Herr E., Zeile
231-233)

[U]nd dass es ein Tag pro Woche frei ist, wire lieber null Tage noch, dass der Imam
immer da ist und immer Tag und Nacht und so weiter und dass er erreichbar ist, tele-
fonisch, bis ein Uhr oder zwei Uhr nach Mitternacht und so weiter. (Herr A., Zeile
298-301)

[U]nd das macht manchmal auch Probleme, dass meine Arbeit als Imam immer Stress
ist, immer streng. Weil ich arbeite 70%, aber ich muss jederzeit erreichbar sein, die
Leute rufen mich an, manchmal in der Nacht, wenn jemand stirbt, manchmal auch
wenn es Streit gibt zu Hause zwischen Mann und Frau. (Herr C., Zeile 72-75)

Wie hier anschaulich dargelegt wird, soll ein Imam der Gemeinschaft 24 Stunden
zur Verfiigung stehen («24 Stunden das Telefon ist offen», Herr F., Zeile 232—
233), weil es zum Beispiel zu familidren Streitigkeiten kommen kann, in welchen
Mitglieder der Gemeinschaft eine Schlichtung wiinschen, oder weil eine Sterbe-
begleitung noétig wird («wenn jemand stirbt, manchmal auch wenn es Streit gibt
zu Hause», Herr C., Zeile 75). Solche Notsituationen sind zeitlich nicht planbar
und setzen daher voraus, dass der Imam erreichbar ist. Dennoch scheinen die
muslimischen Gemeinschaften in der Darstellung der Imame wenig Verstidndnis
fiir die Belastung der Imame aufzubringen, denn gemiss der Ausserung von Herrn
A. hitten sie am liebsten, dass der Imam keinen freien Tag hat («und dass es ein
Tag pro Woche frei ist, wire lieber null Tage noch», Herr A., Zeile 298-299).
Laut Herr C. bestehe sogar der Anspruch, dass er durchgehend zu erreichen ist,



226 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

obwohl er nicht Vollzeit in der Moschee angestellt ist («Weil ich arbeite 70 %,
aber ich muss jederzeit erreichbar sein», Herr C., Zeile 73-74), was ihm sei-
ner Ausserung zufolge Stress bereitet («immer Stress», Herr C., Zeile 73). Die
immerwihrende Verfiigbarkeit ist heute auch stark an die telefonische Erreichbar-
keit gekoppelt, wie in den Ausserungen erkennbar wird («24 Stunden das Telefon
ist offen», Herr E., Zeile 232-233; «dass er erreichbar ist, telefonisch», Herr A.,
Zeile 300).7 Herr C. erwihnt zudem an spiterer Stelle im Interview, dass er an
die zweitausend Kontakte in seinem Mobiltelefon gespeichert habe und er jeden
Tag von vielen Menschen angeschrieben werde (Herr C., Zeile 271-273). Aller-
dings scheint ein Imam nicht nur in Notsituationen kontaktiert zu werden, wie
Herr C. erzihlt:

[M]anchmal bekomme ich Anrufe, die, finde ich, nicht wichtig sind. Zum Beispiel,
ein Mann hat mich um zwei Uhr in der Nacht angerufen und sagt, «Scheich, bitte
unser Imam, neben mir eine Freundin und wir mochten jetzt Sex haben und das ist
haram, verboten, kannst du zu uns kommen und uns verheiraten?». Um zwei Uhr,
ich war am Schlafen, bitte, was machst du? Das ist- Dumme Sachen. (Herr C., Zeile
264-268)

Wie in dieser doch eher ungewohnlichen Anekdote deutlich wird, wird der Imam
hier tatséchlich als eine Art 24-Stunden-Hotline behandelt, den man bei diversen
Anliegen — auch profaner Art — konsultieren kann. Natiirlich geht es in dieser
Erzdhlung im Grunde um eine normative Anfrage, nimlich um die Frage von
Sexualitdt ausserhalb einer ehelichen Beziehung, allerdings erfolgt der Anruf
mitten in der Nacht, was zum Ausdruck bringt, dass der Imam als immer zur
Verfiigung stehender Leistungserbringer behandelt wird. Die vorausgesetzte kon-
stante Erreichbarkeit des Imams kann also von einigen Gemeinschaftsmitgliedern
in bestimmten Situationen auch ausgenutzt werden, was die Belastung des Imams
vermutlich zusitzlich erhoht.® Gerade die flexiblen Arbeitszeiten und die dadurch

7 Dies bestiitigt auch eine Studie zur Familienberatung durch Imame in Norwegen: «Many
imams have broad experience of working with families, and all the interviewees said that
they spend a lot of time and effort on this type of work. For many of them, it is common for
conversations to take place via cellphone» (Brekke et al. 2022:185).

8 Allerdings zeigt sich in der Anekdote auch, dass der entsprechende Gliubige eine reli-
giose Eheschliessung ohne eine vorgéngige zivile Eheschliessung als Moglichkeit in Betracht
zieht, was laut Art. 97 Abs. 3 des Schweizerischen Zivilgesetzbuches (ZGB 1907) nicht
erlaubt ist. Herr C. ist sich dieser gesetzlichen Regelung jedoch bewusst, wie er sehr friih
im Interview betont (Herr C., Zeile 55-57).



8.1 Die Selbst-Positionierung als tiberlasteter Imam 227

beforderte Entgrenzung der Arbeit scheint die Tatigkeit als Imam besonders her-
ausfordernd zu machen. So erldutert Herr C., dass die Erwartung, dass der Imam
fortwihrend verfiigbar ist, mitunter zusétzlichen Stress auslosen kann:

[Z]um Beispiel letzte Woche ein Patient, eine Familie sagt, «Ja, unser Vater ist im Spi-
tal und er wird sterben, bitte komm schnell». Und ich konnte nicht schnell kommen.
Und dieser Patient ist gestorben. Sie sagten, «Was fiir ein Imam, du, du (.) bist nicht
gekommen», ich sagte, «Bitte, ich konnte nicht», sie verstehen das nicht, das macht
auch Stress, meine ich. (Herr C., Zeile 276-280)

Wie in dieser kurzen Erzihlung von Herrn C. offenkundig wird, kann die Erwar-
tung der fortwihrenden Verfiigbarkeit den Imam auch zusitzlich belasten, wenn
er ihr nicht entsprechen kann, weil er verhindert ist. Das dies geschehen kann,
ist insbesondere im Fall von Herrn C. nachvollziehbar, weil er in seiner Gemein-
schaft nicht Vollzeit angestellt ist und in einem zweiten Arbeitsverhiltnis als
muslimischer Seelsorger steht. Herr C. erzidhlt sich in den hier bisher zitierten
Ausserungen als iiberlasteter Imam. Durch die von ihm nicht immer erfiill-
bare Erwartung seiner Gemeinschaft, sofort vor Ort zu sein, wird sein bereits
vorhandener Stress verstérkt.

Ob ein Imam auch im Herkunftskontext fortwidhrend erreichbar sein muss,
wird aus den Interviews nicht deutlich. Gegebenenfalls ist es tatsidchlich so, dass
die permanente Erreichbarkeit eine Erwartung der muslimischen Gemeinschaft
darstellt, die erst in Europa einsetzt, und womoglich damit zusammenhéngt,
dass der Imam denjenigen Muslim*innen, die sich in einer Einwanderungssi-
tuation befinden, als Orientierungshilfe und wichtigste Anlaufstelle dient (vgl.
Abschnitt 7.1.2 und 7.2.1). Herr A. verortet die Erwartung, dass der Imam durch-
gehend verfiigbar ist, in der Tatsache, dass oftmals keine Vereinbarung iiber den
Aufgabenbereich eines Imams besteht:

Man hat nicht sozusagen eine Abmachung, was man erwartet, sondern (..) jedes von
unseren Mitgliedern, die schon iiber 600 Familien sind, jeder, der eine Not hat und
denkt, dass der Imam helfen kann, dann ruft er an. (Herr A., Zeile 302-304)

In diesen Ausserungen von Herrn A. wird deutlich, dass sich jedes Gemein-
schaftsmitglied an den Imam wendet, wenn er oder sie denkt, die Situation mache
es notig, weil kein Pflichtenheft festgelegt wurde («Man hat nicht sozusagen eine
Abmachung, was man erwartet», Zeile 302). Herr A. erzihlt sich in der Folge als
iberlasteter Imam, der das bis heute erduldet hat:



228 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Bis heute, seit 22 Jahren, ich habe alles auf mich genommen. Und zum Teil auch heute
ist es, es gibt nicht eine Zeit, wo ich ein Telefonat nicht abnehme und schnell reagiere.
Es gibt nicht eine Zeit, wo der Seelsorgedienst vom Kantonsspital anruft, auch wenn
es um Mitternacht ist, dass ich nicht schnell noch reagiere. Jetzt entweder, wie gesagt,
ich habe langsam die Energie verloren oder ich bin zu alt geworden oder irgendetwas
oder die Stelle ist eigentlich zu viel fiir mich oder ich weiss es nicht, aber jetzt langsam
versuche ich mal auch mit dem Vorstand zu reden, diese Tatigkeiten miissten definiert
werden, miissten eine Pos-, einen Punkt haben, denn so iiberldsst man den Imam den
Hinden von 500, 600, 700 Familien. Und diese 700 Familien wissen nicht, wer vor
einer Stunde den Imam um was gebeten hat, sondern sie, sie sind dran. Wir haben
nicht eine zentrale Stelle, wo alle Anfragen geschrieben, gesucht und verteilt werden,
sondern diese Stelle bin ich dann und meine Telefonnummer und dann ist es erledigt.
(Herr A., Zeile 310-322)

In dieser Ausserung erzahlt sich Herr A. zwar als iiberlastet, aber in der Art und
Weise seiner Formulierung kommt gleichzeitig ein Suchen zum Ausdruck, das
deutlich werden lésst, dass er selbst nicht ganz versteht, warum er sich belastet
fiihlt («ich habe langsam die Energie verloren oder ich bin zu alt geworden oder
irgendetwas oder die Stelle ist eigentlich zu viel fiir mich oder ich weiss es nicht»,
Zeile 313-315). Dies ist insofern aufschlussreich, als dass er gegen Ende der
Passage durchaus erldutert, wie es seiner Meinung nach zur Belastungssituation
kommt. Dass er sich hier auf diese Weise als liberbeansprucht erzihlt, muss fiir
ein besseres Verstindnis daher mit dem Beginn seiner Ausserung in Verbindung
gebracht werden. Zu Beginn positioniert er sich ndmlich als Imam, der immer
zur Verfligung steht und damit die Erwartung der permanenten Verfiigbarkeit
vollumfinglich erfiillt («seit 22 Jahren, ich habe alles auf mich genommen. Und
zum Teil auch heute ist es- es gibt nicht eine Zeit, wo ich ein Telefonat nicht
abnehme und schnell reagiere», Zeile 310-312). Die Selbst-Positionierung als
tiberlasteter Imam geht hier mit einer Erzéhlung der Hingabe und Aufopferung
einher, die auch dann nicht in Frage gestellt wird, wenn der Imam wie hier Herr
A. eine Belastungssituation feststellt.”

Herr A. deutet in dieser Ausserung jedoch auch an, dass er eine Verinderung
anstrebt («jetzt langsam versuche ich mal auch mit dem Vorstand zu reden», Zeile
316). Er erldutert die Ursachen fiir die Belastungssituation aus seiner Perspektive:
Die Mitglieder der Gemeinschaft htten keine Ubersicht, welchen Aufgaben der
Imam gerade nachgehe oder bereits nachgegangen sei und wiirden daher immer
davon ausgehen, dass er sofort Zeit fiir sie habe («sie sind dran», Zeile 319). In

9 Dass personliches Engagement die Wahrscheinlichkeit erhcht, dass Belastungssituatio-
nen von Beschiftigten als legitim betrachtet werden, darauf verweist nicht nur Klessmann
(2012:111; vgl. Fussnote 4, Abschnitt 8.1.1), diese Annahme wird auch durch weitere Stu-
dien gestiitzt (vgl. z. B. Kim, Campbell, Shepherd und Kay 2020).



8.1 Die Selbst-Positionierung als tiberlasteter Imam 229

Herr A.s Beschreibung scheint der Imam den Anspriichen der Gemeinschaft aus-
geliefert zu sein, insbesondere, weil er direkt kontaktiert wird und keine anderen
Personen involviert sind («Wir haben nicht eine zentrale Stelle [...], diese Stelle
bin ich dann», Zeile 320-321). Herr A. strebt entsprechend eine Vereinbarung
tiber die Tatigkeitsbereiche und ihren Umfang zur Verhinderung solch entgrenz-
ter Arbeitsbedingungen an («diese Tatigkeiten miissten definiert werden, miissten
eine Pos-, einen Punkt haben», Zeile 316-317). Allenfalls wire auch eine wech-
selseitige Vertretung von Imamen mit entsprechenden Dienstplidnen denkbar, die
Herr A. hier jedoch nicht anspricht. Das wiirde allerdings bedingen, dass eine
Gemeinschaft mehr als einen Imam bezahlen muss, was im Moment vermut-
lich aufgrund der schwierigen finanziellen Lage der Mehrheit der muslimischen
Vereine kaum umzusetzen wire (Eser Davolio et al. 2021:9).

Wie bereits angedeutet wurde, wirken sich die flexiblen Arbeitszeiten eines
Imams auch auf die Vereinbarkeit von Beruf und Familie aus. Hiermit wird ein
drittes Leitmotiv der Selbst-Positionierung als iiberlasteter Imam erkennbar. So
erzéhlt Herr L.

Also meine Herausforderung ist (...) die Balance zwischen Beruf und Familie. Die
Balance zwischen Beruf und Familie und die Zeit (...) Zeit richtig einstellen, also
regulieren. Das ist nicht einfach, weil Gebetszeiten sind nicht immer gleich, oder, die
spielen je nach Sonnenstand, oder, Winter ist anders, Sommer ist anders. Und dann ist
man meistens auch vielleicht mehr als 100% angestellt, sozusagen, man muss iiberall
hinrennen, wenn es sein muss, oder. Und da kann es schnell sein, dass man Fami-
lie, Kinder vernachlissigt, wenn man verheiratet ist. Oder man kann sich auch schnell
tiberschreiten, Grenzen iiberschreiten, oder, ohne dass man irgendwie das merkt. Das
ist, ich finde, das ist eine Herausforderung. (Herr I., Zeile 131-139)

Herr L. spricht hier von der Vereinbarkeit seiner Tatigkeit und seiner Familie («die
Balance zwischen Beruf und Familie», Zeile 131), die fiir ihn herausfordernd ist.
Er verwendet in der Ausserung hauptsichlich das generalisierende «man» und
scheint damit die von ihm gemachten Erfahrungen auf ein Kollektiv der Imame
zu beziehen, sich aber auch ein Stiick weit davon zu distanzieren. Herr 1. sieht
eine Ursache dieser Herausforderung in der Arbeitszeit, die sich aufgrund der
Gebetszeiten stidndig verdndert, aber auch in der erwarteten permanenten Erreich-
barkeit («man muss iiberall hinrennen, wenn es sein muss», Zeile 135-136). Er
beschreibt die belastende Arbeitssituation mit «mehr als 100 % angestellt, sozu-
sagen» (Zeile 135). Als ein von der TISS angestellter Diyanet-Imam verfiigt er



230 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

iiber einen Arbeitsvertrag und ein offizielles Pensum von 100 %.'° Er gehort
damit gerade nicht zu den Imamen, die keine Vereinbarung abgeschlossen haben.
Allerdings verweist seine Ausserung darauf, dass die Titigkeit als Imam keine
genau festgelegte und abgegrenzte Arbeitszeit zuldsst. Diese Interpretation wird
durch eine weitere Ausserung im Interview gestiitzt, in welcher er sagt: «Ich
finde, in unserem Job ist der ehrenamtliche Anteil auch sehr gross [...] iiber
100 % arbeite ich auch ehrenamtlich sozusagen» (Herr 1., Zeile 503-505). Herr
L. stellt als Folge der Entgrenzung seiner Arbeit einerseits fest, dass ihm die Zeit
fiir seine Familie fehle («dass man Familie, Kinder vernachlissigt», Zeile 137),
andererseits, dass man seine Belastungsgrenzen auch relativ schnell iiberschreiten
konne, ohne dass man dies selbst wahrnehme. Dies scheint auf personliche Erfah-
rungen zu verweisen. Auch Herr L. beschreibt die Vereinbarkeit von Imamsein
und Familie als herausfordernd:

C’est un travail, je ne sais pas, je n’ai pas fait un autre travail comme un imam, mais
c’est un travail trés humain qui absorbe beaucoup d’énergie et c’est au détriment de
la famille (lacht). // Interviewerin: Oui // Donc ma femme, elle me dit toujours: «Mais
qu’est-ce que tu fais la-bas? Tu fais rien, tu préches, tu fais des entretiens, c’est rien ¢a,
tu as de I’expérience!». Je dis, c’est- oui, a I’extérieur, c’est facile, mais ¢a demande
beaucoup d’enérgie (lacht) [...] Tous les imams, tous les gens qui travaillent dans le
domaine de 1’imam, ils souffrent de ¢a. Donc, on n’a pas de temps pour nos enfants,
pour nos familles, pour nos femmes. (Herr L., Zeile 234-243)

Herr L. betont in dieser Ausserung, dass seine Arbeit sehr viel Energie brau-
che und auf Kosten der Familie gehe («c’est un travail trés humain qui absorbe
beaucoup d’énergie et c’est au détriment de la famille», Zeile 235-236). Anders
gesagt: Er erzihlt sich hier als jemand, der so viel arbeite, dass er keine Zeit fiir
seine Familie habe. Er weist ausserdem darauf hin, dass die Arbeit nach aussen
leicht aussehe, aber sie es im Grunde nicht sei,'! weil sie viel Energie absorbiere
(«a I’éxterieur, c’est facile, mais ¢a demande beaucoup d’enérgie», Zeile 239).

10 Diyanet-Imame sind tiirkische Staatsbeamte (vgl. Abschnitt 2.1.1). Das Arbeitsrecht ist in
der Tiirkei wesentlich im Gesetz Nr. 4857, dem Is Kanunu (2003), festgelegt, das in Art. 41
unter anderem die wochentliche Maximalarbeitszeit auf 45 Stunden begrenzt.

T Sehr shnlich auch Herr E.: «Unsere Aufgabe (.) ist sehr schwer, sehr schwer. Wenn Leute
draussen gucken, einfach Imam ist sehr (.) wenig Arbeit, ein Imam arbeitet fiinf Tage, pro
Tag fiinf Mal maximal 20 Minuten oder 30 Minuten. Was ich erzéhlt habe vor zehn Minuten,
manche Probleme- sie kommen hierher, die Leute wissen nicht, sie kommen am Abend, sie
kommen am Morgen friih, sie kommen gegen Nacht oder rufen an, bis eine Stunde erzihlen
sie ihre Probleme» (Herr E., Zeile 144—149).



8.1 Die Selbst-Positionierung als tiberlasteter Imam 231

Herr L. ist der Meinung, dass die Schwierigkeit, Tatigkeit und Familie zu ver-
einbaren, unter Imamen eine verbreitete Erfahrung sei («Tous les imams [...] ils
souffrent de ¢a», Zeile 241-242). Gerade die Tatsache, dass sie zu wenig Zeit fiir
ihre Kinder haben, scheint fiir einige Imame dabei besonders belastend zu sein:

Du hast viel Zeit, aber du hast keine Zeit. Ich habe frei am Montag. Was soll ich
am Montag mit den Kindern. // Interviewerin: Die sind in der Schule, ja. // Und ich
habe drei Kinder, zwei haben am Nachmittag Schule. Und nachher Aufgabenhilfe.
Sie werden ungefihr 4 Uhr 30 in der-, nach Hause kommen. Dann sind sie miide, ja,
manchmal wenn das Wetter gut ist, dann gehe ich bisschen zwei oder drei Stunden
nach draussen, aber das reicht nicht aus. (Herr J., Zeile 124—-129)

[I]1 n’y a pas- le congé: un jour. // Interviewerin: Oui // C’est mercredi, je n’ai pas
fait d’activité avec ma famille, parce que le congé pour les enfants est de samedi a
dimanche. Samedi et dimanche, je fais les cours de coran a la mosquée. (Herr M.,
Zeile 197-199)

Beide Imame bringen hier zur Sprache, dass sie kaum mit ihren Kindern etwas
unternehmen konnen, was sie zu bedriicken scheint («das reicht nicht aus», Herr
J., Zeile 129; «je n’ai pas fait d’activité avec ma famille», Herr M., Zeile 197—
198). Sobald die Kinder eines Imams schulpflichtig sind, beschrinkt sich ihre
freie Zeit vorrangig auf das Wochenende, doch am Wochenende sind Imame in
der Schweiz oftmals stark in ihrer Gemeinschaft eingespannt, weil sie zum Bei-
spiel Religionsunterricht geben («Samedi et dimanche, je fais les cours de coran a
la mosquée», Herr M., Zeile 199). Die Imame haben ihren freien Tag deswegen
unter der Woche. Dann konnen sie aber mit den Kindern nichts unternehmen,
weil diese dann in der Schule sind («Was soll ich am Montag mit den Kin-
dern», Herr J., Zeile 125). Dass die Gemeinschaft am Wochenende fiir bestimmte
Aktivititen iiber die Gebete hinaus in der Moschee zusammenkommt, ist in den
Herkunftslindern oft nicht der Fall, sondern charakteristisch fiir Moscheevereine
in Europa.'? Vermutlich wird die Vereinbarkeit von Beruf und Familie von Ima-
men besonders dann als Problem und als Belastung wahrgenommen, wenn ihre
Kinder schulpflichtig sind, und héngt somit vom Alter der Kinder ab. Anderer-
seits ist auch denkbar, dass die Vereinbarkeit von Imamsein und Familie eher fiir
jiingere Imame zu einem Problem wird, da diese den Anspruch haben, ausrei-
chend Zeit mit ihren Kindern zu verbringen, und daher moglicherweise ein etwas
anderes Rollenverstindnis und Geschlechterbild mitbringen als dltere Imame. Das

12 80 erklirt Herr O.: «[Au] Kosovo [...] chez nous, c¢’est un peu traditionnel, il n’y a pas
de dimanche, il n’y a pas de samedi, il n’y a pas- juste le vendredi (lacht). Apres, les autres
jours, ils s’en foutent» (Herr O., Zeile 91-95).



232 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Alter der Kinder der Imame wurde nicht erfragt, daher kann das an dieser Stelle
nicht abschliessend beantwortet werden.

Zusammengefasst kann hier fiir beide Unterkapitel festgehalten werden, dass
sich die Imame aus unterschiedlichen Griinden als stark beansprucht, ja sogar
tiberlastet erzéhlen.

8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung
8.2.1 Herr A.: «Diese Stelle ist etwas Wichtigeres»

Herr A. ist zur Zeit des Interviews 48 Jahre alt, seit mehr als 20 Jahren in
der Schweiz als Imam tétig und von seinem Verein angestellt. Er hat einen
Lizentiatsabschluss in Theologie und Philosophie. Aufgrund eines Amtes in
einem muslimischen Dachverband, das er nebst seiner Imam-Titigkeit bekleidete,
hatte Herr A. wihrend einiger Jahre eine Sprechposition in den massenmedialen
Debatten der Schweiz inne.

Der statusbezogenen Selbst-Positionierung liegt bei Herr A. ein ganz bestimm-
tes Imam-Versténdnis zugrunde:

Und bei einigen, sag ich jetzt mal, die Imam-Stelle ist eine Stelle so wie irgendeine
andere Stelle, ja? Und ich denke, diese Stelle ist etwas Wichtigeres, etwas Posi-
tionierteres, weil es (.) nicht nur mit einer Tdtigkeit zu tun hat, nicht nur mit fiinf
Gebeten zu tun hat und das ist alles, sondern er sollte immer dranbleiben, um fiir die
Gemeinschaft Losungen zu finden, Vorteile zu finden, Motivationen zu wecken, am
Geburtstag einem kleinen Kind noch zu wiinschen, damit es sich freut, «Der Imam
hat mich begriisst und mir gratuliert sogar», ja. (Herr A., Zeile 350-356)

Imamen gebiihrt gemiss Herr A. grundsitzlich eine wichtige Stellung («diese
Stelle ist etwas Wichtigeres, etwas Positionierteres», Zeile 351-352). Herr A.
spricht in dieser Passage nicht von sich, sondern nutzt ein Personalpronomen in
der 3. Person Singular («er», Zeile 353), bleibt also in einem allgemeinen Modus,
der unterstreicht, dass es hier um Imame im Generellen geht. Er grenzt sich in
dieser Ausserung von einem eingeschrinkten Titigkeitsbereich eines Imams ab
und verweist auf die Erweiterung der Rolle («weil es (.) nicht nur mit einer
Tatigkeit zu tun hat, nicht nur mit fiinf Gebeten zu tun hat und das ist alles»,
Zeile 352-353). Im Anschluss daran zéhlt Herr A. verschiedene Aufgaben auf,
die der Titigkeitsbereich eines Imams umfassen sollte, in welchen aber auch ein
bestimmtes Engagement zum Ausdruck kommt («er sollte immer dranbleiben,
um fiir die Gemeinschaft Losungen zu finden, Vorteile zu finden, Motivationen



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 233

zu wecken», Zeile 353-355). Damit begriindet er, weswegen einem Imam eine
hohere Stellung zukommen sollte. Er schliesst die Antwort mit dem Beispiel
einer Geburtstagsgratulation ab, in welchem er den Stellenwert eines Imams noch
einmal indirekt verdeutlicht, indem er das Kind, dem der Imam gratuliert, sagen
lasst «Der Imam hat mich begriisst und mir gratuliert sogar» (Zeile 365). In
dieser Passage wird offenkundig, dass Herr A. der Meinung ist, dass Imamen ein
gewisser Status bzw. ein gewisses Prestige!? zukommen sollte — das Leitmotiv der
statusbezogenen Selbst-Positionierung. Dieses Motiv erscheint entsprechend in
den Selbsterzdhlungen von Herrn A., wie am Ende einer Erzdhlung deutlich wird,
in welcher er seinen Bildungsweg und seinen Werdegang als Imam schildert. Die
Selbsterzédhlung endet mit folgender Passage:

Also ich bin als Student hierher gekommen zu meinen Eltern im Ramadan und dann
hab ich das Praktikum hier abgeschlossen, bin wieder zuriick und somit kannte ich
diese Leute mehr oder weniger. Und als ich das abgeschlossen habe, war mein Gliick,
dass meine Stelle schon offen war beziehungsweise schon seit 92 bis 98, 99, wo ich
gekommen bin, die hatten immer nur kurzzeitig einen Imam gehabt, die haben nie
einen Regelimam gehabt (unverstdndlich). Und dann mit meinem Kommen fiir sie wie
auch fiir mich war eigentlich-, eine Sonne ging (.) auf, oder wie sagt man, ein Licht
ist an. (Herr A., Zeile 125-132)

Herr A. beendet die Erzdhlung seines Werdegangs als Imam mit seiner Anstel-
lung in der Schweiz. Ein Moscheeverein in der Schweiz, in welchem er bereits ein
Praktikum absolviert hatte, verfiigte lingere Zeit iiber keinen festen Imam und so
wurde er nach Abschluss seines Studiums eingestellt. Seine Anstellung beschreibt
Herr A. mit der Metapher einer aufgehenden Sonne bzw. eines angehenden Lichts
(«mit meinem Kommen fiir sie wie auch fiir mich war eigentlich-, eine Sonne
ging (.) auf, oder wie sagt man, ein Licht ist an», Zeile 130-132). Das ldsst
sich verschieden deuten. Herr A. konnte mit dieser Ausserung zum Ausdruck
bringen, dass die Anstellung fiir ihn Erfolg und personliches Gliick bedeutete
oder dass seine Verpflichtung der Gemeinschaft Stabilitidt brachte. Interessant ist
jedoch, dass er das Bild des Lichts verwendet: Licht kann eine Metapher fiir
Erkenntnis darstellen, sowohl in der Philosophie (vgl. z. B. Kreuzer 2016) als
auch im Koran, in welchem Nichtwissen mit Finsternis identifiziert wird (Karimi

131n der Sozialstrukturanalyse wird mit «Prestige» die gesellschaftliche Wertschitzung
bezeichnet, die einer beruflichen Position zukommt, wihrend «Status» zwar dhnlich verwen-
det wird, jedoch oft als der objektivere Begriff gilt, weil er sich auf sogenannt «objektive»
Merkmale wie Einkommen oder Bildung bezieht (Groff 2015:44). In dieser Arbeit werden
die beiden Begriffe synonym verwendet, da es an dieser Stelle nicht um eine Messung von
Status oder Prestige geht.



234 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

2021:187). Dann liesse sich interpretieren, dass sich Herr A. als jemand ver-
steht, der seiner Gemeinschaft Wissen ermoglicht. Unabhingig davon, welcher
Lesart man an dieser Stelle folgt, Herr A. schreibt sich in dieser Ausserung eine
bestimmte Bedeutung zu.

Eine Betonung des eigenen Werts findet sich auch an anderen Stellen in
seinem Interview. Die folgende Ausserung handelt von verschiedenen Koope-
rationen, unter anderem mit der politischen Gemeinde:

Und die dritte Stelle ist dann die Stadt (Name der Stadt), mit der ich (.) eigentlich
vieles offen, viele Arbeiten zusammen gefiihrt habe, selbst bei der Griindung vom
Integrationsbiiro in (Name der Stadt) war ich im Beirat mitwirkend und dhnliches,
selbst bei der Einfiihrung von Gemeinde (Name) in (Name der Stadt) und der Zusam-
menstellung der zwei Gemeinden war mein Votum auch mit dabei, selbst bei einigen
grossen politisch-sozialen Themen in der Stadt (Name der Stadt) ist mein Name auch
grossgeschrieben. (Herr A., Zeile 375-381)

Diese Ausserung besteht aus einer Aufzihlung von politischen Entscheidungen
bzw. Prozessen in seiner Stadt, in deren Rahmen er konsultiert wurde. Seine
Verwendung von «selbst» im Sinne von «sogar» («selbst bei», Zeile 376-377,
Zeile 378, Zeile 379-380) driickt hierbei ein iiberraschendes Moment aus, nim-
lich dass eigentlich nicht zu erwarten wire, dass er konsultiert wird. Dass er als
Imam dennoch in all diese Prozesse einbezogen wurde, weist darauf hin, dass
er eine bestimmte Position einnimmt. Dieser Eindruck wird verstiarkt durch die
von ihm am Ende der Passage gewihlten Formulierung, sein Name sei «auch
grossgeschrieben» (Zeile 380-381).

An anderer Stelle im Interview wird sichtbar, wie Herr A. die Stellung, die
er fiir sich selbst in Anspruch nimmt, auch mit seinen spezifischen Kompeten-
zen und Fahigkeiten verkniipft. Er diskutiert in der nachfolgenden Passage die
Kompetenzen, welche er sich auf seinem Bildungsweg angeeignet hat:

Diese Imam-Stelle, wir haben, also selbst ich, was ich, die Kompetenzen und die
Fahigkeiten, die ich brauche fiir meine Stelle, sind die schon von der Mittelstufe,
also vom islamischen Gymnasium in (Name einer Stadt), also von diesem Gymna-
sium da brauche ich vielleicht achtzig Prozent meiner Kompetenzen und Fahigkeiten
fiir meine Imam-Stelle. Eigentlich, als ich dann spiter Philosophie studiert habe, alte
griechische Philosophie und islamische Philosophie und européische und danach auch
weiterging in diese Richtung so, da, wenn ich sowas gebrauche, dann ist es manchmal
in den Diskussionen, in den &ffentlichen Debatten, in der Fiihrung meiner Gemein-
schaft mehr oder weniger in welche Richtung es geht, um- in die Islam Verstehens-
richtung und Anpassung in meiner Moschee und Anpassung in meiner Umgebung, da
vielleicht hitte ich mein Studium gebraucht und das hat natiirlich bei uns auch Friichte



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 235

gegeben. Allerdings, die allgemeinen Titigkeiten, von denen ich erzihlt habe, von
einem Imam, die sind jetzt wirklich nicht auf dieser Stufe. (Herr A., Zeile 142-154)

Interessant an dieser Ausserung ist in Bezug auf die statusbezogene Selbst-
Positionierung zunéchst die Formulierung «selbst ich» (Zeile 142). Selbst er
greife hauptsidchlich auf die Kompetenzen zuriick, die er sich im islamischen
Gymnasium angeeignet habe, erzihlt Herr A. Das konnte darauf hindeuten, dass
er sich aus seiner Perspektive durch seinen Abschluss und das dadurch angeeig-
nete Wissen von anderen Imamen abhebt. Er scheint dieses Wissen nur bedingt in
die Gemeinschaft einbringen zu konnen, denn er fihrt fort, dass sein Philosophie-
Studium in anderer Hinsicht niitzlich war, zum Beispiel «in den offentlichen
Debatten, in der Fiihrung meiner Gemeinschaft» (Zeile 149-150). Sein Studium
hat sich somit ausgezahlt, wie er mit der Formulierung «das hat natiirlich bei
uns auch Friichte gegeben» (Zeile 152-153) verdeutlicht. Hier ist insbesondere
die Verwendung von «natiirlich» augenfillig, durch die er eine bestimmte Selbst-
verstdndlichkeit ausdriickt. Es scheint ihm fraglos, dass sein Wissen aus dem
Studium, da wo er es umsetzen konnte, eine positive Wirkung zeigte. Zuletzt
folgt eine Abgrenzung von den «allgemeinen Titigkeiten» eines Imams, «die
[...] jetzt wirklich nicht auf dieser Stufe» sind (Zeile 153-154). Die allgemei-
nen Titigkeiten eines Imams werden in diesem Satz vor allem durch die eher
umgangssprachlich verwendeten Fiillworter «jetzt wirklich» (Zeile 154) in Ver-
bindung mit «nicht» abgewertet. Herr A. grenzt sich in diesem Satz im Grunde
von einem eingeschrinkten Aufgabenbereich des Imams ab (vgl. Abschnitt 7.1.1).
Er prisentiert sich damit gleichzeitig implizit als jemand, der seine Tatigkeit
als Imam iiber diese «allgemeinen Titigkeiten» hinaus erfiillt bzw. mehr Qua-
lifikationen mitbringt, als fiir diese Tatigkeiten notig sind. Insgesamt wird in
obenstehend zitierter Passage sein Stellenwert als Imam deutlich, der jedoch nicht
an seine Arbeitsstelle gekniipft ist, sondern von seinen Kompetenzen abhingt.
Dazu zidhlt zum Beispiel sein personlicher Bildungsweg, der ein Philosophie-
Studium umfasst («alte griechische Philosophie und islamische Philosophie und
europdische und danach auch weiterging in diese Richtung so», Zeile 147-148).

Seine statusbezogene Selbst-Positionierung wird nicht nur in inhaltlichen Aus-
serungen sichtbar, sondern kommt auch in einer bestimmten Interaktionssituation
withrend des Interviews zum Ausdruck. Als Herr A. nach Herausforderungen und
Schwierigkeiten seiner Tdtigkeit gefragt wird, geht er nicht auf den Erzdhlstimu-
lus ein, sondern antwortet darauf mit einer Gegenfrage: «Immer wieder muss ich
Thnen die Frage stellen, wo, hier oder im Heimatland?» (Herr A., Zeile 173).
Er nimmt also eine inhaltliche Prézisierung vor, die ihm wichtig ist. Gleichzeitig
weist er mich als Forschende durch seine Formulierung («immer wieder muss



236 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

ich», Zeile 173) auch zurecht. Als ich darauf antworten will, unterbricht er mich
und konkretisiert seine Unterscheidung in «hier» und «Heimatland» noch ein-
mal.'"* Es gelingt mir in der Folge, die Interviewsituation stabil zu halten, indem
ich auf seine Unterscheidung eingehe.!> Dieser Moment im Interview zeigt, dass
Herr A. durchaus gewillt ist, die durch die Interviewsituation gegebene asymme-
trische Beziehung zwischen Befragtem und Interviewerin (vgl. Abschnitt 5.3.1)
herauszufordern, wenn er es fiir notwendig erachtet. Man konnte interpretieren:
Er nimmt in seinen Augen eine bestimmte Stellung ein, die ihm das erlaubt.
Er zeigt sich somit auch in der Interviewsituation in einem gewissen Mass als
selbstbewusst und handlungsfihig.

Zusammengefasst nimmt Herr A. durch das ganze Interview hindurch immer
wieder eine statusbezogenen Selbst-Positionierung ein, d. h. er erzihlt sich als
jemand in einer bestimmten Stellung. Er zeigt sich selbstbewusst und hand-
lungsfihig, auch in der Interviewsituation selbst. Herr A. fordert aber auch ganz
allgemein einen gewissen Status fiir Imame ein, wie er in der ersten in die-
sem Unterkapitel zitierten Ausserung klarmacht («Und ich denke, diese Stelle ist
etwas Wichtigeres, etwas Positionierteres», Herr A., Zeile 351-352). Die status-
bezogene Selbst-Positionierung kann durchaus auch als eine Strategie verstanden
werden, weil die gesellschaftliche Stellung eines Imams in der Schweiz nicht
zwingend mit Wertschidtzung und Ansehen verbunden ist (vgl. Abschnitt 8.2.3)
und eine bestimmte berufliche Belastung besteht (vgl. Abschnitt 8.1).

8.2.2 Herr N.: <Et moi, je suis docteur»

Herr N. ist zur Zeit des Interviews 66 Jahre alt, lebt schon seit mehr als 30
Jahren in der Schweiz und ist etwas mehr als 20 Jahre ehrenamtlich im glei-
chen Moscheeverein als Imam titig. Er bringt kein Studium in Theologie oder in
einem verwandten Bereich mit, sondern hat ein naturwissenschaftliches Studium
absolviert. Es existieren einzelne Zeitungsartikel, in welchen er erwihnt wird und
zur Sprache kommt.

Der Antwortstil von Herrn N. ist eher sprunghaft. Er streut im Interview immer
wieder Ausserungen ein, die auf seinen Stellenwert und seine Fihigkeiten verwei-
sen. Seine spezifische Art der statusbezogenen Selbst-Positionierung kann mit der

14 «// Interviewerin: Vielleicht- // Herr A.: Also Heimatland heisst schon muslimische Linder
oder nicht-muslimische Linder» (Herr A., Zeile 174-175).

15 Und zwar wie folgt: «Vielleicht konnen Sie es zuerst fiir hier sagen und mir dann sagen,
was denn anders wire in muslimischen Landern» (Interviewerin in Herr A., Zeile 176-177).



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 237

folgenden Passage verdeutlicht werden, mit der er seine Antwort auf die Frage
damit beginnt, was es braucht, um Imam zu werden:

Moi, j’ai dans un article que j’ai une fois publié, il faut, j’exige maintenant, je sou-
haite, mais ca fait longtemps que je n’ai pas- qu’il faut avoir un niveau supérieur ici en
Suisse. J’exige au moins le Master, vous avez le Master pour le doctorat, au moins un
Master, qu’il connait beaucoup de langues, il est intégré, il connait le systeme suisse,
plus le c6té théologique, le coté. Et moi, j’ai- sur la tiche, je n’ai pas de formation
d’imam, imam, mais avec le temps, avec I’expérience, avec ma- moi aussi, je suis doc-
teur en (Name eines Fachs). Vous avez la méthodologique de travailler, voila la méme
chose, on n’a pas besoin de quelqu’un qui nous apprenne. (Herr N., Zeile 61-68)

Herr N. leitet seine Antwort mit einem Verweis auf einen Artikel ein, den er
zu dieser Frage publiziert habe («Moi, j’ai dans un article que j’ai une fois
publié», Zeile 61), und demonstriert damit gleich zu Beginn der Antwort gewisse
Kompetenzen. Im Zusammenhang mit dem Inhalt der darauffolgenden Passage
— der Forderung nach einem bestimmten Bildungsabschluss sowie der Erwéh-
nung seines eigenen Abschlusses — liesse sich womdoglich sogar schlussfolgern,
dass er sich mit dem Hinweis auf eine Publikation im Wissenschaftsbetrieb ver-
ortet. Publikationen gelten als Nachweis einer erfolgreichen wissenschaftlichen
Tadtigkeit, was bereits einen bestimmten Status andeuten wiirde. Auffillig ist im
Vergleich zu anderen Ausserungen auch die Anzahl der Selbstbeziige im ers-
ten Satz: Er spricht gleich fiinf Mal von sich selbst («j’ai [...] j’ai publié [...]
jexige [...] je souhaite [...] je n’ai pas», Zeile 61-62). Als Herr N. anmerkt,
dass ihm eine Imam-Ausbildung fehle («je n’ai pas de formation d’imam, imam,
mais avec le temps, avec 1’expérience, avec ma-», Zeile 65-66), bricht er mit-
ten im Satz ab und fiigt an, dass er einen Doktortitel habe («moi aussi, je suis
docteur en (Name eines Fachs)», Zeile 66—-67). Er kontert die zuvor genannte
«Schwiche» also mit einem Fakt, der auf den hochsten akademischen Grad und
damit auf eine bestimmte gesellschaftliche Position verweist. Gleichzeitig driickt
er damit auch aus, dass er die von ihm zuvor allgemein an Imame gestellte Forde-
rung eines hohen Bildungsniveaus («un niveau supérieur ici en Suisse. J’exige au
moins le Master», Zeile 62—63) selbst erfiillt. Dabei ist aufschlussreich, dass er
zuvor nicht gefordert hat, dass der entsprechende Abschluss in einem fiir Imame
relevanten Bereich absolviert werden muss. Er spricht einzig relativ vage davon,
dass ein Imam «le cote théologique» (Zeile 65), also die theologische Seite, ken-
nen sollte. Auch an anderer Stelle im Interview verweist er nochmals explizit
auf seinen Doktortitel und die damit einhergehenden Kompetenzen: «[E]Jt moi,

je suis docteur, je sais un petit peu de la méthodologie avec laquelle je tra-
vaille» (Herr N., Zeile 173-174). Da Bildungsabschliisse im Grunde rechtlich



238 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

abgesicherte Formen von Schliessungen darstellen, kniipfen sie immer auch an
bestimmte gesellschaftliche Positionen an. Der Doktorgrad scheint daher in sei-
ner statusbezogenen Selbst-Positionierung auf die gesellschaftliche Stellung zu
verweisen, die er fiir sich selbst in Anspruch nimmt.

Ausserdem von Belang in oben zitierter Ausserung ist, dass sich darin eine
bestimmte Interaktionssituation abbildet. Herr N. nimmt zwei Mal direkt auf mich
als Forschende Bezug. Zuerst bezieht er sich auf meinen akademischen Grad
(«vous avez le Master pour le doctorat», Zeile 63), dann betont er die damit ein-
hergehenden Fihigkeiten («Vous avez la méthodologie de travailler», Zeile 67).
Beides konnte als Ausdruck einer gewissen Wertschitzung gelesen werden, aber
auch als einen Versuch, eine Verbindung zur oder zumindest Annéherung an die
Forschende herzustellen. Auf die zweite Bezugnahme folgt ein Satz, in dem er
«on» bzw. «nous» (wir) verwendet. Dadurch sowie iiber den Inhalt des Gesag-
ten stellt er eine Verbindung mit mir als Forschender her: Er spricht davon, dass
wir beide niemanden briuchten, der uns etwas beibringe («on n’a pas besoin de
quelqu’un qui nous apprenne», Zeile 68). Es findet also eine Art Gleichstellung
mit mir statt, was auch als eine statusbezogene Selbst-Positionierung verstanden
werden kann, weil eine bestimmte Position (wieder?) hergestellt werden muss.
Objektiv betrachtet verfiigt er im Moment des Interviews iiber einen hoheren
Abschluss als ich — den Doktortitel, den er explizit erwédhnt. Die Interviewsitua-
tion und die dadurch gegebene asymmetrische Beziehung zwischen Befragtem
und Forschender scheint sich fiir ihn aber so darzustellen, dass er eine Gleich-
stellung mit mir oder zumindest eine Anndherung an mich herstellen muss.
Diese Interpretation ist die Folge des Eindrucks, den er im ganzen Interview
erweckt, aber insbesondere einer vorhergehenden Interaktion, in welcher er sehr
aufgewiihlt erscheint:

Parce que I’Islam, c’est la paix, la prospérité et il est compatible avec la société. Moi,
ca fait 31 ans que je suis en Suisse et il est compatible (schldgt auf den Tisch). Méme
plus, I’Islam s’applique ici en Suisse, je parle- peux faire avec vous le débat aprés
(Interviewerin lacht), je vous démontre si vous voulez toute a I’heure. (Herr N., Zeile
45-49)

An dieser Stelle des Interviews nimmt Herr N. die grosseren Debatten zu Islam
und Muslim*innen auf. Er bringt hier eine zum Bild des «schlechten Islams»
gegensitzliche Vorstellung zur Sprache, die «den Islam» als Frieden und Wohl-
stand zeichnet («I’Islam, c’est la paix, la prosperité et il est compatible avec la
société», Zeile 45-46). Dies entspricht den bereits erwihnten Studienergebnissen



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 239

(van Es 2018), dass essentialistische Darstellungen «des Islams» als gewalttd-
tige Religion ebenso essentialistische Darstellungen von Seiten der Muslim*innen
begiinstigt (vgl. Abschnitt 2.2.4 und 6.3.3). Herr N. betont mehrere Begriffe
(«compatible», Zeile 45, 46; «Méme plus», Zeile 47) und schligt auf den Tisch,
was als Ausdruck davon verstanden werden kann, wie sehr ihm die Sache nahe-
geht. Womoglich hilt er die von diesen zwei sehr kontrdren Vorstellungen «des
Islams» hervorgerufene Dissonanz schlecht aus. Zusitzlich, und das ist fiir die
vorhergehend interpretierte Stelle von Belang, scheint er mich in dieser Situation
als imagindre Gegnerin bzw. Vertreterin der von ihm hier gekonterten Vorstel-
lung anzusprechen, denn er bietet mir an, dariiber nach dem Interview mit mir zu
debattieren und mir den Nachweis zu erbringen, dass er recht hat («je [...] peux
faire avec vous le débat apres [...], je vous le démontre si vous voulez toute a
I’heure», Zeile 47-49). Aus dieser Positionierung von mir durch Herr N. folgt,
so soll das an dieser Stelle zumindest interpretiert werden, dann womdglich die
Anndherung in der spiteren Interaktion, in der er mir gegeniiber eine gewisse
Wertschitzung ausdriickt.

Direkt vor der obenstehend zitierten Sequenz findet sich ein weiterer Hinweis
auf die statusbezogene Selbst-Positionierung. Vor der eher emotionalen Passage
sagt Herr N. nimlich Folgendes:

Je suis président, bien si vous voulez, président de (Name einer Organisation) en tant
qu’administrateur. Mais on essaie d’organiser cela au niveau de la Suisse, pour que
les gens connaissent bien I’islam. (Herr N., Zeile 4245)

Er prisentiert sich in dieser Ausserung als Prisident und Administrator einer
Vereinigung, die sich auf nationaler Ebene organisieren will, um «den Islam»
bekannter zu machen. Allerdings handelt es sich bei der von ihm genannten Ver-
einigung nicht um eine einschligig bekannte Organisation, die eine 6ffentliche
Ausstrahlung, Bekanntheit oder Vernetzung aufweist, so dass sich keine weiteren
Informationen dazu finden.'® Wihrend es vor und nach dieser kurzen Passage wie
bereits dargestellt um das Bild von Islam und Muslim*innen geht, nennt er an
dieser Stelle einerseits seine Position als Prisident und Administrator («Je suis
président [...] en tant qu’administrateur», Zeile 42-43), hebt aber andererseits
auch hervor, dass die Vereinigung auf nationaler Ebene agiert («au niveau de la
Suisse», Zeile 44). Beides deutet eine gewisse Wichtigkeit an. Ahnlich auch an
einer anderen Stelle:

16 Eine Internetsuche zu dieser Organisation ergibt keine Ergebnisse.



240 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

[J]’ai plein d’articles dans des journaux suisses, surtout a (Name des Kantons), au can-
ton, parce que c’est ¢a, c’est plein, plein, plein d’articles, vous pouvez demander si
vous voulez, et aussi avec (Name einer Stadt) au niveau bilingue ou bien, je ne sais
pas, une petite vidéo, vous pouvez tout trouver sur notre site, voila. On a des soirées
pour les vidéos et cetera, un interview, donc, ¢a c’est bon. Et aussi avec- on avait suivi
une formation avec Madame (.) comment s’ appelle-t-elle, une fois, la communication.
Avec une journaliste. On avait suivi un petit quoi, mais moi, je suis renseignant, j’ai
un petit peu, j’ai plein de — comment dire — de séminaires sur la communication et
cetera. (Herr N., Zeile 299-308)

In dieser Ausserung spricht Herr N. zunichst iiber seine Medienprisenz («j’ai
plein d’articles dans des journaux suisses, surtout de (Name des Kantons), du can-
ton», Zeile 299-300). Ins Auge fillt insbesondere die Wortwiederholung «plein,
plein, plein» (Zeile 301), durch die er die Menge an Artikeln betont, in welchen
er erwiihnt wird, die als Wortwiederholung aber wie eine Ubertreibung anmutet.
Im ersten Teil der Passage scheint es vorrangig darum zu gehen, mich von sei-
ner Medienprésenz zu iiberzeugen, denn er legt mir nahe, hinsichtlich der Artikel
anzufragen — wobei unklar ist, ob bei ihm selbst oder bei den entsprechenden Zei-
tungen — und auch die Webseite seines Moscheevereins zu konsultieren («vous
pouvez demander si vous voulez [...] vous pouvez tout trouver sur notre site»,
Zeile 301-303). In der Folge nimmt er eine Schulung zum Umgang mit Medien
auf («on avait suivi une formation», Zeile 305) und erwihnt, dass er jemand
ist, der (Medien) Auskunft gibt («je suis renseignant», Zeile 306-307), um dann
anzufiigen, dass er viele Kommunikationsseminare besucht habe («j’ai plein [...]
de séminaires sur la communication», Zeile 307-308). Hierin wird ein Muster
deutlich, das dhnlich auch bei vorhergehend zitierten Stellen auftaucht: Die Ver-
bindung von «je suis ...» («Je suis président», Zeile 42; «je suis docteur», Zeile
67, 173; «je suis reseignant», Zeile 306-307) und einer Erwidhnung von damit
einhergehenden Kompetenzen («je suis docteur, je sais un petit peu de la métho-
dologie avec laquelle je travaille», Zeile 173-174; «je suis renseignant [...] j’ai
plein [...] de séminaires sur la communication», Zeile 306-308). Herr N. erzihlt
sich also wiederkehrend als jemand mit bestimmten Kenntnissen und Fihigkeiten.
Auch gegen Ende des Interviews nimmt Herr N. noch einmal die statusbezogene
Selbst-Positionierung ein, indem er sich als erfahrener Imam positioniert:

[M]oi, je suis prét a transmettre mon expérience a (Name des Kantons) aux autres
imams, comment on pourrait organ- disséminer et cetera, pour que les gens (.) les
choses se passent de la meilleure fagon et qu’on soit accepté, bien intégré, qu’aucun
probléme se passe en Suisse [...]. (Herr N., Zeile 334-337)



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 241

Herr N. sieht sich selbst als jemanden, der iiber eine grosse Erfahrung verfiigt,
von der andere Imame profitieren konnen. Er sei bereit, seine Erfahrung weiter-
zugeben, meint er («moi je suis prét a transmettre mon expérience a (Name des
Kantons) aux autres imams», Zeile 334-335). Auch damit betont er erneut seinen
Stellenwert. Eine solche Vermittlung von Erfahrungen wiirde der Integration und
Anerkennung der Muslim*innen in der Schweiz dienen, glaubt Herr N. Damit
nimmt er Bezug auf Themen, die in den oOffentlichen Debatten stark diskutiert
werden (vgl. dazu Abschnitt 6.3.4 und 6.3.8) und auf Aspekte des Modell-Imams
verweisen (vgl. Abschnitt 6.3 und 9.3). Herr N. scheint sich somit, wie bereits
in der obenstehend zitierten Ausserung deutlich wurde, in welcher er sagt, Islam
sei Frieden und Wohlstand, mit den Vorstellungen von Islam in den offentlichen
Debatten auseinanderzusetzen.

Zusammengefasst erwecken die zitierten Passagen insgesamt den Eindruck
eines dusserst ausgeprigten Bediirfnisses, gegeniiber der Forschenden den eige-
nen Stellenwert hervorzuheben, so dass es teilweise fast wie eine Uberbetonung
wirkt. Herr N. erzihlt sich als jemand, der ausreichend Fahigkeiten und Wissen
mitbringt. Dies hingt womdglich damit zusammen, dass er kein theologisches
Studium absolviert hat und er sich allenfalls in bestimmten Situationen des-
wegen rechtfertigen muss. Wie stark die statusbezogene Selbst-Positionierung
jedoch damit in Verbindung steht, kann nicht ausgemacht werden, denn die bei-
den anderen Imame ohne theologisches Studium positionieren sich nicht auf diese
Weise.

8.2.3 Hoher Stellenwert versus Statusverlust: «Weil es
nur ein Imam ist, der sowieso nichts versteht»

Wodurch die statusbezogene Selbst-Positionierung insgesamt erklidrt werden
kann, ldsst sich nur vermuten. Es ist nicht die Absicht oder das Ziel dieser
Arbeit, verborgene Motive oder Beweggriinde der Personen «aufzudecken», da
dies soziologisch nicht geleistet werden kann. Festgestellt werden kann jedoch,
dass Imame in muslimischen Gesellschaften gemeinhin einen hohen Stellenwert
haben (Norris und Inglehart 2011:143—144), der in der schweizerischen Gesell-
schaft nicht automatisch gegeben ist. Statusbezogene Selbst-Positionierungen
rufen daher vermutlich auch Aspekte aus Diskursen muslimischer Kontexte auf,
die hier nicht eindeutig plausibilisiert werden koénnen. In diesem Unterkapitel
geht es daher um den Gegensatz von hohem Stellenwert, der in statusbezoge-
nen Selbst-Positionierungen sichtbar wird, und moglichem Statusverlust in der
Schweiz, der auch an einigen Stellen in den Interviews angesprochen wird. So



242 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

erwihnen einige Imame, dass sie einen hohen Stellenwert innerhalb von musli-
mischen Gemeinschaften in der Schweiz geniessen, wie folgende Ausserungen
zeigen:

Ich sehe es so, alle Menschen in unserer Gemeinschaft respektieren mich. Wegen
meinem Titel, nicht meiner Personlichkeit. // Interviewerin: Oh // Meine Personlich-
keit unterstiitzt den Titel, deswegen geniesse ich zwei Mal Respekt. (Herr J., Zeile
247-249)

Ein Vorteil ist auch natiirlich, dass man geehrt wird (..) das ist schon dran, oder,
respektiert von vielen. (Herr 1., Zeile 168—-170)

[J]’aime beaucoup le respect pour moi. (Herr M., Zeile 81)

[W]as schon ist oder was gut ist vielleicht, nicht schon, Muslime oder die Leute
schauen zum Imam mit Respekt. // Interviewerin: Ja // Wir haben eine bestimmte,
bestimmte Bedeutung und bestimmte Position in der Gesellschaft. (Herr K., Zeile
168-170)

[Wlenn wir zu den Siileymanci-Briidern gehen, lassen sie mich sofort nach vorne tre-
ten, wenn ich in eine Diyanet-Moschee gehe, lassen Sie mich nach vorne treten, wohin
ich auch gehe, das ist in unserer Gemeinschaft anerkannt. (Herr F., Zeile 673-675;
Ubersetzung nt)

Wihrend die Imame in den ersten vier Ausserungen direkt von Respekt sprechen,
erldautert Herr F. in der letzten Ausserung, dass er in verschiedenen muslimischen
Gemeinschaften zum Vorbeten nach vorne gebeten wird, weil er iiberall Anerken-
nung geniesse. Dabei streicht er durch die von ihm genannten Beispiele heraus,
dass die Verbandszugehorigkeit der tiirkischsprachigen muslimischen Gemein-
schaften fiir die ihm entgegengebrachte Wertschitzung nebensidchlich ist: Er
werde sowohl in den Moscheen des Verbandes Islamischer Kulturzentren (VIKZ;
im Tiirkischen Siileymancilar'?), als auch in denjenigen, die an die mit Diya-
net verbundene TISS-Stiftung angeschlossen sind, zum Vorbeten gebeten. Herr
F. ist selbst in einer Moschee der Schweizerischen Islamischen Glaubensgemein-
schaft (SIG) tdtig, dem dritten tiirkischsprachigen Verband. Die Anerkennung,
die er geniesst, iiberschreitet somit die Verbandsgrenzen. Grammatikalisch spre-
chen Herr J., Herr M. und Herr F. von sich selbst, wiahrend Herr 1. «man»

17 Der tiirkische Begriff Siileymancilar ist etwas abschitzig und verweist auf den Begriinder
des VIKZ, Siileyman Hilmi Tunahan, ein Scheich des Sufi-Ordens der Nakschibendi. Dieser
begriindete die Organisation als eine Laiengemeinschaft, «loste dafiir seinen Ordenszweig
auf und autorisierte stattdessen all seine Schiiler, dessen Inhalt zu verbiirgen. Das bedeutete
einen Bruch mit dem herkommlichen Orden» (Jonker 2002:19-20).



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 243

und Herr K. «wir» verwendet, sich also beide generalisierend auf das Kollek-
tiv der Imame beziehen. Obwohl hier sprachlich nicht eindeutig immer «ich»
verwendet wird, scheinen doch alle Imame von ihrer eigenen Erfahrung zu
erzdhlen. Sie positionieren sich entsprechend als Imame, denen von muslimi-
schen Gemeinschaften Respekt oder Anerkennung entgegengebracht wird und
die dadurch eine bestimmte Stellung einnehmen — also mit einer statusbezogenen
Selbst-Positionierung.

Es finden sich jedoch auch Interviewpassagen, in denen zum Ausdruck
gebracht wird, dass in der Schweiz mit der Titigkeit als Imam ein Statusverlust
einhergehen kann. Interessanterweise beziehen sich beide nachfolgend erlduterten
Beispiele auf den Religionsunterricht fiir Kinder in der Moschee. So erzéhlt Herr
J:

Ich bin ja aus der Tiirkei gekommen, es gibt schon (.) Unterschiede. Ich kann nicht
sagen, das ist gleich. Dort sind die Kinder noch ein bisschen, wie sagt man, sie horen
dem Imam zu, aber hier nicht. // Interviewerin: Oh // Und in der Tiirkei, wir sind auch
Islamlehrer, nicht nur Imame, wenn jemand in die Moschee kommt, dann muss er dem
Imam zuhoren, wie in der Schule. Aber hier ist es freiwillig am Wochenende. Manch-
mal kommen sie, manchmal nicht, manchmal kommen sie spiter, Disziplinproblem,
kann ich das so nennen, mit den Kindern. (Herr J., Zeile 150-154)

In dieser Passage werden der Herkunftskontext und die Schweiz miteinander ver-
glichen (vgl. Abschnitt 7.2). Herr J. beklagt, dass der Unterricht in der Schweiz
freiwillig ist und am Wochenende stattfindet, so dass die Kinder nicht immer
kommen, wihrend in der Tiirkei mehr Disziplin herrsche («in der Tiirkei [...]
wenn jemand in die Moschee kommt, dann muss er dem Imam zuhdren», Zeile
151-152). Herr J. macht deutlich, dass der Religionsunterricht in der Moschee
im Vergleich zum Herkunftskontext in der Schweiz nicht mehr die gleiche Wert-
schitzung geniesse, was auch eine Abwertung der Rolle des Imams und damit
einhergehend einen Statusverlust mit sich bringt («sie horen dem Imam zu,
aber hier nicht», Zeile 150-151). Die von ihm erwihnte Freiwilligkeit («hier
ist es freiwillig», Zeile 153) muss jedoch eingeordnet werden: Die Freiwillig-
keit der Teilnahme am Religionsunterricht in der Schweiz hédngt nicht nur mit
dem Status der muslimischen Gemeinschaften als religiose Minderheit und als
nicht-anerkannte Religionsgemeinschaft zusammen, auch der konfessionelle Reli-
gionsunterricht an den 6ffentlichen Schulen in der Schweiz ist freiwillig. Dies ist
in Abs. 4 Art. 15 der Bundesverfassung (1999) verankert (Siiess und Pahud de
Mortanges 2017:37, Fussnote 2). Herr J. fiihrt weiter aus:



244 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Viele Eltern hier in der Schweiz haben keine Ahnung vom Islam, obwohl sie Mus-
lime sind. Sie sagen nur, «Ich bin Muslim», fertig. Sie machen gar nichts fiir den
Islam, deswegen schicken sie ihre Kinder. Ihre Kinder sehen gar nicht ein Vorbild zu
Hause. Miissen dann von Anfang an lernen. Auch beten. Sie konnen gar nicht beten.
[...] Imame konnen so nicht lehren. Es hat keine Disziplin, es hat keine Bewertung. //
Interviewerin: Ja // Hier ist nicht die Schule, kein offizielles Zentrum wie die Schule.
Wir geben keine Zeugnisse. Und die Kinder wollen nicht mehr lernen. Einfach die
Basisdaten, aber mehr nicht. Und die Eltern sagen, «Ja, ich schicke seit vier Jahren,
fiinf Jahren meine Kinder in die Moschee, aber sie haben noch nicht Ya-Sin» — also
Ya-Sin ist eine Sure, ein Vers, ein grosser Vers'® — «noch nicht auswendig gelernt».
In der Tiirkei das dauert nur zwei, drei Monate oder nur die Sommerferien. Weil dort
musst du, wenn du in die Moschee gehst, dann musst du die Aufgabe erfiillen, fer-
tig. Aber hier ist es freiwillig. Wer will. Das ist generell das Problem. (Herr J., Zeile
163-180)

In dieser Ausserung wird erkennbar, dass Herr J. mit den von ihm erliduterten
Umstidnden wohl nur schwer zurechtkommt. Er beméngelt einen Verlust an Dis-
ziplin in der Schweiz («Es hat keine Disziplin», Zeile 172), der laut ihm damit
zusammenhingt, dass den Kindern zu Hause keine Religionspraktik vorgelebt
werde und dass der Unterricht freiwillig sei. In der Tiirkei hingegen bestehe eine
Verpflichtung zum Lernen («Weil dort musst du, wenn du in die Moschee gehst,
dann musst du die Aufgabe erfiillen», Zeile 178-179).19 Diese Passage erweckt
den Eindruck, als ob es Herrn J. schwerfillt, in einem freiwilligen Lernumfeld
zu lehren. Deutlich wird in Herr J.s Darstellung auch, dass fiir einen Imam mit
einem Wechsel in die Schweiz ein Statusverlust einhergehen kann. Dies wird
sichtbar, wenn er davon spricht, dass sie kein «offizielles Zentrum» (Zeile 173)
sind und dass dem Unterricht in der Moschee dadurch auch keine Wichtigkeit
zugemessen wird («es hat keine Bewertung», Zeile 172-173).
Auch Herr A. dussert sich zum Religionsunterricht in der Moschee:

Man sollte schauen, dass selbst der Unterricht fiir diese Kinder noch auf demselben
Niveau und auf derselben Hohe, mit derselben Methodik gefiihrt wird, wie sie es in
der Schule bekommen. Man sollte schauen, dass die Rdumlichkeiten, wo sie lernen,
denselben Standard haben wie die Schule hat, also da rede ich jetzt von hier und wer
sollte das schauen, der Imam, oder nicht? Also er versteht die Sache. Und wenn es
nicht dieselben Qualitéten sind, fiir das Auge eines Kindes ist es so, dort ist wichti-
ger, weil es auch heller ist und weil es auch sauber ist und hier ist es halbwichtig, weil

18 Die Sure Ya-Sin ist die 36. Sure des Korans, die 83 Verse umfasst.

19 Es ist allerdings fraglich, ob Herr J.s Bild des Religionsunterrichts in der Tiirkei tatséichlich
noch dem aktuellen Stand des Unterrichts entspricht, da er doch schon seit einigen Jahren in
der Schweiz titig ist. Eine Expertin beurteilt seine Unterrichtsvorstellung als eher veraltet
(Konsultation Expertin W1, 01.02.2021).



8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung 245

es dunkel ist, weil es unsauber ist, weil es nur ein Imam ist, der sowieso nichts ver-
steht, der sowieso kein Deutsch versteht, oder nicht? Dann haben wir automatisch so
Positionierungen da. In den Heimatldndern das-, darum kiimmert sich eine Institution,
wenn tiberhaupt. (Herr A., Zeile 191-201)

Hier werden Probleme sichtbar, vor denen eine muslimische Gemeinschaft in
der Schweiz stehen kann: Anders als im muslimischen Herkunftskontext feh-
len in der Schweiz iibergeordnete Institutionen, die sich zum Beispiel um die
Infrastruktur fiir den Religionsunterricht in der Moschee kiimmern («In den Hei-
matldndern das-, darum kiimmert sich eine Institution, wenn iiberhaupt», Zeile
200-201). Es gibt durchaus kantonale und nationale muslimische Dachverbénde
in der Schweiz, aber diese sehen es nicht zwingend als ihre Aufgabe an, den Reli-
gionsunterricht zu organisieren (vgl. dazu z. B. fiir den Kanton Ziirich: Schmid,
Pahud de Mortanges, Tunger-Zanetti und Roveri 2023:56-59). Folglich ist der
jeweilige Imam zusténdig («und wer sollte das schauen, der Imam, oder nicht?
Also er versteht die Sache», Zeile 195-196), denn zusitzliche Beschiftigte sind
fiir muslimische Gemeinschaften immer auch eine Ressourcenfrage, entweder im
Hinblick auf zusitzliche Kosten oder auf ehrenamtliche Arbeit. Gemiss Herr A.
ziehen Kinder unweigerlich einen Vergleich zum o6ffentlichen Schulunterricht in
der Schweiz, bei dem die Moscheevereine Gefahr laufen, als weniger wichtig
abgetan zu werden («dort ist wichtiger, weil es auch heller ist und weil es auch
sauber ist und hier ist es halbwichtig, weil es dunkel ist, weil es unsauber ist»,
Zeile 197-199). Falls eine muslimische Gemeinschaft nicht den gleichen Standard
wie die offentlichen Schulen erreiche, komme es zu einer Abwertung des Religi-
onsunterrichts in der Moschee («Dann haben wir automatisch so Positionierungen
da», Zeile 200).

In dieser Passage werden bestimmte Subjektvorstellungen deutlich. Wihrend
Herr A. zwar etwas ambivalent scheint, was die Erwartung an den Imam betrifft,
den Religionsunterricht und dessen Infrastruktur entsprechend zu organisieren,
scheint er diese doch anzunehmen («wer sollte das schauen, der Imam, oder
nicht? Also er versteht die Sache», Zeile 195-196). Das nachfolgende Bild eines
Imams allerdings gibt er in eher zynischem Ton wieder («weil es nur ein Imam
ist, der sowieso nichts versteht, der sowieso kein Deutsch versteht, oder nicht?»,
Zeile 199-200). Wie zuvor gezeigt wurde, ist Herr A. der Meinung, dass Ima-
men ein gewisser Status zukommen sollte und nimmt selbst eine statusbezogene
Selbst-Positionierung ein (vgl. Abschnitt 8.2.1). Die verminderte oder ausblei-
bende Wertschitzung des Religionsunterrichts in der Moschee ergénzt er mit
einer Darstellung des Imams als minderwertig, die er eindeutig zuriickweist.
Diesem Imambild wohnt implizit ein Statusverlust inne. Es wirkt ein wenig so,



246 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

als ob er an dieser Stelle eine insgesamt negative Wahrnehmung sowohl des
Unterrichts in der Moschee als auch des Imams wiedergibt. Es wird in seiner
Ausserung jedoch nicht klar, inwiefern dieses Bild des Imams und die Abwertung
des Religionsunterrichts in der Moschee zusammenhéngen.

Nebst diesen beiden Beispielen, die sich auf den Religionsunterricht in der
Moschee beziehen, findet sich auch ein Beispiel, das auf einen wahrgenommenen
Statusverlust in der breiteren Gesellschaft hindeutet:

Si un imam- ou s’adresse-t-il, s’il y a un probléme, ol s’adresse-t-il? La police. La
police, ils I’acceptent comme une personne normale, un Suisse, en Suisse, mais pas
plus. Pour directe avec 1’état officiellement, ce n’est pas- (Herr O., Zeile 426-429)

Diese kurze Passage stammt aus einer lingeren Antwort, in der Herr O. iiber
die Beziehung zwischen den muslimischen Gemeinschaften und der Gesellschaft
spricht. Er erldutert hier, dass sich ein Imam bei Problemen an die Polizei wen-
den konne («s’il y a un probléme, ou s’adresse-t-il? La police», Zeile 427). Aus
dem vorhergehenden Abschnitt der Antwort, der hier nicht wiedergegeben wird,
ist ersichtlich, dass er mit Problemen zum Beispiel eine Radikalisierung inner-
halb der muslimischen Gemeinschaft meint.?? Die Polizei behandle den Imam
aber wie jede andere Person, so Herr O. weiter («ils ’acceptent comme une
personne normale, un Suisse, en Suisse, mais pas plus», Zeile 427-428). Auf-
schlussreich ist insbesondere, dass er von «mais pas plus» (Zeile 428) spricht,
womit er andeutet, dass einem Imam eigentlich eine andere Stellung zustiinde.
Herr O. bemingelt folglich, dass einem Imam im Kontakt mit der Polizei keine
aussergewOhnliche Position zukomme. Dass dies fiir ihn iiberraschend zu sein
scheint, deutet darauf hin, dass in dieser Erwartung eine gewisse Erfahrung aus
einem muslimischen Kontext zum Ausdruck kommt. Den nidchsten Satz bricht
Herr O. ab, daher ist nicht klar, was er damit genau meint. Es kann jedoch ver-
mutet werden, dass er sich eine direktere Verbindung zu staatlichen Behorden fiir
die Imame wiinscht («Pour directe avec 1’état officiellement, c’est pas-», Zeile
428-429). In dieser ganzen Passage wird also ein Statusverlust von Imamen in
der Schweiz erkennbar.

20 Br verweist dort auf die Problematik, dass ein Imam die Gemeinschaft anleiten sollte, aber
gleichzeitig von dieser bezahlt wird und nimmt dabei das Problem der Radikalisierung auf:
«[M]oi, je suis payé par les salaires et bien les cotisations des fideles, apres il y a un don des
fideles qui-, s’il est, s’il pense a I’extrémité ou radicalité, c’est lui qui paie I'imam» (Herr O.,
Zeile 420-422).



8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam 247

Zusammengefasst kann hier fiir alle drei Unterkapitel festgehalten werden,
dass sich die Imame hier als jemand positionieren, dem ein bestimmter Stellen-
wert zukommen sollte, sei es innerhalb der muslimischen Gemeinschaft oder in
der breiteren Gesellschaft.

8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ
adressierender Imam

8.3.1 Herr L.: «<Zum Guten motivieren und vom
Schlechten abhalten»

Herr I. ist mit 32 Jahren einer der jiingeren Imame. Er arbeitet zum Zeitpunkt
des Interviews seit vier Jahren in einer muslimischen Gemeinschaft, ist tiber die
Stiftung TISS vom Diyanet angestellt und erscheint als Imam nicht in den 6ffent-
lichen Debatten.?! Das Interview wurde auf Schweizerdeutsch gefiihrt, da er in
der Schweiz aufgewachsen ist. Herr I. hat ein Bachelorstudium in Theologie
absolviert.

Das Leitmotiv der hier dargestellten Selbst-Positionierung, die normative
Adressierung der muslimischen Gemeinschaft, erscheint zunichst in der Antwort
von Herrn 1. auf die Frage, was die Bedeutung der Titigkeit eines Imams fiir die
Gemeinschaft sei:

Ich finde, sie ist sehr gross, sehr gross. Also Imam heisst ja der Vorstehende, oder, und
er vertritt eigentlich auch die Stelle des Propheten Mohammed salla *llahu ‘alayhi wa-
sallam®?, er hat auch die ehrwiirdige Aufgabe, dass er die Gemeinde, die muslimische
Gemeinschaft, Community, tut zum Guten (..) riiberbringen, zum Guten motivieren
und vom Schlechten abhalten. Dass er die Kinder halt gut, die Jugendlichen motiviert
und auch nicht nur religios, sondern auch kulturell, dass er die Werte mitgibt oder wei-
tergibt. Moscheen sind nicht nur als religiose Orte zu betrachten, sondern auch als
kulturelle. Und (...) von dembher ist es eine ganz grosse (.) grosse Stelle, die ich habe,
auch grosse Last. Verantwortung wiirde ich dann lieber sagen, keine Last, sondern
Verantwortung eher. (Herr 1., Zeile 249-258)

Herr 1. ist der Meinung, die Bedeutung des Imams fiir die Gemeinschaft sei «sehr
gross, sehr gross» (Zeile 249). Er nimmt zunéchst die Bedeutung des arabischen

21 Herr 1. weist im Interview darauf hin, dass Imamen, die vom Diyanet entlohnt werden,
vertraglich untersagt sei, Medienschatfenden Interviews zu geben (Herr 1., Zeile 351-352).
22 Ein Segensspruch in Arabisch, der nach der Nennung des Propheten Mohammed ausge-
sprochen wird.



248 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Begriffs Imam auf («Also Imam heisst ja der Vorstehende», Zeile 249) und fiihrt
dann eine mogliche Interpretation davon an, ndmlich dass ein Imam als Stellver-
treter des Propheten Mohammed gelte. Anschliessend spricht er davon, dass ein
Imam seine Gemeinschaft «zum Guten motivieren und vom Schlechten abhalten»
(Zeile 252-253) soll,2 was er als «ehrwiirdige Aufgabe» (Zeile 251) bewertet.
Dies kann als eine normative Adressierung der muslimischen Gemeinschaft durch
den Imam verstanden werden. Mit der Bezeichnung des Leitmotivs als «norma-
tive Adressierung» soll hier keine Wertung vorgenommen werden, mit Normen
sind vielmehr bestimmte soziale Verhaltensregeln gemeint, die Wertvorstellungen
beinhalten (vgl. Schifers 2008) — die Herr I. in der Folge auch erwihnt («dass
er die Werte mitgibt», Zeile 254). Die normative Adressierung der Gemeinschaft
wird von Herrn I. eher bedachtsam und reflektiert als Ansporn («Dass er [...]
motiviert», Zeile 253) und als Vermittlung von Werten («dass er die Werte mit-
gibt», Zeile 254) beschrieben, er vertieft das an dieser Stelle aber nicht weiter.
Deutlich wird, dass er vor allem Haltungen zu vermitteln scheint und an dieser
Stelle keine richtig/falsch-Setzungen vornimmt. Bis zu diesem Punkt bleibt die
Ausserung allgemein, erst gegen Ende der Passage verwendet er ein Personal-
pronomen der 1. Person Singular («ich»). Dennoch wird offenkundig, dass dieser
von ihm generell beschriebene Aspekt der Tidtigkeit eines Imams auch auf seine
Tatigkeit zutrifft, denn es fiihrt ihn zu einer Umschreibung seiner Tatigkeit als
«ganz grosse (.) grosse Stelle, die ich habe» (Zeile 256-257). Diese qualifiziert
er erst als «grosse Last» (Zeile 257), nur um sich sogleich zu korrigieren und
stattdesssen von Verantwortung zu sprechen («Verantwortung wiirde ich dann
lieber sagen, keine Last, sondern Verantwortung eher», Zeile 257-258). Hierin
kommt eine gewisse Gewichtigkeit, aber auch eine bestimmte Herausforderung
und Verpflichtung zum Ausdruck, die mit der normativen Adressierung seiner
Gemeinschaft einhergeht.

Auf Nachfrage der Forschenden, ob er «zum Guten motivieren und vom
Schlechten abhalten» néher erkldaren konne, erldautert Herr 1. dann Folgendes:

[Z]um Beispiel, dass man irgendwie ehrlich ist, dass man zeitlich piinktlich ist, dass
man irgendwie nicht liigen tut, dass man nicht tut Leute verarschen, dass man nicht
irgendwie stehlen tut, dass man ehrlich ist, dass man der Wirtschaft beitragen tut, dass
man sich integriert, dass man nicht ein schwarzes Schaf ist sozusagen einfach, ja,
dass man halt mithilt, mitmacht und nicht irgendwie Probleme macht, dass man mit
Nachbarschaften gut umgeht, Gesetze tut einhalten. [...] Das, was er selber individu-
ell machen tut, also das Gebet fiinf Mal am Tag, fasten, das interessiert ihn selbst, also
zwischen ihm und Gott ist das. // Interviewerin: Mhm // Aber Allah will von uns eher,

23 Diese Pflicht ist im Koran 3:104 formuliert (Thielmann 2013:206).



8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam 249

dass wir nebst diesen Aufgaben, Routineaufgaben sozusagen, dass wir das ausstrahlen
tun. Oder dass- Wenn wir- Weil es heisst im Ayet [Tiirkisch, Vers einer Sure, Anm. nt],
das Pflichtgebet tut die Glaubigen von schlechten Sachen abhalten. Das heisst, wir
tun quasi uns da energisch aufladen und auch mit dem schonen Charakter dann aus-
strahlen, dass man irgendwie nicht auf den Boden irgendwie etwas fallen ldsst, die
Zigarette runterwirft oder irgendwie dass man Leute begriisst, dass man hoflich ist,
dass man einfach versucht, ein gliicklicher Mensch in der Gesellschaft zu sein und
auch beitragen tut, ja. (Herr 1., Zeile 276-293)

Was an dieser Ausserung zuniichst auffillt, ist die hiufige Wiederholung von «ir-
gendwie» (z. B. Zeile 276, 277, 278, 280). Da Herr 1. das Wort jedoch im ganzen
Interview durchgingig verwendet, wird es hier als Fiillwort qualifiziert, das ihm
beim Sprechen iiber Unsicherheiten hinweghilft und daher nicht vertieft gedeu-
tet. Der erste Teil dieser Ausserung bis zur Auslassungsklammer wurde bereits
an anderer Stelle zitiert (vgl. Abschnitt 7.2.3).2* Was dort noch nicht im Detail
besprochen wurde, ist, dass aus dieser Passage eine ganze Reihe von normati-
ven Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen hervorgehen, mit welchen ein
Imam seine Gemeinschaft anruft: Dass man ehrlich und piinktlich sein, nicht
liigen, sich integrieren, Gesetze einhalten soll usw. (Zeile 276-281). Das heisst,
hier wird «das gute und richtige, gebotene und notwendige Handeln» beschrieben,
also: «was das Subjekt tun soll» (Brodersen 2022:121). Es geht um bestimmte
soziale Normen und darin enthaltene Werte, die der Gemeinschaft durch den
Imam vermittelt werden. Eine solche Adressierung der muslimischen Gemein-
schaft durch den Imam hat daher eine subjektivierende Wirkung. Folke Brodersen
nennt diesen Aspekt einer Subjektivierung «Ethiken»: «In Form von rechtlichen,
moralischen und religiosen Geboten oder gesellschaftlichen Konventionen stel-
len Ethiken Leitlinien dar und verbinden dabei Aussagen, ob, mit welchem Ziel
und aus welchem Grund das Subjekt handeln soll. Sie verschrinken Aufforde-
rungen und Begriindungen» (Brodersen 2022:122). Hierbei wird deutlich, dass
Imame nicht nur als Subjekte adressiert werden, sondern selbst Vorstellungen
und Anforderungen an andere Subjekte — ihre Gemeinschaft — kommunizieren
und damit subjektivierend auf diese einwirken.

Wenn man nun weiter den zweiten Teil der oben zitierten Ausserung betrach-
tet, so erklirt Herr 1. in der Folge, dass es in der normativen Anrufung der

24 Die Passage beginnt mit einem hier ausgelassenen Verweis darauf, dass es in der Schweiz
vieles gibe, was mit dem Islam identisch ist (Herr ., Zeile 274-276). Die danach zitierten
normativen Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen bezeichnet Herr L. als «Schwei-
zer Werte», die auch «Menschenwerte» seien (Herr 1., Zeile 275). Damit betont er die
Gemeinsamkeiten zwischen der Schweizer Gesellschaft und dem Herkunftskontext (vgl.
Abschnitt 7.2.3).



250 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Gemeinschaft weniger um die Ermutigung zum Gebet oder zum Fasten wih-
rend des Ramadans gehe, die er als «Routineaufgaben sozusagen» (Zeile 286)
qualifiziert. Damit meint er vermutlich nicht, dass diese Pflichten nicht wichtig
sind, sie bilden vielmehr die Grundlage, auf deren Basis der Imam die Gemein-
schaft normativ adressiert. An dieser Stelle muss mitbedacht werden, dass ein
Imam eine Gemeinschaft anspricht, die sich zum Gebet oder zur Freitagspre-
digt in eine Moschee begeben hat und daher gewissen Grundpflichten bereits
nachkommt. Wie Herr 1. weiter erldutert, konstituieren die von ihm genannten
religiosen Pflichten eine direkte personliche Beziehung des oder der Gldubigen
zu Gott («also zwischen ihm und Gott ist das», Zeile 285), in welcher der Imam
keine vermittelnde Rolle einnimmt. Der Fokus der normativen Adressierungen
eines Imams liegt damit eher auf den Handlungen bzw. Haltungen, die den indi-
viduellen Pflichten wie dem Gebet nachfolgen und die Gott gebietet («Aber Allah
will von uns eher, dass wir nebst diesen Aufgaben, [...] dass wir das ausstrah-
len tun», Zeile 285-287). Durch die Erwidhnung von Gottes Willen liefert Herr
I. auch die Begriindung fiir die Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen.
Er verweist auf eine Koranstelle, ohne sie der Forschenden jedoch zu nennen,
die sagt, dass das Pflichtgebet die Befolgung des von Gott erwarteten Verhal-
tens unterstiitze («Weil es heisst im Ayet, das Pflichtgebet tut die Gldubigen von
schlechten Sachen abhalten. Das heisst, wir tun quasi uns da energisch aufla-
den und auch mit dem schonen Charakter dann ausstrahlen», Zeile 287-289).
Die dann genannten Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen («dass man
irgendwie nicht auf den Boden irgendwie etwas fallen lédsst, die Zigarette run-
terwirft, oder irgendwie dass man Leute begriisst, dass man hoflich ist», Zeile
290-293) werden von Herrn 1. als «schoner Charakter» (Zeile 289) und damit als
Tugend umschrieben. Das richtige Verhalten wird von ihm zusitzlich an einen
emotionalen Zustand gekoppelt, ndmlich gliicklich zu sein («dass man einfach
versucht, ein gliicklicher Mensch in der Gesellschaft zu sein», Zeile 292).
Interessant ist, dass Herr 1. in dieser Ausserung zuerst ein generalisierendes
«man» und dann ein «wir» verwendet («Allah will von uns», Zeile 285-286), sich
also auf ein Kollektiv bezieht. Gottes Gebote, wie sich die Menschen verhalten
sollten, schliessen somit alle ein, auch den Imam, der sich nicht von den iibrigen
Gldubigen unterscheidet. Dies kann untermauert werden durch die Tatsache, dass
««commanding the right, forbidding the wrong> [...] one of the most important
individual and collective duties of Muslims» (Thielmann 2013:206) darstellt.
Darin wird die religiose Autonomie des oder der muslimischen Gldubigen offen-
kundig, die nicht in einer rituellen Abhédngigkeit zum Imam oder einer anderen
Instanz stehen, wobei diese durchaus eine Orientierungsfunktion einnehmen kon-
nen. Dies bedeutet unter anderem, dass religiose Unterweisung, Beratung, aber



8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam 251

auch Disziplinierung — gerade jenes «Gute gebieten und vom Schlechten abhal-
ten» — auch unter den Gemeinschaftsmitgliedern selbst stattfinden, ohne dass der
Imam involviert ist (Miiller 2017). Die von Herrn I. genannten Unterlassungs-
und Handlungsaufforderungen gelten somit gleichermassen fiir den Imam. Der
Imam erscheint in Herrn Ls Ausserung daher als Gliubiger wie jede*r andere,
wird von ihm aber gleichzeitig als Stellvertreter des Propheten gedeutet. Diese
ambige Stellung wird im Zusammenhang mit dem einflussreichen Imam néher
beleuchtet (vgl. Abschnitt 9.5). In oben zitierter Ausserung fiihrt Herr 1. die von
ihm angesprochenen normativen Adressierungen auf Nachfrage weiter aus, er
erscheint selbst in der Ausserung jedoch nicht als massgebliches Subjekt. Es han-
delt sich bei dieser Ausserung deshalb nur implizit um eine Selbst-Positionierung,
die allenfalls in Verbindung mit weiteren Ausserungen abgeleitet werden kann.
Das Leitmotiv der normativen Adressierung wird darin aber deutlich sichtbar. An
anderen Stellen positioniert sich Herr 1. eindeutiger als Imam, der seine Gemein-
schaft normativ adressiert. Allerdings geht es hierbei weniger um das von ihm
zuvor erlduterte ethisch-moralische Verhalten, sondern um andere Erwartungen
an seine Gemeinschaft:

Ich meine die Jungen, die hier aufgewachsen sind, die werden zu 90 % hier weiterle-
ben. Zu neu-, die werden nicht zuriickkehren und die miissen auch fiir das friedliche
Zusammenleben und fiir ihre Zu-, Religionszukunft etwas beitragen. (Herr 1., Zeile
420-423)

Herr 1. erwartet von den Jugendlichen bzw. den jiingeren Erwachsenen seiner
Gemeinschaft, dass sie einen Beitrag «fiir das friedliche Zusammenleben» (Zeile
422) leisten. Zusitzlich erwihnt er auch ein Beitrag an die «Religionszukunft»
(Zeile 422), ein Kompositum, das sich aus einer Korrektur («fiir ihre Zu-, Reli-
gionszukunft», Zeile 422) ergibt. Anfinglich will er vermutlich von der Zukunft
der Jugendlichen reden, korrigiert sich dann aber, weil es ihm vorrangig um die
Zukunft der Religion geht, also um die Zukunft der Jugendlichen innerhalb ihrer
religiosen Gemeinschaft sowie auch um die Zukunft der religiosen Gemeinschaft.
Er fahrt folgendermassen fort:

Ich meine beispielsweise die Anerkennung der Muslime kann nicht irgendwie vom
Staat angeboten werden und wir nehmen sie an oder nicht, sondern es muss etwas
vorgeleistet werden, damit Muslime iiberhaupt Anerkennung bekommen kénnen. Und
das ist eine Grundvoraussetzung, dass mindestens die Jugendlichen aktiv sind, die hier
aufgewachsen sind. (Herr 1., Zeile 423—427)



252 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Herr 1. nimmt mit der Anerkennung der Muslim*innen eines der Themen aus
den offentlichen Diskursen auf (vgl. Abschnitt 6.2.5 und 6.3.8). Er ist der
Meinung, dass Muslim*innen eine Leistung erbringen, sich einsetzen miissen,
damit sowas wie eine Anerkennung von Seiten des Staates iiberhaupt angebo-
ten wiirde («es muss etwas vorgeleistet werden», Zeile 424—425). Damit liefert
er die Begriindung fiir die Aufforderung an die muslimischen Jugendlichen sei-
ner Gemeinschaft, sich zu engagieren («das ist eine Grundvoraussetzung, dass
mindestens die Jugendlichen aktiv sind», Zeile 425-426). Nur Bemiihungen von
muslimischer Seite werden seiner Ansicht nach dazu fiihren, dass muslimische
Gemeinschaften stirker in die Schweizer Gesellschaft integriert werden. Ohne
dass diese spezifischen Diskurse hier niher untersucht worden wiren, scheint
er hier ein Deutungsmuster aus bestimmten Integrationsdiskursen aufzunehmen,
nidmlich, dass die zu integrierenden Subjekte einen Beitrag fiir ihre Integration
leisten miissen (vgl. Gianni 2013). An spiterer Stelle wiederholt er dann:

Ja, ich finde das sehr wichtig. Und die Jugendlichen miissen da etwas beitragen, finde
ich, oder. Ich sage das immer wieder, «Hey Jungs, kommt». (Herr 1., Zeile 437-438)

In dieser Ausserung betont Herr I. noch einmal, dass er von den Jugendlichen
einen Beitrag erwartet. Durch die hier eingebaute direkte Rede («<Hey Jungs,
kommt>», Zeile 438) macht er klar, dass er die Jugendlichen damit durchaus im
personlichen Kontakt normativ adressiert und damit auch selbst einen bestimmten
Beitrag leistet, indem er die Jugendlichen zu mehr gesellschaftlicher Partizipation
motiviert. Deutlich wird hier auch, dass es sich dabei offenbar nur um ménnliche
Jugendliche handelt.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass sich Herr 1. als Imam posi-
tioniert, der seine Gemeinschaft normativ adressiert. Seine Ausfiihrungen zu
ethisch-moralischen Adressierungen sind eher generell gehalten. Als er sich auf
ein konkretes Beispiel einer Erwartung an seine Gemeinschaft bezieht, nimlich
dass sich Jugendliche engagieren und damit gesellschaftlich partizipieren sollen,
wird deutlich, dass er eine ethisch-moralische Orientierung mit einem Bezug zur
Schweiz verbindet. Damit macht er im Grunde ein Gegenbild zum Wertekonflikt-
Imam auf, in welchem ein Werte-Antagonismus zwischen einem «Wir» und «den
Anderen» konstruiert wird. Er wird dadurch aber gleichzeitig auch gewissen
gesellschaftlichen Erwartungen gerecht (vgl. dazu ausfiihrlicher Kapitel 9), was
sich bereits in seinen generellen Erlduterung ethisch-moralischer Gebote andeu-
tet («dass man sich integriert, dass man nicht ein schwarzes Schaf ist sozusagen
einfach», Zeile 279-280). Der Bezug zum Schweizer Kontext ist ein interessanter
Befund, der auch in Ausserungen weiterer Imame zutage tritt.



8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam 253

8.3.2 Das Bild der Muslim*innen nach aussen regulieren:
«Sie miissen ein Vorbildmensch, ein Vorbildmuslim
sein»

Weitere Beispiele von normativen Adressierungen der Gemeinschaft aus dem
Alltag der Imame beziehen sich selten auf Unterlassungs- und Handlungs-
aufforderungen ethisch-moralischer Art, wie sie Herr I. im vorhergehenden
Kapitel allgemein geschildert hat.>> Worin dies genau begriindet liegt, kann
nicht festgemacht werden. Dagegen finden sich Beschreibungen von Momen-
ten der Adressierung der muslimischen Gemeinschaft, die sich um das Bild
der Muslim*innen in der Schweizer Gesellschaft drehen. Es ist gut moglich,
dass vermehrt solche Beispiele in den Interviews angesprochen werden, weil die
Befragten mir als Forschender allenfalls die entsprechenden Wissensbestinde der
offentlichen Debatten der Schweiz und damit auch die entsprechenden Bilder von
Muslim*innen zuschreiben. Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender
Imam in dieser Form héngt dann auch situativ von der bestimmten Interviewsi-
tuation ab. Ein Beispiel fiir eine solche Adressierung ist die folgende Ausserung
von Herr N., der erldutert, was er von seiner Gemeinschaft erwartet:

[M]ais je souhaite qu’ils soient a la hauteur de ce qu’on leur demande au niveau de
I’islam, qu’ils soient des gens exemplaires, qu’ils donnent la bonne image de 1’islam,
ce ne sont pas les gens qui profitent ou les gens qui se passent (unverstdndlich), on est
des étres humains, on peut faire des choses bien, on peut faire des choses mauvaises,
mais mon attente- ce que je souhaite, c’est que la communauté soit a la hauteur. Dans
notre communauté, il y a de tout, il y a des gens qui sont des cadres, des médecins, des
ingénieurs, des docteurs, des (.), des apprentis, il y a des artisans, il y a tout on repré-
sente 1a. Mais ils doivent étre a la hauteur. La bienfaisance, ¢’est de montrer la bonne
image de I’islam pour qu’il n’y ait pas de conflit, parce qu’ils savent que je souhaite
que I’amour régne, et I’amour et la paix et la tolérance, c’est ce que je souhaite et la
confiance, que les gens fassent confiance aux musulmans qui sont ici en Suisse. (Herr
N., Zeile 125-136)

Herr N. nennt in dieser Ausserung zuerst eine sehr allgemein gehaltenen norma-
tiven Handlungsaufforderung, die nur gestreift und nicht weiter ausgefiihrt wird
(«qu’ils soient a la hauteur de ce qu’on leur demande au niveau de I’islam», Zeile

25 Eines der wenigen Beispiele wire: «On est obligé d’étre calme, on est obligé d’étre- de
respecter les gens, non-musulmans et musulmans et tout, et c’est ¢ca I’islam» (Herr O., Zeile
507-508). Herr O. spricht hier dhnlich wie Herr I. von «on» (man/wir), das heisst, die von
ihm erlduterten Handlungs- und Unterlassungsaufforderungen schliessen ihn als Imam mit
ein.



254 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

125-126). Im Grunde konnte dies den ethisch-moralischen Grundsitzen entspre-
chen, die Herr I. vorhergehend ausgefiihrt hat (vgl. Abschnitt 8.3.1), allerdings
gibt Herr N. keine weiteren Hinweise, was er mit Anspriichen «auf der Ebene
des Islams» («au niveau de I’islam», Zeile 125-126) meint. Weiter erwartet er,
dass die Mitglieder seiner Gemeinschaft vorbildliche Menschen seien («qu’ils
soient des gens exemplaires», Zeile 126) und das gute Bild des Islams vermit-
teln («qu’ils donnent la bonne image de I’islam», Zeile 126—127). Das beinhaltet
gemadss ihm auch ein bestimmtes Verhalten, ndmlich nicht zu profitieren («ce ne
sont pas les gens qui profitent», Zeile 127), wobei er auch hier vage bleibt und
nicht sagt, wovon nicht profitiert werden solle. Das vermittelte Bild des Islams
steht damit in einem direkten Zusammenhang mit einem vorbildlichen Verhalten
und liegt damit in der Verantwortung des Individuums. Das zweite Beispiel, das
er nennt, ist leider akustisch nicht verstiandlich. Obwohl Herr N. einrdumt, dass
Menschen sowohl gut wie schlecht handeln konnen («on est des étres humains,
on peut faire des choses bien, on peut faire des choses mauvaises», Zeile 128—
129), wiinscht er sich von seiner Gemeinschaft dennoch, dass sie seinem (hierbei
unklar formulierten) Anspruch gerecht werde («ce que je souhaite, c’est que la
communauté soit a la hauteur», Zeile 129-130). Er verweist darauf, dass seine
Gemeinschaft vielfiltig sei («il y a du tout, il y a des gens qui sont des cadres, des
médecins, des ingénieurs, des docteurs, des (.), des apprentis, il y a des artisans»,
Zeile 130-132), betont jedoch, dass sie den Anforderungen trotz dieser Vielfalt
gerecht werden miissten («Mais ils doivent étre a la hauteur», Zeile 132). Erst
am Schluss der Ausserung wird klar, worum es ihm geht: Seine Gemeinschaft
solle ein gutes Bild «des Islams» nach aussen tragen, damit es keine Konflikte
gibt («La bienfaisance, c’est de montrer la bonne image de 1’islam pour qu’il n’y
ait pas de conflit», Zeile 132-133) und die Schweizer*innen den Muslim*innen
vertrauen («que les gens fassent confiance aux musulmans qui sont ici dans la
Suisse», Zeile 135-136). Dazwischen flicht er zusétzlich noch drei sehr grosse,
symbolisch aufgeladene Begriffe ein: Er wiinsche sich Liebe («I’amour», Zeile
134), Frieden («la paix», Zeile 134) und Toleranz («la tolérance», Zeile 135).
Deutlich wird aus dieser Passage, wie stark Herr N. seine Gemeinschaft im Hin-
blick auf das Bild adressiert, das sie nach aussen abgibt. Es scheint ein grosser
Druck seinerseits zu bestehen, der Schweizer Gesellschaft ein gutes Bild der
muslimischen Gemeinschaft zu prisentieren, um jeglichen Konflikt zu vermei-
den. Hier stellt sich die Frage, ob er damit allenfalls Druck weitergibt, der in den
offentlichen Debatten an Imame herangetragen wird (vgl. Abschnitt 2.2.1 und
2.2.3). Gleichzeitig erzihlt sich Herr N. durch diese Ausserung als ein Imam, der
seine Gemeinschaft normativ adressiert. Ganz dhnlich zeigt sich das auch in einer
Ausserung von Herrn E.:



8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam 255

[J]eden Tag, wenn die Kinder hierher kamen, [...] sagte ich immer, sie leben hier. Ich
gehe wieder in die Tiirkei, aber sie bleiben hier. Sie miissen ein Vorbildmensch, ein
Vorbildmuslim sein. Sie arbeiten hier, sie konnen nicht, sie diirfen nicht liigen. Sie
konnen einfach nicht wie eine einfache Person Fehler machen, sie miissen ein Vor-
bildmensch sein, deswegen (.) eine wichtige Information ist die Kultur und sie miissen
einen schonen Beruf lernen, um hier (...) wie ein schoner Muslim, wie ein schoner
Mensch zu leben. (Herr E., Zeile 241-249)

Betrachtet man diese Ausserung, so wird hier noch einmal zugespitzt eine dhnli-
che normative Adressierung im Hinblick auf das Bild nach aussen deutlich wie
bei Herrn N.: Laut Herr E. miissen Muslim*innen nicht weniger als «ein Vorbild-
mensch, ein Vorbildmuslim» (Zeile 245) sein. Das bedeutet, nicht zu liigen, wie
Herr E. erldutert, aber auch — und hierin wird ein besonders grosser Druck spiir-
bar —, dass sie «nicht wie eine einfache Person Fehler machen» konnen (Zeile
246-247). Dies ist ein enorm hoher Anspruch, der noch gesteigert wird, wenn
man sich vor Augen fiihrt, dass es in diesem Beispiel um Kinder geht («jeden
Tag, wenn die Kinder hierher kamen [...] sagte ich immer», Zeile 241-244).
Um ein «Vorbildmensch» zu sein, sei es wichtig, so fihrt er fort, dass die Kin-
der iiber die Schweizer Kultur Bescheid wissen («eine wichtige Information ist
die Kultur», Zeile 247). Hierin kommt ein Aspekt des Modell-Imams zum Aus-
druck, der auf ihn selbst verweist, namlich dass ein Imam iiber Kenntnisse des
Schweizer Kontexts verfiigen und diese an seine Gemeinschaft vermitteln soll,
was er offensichtlich tut. Ahnlich wie bei ihm als Imam werden Kenntnisse des
Schweizer Kontexts hier fiir die von ihm adressierten Kinder zu einer Markie-
rung einer erfolgreichen Integration (vgl. Abschnitt 6.3.1). Weiter ist Herr E. der
Meinung, dass das Erlernen eines Berufs die Kinder dazu befihige, «wie ein
schoner Muslim, wie ein schoner Mensch zu leben» (Zeile 248-249). Die beruf-
liche Eingliederung wird damit zu einem weiteren Aspekt einer erfolgreichen
Integration und trigt dadurch auch zu einem positiven Bild nach aussen bei, das
er sehr deutlich mit dem Begriff «schon» umschreibt, der hier gleich zwei Mal
nacheinander erscheint («ein schoner Muslim, [...] ein schoner Mensch», Zeile
248-249). Auch an dieser Stelle spricht er von «miissen» («sie miissen einen
schonen Beruf lernen», Zeile 248), es geht daher auch hier um eine normative
Erwartung, mit welcher er die Kinder adressiert.

Die beiden Beispiele von Adressierungen der muslimischen Gemeinschaft aus
dem Alltag von Herrn N. und Herrn E. beziehen sich auf das Bild der Mus-
lim*innen in der Schweizer Gesellschaft. Beide Imame scheinen durch diese
Art der Adressierung zu versuchen, das Bild ihrer Gemeinschaft nach aussen zu
regulieren. Der hohe Druck, der sichtbar wird («ein Vorbildmensch, ein Vorbild-
muslim», Herr E., Zeile 245), kann vermutlich auf die Dichtomie der «guten»



256 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

und «schlechten» Muslim*innen (vgl. Abschnitt 2.2.1 und 2.2.3) in den Dis-
kursen zuriickgefiihrt werden, die ausschliesslich eine Positionierung als «gute»
Muslim*innen erlaubt — also als ebenjenen «Vorbildmuslim» (Herr E., Zeile 245)
—, weil der oder die «schlechte» Muslim*in gesellschaftlich sanktioniert wird.
In diesen Ausserungen werden somit aufgerufene Aspekte aus den Debatten zu
Islam und Muslim*innen, aber auch aus Integrationsdiskursen sichtbar, allerdings
im Hinblick auf Muslim*innen und nicht Imame.

An dieser Stelle wird nun eine Ausserung von Herrn O. herangezogen, weil
sich diese in einem Punkt von den bisher zitierten unterscheidet. Auch Herr
O. adressiert seine Gemeinschaft normativ, allerdings geht es dabei nicht um
Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen im positiven Sinn, sondern um
einen Hinweis auf problematisches Verhalten:

«Je suis slir que vous n’étes pas comme a la mosquée a ’extérieur». Apres, les gens
disent: «Non, pourquoi tu dis ¢a, imam, c’est direct». Oui, parce que je suis la pour
dire la vérité, pour le dire directement. Pour- Parce que pourquoi on a des problemes a
la maison? Pourquoi on a des problemes avec- (..) Je suis aussi I’aumonier a la prison a
(Name der Stadt), moitié, presque moitié musulmans. Pourquoi? Parce qu’ils ne sont
pas comme a la mosquée. Quand ils sortent, ils font des (..) des problemes et des-
contre I’islam, ils font. (Herr O., Zeile 331-337)

Anders als die Imame in den bisherigen Beispielen verweist er darauf, dass sich
seine Gemeinschaft moglicherweise ausserhalb der Moschee nicht so verhalte
wie in der Moschee («<Je suis siir que vous n’étes pas comme a la mosquée a
I'extérieur>», Zeile 331-332). Dies begriindet er einerseits mit dem Fortbestehen
familidrer Probleme, andererseits auch mit seiner Erfahrung als Gefingnisseel-
sorger, weil iliber die Hélfte der Insassen im Gefingnis muslimisch sei. Seine
Gemeinschaft scheint seine Adressierung laut seiner Erzédhlung zwar unangenehm
zu finden («Apres, les gens disent: <Non, pourquoi tu dis ¢a, imam, c’est direct>»,
Zeile 332-333), er aber sieht seine Aufgabe darin, direkt zu sein und ihnen die
Wahrheit zu sagen («je suis la pour dire la vérité, pour le dire directement»,
Zeile 333-334). Er positioniert sich hier als normativ adressierender Imam, der
seine Gemeinschaft auf mogliche problematische Seiten ihres eigenen Verhal-
tens hinweist. Er bewertet ihre Handlungsweisen sogar als «gegen den Islam»
(«contre I’Islam, ils font», Zeile 337). Die angedeuteten Probleme werden von
ihm allerdings einzig im Verhalten und damit in der Verantwortung der Subjekte
selbst verortet. Gesellschaftlich-strukturelle Dimensionen, die zum Beispiel zur
Erkldarung der hohen Zahl muslimischer Hiftlinge herangezogen werden konn-
ten, spricht er nicht an. Aufschlussreich ist hierbei, dass Herr O. der einzige
Imam ist, der im Interview explizit aufnimmt, dass er seine Gemeinschaft auf




8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 257

moglicherweise problematische Seiten ihres Verhaltens anspricht. Darin kommt
eine gewisse Kritik an seiner Gemeinschaft zum Ausdruck. Dass die interviewten
Imame eine solche Kritik ansonsten kaum zur Sprache bringen, liegt womoglich
darin begriindet, dass aufgrund der bereits erwihnten Dichotomie der «guten»
und «schlechten» Muslim*innen in den offentlichen Debatten ein bestimmter
Anpassungsdruck entsteht, sich auf eine gewisse Art zu positionieren. Das kann
zu einer Selbstregulierung fiihren, bei welcher alles, was gegebenenfalls gegen
Muslim*innen verwendet werden konnte, nicht angesprochen wird. Andererseits
besteht auch die Moglichkeit, dass Imame, die oft durch die Gemeinschaft bezahlt
werden, die sie anleiten sollen, aufgrund ihres Anstellungsverhiltnisses Kritik
an ihrer Gemeinschaft zuriickhalten (vgl. Abschnitt 2.1.2). Allerdings wird auch
Herr O. von seiner Gemeinschaft bezahlt, was diese Erkldarung weniger plausibel
macht.

Zusammengefasst kann fiir beide Unterkapitel festgehalten werden, dass sich
die Imame als jemand positionieren, der die muslimische Gemeinschaft nor-
mativ anruft, wobei sich die konkreten Beispiele vor allem auf das Bild der
Muslim*innen in der Gesellschaft beziehen.

8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der
Islambilder korrigiert

8.4.1 Herr F.: «Der Islam in Europa ist eine Wunde»

Herr F. ist 48 Jahre alt, lebt seit 27 Jahren in der Schweiz und hat erst kurz vor
dem Interview mit seiner Titigkeit als Imam begonnen. Zuvor war er lange Jahre
hauptsichlich als Koranlehrer in derselben Gemeinschaft titig, von welcher er
jetzt als Imam angestellt ist. Herr F. erscheint nicht in den 6ffentlichen Debatten
und bringt einen Bachelor-Abschluss in Theologie mit. Anders als die iibrigen
Imame antwortet er im Interview auf Tiirkisch, hat aber eine zweite Person, den
Verbandsprisidenten Herrn S., zum Interview mitgebracht, der iibersetzt. Eigent-
lich wire ein Interview auf Deutsch vorgesehen gewesen, Herr F. entscheidet sich
aber spontan vor Ort, auf Tiirkisch zu antworten. Daher stellt sich die Interviewsi-
tuation etwas anders dar als in den iibrigen Interviews (vgl. Abschnitt 5.4.1). Die
hier zitierten Ausserungen wurden von mir aus dem tiirkischen Original iiber-
setzt und entsprechen nicht den Ubersetzungen von Herrn S. im Interview, da
diese zum Teil leicht vom tiirkischen Original abweichen. Die Ubersetzungen
waren jedoch sehr hilfreich, um das korrekte Verstindnis der jeweiligen Stellen
zu liberpriifen.



258 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Durch das ganze Interview hindurch nimmt Herr F. mir als Forschender gegen-
iiber immer wieder eine Position ein, in welcher er das Islambild, das er mir
zuschreibt, zu berichtigen versucht, wie noch gezeigt werden wird. Die Selbst-
Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, kommt daher hauptsichlich
in den Interaktionen im Interview und in den an mich gerichteten Ausserun-
gen zum Ausdruck. Dabei muss man sich vergegenwirtigen, dass Herr F. etwa
dreissig Jahre als Lehrer und Imam-Ausbildner titig war’® und sein Habitus®’
auch der eines Lehrers zu sein scheint.”® Ich werde von ihm immer wieder in
die Position einer Schiilerin versetzt, ich stelle diese Positionierung aber nicht in
Frage, weil sie in der Interviewsituation materialgenerierend ist (vgl. Przyborski
und Wohlrab-Sahr 2021:81). Die asymmetrische Beziehung zwischen Befragtem
und Interviewerin wird dadurch teilweise aufgelost, allerdings verdndert das den
Fluss des Interviews nicht massgeblich, denn mit Herrn S. ist eine dritte Person
im Interview anwesend, die einen wesentlichen Einfluss auf die Interaktionen
hat. Nebst seiner fortwihrenden Ubersetzung bekriftigt Herr S. den Befragten
mit Einwiirfen?® und stellt sogar selbst Nachfragen. Die Dynamik ist daher von
Anfang an eine andere als in den iibrigen Interviews.

An einer Stelle des Interviews kommt es zu einer besonderen Interaktion.
Herr F. erklédrt mir ungefdhr in der achtzehnten Minute des Interviews — noch

26 Dass er auch Tmame ausgebildet hat, wird an einer Stelle im Interview en passant ange-
sprochen: «Denn es gibt auch Hocas, die ich ausgebildet habe, Hocas, die aus der Tiirkei
kommen. Im Moment gibt es auch in der Tiirkei Hocas, von mir ausgebildete Hocas» (Herr
F., Zeile 586-587; Ubersetzung nt). Hoca (Lehrer) ist im Tiirkischen die gebriuchliche
Bezeichnung fiir Imame, aber auch allgemein fiir Lehrer*innen.

27 Der Habitus «als ein vielschichtiges System von Denk- Wahrnehmungs- und Handlungs-
mustern» (Liebsch 2002:74) versucht ebenso wie der Begriff Subjektivierung den Zusam-
menhang von Gesellschaft und Individuum zu fassen. Es existieren bereits auch erste Aus-
arbeitungen zum Habitus-Begriff innerhalb der Subjektivierungsforschung (vgl. Uhlendorf
und Parade i. E.).

28 Dies wird durch das ganze Interview in seinem Antwortverhalten deutlich. Er beginnt zum
Beispiel seine Antwort auf die Eingangsfrage damit, dass er die Frage noch einmal aufnimmt:
«Was ist ein Imam? Wenn wir das sagen...» (im tiirkischen Original: «Bir imam nedir?
Dedigimiz zaman...», Herr F., Zeile 16 — 17). Ausserdem verwendet er sehr oft die wir-Form
im tiirkischen Verbmodus des Optativs, zum Beispiel: «lasst uns erst...» (Herr F., Zeile 95—
96). Auch sein Tonfall und die von ihm gesetzten Pausen verweisen auf einen Lehrer-Habitus
und verdeutlichen, dass er sich gewohnt ist, Wissen zu vermitteln.

29 Zum Beispiel: «Eyvallah hocam!» (Herr S. in Herr F., Zeile 117). Hocam (mein Lehrer)
ist im Tiirkischen die gebrduchliche, an Imame gerichtete Anrede, «eyvallah» driickt einen
Zuspruch aus. Oder: «Dogru haklisiniz» («Richtig, Sie haben recht», Herr S. in Herr F., Zeile
439; Ubersetzung nt).



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 259

immer auf die Eingangsfrage des Interviews antwortend’® — die verschiedenen
Rechtsschulen im Islam. Er erldutert, dass ein Grossteil der Menschen in der
Tiirkei hanafitisch sei und spricht im Anschluss davon, dass sie entsprechend
konstruktiv bzw. aufbauend seien (Herr F., Zeile 206-212). Dabei geht es ihm ver-
mutlich weniger um die Rechtsschule selbst, die fiir Imame grundsitzlich keine
gewichtige Rolle spielt, als um eine wertschitzende Beurteilung seiner tiirkisch-
sprachigen Gemeinschaft, denn er weist Herrn S. an, mich zu fragen, ob ich
die tiirkischen Gemeinschaften in der Schweiz auch als konstruktiv — womog-
lich im Sinne von anpassungs- und anschlussfihig — wahrnehme.3! Ich entziehe
mich der von Herrn F. implizit vorgegebenen positiven Bewertung mit der Ant-
wort, dass ich erst noch einige Interviews machen miisse, bevor ich Schliisse
ziehen konne. Nach der Riickiibersetzung dieser Antwort auf Tiirkisch dussert
Herr F. eine Kritik: Das Ergebnis werde besser, wenn ich die Imame nach Glau-
ben einteile, bevor ich sie als Muslime kategorisiere, also ihnen das Label Muslim
zuschreibe. Die Ausserung ist in gesprochenem Tiirkisch relativ komplex und
schwer verstindlich.>> Sie kann jedoch dahingehend interpretiert werden, dass
er, seinen Erlduterungen zu den Rechtsschulen nachfolgend, darauf hinweisen
mochte, dass Imame nicht gleich Imame sind und eine Vielfalt besteht, die in
Betracht gezogen werden muss. Dabei wird jedoch keine eindeutige Wertung im
Sinne von «besser/schlecher» sichtbar, es scheint ihm vielmehr um die Hetero-
genitidt zu gehen. Inwiefern diese Kritik mit seiner Nachfrage zur Wahrnehmung
der tiirkischen Gemeinschaften als konstruktiv zusammenhingt, wird jedoch nicht
klar. Aufschlussreich ist nun vor allem, dass diese Ausserung von Herrn S. nicht
ins Deutsche iibersetzt wird, so dass ich in der Situation aussen vor gelassen
werde. Stattdessen entgegnet er Herrn F. auf Tiirkisch: «Hocam, meiner Meinung
nach geht die Dame aber schon konstruktiv auf uns zu» (Herr S. in Herr F., Zeile

30 Da Herr S. zwischenzeitlich immer wieder iibersetzt, fallen die Antworten in Herrn F.s
Interview im Schnitt ldnger aus als diejenigen der anderen Imame.

31 Die ganze Stelle iibersetzt (die kursiven Stellen sind im Original Tiirkisch): «Wiirden Sie
sie fragen, ob sie das nicht beobachtet hat, dies ge- // Herr S.: Ob // die hiesigen // Herr S.: Ob,
ob Sie, ob Sie dhnliche Schliisse gezogen haben, wenn Sie die muslimische Gemeinschaft
anschauen. Bei den Hanefiten verglichen zu Schafi- gegeniiber den Schafiiten? I/ Nein, nein,
ob sie nicht gesehen hat, dass die Tiirken hier, dass wir konstruktiv sind. // Herr S.: Dass die
tirkische Gemeinschaft aufbauend ist, ob Sie auch in dieser Richtung das Gefiihl haben oder
ob Sie, wie Sie das empfinden, ist die Frage von ihm» (Herr F., Zeile 215-220; Ubersetzung
nt).

32 Die Stelle wird hier aufgrund der schweren Verstindlichkeit im tiirkischen Original wie-
dergegeben: «$imdi goriistiigli zaman ilk once bir inan¢ bakimindan da hani miisliimanlari
kategorize etmeden Once yani bunlar miisiilman diye bir yere yapistirmadan 6nce bunlar bir
kategorize ederse o nasil sonucu daha iyi ¢ikaracaktir Avrupa’da» (Herr F., Zeile 225-227).



260 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

228-229; Ubersetzung nt). Daraufhin antwortet Herr F., ebenfalls auf Tiirkisch:
«Okay, lass uns hierzu etwas tun. Ihnen zu erkldren, dass wir auch morgen kon-
struktiv sind» (Herr F., Zeile 229-230; Ubersetzung nt). Anschliessend beendet
er die Diskussion mit Herrn S., noch immer, ohne dass ich einbezogen wurde,
und nimmt in der Folge einen weiteren Aspekt auf, der ihm in Hinblick auf die
erste Frage wichtig erscheint.

In dieser Interaktion werden zwei Dinge erkennbar: Einerseits scheint Herr F.
mit dem Interview eine bestimmte Absicht zu verfolgen, ndmlich ein gewisses
Wissen und damit auch ein gewisses Bild «des Islams» zu vermitteln. Dies legt
er am Ende des Interviews offen (siehe Ausfiihrungen am Ende dieses Unterkapi-
tels). Andererseits, so kann interpretiert werden, zeigt sich in der Interaktion die
Befiirchtung von Herrn F., dass ich als Forschende ein falsches Bild habe bzw.
zu wenig «richtiges» Wissen zum Islam mitbringe. Womoglich nehme ich fiir ihn
eine Art Stellvertreterfunktion fiir die breitere Gesellschaft ein, denn Herr F. ver-
weist im Interview mehrfach auf die falsche Wahrnehmung des Islams in Europa,
wie noch gezeigt werden wird. Er versucht daher, die Vorstellungen, die er mir
zuschreibt, zu berichtigen. Das Leitmotiv dieser Selbst-Positionierung ist entspre-
chend die Richtigstellung bestimmter Islambilder. Diese beinhalten auch falsche
Vorstellungen beziiglich Imamen. So erklidrt Herr F. relativ friih im Interview:

Weil der Islam, wenn Sie etwas zum Islam recherchiert haben, unsere Beziehung ist
nicht so, wie es von aussen scheint. Denn in unserer Beziehung zwischen Gott und
Mensch gibt es keinen Imam. (Herr F., Zeile 24—26; Ubersetzung nt)33

In dieser Ausserung nimmt Herr F. direkt Bezug auf mich, indem er einen Neben-
satz im realen Konditional einschiebt («wenn Sie etwas [...] recherchiert haben»,
Zeile 24; im Tiirkischen «eger biraz aragtirdiysaniz»). Der reale Konditional kann
im Tiirkischen anders als im Deutschen auch in der Vergangenheit verwendet wer-
den.** Herr F. verweist damit auf eine Bedingung, die moglicherweise von mir
als Forschender in der Vergangenheit erfiillt wurde, ndmlich zum Islam zu recher-
chieren. Durch die Verwendung der entsprechenden grammatikalischen Verbform

33 Im tiirkischen Original verwendet er in dieser Ausserung den Begriff kul fiir «Mensch».
Kul bedeutet wortlich Sklave bzw. Mensch im Verhiltnis zu Gott (Redhouse Yeni 1968:682).
34 Die Ubersetzung «falls Sie etwas [...] recherchiert haben» steht hier in der Vergangenheit,
stellt im Deutschen aber keinen realen Konditionalsatz dar. Dieser kann im Deutschen nur
in Priasens oder Futur formuliert werden («Wenn Sie etwas recherchieren/Wenn Sie etwas
recherchieren werden, dann...). In der Vergangenheit wird ein Konditionalsatz im Deutschen
automatisch irreal: «Wenn Sie etwas [...] recherchiert hitten, dann...».



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 261

driickt er aus, dass er das nicht sicher weiss, aber diese Moglichkeit nicht grund-
sdtzlich anzweifelt (ansonsten hitte er einen irrealen Konditional verwendet). Er
nimmt damit Bezug auf das vorhandene oder allenfalls nicht vorhandene Wissen
der Forschenden. Die mit der Bedingung in einem Konditionalsatz verkniipfte
Handlung oder Aussage fehlt, sie ist aber implizit klar: Wenn Sie recherchiert
haben, dann wissen Sie bereits, was ich Thnen jetzt erzihle. Indirekt kommt
damit auch seine Hoffnung zum Ausdruck, dass ich mir vorab Wissen ange-
eignet habe. Herr F. versucht in dieser Passage das Bild zu korrigieren, dass der
Imam ein Vermittler zwischen den Glaubigen und Gott ist («Denn in unserer
Beziehung zwischen Gott und Mensch gibt es keinen Imam», Zeile 25-26). Es
herrsche eine falsche Vorstellung davon («unsere Beziehung ist nicht so, wie es
von aussen scheint», Zeile 25). Diese Vorstellung geht moglicherweise aus dem in
der Offentlichkeit sehr prisenten Vergleich mit einem Pfarrer hervor.® Gestiitzt
werden kann diese Deutung durch zwei weitere Ausserungen von Herrn F.:

Nun haben Imame hier etwas, eine Funktion, zusammen mit der europdischen Kultur
existiert eine Sichtweise, als ob sie ndher bei Gott sind. So etwas gibt es im Islam
nicht. [...] kurz, im Islam gibt es keine Macht. (Herr F., Zeile 35—40; Ubersetzung
nt)

[I]Jch kann mich nicht in Entscheidungen einmischen, ich kann nicht Siinden verge-
ben. (Herr F,, Zeile 51-52; Ubersetzung nt)

Dass Herr F. in der zweiten kurzen Passage unterstreicht, dass er keine Siinden
vergebe, macht deutlich, dass er sich von einem Vergleich mit einem Pfarrer dis-
tanziert, denn die Vergebung von Siinden bezieht sich eindeutig auf die Rolle
eines katholischen Priesters bei der Beichte. In der ersten Ausserung hingegen
betont er, dass der Imam keine niher bei Gott liegende oder machtvollere Position
einnehme als der oder die gewdhnliche Gldubige («als ob sie niher bei Gott sind.

35 Darauf verweist z. B. die NZZ online (23.10.2019): «Die Offentlichkeit und viele
Moscheemitglieder erwarten hier trotz allem einen «<muslimischen Pfarrers». Der Vergleich
findet sich weiter auch in zwei Interviews: «Also, die Titigkeiten eines Imams sind IThnen
mehr oder weniger durch die Tatigkeit eines Pfarrers bekannt, wenn wir dann einen indirek-
ten Vergleich machen wollen» (Herr A., Zeile 3-4); «[W]ir sind wie Pfarrer einfach in der
Kirche» (Herr D., Zeile 81). Dabei geht es Herr A. und Herr D. vermutlich vor allem darum,
mir ihre Titigkeit ndherzubringen, in der impliziten Annahme, dass das Christentum mein
Referenzrahmen ist. Herr L. wiederum verweist darauf, dass dieser Vergleich die Vorstel-
lung der Schweizer Gesellschaft ist: «Bon, ils ont une image des fois médiatique souvent
de I’imam, c’est- comme 1’image des pasteurs dans les médias ou bien du curé un peu-»
(Herr L., Zeile 205-206). Auch die Literatur nimmt diesen Punkt auf: Der Imam «is perhaps
incorrectly seen as a Muslim equivalent of a rabbi or priest» (Hashas et al. 2018:24).



262 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

[...] im Islam gibt es keine Macht», Zeile 36 — 40; vgl. dazu Abschnitt 9.5.1).
Damit weist er eine kirchendhnliche Hierarchie zuriick, aus der sich Machtan-
spriiche ableiten konnten. Er berichtigt in den zitierten drei Ausserungen folglich
das Bild, der Imam sei einem christlichen Pfarrer dhnlich, indem er auf die Unter-
schiede hinweist. Die Frage der Hierarchie und der Stellung eines Imams nimmt
er an anderer Stelle wieder auf, allerdings auf eine ganz andere Art und Weise. Es
geht dabei um eine Erlduterung zum Begriff takva (tiirk., Hingabe, Gottesfurcht):

Jetzt lasst uns zuerst unseren Glauben darlegen. Gemiss Islam ist Allah der einzige
und alleinige Gott und der Imam kann anderen Menschen nur durch seine Hingabe
iiberlegen sein. Manchmal bete ich und eine Person hinter mir, ganz hinter mir, die in
Arbeitskleidern gekommen ist, kann vielleicht in der Prasenz Allahs wertvoller sein
als ich. (Herr F., Zeile 95-99; Ubersetzung nt)

Auf diese Ausserung folgt eine lingere Abhandlung zum Begriff takva, um ihn
— ganz im Lehrer-Habitus — der Forschenden schliissig zu erkldren. Was Herr F.
in oben zitierter Ausserung erneut bekriftigt, ist die Gleichstellung des Imams
mit dem oder der gewohnlichen Glidubigen, den oder die er hier umschreibt als
jemand, der oder die «in Arbeitskleidern» (Zeile 98) zum Gebet kommt. Er macht
klar, dass der einzige mogliche Unterschied zwischen einem Imam und einem
Gldubigen im Ausmass der Hingabe liegen kann («der Imam kann anderen Men-
schen nur durch seine Hingabe iiberlegen sein», Zeile 96-97). Dabei geht er
nicht davon aus, dass der Imam automatisch mit mehr Hingabe betet, wie das
von ihm genannte Beispiel zeigt. Dass der Imam aber durchaus eine wichtige
Rolle einnehmen kann, betont er an einer anderen Stelle:

Anders gesagt, der Imam ist im Grunde genommen eine Figur. Er ist nichts weiter als
das. Ein Imam, der wichtig ist, muss die islamische Struktur hier in schonster Form
erkldren, ndmlich als genaues Gegenteil von dem, was in Europa ist. Denn der Islam
wird in Europa leider falsch verstanden. (Herr F., Zeile 183-185; Ubersetzung nt)

Hier wird klar, dass Herr F. die Wichtigkeit des Imams in Europa vorrangig
in der Vermittlung des «richtigen» Wissens festmacht. Das von ihm als «richtig»
gesetzte Wissen steht seiner Meinung nach im Gegensatz zu dem in Europa zirku-
lierenden Wissen («Der Imam [...] muss die islamische Struktur hier in schonster
Form erklédren, namlich als genaues Gegenteil von dem, was in Europa ist», Zeile
183-185). Das konnte sich sowohl auf Wissensbestidnde in muslimischen Gemein-
schaften in Europa als auch auf das breitere gesellschaftliche Wissen beziehen,
er macht dies an dieser Stelle nicht klar. Aus diesem Imamverstindnis folgt eine
implizite Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, denn Herr



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 263

F. erfiillt die von ihm gedusserte Anforderung an einen «Imam, der wichtig ist»
(Zeile 183), wenn er das «richtige» Wissen zum Islam vermittelt. Entsprechend
gibt er mir als Forschenden im weiteren Interviewverlauf Hinweise, wie ich zum
«richtigen» Wissen gelangen kann:

Wir haben jetzt im Grunde genommen etwas nicht unterschieden. Muslime und Islam
sind unterschiedliche Dinge. (.) Wenn wir auf Muslime schauen und versuchen den
Islam zu verstehen, geben wir auf. (Herr F., Zeile 534-536; Ubersetzung nt)

Deswegen miissen wir den Islam anschauen, wenn man zu einem Ergebnis kom-
men will. Wenn Sie in der wahren Bedeutung den Islam verstehen konnen, miissen
auch Sie Muslimin werden, denn so ist das Ding, die Regel. (Herr F., Zeile 545-547;
Ubersetzung nt)

Herr F. weist die Forschende in der ersten Ausserung darauf hin, dass Mus-
lim*innen und Islam getrennt untersucht werden miissen. Eine Untersuchung
von Muslim*innen verhilft seines Erachtens noch keineswegs zu einem richtigen
Verstiandnis des Islams. Hierin wird offenkundig, wie wichtig ihm die Vermitt-
lung des «richtigen» Wissens zum Islam ist, denn ich habe an keiner Stelle die
Absicht bekundet, «den Islam» richtig verstehen zu wollen. Es scheint fiir ihn
aber unabdingbar, dass ich iiber das «richtige» Wissen verfiigen sollte. In der
zweiten Passage kurz danach meint er, der Islam selbst miisse betrachtet werden
(«Deswegen miissen wir den Islam anschauen», Zeile 545-546). Was eine solche
Betrachtung genau meint — ein Studium des Korans zum Beispiel? —, fiihrt er
nicht weiter aus. Er spricht mich hier als Forschende direkt an und erldutert, dass
ein wahres Verstidndnis dazu fiihre, dass ich Muslimin werden miisse («Wenn Sie
in der wahren Bedeutung den Islam verstehen kdnnen, miissen auch Sie Musli-
min werden», Zeile 546-547). An dieser Stelle wird nun die Ubersetzung von
Herrn S. beigezogen, da er eine kleine, aber bedeutsame Verschiebung vornimmt,
indem er im Deutschen den Konjunktiv verwendet: «[W]enn Sie wirklich den
Islam auch richtig sehen wiirden, dann wiren Sie auch Muslimin, sagt er» (Herr
S. in Herr E.,, Zeile 549-550). Auf diese Weise iibersetzt, weist der Satz dar-
auf hin, dass ich noch kein «richtiges» Verstidndnis mitbringe, denn sonst wére
ich bereits Muslimin. Unabhingig von der Ubersetzung wird im Satz erkennbar,
dass ein «wahres» Verstindnis nicht nur ein rational zu erfassendes und erler-
nendes Wissen darstellt, sondern dariiber hinausgeht. Das «wahre» Verstindnis
filhrt zwangsldaufig zum Glauben, «so ist [...] die Regel» (Herr F., Zeile 547),
was fast einen missionierenden Anklang hat. In beiden oben zitierten Ausserun-
gen wird offenkundig, wie Herr F. versucht, mir als Forschenden den «richtigen»
Blickwinkel zu vermitteln. Seine Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder



264 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

korrigiert, driickt sich somit vor allem in den an mich als Forschende personlich
gerichteten Ausserungen und den Interaktionen im Interview aus. Seine allerletzte
Ausserung im Interview ist in dieser Hinsicht ebenfalls aussagekriftig. Auf die
Frage, ob es noch etwas gibe, das er ansprechen wolle, antwortet er wie folgt:

Nun, wir haben die Dinge gesagt, die allgemein erforderlich sind. [...] Denn ich
(unverstidndlich) dieses Gesprich, dieses Interview muss einen Nutzen bringen. Denn
es gibt eine Wunde hier. (..) Sie finden fiir diese Wunde zwei verschiedene Losungen.
Der sich in Europa befindliche Islam ist eine Wunde, entweder reiben Sie Salz rein
oder Sie behandeln sie. (Herr F., Zeile 814—818; Ubersetzung nt)

In dieser Ausserung legt Herr F. offen, dass das Interview niitzlich sein sollte
(«Denn ich (unverstindlich) dieses Gesprich, dieses Interview muss einen Nut-
zen bringen», Zeile 817). Darin schwingt indirekt auch die Hoffnung mit, dass
das Interview fiir den von ihm anvisierten Zweck hilfreich ist,’® den er in der
Folge erldutert. Er beschreibt den «sich in Europa befindliche Islam» (Zeile 819)
mit der Metapher einer Wunde. Dafiir werden folgende Lesarten vorgeschlagen:
Eine Wunde ist eine Verletzung oder eine Beschiddigung an einem grosseren Gan-
zen. Das wiederum verweist auf die Vorstellung eines ganzheitlichen, gesunden
Korpers, der hier je nach Lesart entweder als die europédische Gemeinschaft oder
aber als global verstandener «Islam» aufgefasst werden kann, die oder der ver-
wundet wurde. Ersteres greift eher die offentlichen Debatten auf, zweites den
Wissensstand muslimischer Gemeinschaften in Europa. In beiden Lesarten ist
dies ein ausdrucksstarkes Bild. Herr F. fihrt fort, dass man eine Wunde zusitz-
lich verschlimmern kann («entweder reiben sie Salz rein», Zeile 819) oder aber
man versucht, das Problem konstruktiv anzugehen und sie zu verarzten («oder Sie
behandeln sie», Zeile 819). Es ist klar, dass er die zweite Losung anstrebt, obwohl
er an dieser Stelle nicht darlegt, welchen Weg er dafiir wihlt. Seine Bestrebun-
gen im ganzen Interview, die der Forschenden attestierten falschen Vorstellungen
zu berichtigen, legen seine Vorgehensweise jedoch offen und ldsst ihn im Inter-
view durchgingig eine Experten- bzw. Lehrer-Rolle einnehmen. Damit driickt
sich indirekt auch der Wunsch aus, dass diese Arbeit zu einem anderen Islambild
beitragt.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Herr F. im Interview das
Anliegen verfolgt, das falsche Islambild zu korrigieren, welches er mir als For-
schenden zuschreibt. Damit projiziert er wohl seine Erfahrung, dass «der Islam»

36 Das wird in der Ubersetzung von Herrn S. deutlich: «Er ist gekommen, weil er-, sein
Bediirfnis oder seine Hoffnung ist, dass das Interview hilfreich ist» (Herr S. in Herr F., Zeile
820-821).



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 265

in Europa oft falsch verstanden wird, auf mich. Dass das Interview in dieser Hin-
sicht einen Nutzen bringt, diese Hoffnung legt er am Ende offen. Des Weiteren
bezeichnet er die Berichtigung falscher Vorstellungen als eine der Hauptauf-
gaben eines Imams in Europa. Dies ldsst durchaus die Auslegung zu, dass
die Richtigstellung falscher Vorstellungen auch Vorstellungen der muslimischen
Gemeinschaften meint, obwohl er im Interview keine Beispiele dafiir nennt. Stiit-
zen wiirde diese Deutung, dass er hauptsichlich innerhalb seiner Gemeinschaft
titig ist und nicht in den oOffentlichen Debatten in Erscheinung tritt. Dennoch
zeigt sich seine Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, im
Interview vor allem in der direkten Handlung, nimlich in berichtigenden Aus-
serungen, die an mich gerichtet sind. Das Leitmotiv dieser Selbst-Positionierung
ist, wie bereits erldutert, entsprechend die Richtigstellung bestimmter Islambilder.
Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, findet sich auch
bei weiteren Imamen, wie im Folgenden gezeigt wird.

8.4.2 Zur Gemeinschaft und zur Gesellschaft: «Wir
sprechen liber einen wahren Islam und einen
richtigen Islam»

Das Berichtigen von falschen Vorstellungen kann sich durchaus stirker auf die
eigene muslimische Gemeinschaft richten, als dies bei Herrn F. sichtbar wurde.
So erzihlt Herr C.:

Ich unterrichte Musliminnen und Muslime iiber Islam, Jugendliche, Erwachsene und
manchmal auch Kinder, und ich beantworte auch ihre Fragen. Wenn sie zum Bei-
spiel Fragen zum Islam haben, wenn sie auch etwas Probleme haben zu verstehen.
Sie horen manchmal auch Meinungen durch das Internet und sie kommen zu mir, sie
wollen auch verstehen, ist das richtig oder falsch, manchmal lesen sie iiber Google
zum Beispiel radikale Meinungen oder schwierige Meinungen und sie miissen hier
auch etwas klar wissen oder die Wahrheit wissen durch mich als Imam. (Herr C., Zeile
46-53)

Ich muss auch klar sein, weil es gibt auch viele falsche, falsche (.) wie sagt man, fal-
schen Islam, zum Beispiel oder falsche- die Leute verstehen den Islam nicht gut, zum
Beispiel. (Herr C., Zeile 69-71)

In der ersten Passage beschreibt Herr C., dass er Islam-Unterricht fiir Mus-
lim*innen gibt und dabei auch Fragen beantwortet. Diese Fragen ergeben sich
unter anderem aus mangelndem Verstehen («wenn sie auch etwas Probleme haben
zu verstehen», Zeile 49). Er verwendet das Verb «verstehen» auch in der zweiten



266 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Ausserung: «[Dlie Leute verstehen den Islam nicht gut» (Zeile 71). Verstehen
oder Verstiandnis scheinen fiir ithn zentral zu sein, leider fiihrt er an den beiden
Stellen nicht vertieft aus, was er damit meint. Allenfalls bezieht sich Verstehen
auf ein individuelles, vertieftes Nachvollziehen des Vermittelten, sehr deutlich
wird dies jedoch nicht. Hierbei ist das Heranziehen einer weiteren Ausserung
hilfreich bei der Interpretation, denn Herr C. nimmt «verstehen» an einer ande-
ren Stelle in Bezug auf Imame nochmals auf: Ein Imam «sollte den Islam nicht
als Info nehmen, sondern auch verstehen» (Herr C., Zeile 115-116). Er unter-
scheidet also die reine Information von einem tieferen Verstdndnis und fiihrt das
weiter aus: «Das heisst, es gibt Sachen in Islamtexten, das sind verschiedene
Meinungen. Er [der Imam, Anm. nt] sollte diese Texte als Meinung betrachten,
nicht als Info» (Herr C., Zeile 116-118). Hieraus kann man ableiten, dass «ver-
stehen», wie Herr C. es verwendet, auch meint, zu kontextualisieren und sich zum
Beispiel bewusst zu sein, dass ein Korankommentar eine Perspektive bzw. eine
Auslegung wiedergibt («als Meinung betrachten», Zeile 117) und nicht einfach
eine Tatsache darstellt («nicht als Info», Zeile 118). «Verstehen» umfasst damit
implizit auch das Bewusstsein einer Pluralitidt an Auslegungsmoglichkeiten.

In der zitierten Ausserung erkliart Herr C. weiter, dass Muslim*innen manch-
mal auch falsche Vorstellungen haben, was er mit einer negativen Wertung
versieht («zum Beispiel radikale Meinungen oder schwierige Meinungen», Zeile
51-52). In der zweiten Ausserung hingegen spricht er vom «falschen Islam»
(Zeile 70), wobei er erst nach einem anderen Begriff zu suchen scheint («es gibt
auch viele falsche, falsche (.) wie sagt man», Zeile 69-70). Seine Aufgabe als
Imam ist es daher, «die Wahrheit» zu vermitteln («sie miissen hier auch etwas
klar wissen oder die Wahrheit wissen durch mich als Imam», Zeile 52-53). Er
positioniert sich hier als Imam, der Islamvorstellungen berichtigt. Er erldutert
inhaltlich nicht, was «die Wahrheit» ausmacht, sondern definiert sie dariiber, was
sie nicht ist: nicht radikal, nicht schwierig, nicht zwingend iiber Google zu fin-
den. In Verbindung mit der vorhergehenden Interpretation seiner Verwendung
von «verstehen» kann vermutet werden, dass seinem Verstidndnis des als richtig
gesetzten Wissens eine gewisse Kontextualisierung inhérent ist. Das wiirde bedeu-
ten, dass der Imam bei der Vermittlung von Wissen zum Beispiel offenlegt, wenn
es sich um eine Perspektive bzw. eine Auslegung handelt, wirklich klar macht
er dies in seiner Ausserung jedoch nicht. Die Vermittlung des von ihm als rich-
tig gesetzten Wissens erscheint in seiner Ausserung durchaus nicht nur als eine
top-down Angelegenheit, denn seine Gemeinschaft scheint sich aktiv an ihn zu
wenden («sie kommen zu mir», Zeile 50). Offenkundig wird in seiner Ausserung
auch, dass es eine normative Einteilung in richtig und falsch gibt («sie wollen
auch verstehen, ist das richtig oder falsch», Zeile 51), iiber die er Auskunft geben



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 267

kann. Wichtig ist an dieser Stelle eine Bemerkung zur Normativitit von islami-
schem Wissen: Diese «erwichst eben nicht einfach allein aus seinem Status als
religioses Wissen, da Wissen selbst keine normativ verstandene immerwéhrende
Giiltigkeit jenseits von Ort, Zeit und Akteur*innen besitzt» (Akca 2020:12), son-
dern wird «in gesellschaftlichen Situationen entwickelt, vermittelt und bewahrt»
(Berger und Luckmann 2003:3).

Etwas spiter im Interview nimmt Herr C. noch einmal Bezug auf die falschen
Vorstellungen seiner Gemeinschaft und bringt ein konkretes Beispiel dafiir. Es
geht an dieser Stelle um die Erwartungen der Gemeinschaft an den Imam:

Aber sie erwarten, wie gesagt, die Wahrheit des Islams zu wissen, weil es gibt jetzt
leider auf dieser Welt falschen Islam und es gibt wahren Islam. Ich muss den wahren
Islam sprechen und zeigen und ich muss auch die Erleichterung-, wenn sie Probleme
haben, weil einige haben nur eine Info oder eine Meinung iiber eine Sache und sie
denken- Zum Beispiel im Ramadan, im Ramadan im Sommer fasten, so schwierig
zu fasten, und es gibt einige, die dachten, dass sie fasten miissen auf jeden Fall, egal
in welcher Situation, auch wenn es schwierig ist, auch wenn sie krank sind, auch
wenn sie- Ich gebe immer Erleichterung: «Nein, das ist nicht korrekt, nur Erwachsene,
Gesunde, sie konnen fasten, diese Leute sollten fasten, sonst nicht». Kinder diirfen
nicht fasten zum Beispiel. Wenn man arbeitet und eine schwierige Arbeit hat, darf
man auch das Fasten brechen, nicht fasten, Reisende sollten nicht fasten und so weiter,
diese Erleichterungen. (Herr C., Zeile 343-354)

In dieser Ausserung nimmt Herr C. nun Bezug auf den «falschen Islam» und den
«wahren Islam» («es gibt jetzt leider auf dieser Welt falschen Islam und es gibt
wahren Islam», Zeile 344—345). Dies ist nicht als aussergewohnlich zu betrachten,
beobachtet doch Ak¢a in Moscheegemeinden in Deutschland, «dass alle religio-
sen Akteur*innen nach festen Wahrheiten suchen und dementsprechend Inhalte
im Glauben identifizieren, die ihrer Ansicht nach einen falschen Islam ausma-
chen» (Akga 2020:251).37 Seine Gemeinschaft erwarte von ihm als Imam, dass

37 Sie beschreibt weiter: «Konstruktionen von wahrem und falschem Islam rufen immer
auch Gegenstimmen hervor, denn die Klientel des jeweils so benannten falschen Islams ist
meist nicht abstrakt, sondern inmitten der Gemeinden und Expert*innen zu finden. So beob-
achtete ich auch, dass in derselben Gemeinde unterschiedliche Vorstellungen von wahrem
und falschem Islam herrschen konnen sowie verschiedene Islamvorstellungen von unter-
schiedlichen Personen als dominant wahrgenommen werden. Dementsprechend verlaufen
Fraktionierungen zwischen religiosen Expert*innen einer Moschee, zwischen Expert*innen
und (Teilen) der Gemeinde, innerhalb der internen Gruppen und Treffs sowie innerhalb der
Gemeinde» (Akca 2020:252). Deutlich wird hierin die diskursive Aushandlung davon, was
«richtiger Islam» ist.



268 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

er «die Wahrheit» vermittle, so Herr C. («Aber sie erwarten, wie gesagt, die Wahr-
heit des Islams zu wissen», Zeile 343-344). Auch hier folgt keine Erlduterung,
was inhaltlich damit gemeint ist. Er bringt jedoch im Anschluss ein Beispiel fiir
eine falsche Vorstellung, ndmlich mangelndes Wissen, was das Fasten wihrend
des Ramadans betrifft («es gibt einige, die dachten, dass sie fasten miissen auf
jeden Fall», Zeile 348-349). Dies berichtigt er in den darauffolgenden Zeilen aus-
fiihrlich. Daraus kann geschlossen werden, dass «Wahrheit» sich hier vor allem
auf die Aufgabe des Imams bezieht, falsche Vorstellungen seiner Gemeinschaft
zum Beispiel hinsichtlich der religiosen Pflichten zu korrigieren. Es geht hier also
um die Richtigstellung von Handlungs- bzw. Unterlassungsnormen. Daraus ergibt
sich folgerichtig auch eine Einteilung in «richtiges» und «falsches» Handeln bzw.
Wissen, was allerdings auch eine Flexibilitdt hinsichtlich der Auslegung dieser
Normen beinhalten kann. Ausserdem wird hier deutlich, wie nahe die Selbst-
Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, und die Selbst-Positionierung
als normativ adressierender Imam beieinanderliegen konnen. Die eine kann in die
andere ilibergehen bzw. die Positionierungen konnen sich verschrinken, wenn die
Berichtigungen normativen Gehalt haben.

Auch Herr D. bezieht sich auf innermuslimische Islamvorstellungen, die
aus seiner Sicht teilweise mangelhaft sind, was er inhaltlich aber nicht weiter
ausfiihrt. Er stellt dabei einen Bezug zum gesellschaftlichen Kontext her:

[D]ie Mehrheit sind Muslime dort und da ist (.) die Minderheit sind Muslime da. Das,
das ist schon ein grosser Unterschied. Und dort gibt es auch eine Mehrheit oder viele
Leute, die etwas mehr iiber Islam wissen und die Leute, die hier leben, wissen weniger
tiber Islam. // Interviewerin: Also miissen Sie mehr- // Einfach da wir miissen, miissen
mehr (..) (lacht) einfach mehr machen und versuchen, immer einfach den Leuten so
den richtigen Islam beibringen, ja. (Herr D., Zeile 133-140)

Herr D. verortet die mangelhaften religiosen Kenntnisse der Muslim*innen im
gesellschaftlichen Kontext in Europa («Und dort gibt es auch eine Mehrheit oder
viele Leute, die etwas mehr iiber Islam wissen und die Leute, die hier leben, wis-
sen weniger iiber Islam», Zeile 135-137). Dieser zeichnet sich laut ihm dadurch
aus, dass Muslim*innen in der Minderheit sind («die Mehrheit sind Muslime dort
und da ist (.) die Minderheit sind Muslime da», Zeile 133-134). Daher miissen
sich Imame in der Schweiz stirker engagieren («einfach mehr machen», Zeile



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 269

139)3® und «den richtigen Islam» (Zeile 140) vermitteln. Auch Herr D. erldu-
tert nicht, was diesen «richtigen Islam» ausmacht, denn seine Ausserung bricht
an dieser Stelle ab. Er spricht in dieser Ausserung von einem kollektiven «wir»,
das sich vermutlich auf «wir Imame» bezieht, deren Aufgabe es ist, «richtiges»
Wissen zu vermitteln. Als Teil dieses Kollektivs positioniert er sich damit als
Imam, der Islambilder korrigiert. Die Selbst-Positionierung wird hier zusitzlich
in den Umstdnden des gesellschaftlichen Kontexts verankert: Muslim*innen brin-
gen hier weniger Wissen mit, vermutlich weil, so kann das interpretiert werden,
in muslimischen Mehrheitskontexten durch die Sozialisierung mehr implizit «is-
lamisches» Alltagswissen erlernt wird. Daher muss sich ein Imam in Europa noch
stirker engagieren, das «richtige» Wissen zu vermitteln.

Herr D. bezieht sich jedoch nicht nur auf falsche Vorstellungen der muslimi-
schen Gemeinschaft, sondern auch auf Bilder, die in der breiteren Gesellschaft
zirkulieren, wie in der folgenden Ausserung erkennbar wird:

Leider einfach heute werden viele Sachen falsch verstanden einfach und (...) wie ein-
fach heute von vielen Leuten einfach, wir werden einfach wie Extremisten oder so
dargestellt und deswegen wir miissen sehr aufmerksam sein einfach und schauen mal
und dann mit einfach, fiir uns oder bei uns braucht man einfach mehr (.) Bemiihungen,
um den Leuten einfach zu sagen, was wir wirklich sind und was wir wollen und was
fiir eine Religion wir interpretieren und das, die sind so, so, heutzutage das sind so,
so Schwierigkeiten. Und Medien, ich denke auch Medien machen uns viel (.) einfach,
wie kann man das sagen, viel kaputt (lacht) oder so, weil es wird einfach viel iiber
Islam und Imame einfach geredet und manchmal es gibt auch Vorurteile, die zeigen
einfach, alle Imame sind irgendwo so wie Terroristen oder Extremisten oder so, aber
das, das stimmt gar nicht. Wir sind wie Pfarrer einfach in der Kirche, wir sprechen
iiber (.) einen wahren Islam und einen richtigen Islam und dann interpretieren wir das
im Kontext von (.) heutzutage einfach. Das ist das, was wir machen und sagen. (Herr
D., Zeile 70-83)

Als erstes fillt in dieser Ausserung auf, wie oft Herr D. das Fiillwort «einfach»
verwendet. Allerdings sollte dem wohl nicht zu viel Bedeutung zugemessen wer-
den, da sich aus einer Betrachtung des ganzen Interviews zeigt, dass es ein von
ihm hiufig verwendetes Fiillwort ist, das ihm {iber mogliche Sprachunsicherhei-
ten hinweghilft. Er beginnt seine Ausserung damit, dass «viele Sachen falsch
verstanden» (Zeile 71) und «wir [...] einfach wie Extremisten oder so darge-
stellt» werden (Zeile 72), womit er eindeutig die 6ffentlichen Debatten aufnimmt.

38 Hier muss angemerkt werden, dass dieser Teil seiner Antwort fast suggestiv von mir vorge-
geben wurde — ein Beispiel fiir den Versuch einer Nachfrage, die nicht zu Ende ausformuliert
werden konnte und dadurch zu einer suggestiven Bemerkung wurde.



270 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Es ist dabei nicht ganz klar, ob das «wir» hier «wir Imame» oder eher allge-
mein «wir Muslim*innen» meint. Er erldutert, dass diese negative Darstellung sie
dazu zwinge, umsichtig zu sein («deswegen wir miissen sehr aufmerksam sein»,
Zeile 73) und sich stirker zu engagieren («bei uns braucht man einfach mehr (.)
Bemiihungen», Zeile 74). Das Engagement, das er anspricht, bezieht sich auf die
Richtigstellung gewisser Vorstellungen, es geht um die Deutungsmacht iiber das
eigene Bild und das Bild ihrer Religion («was wir wirklich sind und was wir wol-
len und was fiir eine Religion wir interpretieren», Zeile 75-76). Hierbei ist der
Ausdruck «wirklich» aussagekriftig: Es geht um das «richtige» Bild im Gegen-
satz zur «falschen» Vorstellung. In der Folge nimmt Herr D. auch Bezug auf die
Medien, die seines Erachtens «viel kaputt» machen (Zeile 78). Das mediale Bild
der Imame, das er dann wiedergibt, ist dasjenige des Imams als Bedrohung («es
gibt auch Vorurteile, die zeigen einfach, alle Imame sind irgendwo so wie Ter-
roristen oder Extremisten oder so», Zeile 79-80), das er eindeutig zuriickweist
(«das stimmt gar nicht», Zeile 80-81; vgl. Abschnitt 9.2.1). Im Anschluss daran
folgt die Berichtigung dieses Imambildes: «Wir sind wie Pfarrer einfach in der
Kirche» (Zeile 81). Das ist eindeutig an mich als Forschende gerichtet, da er vor
dem Interview fragte, ob ich katholisch sei und mit dem Pfarrervergleich somit
an ein vermutetes Vorverstindnis der Forschenden ankniipft. Er berichtigt das
mediale Imambild des Imams als Bedrohung mit einem Gegenbild: Der Imam sei
wie ein Pfarrer. Daraus konnte man schliessen, dass dieser daher keine Bedrohung
darstellt und zudem nicht aussergewohnlich ist. Weiter erldutert er, dass ein Imam
tiber den «wahren» und «richtigen» Islam (Zeile 82) spreche. Hier ist «wahr»
und «richtig» wohl im Gegensatz zu «Terroristen oder Extremisten» (Zeile 80)
zu verstehen, die falsche Vorstellungen verbreiten. Den «wahren» und «richtigen»
Islam beschreibt Herr D. dann weiter mit «dann interpretieren wir das im Kon-
text von (.) heutzutage einfach» (Zeile 82-83), was als eine kontextualisierende
und historisierende theologische Auslegung verstanden werden kann. Mit dem
letzten Satz setzt Herr D. anschliessend einen klaren Schlusspunkt und macht
deutlich, dass das Gesagte die Haupthandlungen der Imame umfasst: «Das ist
das, was wir machen und sagen» (Zeile 83). Er berichtigt in dieser Passage somit
Vorstellungen, die an Darstellungen in den offentlichen Debatten anschliessen.

Ahnlich wie Herr F. verkniipft auch Herr D. die Wichtigkeit eines Tmams mit
der Vermittlung des «richtigen» Wissens bzw. eines «richtigen» Islambildes:

Ein Imam ist in unserer- (.) einfach fiir eine Moschee oder Gemeinschaft ist er sehr
wichtig, weil er spielt eine sehr wichtige Rolle, weil wenn es ein richtiger oder
guter Imam ist, der sich sehr viel Miihe gibt und fiir unsere Ges-, einfach fiir unsere



8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert 271

Moschee und fiir unsere Mitglieder und auch fiir unsere Religion und unseren Glau-
ben, das ist sehr wichtig, weil wir miissen einfach einen richtigen Islam und modernen
Islam présentieren fiir unsere Leute und fiir die andere Gesellschaft auch und das ist
sehr wichtig. (Herr D., Zeile 170-176)

In dieser Ausserung kommen bestimmte Subjektvorstellungen zum Ausdruck.
Herr D. spricht hier von einem positiven Modell-Subjekt eines Imams («ein
richtiger oder guter Imam», Zeile 172), der sich fiir die muslimische Gemein-
schaft, aber auch fiir ihre Religion und ihren Glauben einsetze («der sich sehr
viel Miihe gibt [...] einfach fiir unsere Moschee und fiir unsere Mitglieder und
auch fiir unsere Religion und unseren Glauben, das ist sehr wichtig», Zeile 172—
174). Der ausschlaggebende Punkt dieser Bemiihungen ist die Vermittlung eines
«richtigen» Islams, der in dieser Ausserung von Herrn D. noch einmal anders
qualifiziert wird, ndmlich als «moderner» Islam («weil wir miissen einfach einen
richtigen Islam und modernen Islam prisentieren», Zeile 174-175). «Modern»
wird von ihm nicht vertieft erklédrt, womdglich meint er damit eine kontextuali-
sierende und historisierende theologische Auslegung. Diese Deutung kann durch
eine weitere Ausserung von Herrn D. gestiitzt werden: «Heutzutage einfach wir
miissen den Islam im Hinblick auf, auf unsere Zeit oder unser Leben, das wir jetzt
momentan leben, oder Modernitét einfach irgendwo- [...] auf heutzutage einfach
interpretieren» (Herr D., Zeile 118-121). Es geht also darum, den zeitlichen bzw.
lebensweltlichen Kontext in die Interpretation miteinzubeziehen. Herr D. fihrt
in oben zitierter Ausserung fort, dass die Vermittlung dieses «richtigen» Islam
sowohl innermuslimisch als auch gesellschaftlich stattfinde («fiir unsere Leute
und fiir die andere Gesellschaft auch», Zeile 175-176), wobei er stark zwischen
Gemeinschaft und Gesellschaft zu unterscheiden scheint und auch eine Identifi-
kation mit seiner Gemeinschaft («unsere Leute», Zeile 175) deutlich wird. Dies
konnte auch auf ein fehlendes gesellschaftliches Zugehorigkeitsgefiihl und damit
auf die bereits mehrfach genannte Briickenfunktion von Imamen verweisen (vgl.
Abschnitt 6.3.4, 6.3.5 und 6.3.6). Er spricht hier von «wir miissen» (Zeile 118),
was sich in dieser Ausserung eindeutig auf ein Kollektiv der Imame bezieht.
Das positiv bewertete Modell-Subjekt eines Imams tragt somit laut Herr D. ein
«richtiges» und «modernes» Bild «des Islams» nach innen in die Gemeinschaft,
aber auch nach aussen in die Gesellschaft. Durch seine Selbst-Positionierung als
Imam, der Islambilder korrigiert, verortet er sich selbst als dieses positiv mar-
kierte Subjekt. Das wird auch in seiner Antwort auf die letzte Frage, ob es noch
etwas gibe, das er ansprechen mochte, noch einmal deutlich. Herr D. beginnt
seine Antwort folgendermassen:




272 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Ok, das, was ich noch sagen kann, es ist einfach wichtig (.) diese Zusammenarbeit
und das (.) gute Verstehen in der Gesellschaft, das ist sehr wichtig und wir geben uns
immer sehr viel Miihe, dass wir einen wahren Islam fiir die ganze Gesellschaft zeigen.
(Herr D., Zeile 290-292)%

In dieser Ausserung stellt Herr D. klar, dass er die Zusammenarbeit, die sein
Moscheeverein zum Beispiel mit Kirchen und Schulen initiiert hat und die er im
Interview nidher erldutert (z. B. Herr D., Zeile 220-231), und das daraus hervor-
gehende gegenseitige Verstidndnis als sehr wichtig erachtet. Daran schliesst er an,
dass sie sich sehr bemiihen, das «richtige» Bild des Islams in die Gesellschaft
zu tragen («wir geben uns immer sehr viel Miihe, dass wir einen wahren Islam
fiir die ganze Gesellschaft zeigen», Zeile 292). Hierbei geht es vermutlich nicht
nur um eine direkte Wissensvermittlung, sondern auch um das durch Handlungen
nach aussen getragene Bild, da der Ausgangspunkt der Ausserung die Zusammen-
arbeit ist. Es bleibt an dieser Stelle unklar, ob er mit «wir» «wir Imame» meint
oder eher das Kollektiv der Gemeinschaft, welcher er angehort. Offenkundig wird
jedoch, dass in der Logik seiner Ausserung eine «richtige» Vorstellung des Islams
in der Gesellschaft zu mehr Verstdndnis fiir Muslim*innen fiihren wiirde. Damit
ist auch ein moglicher Beweggrund fiir die Selbst-Positionierung als Imam, der
Islambilder korrigiert, angedeutet.*® Gleichzeitig stiitzt diese Art des Gegendis-
kurses auch die sehr dichotomen o6ffentlichen Debatten, weil darin ein dhnlich
essentialistisches Verstdndnis erkennbar wird.

Zusammengefasst kann hier festgehalten werden, dass sich die Imame in bei-
den Unterkapiteln als jemand positionieren, der Islambilder berichtigt, sei es
innermuslimisch oder in der breiteren Gesellschaft.

39 Ganz dhnlich auch Herr K.: «[1]n dieser Zeit der Islamophobie und verschiedener Medien-
attacken auf Muslime oder auf Islam, [...] ich spiele eine Rolle, den Islam richtig zu préisen-
tieren. [...] Das ist sehr wichtig fiir mich.» (Herr K. Zeile 155-158).

40 Wobei diese Arbeit nicht das Ziel verfolgt, verborgene Motive aufzudecken, da dies sozio-
logisch nicht geleistet werden kann.



8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam 273

8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender
Imam

8.5.1 Herr B.: «Ich habe geforscht und fundierte
Kenntnisse erarbeitet»

Herr B. ist zur Zeit des Interviews 49 Jahre alt, seit fast 20 Jahren in der Schweiz
als Imam tiétig und von seinem Verein angestellt. Er bringt einen Masterabschluss
in Theologie mit und kommt regelmissig in Artikeln regionaler Zeitungen zur
Sprache. Herr B. ist einer der Imame, der seine Titigkeit als Imam durch die
Einnahme verschiedener Rollen charakterisiert (vgl. Abschnitt 7.1.1). Er schil-
dert verschiedene Aufgaben als Imam und nennt dann weitere Rollen: «[I]ch
bin Seelsorger, in verschiedenen Fillen auch Familienberater, manchmal auch
Sozialarbeiter» (Herr B., Zeile 23-24). Dass er als Imam verschiedene Rollen
einnimmt, bringe hohere Erwartungen mit sich, erldutert er an spiterer Stelle
im Interview und erginzt: «Und deswegen sollte man viel, viel mehr vorberei-
tet sein, also (.) theologisch, aber auch piadagogisch und (.) fachlich» (Herr B.,
Zeile 114-115; vgl. Abschnitt 7.1.2). Genau hierin verortet sich seine Selbst-
Positionierung als stets lernender Imam, denn er versucht dem von ihm hier
formulierten Anspruch gerecht zu werden. Es zeigt sich also eine Verschrinkung
von gedusserter Erwartung und Selbst-Positionierung.

Obwohl Herr B. seine Titigkeit als Imam als Erfiillung eines Spektrums an
Rollen beschreibt, wiinscht er sich doch auch eine stirkere Differenzierung. Dies
macht er gegen Ende des Interviews folgendermassen deutlich:

Ich (..) wiirde in der Moschee einen Sozialarbeiter, Sozialarbeiterin brauchen.
Jemand, der sich mit Jugendlichen beschiiftigt, jemand, der sich, professionell mein
ich, nicht nur amateurhaft im Sinne- (..) Buchhaltung und Finanzen, das brauchten
wir, haben wir aber leider nicht. (Herr B., Zeile 319-322)

Herr B. wiinscht sich also einerseits eine*n Sozialarbeiter*in, andererseits eine*n
Buchhalter*in fiir seinen Moscheeverein. Aufschlussreich ist dabei insbesondere
die Beschreibung der Sozialarbeiterin bzw. des Sozialarbeiters als «professio-
nell» (Zeile 321). Im Anschluss folgt der Halbsatz «nicht nur amateurhaft im
Sinne-» (Zeile 321), der mit einem Abbruch endet. Er macht hier keinen ein-
deutigen Bezug zu sich, «amateurhaft» konnte aber durchaus als Verweis auf ihn
oder weitere in seinem Moscheeverein titige Personen verstanden werden, die in
Bereichen wie der Sozialarbeit titig sind, fiir die sie nicht spezifisch ausgebildet
wurden. Hierin zeigt sich ein Bewusstsein fiir die Professionalisierung anderer



274 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Berufsfelder. Dies lédsst auch die Interpretation zu, dass er sich bewusst ist, dass
er in dem Teil seiner Tatigkeit, in welchem er Aufgaben erfiillt, die in den Bereich
anderer Berufsfelder iibergehen, den entsprechenden Standards nicht vollumfing-
lich gerecht wird. Allerdings scheint er sich gewisse Kompetenzen aus anderen
Berufsfelder angeeignet zu haben, wie in weiteren Ausserungen sichtbar wird. So
erzéhlt er das Folgende zu seiner Beratungstitigkeit:

Ich versuche (.) nicht nur aus der islamischen Perspektive, sondern bin sehr interes-
siert auch an der psychosozialen Perspektive, psychosoziologischen Perspektive auf
die Probleme zu schauen. Es gibt Momente, wo die Familien oder die Ehepartner
gestritten haben usw. und sie wissen nicht, wie es weiter geht. Viele von denen den-
ken, dass etwas Mystisches da ist, also, dass Magie in der Frage ist und und und. Sie
kommen zu mir, oder zu einem Imam, und wollen, dass man ihnen aus dem Koran
etwas vorliest und dass es ihnen wohl geht oder also eine, wie sagt man, zauberhafte
Heilung, so etwas hoffen sie, aber das mach ich ihnen nicht. // Interviewerin: Ja // Und
ich versuche mit ihnen ins Gespridch zu kommen, (.) sachlich zu sein, worum es geht,
und versuche die Ursachen zu verstehen, was dazu gefiihrt hat und zeige ihnen Wege,
nicht ein Weg, mehrere Wege. Es gibt immer wieder. // Interviewerin: Ja // Ja, da habe
ich (.) Erfolg, also in den meisten Fillen, manchmal eben auch nicht, weil einfach, sie
verstehen sich nicht. (Herr B., Zeile 53-65)

In dieser Ausserung verweist Herr B. gleich zu Beginn darauf, dass er an der
«psychosozialen Perspektive, psychosoziologischen Perspektive» (Zeile 54-55)
interessiert ist. Diese Begriffsverwendung ist ein erster Hinweis darauf, dass er
versucht, sich zusitzliche Wissensbestinde anzueignen, die fiir den erweiterten
Tatigkeitsbereich eines Imams niitzlich sind. Er erlautert, seine Gesprichspart-
ner*innen hitten oft eine eher mystisch-magische Sicht und wiinschten «eine
zauberhafte Heilung» (Zeile 60). Davon grenzt er sich jedoch klar ab («das mache
ich ihnen nicht», Zeile 60). Darauf folgt eine Beschreibung der Art und Weise
seiner Beratung, die einen Hinweis auf das von ihm erwihnte psychosoziolo-
gische Wissen gibt: Er spricht von einem «Gesprich» (Zeile 61), in welchem
er versuche «sachlich zu sein» (Zeile 61) und «Ursachen zu verstehen» (Zeile
62), um danach verschiedene Losungsmoglichkeiten aufzuzeigen («zeige ihnen
Wege, nicht ein Weg, mehrere Wege», Zeile 62-63). Abschliessend bewertet er
sein Vorgehen als hiufig, aber nicht immer erfolgreich, denn gewisse Menschen
verstiinden sich einfach nicht, was auf eine pragmatische Einstellung hindeutet,
aber auch zeigt, dass er sich der Grenzen seiner Beratungstétigkeit bewusst ist. Es
wird hierin deutlich, dass Herr B. Konzepte und Herangehensweisen aus anderen
Berufsfeldern iibernommen und in seine Tatigkeit integriert hat. Diese Deutung
kann durch eine weitere Ausserung von Herrn B. gestiitzt werden:



8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam 275

Und ich habe das auch, das Thema Familie usw., immer wieder in meinen Predigten
behandelt und habe mich bereit erklirt, also 6ffentlich, dass ich- meine Bereitschaft
erklart, dass ich da wire, falls jemand mich braucht. // Interviewerin: Mhm // Und
unter der Schweigepflicht immer. (Herr B., Zeile 88-91)

In dieser Ausserung fillt auf, dass Herr B. auf die Schweigepflicht hinweist.
Die Schweigepflicht ist in der Schweiz in Artikel 321 StGB (1937) geregelt
und listet in Absatz 1 als erstes «Geistliche», entsprechend sind Imame tatséch-
lich gesetzlich zur Verschwiegenheit verpflichtet. Allerdings spricht kein anderer
Imam die Schweigepflicht im Interview an. Herr B. erzihlt, dass er sich offent-
lich bereit erklirt habe, Menschen in Notsituationen zu beraten und sie dabei auch
auf seine Schweigepflicht hingewiesen habe. Dies unterstreicht seine Erfahrung
und Kompetenz in der Beratungstitigkeit als Imam. Auch in anderen Berei-
chen zeigt er ein dhnlich sachgemisses Verstindnis seiner Aufgaben, so zum
Beispiel im Unterricht. Er gibt sowohl in der Moschee als auch an der offent-
lichen Schule islamischen Religionsunterricht. Dazu finden sich drei besonders
prignante Ausserungen:

Und in der Moschee findet das jeweils drei Mal pro Woche statt, Mittwoch-
Nachmittag, Samstag und sonntags am Vormittag mit den Kindern von 1. bis 9.
Klasse. Ich (..) habe es wiederum in drei Stufen geteilt. In der ersten Stufe lernt man
die Grundkenntnisse iiber den Islam, welches sind die fiinf Sdulen des Islams, Glau-
bensprinzipien, die rituelle Waschung, das rituelle Gebet, die kiirzeren Bittgebete auf
Arabisch auswendig lernen. Und dann in der zweiten Stufe, dann lernen die Kinder
die arabischen Buchstaben, das arabische Alphabet. In der dritten Stufe dann lesen
sie den ganzen Koran durch auf Arabisch. // Interviewerin: Ja // Somit ist das Ganze
abgeschlossen und am Schluss gibt es dann eine Feierlichkeit. (Herr B., Zeile 36-44)

[I]ch habe vergessen zu erwéhnen, dass wir zusitzlich noch mit zwei Heften arbeiten,
die ich selber vorbereitet habe. Verschiedene Themen auf Albanisch, wir iibersetzen
das gemeinsam mit den Kindern und dann sprechen wir dariiber. (Herr B., Zeile 190—
193)

Dieser Unterricht unterstiitzt den Unterricht, den ich in den offentlichen Schulen
anbiete. Beide vervollstidndigen sich und etwa 70% der Kinder besuchen beide Unter-
richte, den in der Moschee, aber auch den in den 6ffentlichen Schulen. (Herr B., Zeile
202-205)

In der ersten Ausserung erliutert Herr B. den Unterricht in der Moschee, den
er dreistufig aufgebaut hat («in drei Stufen geteilt», Zeile 38), mit entspre-
chenden Lehrinhalten auf jeder Stufe. Mit der zweiten Ausserung erginzt er
an spiterer Stelle im Interview, dass er im Religionsunterricht in der Moschee
mit selbst entworfenem Unterrichtsmaterial arbeite («dass wir zusétzlich noch



276 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

mit zwei Heften arbeiten, die ich selber vorbereitet habe», Zeile 191-192). In
der dritten Ausserung verweist er dann darauf, dass er den islamischen Religi-
onsunterricht in der Moschee komplementéir zum Unterricht an den 6ffentlichen
Schulen konzipiert habe. Insgesamt zeigt sich hier ein Bild einer durchdachten,
strukturierten Unterrichtsplanung und eine Fach- und Methodenkompetenz, die
bis zur Erarbeitung eigener Hefte geht. Er gibt in allen drei Ausserungen jedoch
keinen Hinweis darauf, wo er sich die entsprechenden didaktischen Kompetenzen
angeeignet hat — dies wurde im Interview jedoch auch nicht nachgefragt. Nebst
diesem sachkundigen Verstindnis seiner Beratungs- und Lehrtitigkeit erldutert er
im Interview an anderer Stelle, wie er sich in weiterer Hinsicht Kompetenzen
erarbeitet hat:

Selber habe ich geforscht und gemeinsam mit anderen Kollegen haben wir Semi-
nare, Workshops, Angebot fiir unsere Jugendliche, sogar ein Buch auf Albanisch
geschrieben, (Titel des Buchs). (Herr B., Zeile 332-335)

Als diese Terrorattacken, in Frankreich Charlie Hebdo usw. (..), ofter stattgefunden
haben, dann habe ich iiberlegt selber, ich, ok, ich muss diesen Prozess verstehen.
Wie kommt ein Jugendlicher hier, der in der Schweiz und in Europa geboren und
aufgewachsen ist, dazu, dass er eine so grosse Sympathie fiir den IS hat und solche
Attacken ausiibt? Ich wollte diesen Prozess verstehen, wie, wie entsteht das. Ich habe
geforscht selber (.), aus der psychosoziologischen Perspektive geforscht und fundierte
Kenntnisse erarbeitet und auch Forschung gelesen. Studien. (Herr B., Zeile 343-349)

In diesen beiden Ausserungen spricht Herr B. davon, wie er zum Thema Extre-
mismus und Radikalisierung «geforscht und fundierte Kenntnisse erarbeitet» habe
(Zeile 348-349), dies sowohl im Selbststudium («Selber habe ich geforscht»,
Zeile 332-333) als auch in Zusammenarbeit mit Kollegen («gemeinsam mit
anderen Kollegen», Zeile 333). Beweggrund sei gewesen, dass er den Prozess
der Radikalisierung habe verstehen wollen (Zeile 344-345, Zeile 347). Damit
nimmt er ein Kompetenzfeld des Modell-Imams auf (vgl. Abschnitt 9.3). In bei-
den Ausserungen betont Herr B., dass er sich forschend Wissen angeeignet habe
(«geforscht», Zeile 333, 347 und 348). Wihrend er hier erzihlt, dass er sich
die entsprechenden Kenntnisse vorrangig selbst angeeignet habe, verweist er an
spaterer Stelle darauf, dass er von anderen Personen unterstiitzt und angeleitet
wurde:

Vor Ort hatte ich die ersten Begegnungen mit den Medien durch den katholischen
Pfarrer gehabt. Also, er hat mir da viel geholfen, weil er vorher Kommunikationswis-
senschaften studiert hatte, neben Theologie. Und von ihm habe ich sehr viel gelernt,



8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam 277

er hat mir auch die Wege gezeigt und die Kontakte aufgebaut. Also er hat meinen Weg
so geebnet sozusagen. (Herr B., Zeile 368-372)

In dieser Ausserung erlautert Herr B., dass der katholische Pfarrer im gleichen
Ort, der entsprechende Kenntnisse mitbrachte («weil er vorher Kommunikati-
onswissenschaften studiert hatte, neben Theologie», Zeile 369—370), fiir ihn im
Umgang mit Journalist*innen ein wegweisender Mentor gewesen sei. Von ihm
habe er «sehr viel gelernt» (Zeile 370-371). In allen zitierten Ausserungen wird
deutlich, wie Herr B. sich als stets lernender und sich fortwihrend Kenntnisse
aneignender Imam erzdhlt. Damit entspricht er seinem eigenen Anspruch, fach-
lich breiter vorbereitet zu sein, weil ein Imam in der Schweiz verschiedene Rollen
erfiillen muss. Herr B. scheint sich in den verschiedenen Bereichen seiner Titig-
keit Kompetenzen anzueignen, indem er von anderen Personen lernt, sich Dinge
aber auch selbst erarbeitet. Diese Kompetenzen integriert er anschliessend in den
entsprechenden Tatigkeitsbereich.

Im folgenden Unterkapitel werden nun noch Ausserungen weiterer Imame
betrachtet, die sich ebenfalls als stetig lernender Imam positionieren. Wichtig
ist, an dieser Stelle darauf hinzuweisen, dass eine fehlende Selbst-Positionierung
als stetig lernender Imam nicht heisst, dass ein Imam sich keine Kompeten-
zen aneignet und fachlich nicht vorbereitet ist. Es bedeutet vielmehr, dass eine
andere Selbst-Positionierung, ein anderes Selbstbild im Vordergrund steht und
der entsprechende Imam auf eine andere Art und Weise wahrgenommen werden
mochte.

8.5.2 Von der Erwartung zur Selbst-Positionierung:
«Durch diese Weiterbildung habe ich viel, viel
gelernt»

Auch in den Ausserungen weiterer Imame wird deutlich, dass die Erwartung
an einen Imam, dass er kontinuierlich lernt und sich fortwéhrend bildet (vgl.
Abschnitt 7.1.2), das Leitmotiv der entsprechenden Selbst-Positionierung als
stetig lernender Imam darstellt. So sollte ein Imam geméss Herr C. aktuelle
gesellschaftliche Entwicklungen verfolgen, was bedingt, dass er fortlaufend dazu-
lernen muss (Herr C., Zeile 162—-164; vgl. Abschnitt 7.1.2). An spiterer Stelle im
Interview macht Herr C. dann deutlich, dass er diese Erwartung selbst erfiillt:

Aber im Umgang, vielleicht, ich habe viel gelernt, weil ich habe an der Universi-
tdt (Name einer Stadt 1), an der Universitit (Name einer Stadt 2), an der Universitit



278 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

(Name einer Stadt 3) verschiedene Weiterbildungen gemacht und durch diese Wei-
terbildungen habe ich viel, viel gelernt. Auch als Seelsorger, als Imam, wie kann ich
mit Leuten (.) umgehen und sprechen. Zum Beispiel, in Syrien war es eine wich-
tige Sache, wenn ich als Imam einen Patienten besuche, sollte ich auf seinem Bett
sitzen. Und hier geht das nicht (lacht), das habe ich zum Beispiel gelernt. So, in
Syrien, wenn wir als Imam mit dlteren Menschen sprechen, sollte ich ihnen nicht in
die Augen schauen, sollte ich so machen (schaut zu Boden), aber hier geht das nicht.
Es gibt solche Sachen, die habe ich hier gelernt, und das hilft mir immer. Und ich
lerne noch immer, weil ich finde, ein Imam sollte immer lernen und immer Weiterbil-
dung machen und das ist wichtig und ich werde auch so bleiben. Immer lernen, ich
darf nicht (.) stehen bleiben, ich darf nicht sagen, ja, ich habe alles oder ich kann alles.
Das ist falsch. Das ist Unwissenheit. (Herr C., Zeile 284-297)

In dieser Ausserung zihlt Herr C. mehrere Schweizer Universititen auf, an wel-
chen er Weiterbildungen absolviert und «viel, viel gelernt» (Zeile 287-288) habe,
insbesondere in der Gespréchsfithrung und im Umgang mit Menschen («wie kann
ich mit Leuten (.) umgehen und sprechen», Zeile 288-289). Er erzihlt von zwei
Situationen, die Unterschiede in den Umgangsformen in seinem Herkunftskon-
text, in welchem er ebenfalls als Imam titig gewesen ist, und in der Schweiz
aufzeigen. Im Anschluss daran bekriftigt er die Erwartung bzw. den normati-
ven Anspruch des kontinuierlichen Lernens an sich selbst: «[I]ch darf nicht (.)
stehen bleiben, ich darf nicht sagen, ja, [...] ich kann alles» (Zeile 296-297).
Ein Nicht-Erfiillen dieser Erwartung qualifiziert er sogar als «Unwissenheit» und
«falsch» (Zeile 297). Davon grenzt er sich durch die vorhergehende Nennung
von absolvierten Weiterbildungen unverkennbar ab. Hierin deutet sich allen-
falls ein Bezug zum «Imperativ einer permanenten Selbstoptimierung» (Bosanci¢
2014:230) als Arbeitskraft an, der in Diskursen der wissensbasierten Okonomie
zirkuliert, und den Hannah Zoller (i. E.) als ein dem Subjekt eingeschriebe-
ner «Wille zur konstanten Weiterentwicklung» beschreibt. Etwas abgeschwicht
kann dies auch als Bezug auf das Paradigma des «lebenslangen Lernens»
verstanden werden, das sich in der Schweiz ab den 1990er Jahren unter ande-
rem aufgrund einer Weiterbildungsoffensive des Bundes durchzusetzen begann
und 2014 im Bundesgesetz iiber die Weiterbildung (WeBiGe 2014) miindete
(Schldfli und Sgier 2014:11-27). Dieser «Weiterbildungsimperativ» scheint in der
Schweiz besonders ausgeprigt zu sein.*' Es ist durchaus moglich, dass in der
Selbst-Positionierung als stetig dazulernender Imam insbesondere Aspekte dieses

41 So bilden sich jdhrlich mehr als drei Viertel der Schweizer Bevélkerung zwischen 25 und
64 weiter (Schldfli und Sgier 2014:84). Damit weist die Schweiz eine der hochsten Teil-
nahmequoten an Weiterbildungen tiberhaupt auf (Schléfli und Sgier 2014:95). Gleichzeitig
hat der Bund mit dem WeBiGe (2014) den expliziten Auftrag, die Weiterbildung zu férdern
(Schlifli und Sgier 2014:120-121).



8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam 279

Weiterbildungsimperativs aufgenommen und ausgedeutet werden, allerdings kon-
nen die entsprechenden Beziige hier nicht weiter plausibilisiert werden, da sie
einer nidheren Untersuchung bediirften.

Wie hier erkennbar wird, ist die von den Imamen angefiihrte Erwartung eng
gekoppelt an die Selbst-Positionierung. Dies zeigt sich auch bei weiteren Imamen.
So erzihlt Herr E.:

Deswegen zuerst musste ich Imam sein, danach konnte ich studieren. Und wenn ein
Imam vor der Uni Imam ist, Imam sein kann, er kann noch studieren. Oder er stu-
diert nicht, aber er muss heutzutage immer neue Informationen lernen. Man kann
nicht ein Imam sein in der heutigen Welt, wenn man nicht jeden Tag tdglich etwas
lernt, man kann nicht eine schone Aufgabe geben oder machen. Danach konnte ich
eine- 2007 eine Priifung bestehen, um in Deutschland zu arbeiten. [...] Ich kam fiir
zwei Jahre, aber wenn ein Imam nach Deutschland oder nach Europa fiir zwei Jah-
ren kommt, kann er noch an einer Priifung teilnehmen. Ich hatte mich angemeldet
und ich konnte bestehen, dann wurde meine Aufgabe verldngert, danach habe ich an
der Uni (Name einer Stadt) in Deutschland eine Masterarbeit gemacht, bei Professor
(Name), (Titel der Masterarbeit). Danach konnte ich fiir eine Doktorarbeit anmelden,
(.) aber ich musste wieder zuriick in die Tiirkei gehen. Als ich in der Tiirkei war,
habe ich eine schone Antwort bekommen, meine Doktorarbeit-Anmeldung wurde
angenommen und ich kann wieder zuriick nach Deutschland. (Herr E., Zeile 111-127)

Diese Passage ist ein Ausschnitt aus einer lingeren Erzéhlung, die daher mit
einem Anschluss beginnt («deswegen», Zeile 111). Herr E. hatte vor dieser
Passage erlautert, dass er direkt nach seinem fmam-Hatip-Abschluss — dem beruf-
lichen Gymnasium mit islamisch-theologischem Schwerpunkt in der Tiirkei —
Imam wurde, weil seine Familie arm und dies daher ethisch-moralisch das rich-
tige Vorgehen gewesen sei (Herr E., Zeile 105-111). Die hier zitierte Ausserung
beginnt somit mit der Tatsache, dass er zuerst als Imam titig gewesen sei und
erst danach ein Studium aufgenommen habe. Danach folgt eine Erkldrung, dass
Imame, die wie er vor einem Studium als Imam tétig sind, studieren konnen.
Wenn sie es nicht tun, so erldutert er weiter, so seien sie dennoch dazu angehal-
ten, stetig dazuzulernen («immer neue Informationen lernen», Zeile 114). Diese
Erwartung wiederholt er im nichsten Satz noch einmal («Man kann nicht ein
Imam sein in der heutigen Welt, wenn man nicht jeden Tag tdglich etwas lernt»,
Zeile 114-115). Auf den ersten Blick irritiert dann etwas, dass er an die Erwar-
tung mit einem «danach» (Zeile 116) und einer Selbsterzidhlung anschliesst. Da
es sich bei oben zitierter Passage jedoch wie bereits erwidhnt um einen Aus-
schnitt aus einer viel lingeren Antwort handelt, in der Herr E. zwischen der
Erzdhlung seiner Bildungsbiographie, Erwartungen an Imamen und Erkldarungen
an die Forschende hin- und herspringt, kniipft er mit «danach» wieder an seine



280 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

biographische Selbsterzihlung an: Er berichtet nun von der Entsendung nach
Deutschland, fiir die er eine entsprechende Priifung ablegen musste, von der
darauffolgenden Priifung, damit er linger als zwei Jahre in Deutschland titig
sein durfte, von seiner Masterarbeit an einer deutschen Universitit und seiner
Zulassung als Doktorand. Er erzihlt sich in dieser Passage als jemand mit hohen
Bildungsaspirationen, der diese auch umsetzt, und der damit dem zuvor von ihm
gedusserten Anspruch an Imame, sich fortwihrend zu bilden, gerecht wird.

Im Interview von Herrn G. wiederum findet sich ein Hinweis darauf, dass
die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam und die damit verkniipfte
Erwartung allenfalls Beziige zu innerislamischen Diskursen aufweisen und daher
auch theologische Grundlagen haben. Herr G. erzihlt vom Griinder der maliki-
tischen Rechtsschule Malik ibn Anas und verweist auf ein «authentisches Wort
des Propheten» (Herr G., Zeile 202), um den Anspruch des fortwihrenden Ler-
nens zu untermauern, ohne jedoch den entsprechenden Hadith wiederzugeben.
Im Anschluss betont er: «Und das heisst, die Imam miissen sich weiter ausbil-
den, auch zum Beispiel hier in der Schweiz» (Herr G., Zeile 202-203). Er fahrt
folgendermassen fort:

Und was ich auch gemerkt habe, zum Beispiel, die meisten Imame, und ich verstehe
das tiberhaupt nicht, ich kenne viele Imame, meine Kollegen, oder, die sind vor mehr
als 20 oder 25 Jahren sind sie hier in der Schweiz eingewandert und heute sie haben
iiberhaupt nicht vorwirts gemacht. Nicht nur in der Sprache, sondern auch zum Bei-
spiel beim (...) Horizont, oder, iiberhaupt nicht verbreitet, oder. Und dann ist-, ich
sehe, das ist eigentlich (..) als negatives Phdnomen, weil ein Imam, er muss versuchen
regelmissig, oder, sich zu verédndern. [...] Ja und dann ist-, dann kommt Master und
Doktorat, genauso wie Sie das machen, und so weiter, und weitere Ausbildungen und
so und dann- ich finde gut, oder, zum Beispiel, ich habe mich vor zwei Jahren hier an
der Uni (Name der Stadt) ausgebildet an der theologischen Fakultit in (..) (Name der
Weiterbildung). (Herr G., Zeile 203-216)

In dieser Ausserung grenzt sich Herr G. von den «meisten» (Zeile 204) sei-
ner Kollegen ab, die laut ihm «iiberhaupt nicht vorwirts gemacht» hitten (Zeile
206) und seiner Meinung nach dem Anspruch des kontinuierlichen Lernens nicht
gerecht wiirden. Er qualifiziert das auch klar als «negatives Phinomen» (Zeile
209), bevor er den bereits zuvor formulierten Anspruch ein zweites Mal wieder-
holt, aber etwas anders umschreibt: Ein Imam miisse sich regelméssig veridndern
(Zeile 209). Im Anschluss nennt er Studienabschliisse («dann kommt Master und
Doktorat», Zeile 212-213), und stellt dariiber einen positiven Bezug zu mir als
Forschender her («genauso wie Sie das machen», Zeile 213). Anschliessend fiigt
er auch noch Weiterbildungen hinzu («und weitere Ausbildungen», Zeile 213).



8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt 281

Darauf folgt ein Satz, in welchem er sich selbst als Imam erzéhlt, der erst vor
Kurzem («vor zwei Jahren», Zeile 214) eine Weiterbildung besucht habe. Dies
wertet er selbst positiv («ich finde gut», Zeile 214). Auch er erzihlt sich somit
als jemand, der dem von ihm formulierten Anspruch gerecht wird.

Aus den hier dargelegten Ausserungen wird deutlich, wie Imame an die von
ihnen genannte Erwartung des fortwihrenden Lernens eine Selbst-Positionierung
anschliessen. Sie erzihlen sich als Imame, die ebenjenem Anspruch gerecht
werden und sich kontinuierlich bilden. Dies tun sie hauptsichlich iiber eine Auf-
zdhlung der verschiedenen, von ihnen absolvierten Aus- und Weiterbildungen
oder einer Wiedergabe der gelernten Inhalte, im Unterschied zu Herr B., der sich
als jemand erzihlt, der die gelernten Kompetenzen in seine Tatigkeitsbereiche
integriert hat.

8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit
spirituellem Schwerpunkt

Zum Schluss dieses Kapitels wird schliesslich eine Selbst-Positionierung darge-
stellt, die anders als die bisherigen nicht anhand mehrerer Fille beleuchtet wird,
sondern anhand eines anders gelagerten Falles (vgl. Przyborski und Wohlrab-Saar
2021:256-257). Herr L. ist der einzige Imam, der sich durch das ganze Interview
auf diese Weise positioniert, so dass sich die Selbst-Positionierung als Imam
mit spirituellem Schwerpunkt nur schwer von seiner Person abstrahieren ldsst.
Die Selbst-Positionierung soll jedoch nicht als «Spezialfall» verstanden werden,
insbesondere weil sich eine kurze Stelle in einem anderen Interview findet, die
einen Anhaltspunkt dafiir bietet, dass diese Selbst-Positionierung unter Imamen
allenfalls nicht ganz so singulir ist.*?

Herr L. ist zum Zeitpunkt des Interviews 49 Jahre alt, lebt seit 23 Jahren in
der Schweiz und ist seit 13 Jahren als Imam in seiner Gemeinschaft angestellt.
Herr L. hat eine EFZ/CFC-Lehre® als Maschinenbauer absolviert. Er erzihlt

42 Herr B. scheint sich an einer einzigen Stelle im Interview dhnlich zu positionieren: «Und
ich begleite sie [die Gemeinschaft, Anm. nt] auf diesem Weg [zu Gott, Anm. nt]. Aber sie
miissen diesen Weg selbst finden. Ich zeige nur, sie miissen die Schritte selber machen» (Herr
B., Zeile 235-236). Allerdings wechselt Herr B. nach diesen drei Sétzen das Thema und geht
in seinem Interview an keiner Stelle weiter darauf ein. Vgl. dazu auch die Diskussion am
Ende des Unterkapitels.

43 In der Schweiz gibt es zwei verschiedene Arten von Berufslehren: Die 3- bis 4-jihrigen
Lehren, die zu einem Eidgenossischen Fahigkeitszeugnis (EFZ, franz. CFC) fiihren, sowie
die 2-jahrigen Lehren mit Eidgenossischem Berufsattest (EBA, franz. AFP).



282 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

im Interview, dass er sich die Kompetenzen als Imam in der Praxis angeeignet
habe («Je suis formé sur le champs», Zeile 103), und kann daher als Autodidakt
bezeichnet werden. Es finden sich eine Handvoll Artikel, in welchen Herr L.
zitiert wird, er also auch als sich dusserndes Subjekt in den 6ffentlichen Debatten
in Erscheinung tritt.

Die folgende Passage verdeutlicht Herr L.s Auseinandersetzung mit Fragen
des Glaubens, die ihn schliesslich Imam hat werden lassen:

Alors c¢’était un hasard, ou un hasard, c’est le destin, pas de hasard (lacht). Alors moi,
jai fini mon CFC en tant que constructeur de machines. Can’arien a voir (lacht) avec-,
alors c’était en 2004, et a la fin, (..) ¢’était comme si j’avais une intuition: «Ce travail
n’est pas pour toi, tu n’es pas fait pour le faire». Au début j’étais tres motivé, mais a la
fin quand j’ai obtenu mon CFC, non, je ne vais jamais travailler ¢a. Et je me suis orienté
vers- J’ai fait une petite retraite spirituelle, j’ai médité moi, ¢a ¢’était mon souci depuis-
je pense jusqu’a maintenant sur la vie et tout. Et j’ai cherché a fond dans la poésie, la
philosophie et tout. A 1a fin de mon CFC, je me suis orienté vers le coran pour chercher
des réponses et tout, et 1a, je me suis approché, j’ai appris le coran par cceur et (.) voila.
C’était ga mon objectif, je n’ai jamais pensé étre imam. (Herr L., Zeile 87-97)

In dieser Ausserung wird offenkundig, dass Herr L. nicht das Ziel verfolgt hat,
Imam zu werden, weswegen er seine Tdtigkeit als Imam als Schicksal bezeichnet
(«c’est le destin», Zeile 87). Er erzéhlt sich selbst als jemand, der sich bis heute
mit existenziellen Fragen auseinandersetze («c’était mon souci depuis- je pense
jusqu’a maintenant sur la vie et tout», Zeile 93—-94). Er sei seiner Intuition gefolgt,
seinen gelernten Beruf nicht auszuiiben («c’était comme si j’avais une intuition»,
Zeile 90), und habe sich auf eine spirituelle Suche begeben («j’ai cherché a
fond dans la poésie, la philosophie et tout [...] je me suis orienté vers le coran
pour chercher des réponses», Zeile 94-96). Auf diesem Weg habe er den Koran
auswendig gelernt («j’ai appris le coran par cceur», Zeile 96), ist also Hafiz gewor-
den. Die Erfahrung dieser spirituellen Suche scheint ihn massgeblich geprégt zu
haben. Hier zeigt sich bereits ein erstes Leitmotiv der Selbst-Positionierung als
Imam mit spirituellem Schwerpunkt, ndmlich die Spiritualitét. «Spiritualitdt» wird
hierbei nicht als Gegensatz zu «Religion» verstanden (Huss 2014:47), wie dies
manchmal der Fall ist, wenn diese als improvisiert und individualisiert beschrie-
ben wird, wihrend «Religion» als organisiert, traditionell und gemeinschaftlich



8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt 283

gilt (Ammerman 2013:259).* Grundsitzlich lisst sich Spiritualitit fassen als «in-
dividuelle Ausdrucksweisen, die eine starke Bindung [...] an eine transzendente
Realitidt» (Stolz und Senn 2022:9) aufweisen. Die spezifischen Elemente von
Herrn L.s Spiritualitit miissen jedoch aus seinen Ausserungen herausgearbeitet
werden. In oben zitierter Ausserung wiren dies seine spirituelle Suche sowie das
Auswendiglernen des Korans als Anniherung an und Kommunikation mit Gott.*
Herr L. scheint sich grundsitzlich als spiritueller Mensch zu verstehen, denn
seine Selbsterzihlungen und die Beschreibungen seiner Tidtigkeit als Imam sind
von Verweisen auf Spiritualitdt durchdrungen. Dies wird unter anderem in der
folgenden Antwort auf die Frage, wie er mit moglichen Schwierigkeiten umgeht,
sichtbar:

Il'y ale travail spirituel. Beaucoup de spiritualité. // Interviewerin: Mhm // (4s) Donc
je dois toujours étre prét. Alors ce que je disais des entretiens, ce n’est pas facile les
entretiens. Je n’ai pas fait une formation de psychologue, je collabore avec les psych-
iatres et psychologues, mais je prends le coté spirituel, juste ce coté spirituel. Mais
pour écouter, se protéger de soi, ce n’est pas facile. Donc j’ai ma maniére, je n’ai pas
un psychologue, chez qui je vais pour I’expliquer qu’est-ce que j’ai entendu (lacht).
Donc il y a que Dieu pour moi qui peut m’aider, voila la spiritualité, ¢ca c¢’est une voca-
tion, voila, // Interviewerin: Mhm // ¢ca m’aide beaucoup. C’est indispensable pour
moi. (Herr L., Zeile 112-120)

In dieser Ausserung nimmt Herr L. Bezug auf Beratungsgespriche, in welchen
er die spirituelle Seite abdeckt, wihrend er fiir psychologische Aspekte Psy-
cholog*innen oder Psychiater*innen zuzieht. Dies zeigt, dass er seine eigenen
Grenzen in der Tatigkeit als Imam gut kennt. Moglichen Belastungen beugt er
nicht etwa durch Supervision vor, sondern durch seine personliche Zwiesprache
und Beziehung mit Gott («il y a que Dieu pour moi qui peut m’aider», Zeile 118).
Hier tritt eine personliche, individuelle Gottesbeziehung hervor, die ebenfalls ein

44 Eine Studie zur Schweiz kann dabei zeigen, dass der Begriff «Spiritualitit> zunehmend
von Menschen iibernommen wird, «die eine Religion mehr oder weniger intensiv praktizie-
ren» (Becci und Robert 2022:61). Die Autorinnen konstruieren entsprechend eine Kategorie
der religios und spirituellen Menschen aus ihren Umfrageergebnissen und folgern aufgrund
«der hohen Prisenz von Evangelikalen und Muslimen in dieser Kategorie», dass es moglich
sei, dass «spirituell sein> fiir diese Gruppe eine intensive religiose Praxis und starke religiose
Uberzeugungen bedeutet» (Becci und Robert 2022:51).

43 Hier kann auf die Ausfiihrungen von Esma Isis-Arnautovié¢ (2024:221-234) zur Rezitation
des Korans als spezifische Kommunikation zwischen Gott und Mensch verwiesen werden.
Der Rezitation geht «ein Memorisierungsakt voraus, der eine personliche und — im wahrsten
Sinne des Wortes — verinnerlichende Aneignung der Rede [Gottes, Anm. nt] darstellt und sie
intrinsisch im Menschen verortet» (Isis-Arnautovi¢ 2022:44).



284 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

Element seiner Spiritualitit darstellt («voila la spiritualité», Zeile 118-119). Ent-
sprechend bezeichnet er seine Tdtigkeit als Imam auch als Berufung («c’est une
vocation», Zeile 119) und umschreibt sie etwas spiter im Interview als wunderbar
(«C’est formidable», Herr L., Zeile 122). In den beiden bisher zitierten Passagen
spricht Herr L. Spiritualitit direkt an und scheint ihr einen hohen Wert beizumes-
sen, weswegen fiir seine Selbst-Positionierung die Bezeichnung «mit spirituellem
Schwerpunkt» gewihlt wurde. Grundsitzlich kann Spiritualitdt durchaus als eine
Voraussetzung fiir die Titigkeit als Imam verstanden werden,*¢ allerdings ist Herr
L. der einzige Imam, der seine Spiritualitit im Interview so sehr hervorhebt.

Herr L. scheint seine personlichen Erfahrungen in der Hinwendung zu und
Begegnung mit Gott an seine Gemeinschaft weitergeben zu wollen, wie in
den nachfolgenden Beispielen von Erldauterungen seiner Tatigkeit sichtbar wird.
Wie die meisten Imame unterrichtet er, erldutert das Unterrichtsprogramm aber
ausfiihrlicher als die anderen Imame. Die folgende Passage stellt nur einen
Ausschnitt aus seinen Erlduterungen dazu dar:

Le mercredi, j’ai un cours sur I’ostentation, la maladie du cceur, la spiritualité donc.
[...] Jeudi, j’ai une méditation donc avec des sceurs et des fréres, des échanges sur
le sujet du vendredi. Comme demain — je vais faire sur les secrets du jour du ‘Arafat,
“Arafat, c’est le jour qui précede le jour de I’ Aid. C’est un jour tres, tres, trés important
[...] Alors, le samedi matin a dix heures et quart, dix heures et demi, ¢a dépend si c’est
des vacances ou si c’est au cours de I’année, je fais un cours sur I’amour de Dieu, la
gratitude et des fois de ’exégese du coran. (Herr L., Zeile 21-31)

Er sagt in diesem Ausschnitt einerseits, dass er sich am Donnerstag mit den Gliu-
bigen zum Thema seiner Freitagspredigt austausche («Jeudi j’ai méditation donc
avec des sceurs et des fréres, des échanges sur le sujet du vendredi», Zeile 23—
24). Ein solcher Austausch mit der Gemeinschaft wird nur von wenigen Imamen
erwihnt und betrifft in keinem weiteren Fall die Freitagspredigt.*” Herr L. schil-
dert allerdings nicht weiter, wozu er sich im Detail austauscht und inwiefern das
seine Freitagspredigt beeinflusst. Dennoch deutet dieser kurze Hinweis an, dass
ihm die Beziehung zu seiner Gemeinschaft wichtig ist und macht daher seine

46 Dies zeigt ein Vergleich mit dem Pfarramt: «Pfarrer und Pfarrerinnen sollen [...] eine
personliche Spiritualitit haben und pflegen. Sie sollen in der Lage sein, ihre personliche
Frommigkeit rituell zu gestalten und andere Menschen auf der Suche nach ihrer Spiritualitét
anzuregen und zu begleiten» (Klessmann 2012:100).

4T Herr O. zum Beispiel legt sehr viel Wert auf eine Wissensvermittlung im Dialog mit sei-
ner Gemeinschaft. Er lidsst seine Gemeinschaft Themen fiir den Unterricht vorschlagen («je
donne des cours éducatifs avec des themes que les fideles choississent eux-mémes», Herr O.,
Zeile 36-37). Die Freitagspredigt erwihnt er dabei jedoch nicht.



8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt 285

gemeindeorientierte Haltung deutlich. Die Gemeindeorientierung ist entsprechend
ein weiteres Leitmotiv dieser Selbst-Positionierung. Andererseits erwédhnt Herr L.
verschiedene Kursinhalte: Mittwochs halte er einen Kurs iiber die «Krankheit des
Herzens», die Prahlerei ab («un cours sur 1’ ostentation, la maladie du cceur», Zeile
21-22), was er mit «also Spiritualitidt»> zusammenfasst («spiritualité donc», Zeile
22). Am Samstag fiihre er einen Kurs zur Liebe Gottes*® und zu Dankbarkeit
durch, manchmal aber auch zur Koranexegese («Alors le samedi [...] un cours
sur ’amour de Dieu, la gratitude et des fois de I’exégese du coran», Zeile 28-31).
Herr L. erwéhnt als einziger befragter Imam die von ihm in den Kursen behan-
delten Themen wie Gottesliebe oder Dankbarkeit. Es wird hierbei nicht davon
ausgegangen, dass er der einzige Imam ist, der solche Themen behandelt, aber es
ist auffillig, dass er als Einziger im Interview dartiber spricht. In der Erlduterung
seiner Tatigkeit tritt seine durch personliche Erfahrungen der Begegnung mit Gott
gepriagte Grundmotivation auch an anderer Stelle hervor:

J’ai des séances de spiritualité, ce sont des invocations pour 1’apaisement du cceur,
pour le bien-étre, donc ¢a, c’est chaque jeudi, une séance d’invocation avant I’aube-
avant le coucher du soleil. J’ai aussi une séance spirituelle si je peux dire, c’est (unver-
standlich) une demi-heure avant I’aube le dimanche, donc le dimanche matin, avant
la priere du matin. (Herr L., Zeile 53-57)

Herr L. hilt vor Sonnenaufgang am Sonntag und nach Sonnenuntergang am Don-
nerstag spirituelle Sitzungen ab, die Bittgebete zur Besénftigung des Herzens und
fiir das Wohlbefinden beinhalten («des invocations pour 1’apaisement du cceur,
pour le bien-étre», Zeile 53—54). Dies kann als Hinfiihrung der Gemeinschaft zum
Gebet ausgelegt werden, zur Zwiesprache mit Gott. Hier werden noch einmal die
beiden Leitmotive deutlich: die Gemeindeorientierung, die sich in der Begleitung
der muslimischen Gemeinschaft auf dem Weg zu Gott ausdriickt, sowie Spiritua-
litdt, hier verstanden als Zwiesprache oder Kommunikation mit Gott im Gebet
(vgl. dazu Isis-Arnautovi¢ 2024:221-234). Herr L.s Titigkeit ist jedoch nicht nur
auf die Gemeinschaft ausgerichtet, er begleitet auch Einzelpersonen:

Et apres j’ai des fois des entretiens d’ordre culturel. I y a des gens qui cherchent leur
voie, spiritualité, voila. Quel chemin prendre dans leur vie, comme aujourd’hui j’ai

48 Seine vorhergehend erwihnte personliche, individuelle Gottesbeziehung und das Thema
dieses Kurses («I’amour de Dieu», Zeile 30) deuten womoglich auf Sufismus hin (vgl. dazu
Sedgwick 2001; Geoffroy 2010, 2015). Sein Religionsverstindnis kann und soll hier jedoch
nicht weiter qualifiziert werden, unter anderem weil mit den Interviews nicht das Ziel ver-
folgt wurde, ein Religionsverstindnis herauszuarbeiten.



286 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

des gens qui sont dans la quéte spirituelle, philosophique si je peux dire. (Herr L.,
Zeile 61-64)

In dieser Ausserung legt Herr L. dar, dass er auch Menschen berate, die, wie
er es beschreibt, auf einer spirituellen, philosophischen Suche sind («qui sont
dans la quéte spirituelle, philosophique», Zeile 64). Hier tritt noch einmal das
Element der Suche hervor. Herr L. fiihrt daher sowohl seine Gemeinschaft als
auch Einzelne an das Gebet und somit an eine Zwiesprache mit Gott heran.
Dies spiegelt seine personlichen Erfahrungen wider: Die beiden zu Beginn dieses
Unterkapitels zitierten Passagen zeigen seine stete Hinwendung zum Gebet, aber
auch seine Suche nach Antworten. Aus all den bisher erlduterten Passagen wird
deutlich, wie sich Herr L. als Imam mit spirituellem Schwerpunkt erzihlt.

Herr L. ist jedoch der einzige befragte Imam, der sich auf diese Weise positio-
niert. Seine Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt scheint
dabei nicht nur situativ der Interviewsituation zu entspringen, denn es findet sich
ein Artikel einer Schweizer Journalistin im Datenkorpus, in welchem er sich
ebenso positioniert.*’ Es scheint sich daher in seinem Fall um eine eher dauer-
hafte Selbst-Positionierung zu handeln. Es kann durchaus sein und ist vermutlich
sogar wahrscheinlich, dass andere Imame ihre Gemeinschaft auf dhnliche Weise
begleiten, ein Hinweis darauf gibt die bereits erwéhnte, kurze Stelle im Interview
von Herrn B. (vgl. Fussnote 42 in diesem Kapitel). Mit Ausnahme dieses kurzen
fliichtigen Einblicks von Herrn B. teilen sie diese Perspektive jedoch nicht mit
mir und erzéhlen sich selbst auch nicht ausfiihrlicher in dieser Form.

8.7 Zusammenfassend: Selbst-Positionierungen von
Imamen in der Schweiz

In diesem Kapitel wurden sechs verschiedene Selbst-Positionierungen darge-
stellt, welche die befragten Imame gegeniiber der Forschenden einnahmen. In
der Selbst-Positionierung als iiberlasteter Imam erzihlen sich die Imame als stark
beansprucht und belastet. Die Selbst-Positionierung hat drei Leitmotive: Ers-
tens die von der Gemeinschaft erwartete permanente Erreichbarkeit, die von den
Imamen als schwierig und belastend wahrgenommen wird. Dass ein Imam kon-
stant verfiigbar sein soll, hingt unter anderem mit Notsituationen zusammen,
die zum Beispiel Seelsorge oder eine Sterbebegleitung notwendig machen, aber

49 Aufgrund der Anonymisierung der Interviews kann hier kein Beleg und kein Zitat dafiir
angefiihrt werden, da er im entsprechenden Artikel namentlich genannt wird.



8.7 Zusammenfassend: Selbst-Positionierungen von Imamen ... 287

nicht planbar sind. Allerdings kommt es auch vor, dass ein Imam fiir weniger
Dringliches angefragt wird, wie aus einer Anekdote zu einem néchtlichen Tele-
fonanruf deutlich wird. Zweitens zeigt sich, dass es einige Imame als belastend
empfinden, dass sie ihre Tatigkeit und ihr Familienleben kaum in Einklang brin-
gen konnen. Insbesondere dass sie wenig Zeit fiir ihre Kinder haben, nehmen
sie als grosse Schwierigkeit wahr. Drittens kann auch die zeitliche Entgren-
zung der Titigkeit als ein Leitmotiv der Selbst-Positionierung genannt werden.
Diese hingt mit der von der Gemeinschaft erwarteten permanenten Verfiigbarkeit
zusammen, gleichzeitig spielt jedoch auch die Tatsache eine Rolle, dass nicht
alle Imame eine schriftliche Vereinbarung iiber ihre Aufgabenbereiche und den
zeitlichen Umfang ihrer Tatigkeit abgeschlossen haben. Schliesslich wurde auch
sichtbar, dass die Selbst-Positionierung als iiberlasteter Imam mit einer Aufop-
ferungserzihlung einhergehen kann, die trotz Uberlastung nicht in Frage gestellt
wird.

Die statusbezogene Selbst-Positionierung wiederum dreht sich im Grunde um
Wertschitzung und Anerkennung. Erzéhlen sich Imame auf diese Weise, so beto-
nen sie den Status und Stellenwert, den ihnen ihrer Meinung nach zusteht.
Damit rekurrieren sie zundchst auf den Stellenwert innerhalb der muslimi-
schen Gemeinschaft, im Weiteren jedoch auch auf den Status in der breiteren
Gesellschaft. An zwei Beispielen wurden zwei unterschiedliche Weisen dieser
Selbst-Positionierung dargelegt: Wihrend sich der eine Imam im Interview selbst-
bewusst und handlungsfihig zeigt und ganz allgemein einen gewissen Status
fiir Imame einfordert, erzihlt sich der zweite vorrangig als jemand, der einen
Doktortitel und viele Fihigkeiten mitbringt. Eine der moglichen Erkldarungen
fiir diese Selbst-Positionierung insgesamt bietet der Einwanderungskontext, in
dem innermuslimisch der Status des Imams zwar teilweise erhalten bleibt, mit
dem gleichzeitig aber auch ein Statusverlust — sowohl in der muslimischen
Gemeinschaft als auch gesamtgesellschaftlich — einhergehen kann, wie gezeigt
wurde.

In der Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam positionieren
sich die Imame als jemand, der die muslimische Gemeinschaft normativ anruft.
Imame verfiigen iiber eine gewisse Autoritit,” die aber nicht iiber ein Weiheamt
verliehen wird, sondern hauptsidchlich im direkten Kontakt mit ihrer Gemein-
schaft zum Ausdruck kommt und sich unter anderem in der Vermittlung ethisch-
moralischer bzw. theologischer Wissensbestinde manifestiert (Hashas 2018:80;
vgl. auch Miiller 2017). Dabei findet eine Auseinandersetzung mit der Welt iiber

50 Zur Debatte zu Imamen und Autoritiit, siehe u. a. Peter (2006), Jouanneau (2012, 2013),
Baumann et al. (2017), Miiller (2017), Hashas (2018), Tunger-Zanetti et al. (2019).



288 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

diese Wissensbestinde statt, welche die Imame dann zitierend aufrufen, allenfalls
umdeuten und (partiell) an ihre Gemeinschaft weitergeben und damit auf diese
auch subjektivierend einwirken. Die normative Adressierung der muslimischen
Gemeinschaft ist daher das Leitmotiv dieser Selbst-Positionierung. Konkrete Bei-
spiele einer normativen Anrufung der Gemeinschaft in den Erzdhlungen der
Imame beziehen sich vorrangig auf Adressierungen, die sich um das Bild der
Muslim*innen in europidischen Gesellschaften drehen. Dass Imame versuchen,
dieses Bild nach aussen zu regulieren, ist womoglich ein Resultat der 6ffentlichen
Debatten, in welchen nur eine Positionierung als «gute» Muslim*innen gebilligt
wird. Gleichzeitig konnte die hiufigere Nennung solcher Beispiele auch darauf
hinweisen, dass die Befragten der Forschenden die in diesen Wissensbestidnden
zirkulierenden Bilder zuschreiben. Dies wire dann als charakteristisch fiir die
spezifische Interviewsituation zu verstehen. An dieser Stelle muss auf eine Ein-
schriankung verwiesen werden: Der subjektivierende Aspekt der Imam-Rolle kann
nicht in ihrem ganzen Umfang dargestellt werden, weil die aufgerufenen, spezi-
fischen — unter anderem theologischen — Wissensbestinde nicht nidher untersucht
wurden.

Positioniert sich ein Imam als Imam, der Islambilder Korrigiert, so geht es
um die Richtigstellung «falscher» Vorstellungen zum «Islam», sei es von mus-
limischen Gemeinschaften in der Schweiz oder der breiteren Gesellschaft. Dies
stellt auch das Leitmotiv der Selbst-Positionierung dar. Ein wichtiger Aspekt ist
dabei, dass der Imam, der sich selbst auf diese Weise erzihlt, davon ausgehen
muss, dass er selbst iiber das «richtige» Wissen verfiigt, um eine solche Berichti-
gung tiberhaupt vornehmen zu konnen. Die Rede vom «wahren» und «richtigen»
Islam in den Ausserungen der Imame kann den Eindruck eines essentialistischen
Verstdndnisses vermitteln. Dabei sind einzelne Formulierungen womoglich auf
sprachliche Schwierigkeiten zuriickzufiihren, wie die im entsprechenden Unter-
kapitel dargelegten Interpretationen unter Einbezug weiterer Ausserungen der
jeweiligen Imame zeigen. Gedeutet werden kann die Rede vom «wahren» und
«richtigen» Islam weiter auf unterschiedliche Weisen, die sich nicht zwingend
ausschliessen miissen: Einerseits verweist sie wahrscheinlich auf diskursive Aus-
handlungsprozesse, die innerhalb der Moscheevereine zwischen unterschiedlichen
Akteur*innen stattfinden und in welchen verhandelt wird, was innerhalb eines
Moscheevereins als «richtig» und was als «falsch» verstanden wird (vgl. Akc¢a
2020:252). Entsprechend muss sich ein Imam als einer von vielen Akteur*innen
als jemand positionieren, der iiber das «richtige» Wissen und Versténdnis verfiigt,
auch um seine Autoritit aufrechtzuerhalten (Miiller 2017:85, 90). Andererseits
konnte dies auch eine Folge der essentialistischen Darstellungen «des Islams» in
den oOffentlichen Debatten darstellen, die ebenso essentialistische Darstellungen



8.7 Zusammenfassend: Selbst-Positionierungen von Imamen ... 289

von Seiten der Muslim*innen begiinstigen (van Es 2018). Wie dargelegt wurde,
geht es bei der Berichtigung von in der Gesellschaft zirkulierenden Islambil-
dern an erster Stelle um die Deutungsmacht iiber das eigene Bild und das Bild
der Religion. Konkrete Beispiele innermuslimischer falscher Vorstellungen, deren
Vorhandensein ein Imam mit dem Einwanderungskontext zu erkldren versucht,
in welchem Muslim*innen in der Minderheit sind, finden sich in den Inter-
views wenige. Ein Imam bezieht sich auf das Fasten im Ramadan, also auf
eine religiose Pflicht, bei der durchaus von «richtigem» und «falschem» Handeln
ausgegangen werden kann. Deutlich wird an diesem Beispiel, dass sich die Selbst-
Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert, mit der Selbst-Positionierung
als normativ adressierender Imam verschréinken kann.

Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam wiederum ist eng gekop-
pelt an die Erwartung des kontinuierlichen Lernens. Imame positionieren sich als
jemand, der dem von ihnen formulierten Anspruch der fortwahrenden Bildung
gerecht wird, indem sie darauf verweisen, welche Aus- und Weiterbildungen sie
absolviert haben oder welche Inhalte sie sich angeeignet haben. Eine etwas andere
Auspriagung derselben Selbst-Positionierung wurde am Beispiel eines Imams
sichtbar, der sich als jemand erzéhlt, der sich Kompetenzen anderer Berufs-
felder angeeignet und in seine Titigkeitsbereiche integriert hat, was ebenfalls
auf das Bestreben hinweist, stetig dazuzulernen. Es lassen sich zwei mogliche
diskursive Beziige dieser Selbst-Positionierung vermuten, die allerdings vertieft
untersucht und ausgearbeitet werden miissten: Einerseits zu innerislamischen bzw.
theologischen Diskursen, wie ein Verweis auf einen nicht weiter spezifizierten
Hadith durch einen Imam deutlich macht. Andererseits wurden mogliche Beziige
zum «Imperativ einer permanenten Selbstoptimierung» (Bosanci¢ 2014:230)
als Arbeitskraft bzw. zum in der Schweiz sehr ausgeprigten «Imperativ des
lebenslangen Lernens» dargelegt (Schléfli und Sgier 2014).

Als Imam mit spirituellem Schwerpunkt schliesslich positioniert sich nur ein
einziger Imam. Die Leitmotive dieser Selbst-Positionierung sind einerseits Spi-
ritualitit, die sich in den Selbsterzdhlungen von Herrn L. durch eine spirituelle
Suche, eine personliche Gottesbeziehung und durch seine Zwiesprache mit Gott
im Gebet ausdriickt, andererseits die starke Gemeindeorientierung, d. h. die Wich-
tigkeit der Beziehung zur Gemeinschaft und eine Begleitung dieser auf dem
Weg zu Gott. Es ist durchaus moglich, dass andere Imame ihre Gemeinschaft
auf dhnliche Weise begleiten, jedoch teilen sie das nicht mit der Forschenden
und positionieren sich auch nicht entsprechend. Allenfalls kann das dhnlich wie
die eher seltenen Beziige auf theologische Wissensbestinde darauf zuriickgefiihrt
werden, dass Religion in Europa als etwas Privatisiertes verstanden wird (vgl.
Behloul 2013), Imame hauptsidchlich im Hinblick auf gesellschaftlich als wichtig



290 8 Selbst-Positionierungen von Imamen

erachtete Aspekte wie zum Beispiel Radikalisierungsprivention adressiert wer-
den und sich daher nur in Bezug auf Letzteres dussern und selbst positionieren.
Herr L. setzt somit einen etwas anderen Fokus in seiner Selbst-Positionierung in
der Interviewsituation als die restlichen Imame. Dadurch kénnen allenfalls andere
Dinge in den Hintergrund treten: So ist Herr L. der Einzige, der sich in keiner
Weise auf die aus den Diskursen rekonstruierten Subjektpositionen bezieht. Dies
ist ein durchaus erstaunlicher Befund, der im nichsten Kapitel ndher beleuchtet
werden wird (vgl. Abschnitt 9.1).

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veroffentlicht, welche
die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und angeben,
ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt
ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

l‘)

Check for
updates

Der Umgang der Befragten mit den 9
Subjektpositionen der offentlichen
Debatten der Schweiz

In diesem Kapitel geht es nun darum, wie die Befragten mit den aus den mas-
senmedialen und politischen Debatten rekonstruierten Subjektpositionen in ihren
Selbsterzdhlungen und daher auch in ihren Selbst-Positionierungen umgehen. An
dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass die Subjektpositionen in
den Interviews «nur partiell und bruchstiickhaft auftauchen koénnen» (Bosanci¢
2014:271), da die Subjektpositionen, wie in Kapitel 6 dargestellt, aus verschie-
denen Elementen bestehen, die in den jeweiligen diskursiven Ausserungen in
den offentlichen Debatten auf unterschiedliche Art miteinander verbunden wer-
den. Daher werden sich auch die interviewten Personen in vielfiltiger Weise auf
einzelne Aspekte beziehen und diese unterschiedlich verkniipfen.

Wie zu Beginn von Kapitel 8 erldutert, konnen in einem ersten Schritt zwei
Formen des Umgangs unterschieden werden: Ein Bezug oder ein Nicht-Bezug auf
die Subjektpositionen in den Selbsterzdhlungen. Nur ein Imam, Herr L., nimmt
in seinem Interview keinen Bezug auf die rekonstruierten Subjektpositionen. Die
Kategorie des ausnahmslosen Nicht-Bezugs wird daher zu Beginn dieses Kapi-
tels anhand seines Falles diskutiert (vgl. Abschnitt 9.1). Alle anderen minnlichen
Imame nehmen entweder den Imam als Bedrohung oder den Modell-Imam oder
sogar beide auf unterschiedliche Art und Weise auf. Dabei zeigt sich kein Unter-
schied zwischen Imamen, die sich 6ffentlich dussern und solchen, die das nicht
tun. Auf die Subjektposition des oder der inklusive*n Imam*in beziehen sie sich
nicht, denn sie scheinen keinen Beweggrund zu haben, sich im Interview im Hin-
blick darauf positionieren zu miissen.! Es kann davon ausgegangen werden, dass

1 Es findet sich jedoch ein Artikel im Datenkorpus zu den 6ffentlichen Debatten, in welchem
ein Imam mit dieser Subjektposition konfrontiert wird und dazu Stellung nehmen muss (St.
Galler Tagblatt 21.03.2018; vgl. Abschnitt 6.4 sowie Fussnote 54, Abschnitt 6.5).

© Der/die Autor(en) 2025 291
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_9


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_9&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_9

292 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

sie sich von der Subjektposition nicht adressiert fiihlen und auch nicht mittels die-
ser fremdpositioniert werden. Frau P. und Frau R. wiederum nehmen nicht auf den
Imam als Bedrohung Bezug und je nur an einer einzigen Stelle auf den Modell-
Imam, vermutlich weil beide Subjektpositionen den nach verbreiteter Auffassung
minnlichen Imam adressieren. Die einzelne Bezugnahme auf den Modell-Imam
und mogliche Griinde dafiir werden an der entsprechenden Stelle diskutiert (vgl.
Abschnitt 9.3.1). Frau R. bezieht sich auf den oder die inklusive Imam*in, fiir
Frau P. jedoch scheint es keinen Beweggrund zu geben, sich in irgendeiner Art
und Weise dazu verhalten zu miissen. Auch das wird an der entsprechenden Stelle
diskutiert (vgl. Abschnitt 9.6).

In diesem Kapitel wird zunichst der ausnahmslose Nicht-Bezug von Herrn
L. aufgenommen (Abschnitt 9.1), bevor fiir jede rekonstruierte Subjektposition
sowie fiir das rekonstruierte Deutungsmuster einzeln die verschiedenen, aus dem
Datenmaterial herausgearbeiteten Umgangsweisen dargelegt werden. Allerdings
muss angemerkt werden, dass Beziige zum Imam als Bedrohung eng an Beziige
zum Modell-Imam gekoppelt sind, was durch die dichotome bzw. teilweise auch
dialektische Strukturierung als Modell- und Anti-Subjekt — als «<Blaupause> oder
mahnendes Beispiel» (Keller 2012b:100) — hervorgerufen wird: Um das Anti-
Subjekt zu entkriften, werden Aspekte des idealen Modell-Subjekts in Anspruch
genommen. Das kann als eine spezifische Form von Subjektpositionen in auf
ganz bestimmte Weise strukturierten Diskursen verstanden werden (vgl. dazu
Trucco und Pokitsch i. E.). Die Umgangsweisen mit dem Imam als Bedrohung
und dem Modell-Imam werden zunidchst getrennt dargestellt (Abschnitt 9.2 und
9.3), bevor anhand eines exemplarischen Beispiels die Konsequenzen der dichoto-
men bzw. dialektischen Strukturierung sichtbar gemacht wird (Abschnitt 9.4). Im
Anschluss wird der Umgang mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams
(Abschnitt 9.5) sowie der dritten Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in
(Abschnitt 9.6) veranschaulicht.

9.1 Keine Bezugnahme als Umgangsstrategie?

Herr L. ist der einzige ménnliche Imam aus dem Sample, der sich an keiner Stelle
im Interview auf die rekonstruierten Subjektpositionen des Modell-Imams, des
Imams als Bedrohung und des oder der inklusiven Imam*in bezieht. Daher wird
an dieser Stelle anhand seines Beispiels kurz diskutiert, inwiefern eine ginzliche
Nicht-Bezugnahme als ein strategischer Umgang mit diskursiven Adressierungen
verstanden werden kann (vgl. auch Trucco 2021:301). Herr L. wurde im Rahmen



9.1 Keine Bezugnahme als Umgangsstrategie? 293

der Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt in Abschnitt 8.6
bereits niher beschrieben.

Es finden sich einige Anhaltspunkte im Interview mit Herr L., weswegen die
Nicht-Bezugnahme in seinem Fall als eine bewusste Umgangsstrategie mit den in
massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz zirkulierenden Subjektpo-
sitionen ausgelegt werden kann. Herr L. verfiigt iiber eine gewisse Erfahrung im
Umgang mit Journalist*innen, da er in einer Handvoll Zeitungsartikel zu Wort
kommt. Ganz am Ende des Interviews auf seine personlichen Erfahrungen mit
Medien angesprochen, erwihnt er nebst guten Erlebnissen auch eine schlechte
Erfahrung, will diese jedoch nicht weiter ausfiihren: «Je ne vais pas entrer dans
les détails» (Herr L., Zeile 217-218). Herr L. scheint dem Erlebten also keinen
Raum geben zu wollen, zumindest nicht im Interview mit mir. Nach Abschluss
des Interviews merkt er an, dass er bewusst keine Medien mehr konsumiere,
«pour la paix intérieure» (Postskriptum Interview Herr L., 14.07.2021). Dieser
bewusste mediale Verzicht passt zu seiner Selbst-Positionierung als Imam mit
spirituellem Schwerpunkt, die Spiritualitit und Gemeindeorientierung ins Zen-
trum riickt und deren Fokus hauptséichlich darauf liegt (vgl. Abschnitt 8.6 und
Fussnote 48 in demselben Kapitel).

Inwiefern die in den massenmedialen und politischen Debatten zirkulierenden
Subjektpositionen dessen ungeachtet an ihn herangetragen werden, kann nicht
festgestellt werden. Vermutlich sind ihm gewisse Vorstellungen von Imamen in
den offentlichen Debatten nicht génzlich unvertraut. In seinem Interview findet
sich namlich eine Stelle, in welcher er {iber mediale Bilder von Imamen spricht,
ohne dass jedoch ein Bezug zu den rekonstruierten Subjektpositionen deutlich
wird:

Bon, ils ont une image des fois médiatique souvent de I’'imam, c’est- Comme 1’image
des pasteurs dans les médias ou bien du curé un peu- J'imagine hein a ce que- Je me
vois dans les médias, je dis, «Ce n’est pas moi ¢a», hein (beide lachen). Un imam qui
pousse les gens «Allez!» vers I’air (lacht), je dis, «Ce n’est pas moi, ce n’est pas moi
du tout», voila. (Herr L., Zeile 205-209)

In dieser Ausserung scheint Herr L. etwas nach Formulierungen zu suchen, es
kommt zu einigen Abbriichen. Im ersten Satz spricht er von «sie» («ils», Zeile
205). Aufgrund der vorausgehenden Frage, welche die Schweizer Gesellschaft



294 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

aufgreift,” kann davon ausgegangen werden, dass er damit die Schweizer Gesell-
schaft meint. Herr L. ist der Meinung, dass diese ein medial vermitteltes Bild
eines Imams habe, das mit medialen Darstellungen von Pfarrpersonen vergleich-
bar sei. Er weist dieses Bild eines Imams, «der seine Gemeinschaftsmitglieder
in die Luft stosst» («qui pousse les gens <Allez!> vers air», Zeile 208) fiir sich
zurlick (««Ce n’est pas moi, ce n’est pas moi du tout>», Zeile 208-209). Fiir die
Interpretation dieser Stelle soll folgende Lesart vorgeschlagen werden: Vermut-
lich meint er damit, der Imam werde in einer Funktion dargestellt, in welcher er
die Gemeinschaftsmitglieder ndher zu Gott bringe. Dieses Bild weist er zuriick.
Diese Deutung erscheint umso wahrscheinlicher, wenn man sich vergegenwir-
tigt, dass fiir Muslim*innen keine rituelle Notwendigkeit eines Imams besteht, da
von einer Unmittelbarkeit der Beziehung zwischen Glaubigen und Gott ausgegan-
gen wird (Eser Davolio et al. 2021:15). Allerdings verweist das Wort «stossen»
(«pousser») auf eine Bewegung, die mit Druck ausgeiibt wird, und vermittelt
daher nicht eine wohlwollende Begleitung, sondern eher ein ndtigendes Dringen
(vgl. dazu auch die Richtigstellung falscher Vorstellungen zu Imamen von Herrn
F. in Abschnitt 8.4.1). Herr L. betont mit einer Wiederholung, dass er nicht so
sei (««<Ce n’est pas moi, ce n’est pas moi du tout>», Zeile 208-209).

In diesem, von ihm wiedergegebenen medialen Bild des Imams findet sich
jedoch kein Bezug zu den rekonstruierten Subjektpositionen. In seinem Interview
wird somit vor allem deutlich, dass er in keiner Weise auf die Subjektpositionen
Bezug nimmt. Es soll hier daher vorgeschlagen werden, dass eine solche Nicht-
Bezugnahme als eine mogliche Strategie im Umgang mit den in massenmedialen
und politischen Debatten der Schweiz zirkulierenden Subjektpositionen verstan-
den werden kann, gerade weil sich Herr L. gewisser medialer Bilder bewusst zu
sein scheint.

9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams
als Bedrohung

Insgesamt nehmen zehn der vierzehn Imame den Imam als Bedrohung im Inter-
view in irgendeiner Art und Weise auf, d. h. nebst Herrn L. nehmen drei weitere
Imame nicht auf die Subjektposition Bezug. Es scheint somit, als ob die Mehr-
heit der Imame eine Bezugnahme nicht vermeiden kann. Frau P. und Frau R.

2 Die Frage lautete: «A votre avis comment est-ce que la société suisse comprend-elle votre
activité?». Auf Deutsch: «Wie versteht Ihrer Meinung nach die Schweizer Gesellschaft Ihre
Tatigkeit?».



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 295

beziehen sich, wie bereits erwéhnt, nicht auf den Imam als Bedrohung. Dies liegt
vermutlich in der bereits genannten Tatsache begriindet, dass diese Subjektposi-
tion den nach verbreiteter Auffassung ménnlichen Imam adressiert und sich die
beiden Frauen daher gar nicht davon angesprochen fiihlen.

Imame werden durch den Imam als Bedrohung als ein fiir die Ordnung
der Gesellschaft in verschiedener Hinsicht bedrohliches Subjekt adressiert (vgl.
Abschnitt 6.2). Dies nehmen die Imame durchaus so wahr: «[Vl]ielleicht sechen sie
in uns eine Gefahr fiir die Schweiz, vielleicht» (Herr K., Zeile 320-321). Es han-
delt sich beim Imam als Bedrohung vornehmlich um eine Fremdpositionierung,
deren Zuschreibung mit Nachteilen fiir die jeweiligen Betroffenen in Form ver-
schiedener Schliessungen verbunden ist (vgl. Kapitel 4 und 6.2.7). Ein Beispiel
dafiir findet sich in folgender Ausserung von Herrn M.:

Et puis, a cause de ce journal, ma prolongation a été prolongée de huit mois. // Inter-
viewerin: Oh // Et puis, j’ai regu une convocation par le service de migration. C’est
une heure, il y a beaucoup de questions, [...] c’est tres, trés difficile. (Herr M., Zeile
140-143)

Herr M. wurde von einer Zeitung aufgrund einer bestimmten Handlung als
5. Kolonne-Imam dargestellt und erliutert in dieser Ausserung, welche Kon-
sequenzen diese Berichterstattung fiir ihn hatte. Thm wurde die Aufenthaltsbe-
willigung zwar verldngert, allerdings nicht fiir das iibliche Jahr, sondern fiir
acht Monate («huit mois», Zeile 141), also einen kiirzeren Zeitraum. Ausser-
dem hatte ihn die zustindige Migrationsbehorde zu einem Gesprich geladen,
das er als schwierig beschreibt («tres, tres difficile», Zeile 143). Eine offentliche
Zuschreibung des Imams als Bedrohung kann also zu gewissen Kontrollmassnah-
men fiihren, ohne dass der Imam strafrechtlich relevante Handlungen begangen
hitte.

Auch losgelost von einer konkreten Zuschreibung miissen Imame im All-
gemeinen die Verdachtsmomente, die im Imam als Bedrohung zum Ausdruck
kommen, entkriften und den Nachweis erbringen, nicht bedrohlich zu sein (vgl.
dazu dhnlich auch Schiirmann 2022:188). Hierin wird die von Goffman beschrie-
bene Tendenz zur Normalitdit sichtbar: Als Imam besteht ein Interesse, als jemand
zu erscheinen, «der nicht alarmierend ist» und dem man «keine Aufmerksamkeit»
schenken muss (Goffman 1974:367). Wie gezeigt werden wird, geschieht dies
durch eine Zuriickweisung des Imams als Bedrohung und einer oft im Anschluss
folgenden Einnahme verschiedener Aspekte des Modell-Imams.



296 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

IMAM ALS BEDROHUNG

KEIN BEZUG BEZUG

ZURUCKWEISUNG BOUNDARY MAKING

Abb.9.1 Umgangsweisen mit dem Imam als Bedrohung

Es konnen zwei unterschiedliche Formen des Umgangs mit der Subjektposi-
tion des Imams als Bedrohung ausgemacht werden: (1) Eine Zuriickweisung der
Adressierung sowie (2) eine Externalisierung iiber Grenzziehungen (boundary
making) und eine sich daraus ergebende Distanzierung von der Zuschrei-
bung (siehe Abb. 9.1). Diese werden in den folgenden beiden Unterkapiteln
veranschaulicht.

9.2.1 Zuriickweisung: «Das stimmt gar nicht»

Die erste Umgangsweise mit dem Imam als Bedrohung ist eine Zuriickweisung der
Subjektposition und der darin enthaltenen Zuschreibungen. Diese wird in einem
Ausschnitt aus einer bereits zitierten Passage von Herrn D. (vgl. Abschnitt 8.4.2)
deutlich, die hier noch einmal aufgenommen werden soll. Herr D. sagt Folgendes:

Und die Medien, ich denke auch, die Medien machen uns viel (.) einfach, wie kann
man das sagen, viel kaputt (lacht) oder so, weil es wird einfach viel iiber Islam und
Imame einfach geredet und manchmal gibt es auch Vorurteile, die zeigen einfach,
alle Imame sind irgendwo so wie Terroristen oder Extremisten oder so, aber das, das
stimmt gar nicht. (Herr D., Zeile 77-81)

In dieser Ausserung nimmt Herr D. den Imam als Bedrohung auf («wie Ter-
roristen oder Extremisten», Zeile 80) und bezeichnet Riickgriffe auf diesen als
vorurteilsbehaftet. Er ist der Meinung, dass unter anderem die Medien fiir dessen



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 297

Verbreitung verantwortlich seien («ich denke auch, die Medien machen uns viel
[...] kaputt», Zeile 77-78). Er nimmt somit eine Verantwortungszuschreibung
vor. Die Folgen der Adressierung als Imam als Bedrohung umschreibt er als «ma-
chen uns [...] viel kaputt» (Zeile 77-78), was ein Verunmoglichen, Hindern oder
Fragilisieren andeutet, ohne jedoch genau zu sagen, auf welche Konsequenzen
verwiesen wird. Deutlich wird nur, dass dadurch eine Menge («viel», Zeile 77)
in Mitleidenschaft gezogen wird und dass das entsprechende Kollektiv («uns»,
Zeile 77) davon betroffen ist. Hierbei bleibt unklar, wie in Abschnitt 8.4.2 bereits
erldutert, ob er sich auf ein Kollektiv der Imame oder ein muslimisches Kol-
lektiv — seine Gemeinschaft — bezieht. Herr D. weist die Subjektposition des
Imams als Bedrohung zuriick, da sie laut ihm nicht den Tatsachen entspricht («das
stimmt gar nicht», Zeile 80-81). Im Anschluss entkriftet Herr D. die Zuschrei-
bung noch mit einem Gegenbild, das die Gewohnlichkeit der Imame betont (vgl.
dazu Abschnitt 8.4.2). In der Passage erscheint auch ein kurzer Hinweis auf die
grosseren Debatten zu Islam und Muslim*innen («es wird einfach viel tiber Islam
[...] geredet», Zeile 78-79), was deutlich macht, dass die an Imame adressierten
Subjektpositionen in breitere Debatten eingebettet sind. Auch in einer zweiten
Passage von Herrn D. nur wenig spiter im Interview zeigt sich ein @hnliches
Muster:

[W]ir wollen einfach sagen, wir sind keine Extremisten, wir sind nicht irgendwo so
wie von einer anderen Welt gekommen, wir sind auch Menschen und wir haben ein-
fach unseren Glauben, aber das, (..) wie kann ich das sagen, einfach, das meint nicht,
dass wir andere Leute (..) hassen oder so, das stimmt gar nicht. Wir konnen ein-
fach zusammenleben und jeder kann die eigene Religion oder den eigenen Glauben
glauben. Ja. (Herr D., Zeile 92-97)

Auch in dieser Ausserung weist Herr D. die Subjektposition zuriick («wir sind
keine Extremisten», Zeile 93). Hier nimmt er eine Selbst-Positionierung vor, da er
in dieser Ausserung als Subjekt in Erscheinung tritt, jedoch erneut als Teil eines
Kollektivs («wir sind», Zeile 93 und 94). Deutlich wird aus dieser Passage eine
Betonung des Kollektivs. Das kann allenfalls die konflikttheoretische Annahme
stiitzen, dass die konflikthaften Aushandlungsprozesse der offentlichen Debat-
ten «zur Schaffung und zur Festigung der Gruppenidentitit» beitragen (Coser
2009:43). Es bleibt jedoch erneut unklar, ob sich das verwendete «wir» auf ein
Kollektiv von Imamen oder eher auf ein muslimisches Kollektiv und damit auf
Adressierungen in den grosseren Debatten zu Islam und Muslim*innen bezieht.
In der hier dargelegten Interpretation kann daher der Imam als Bedrohung nicht
eindeutig von der Fremdpositionierung als «schlechte Muslim*innen» getrennt
werden. Herr D. charakterisiert den Imam als Bedrohung bzw. die «schlechten




298 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

Muslim*innen» als «von einer anderen Welt gekommen» (Zeile 93). Dies kann
als ein Versuch verstanden werden, eine Maximaldistanz zwischen sich und der
Zuschreibung zu etablieren. Anschliessend positioniert er das Kollektiv, von dem
er selbst ein Teil ist, als Menschen, die glauben (Zeile 94), und versucht, der Vor-
stellung entgegenzutreten, Glaube habe etwas mit Hass zu tun («das meint nicht,
dass wir andere Leute (..) hassen», Zeile 95-96). Auch hier verwendet er densel-
ben Ausdruck fiir die Zuriickweisung der Zuschreibung wie in der zuvor zitierten
Ausserung: «[D]as stimmt gar nicht» (Zeile 96). An diese Passage schliesst
dann eine Art Leitsatz an, der die Antwort abschliesst, in welchem das Bild
einer von Toleranz geprigten Schweiz mitschwingt (vgl. Postulat Hiltpold 2009,
Abschnitt 6.3.8): «Wir konnen einfach zusammenleben und jeder kann die eigene
Religion oder den eigenen Glauben glauben» (Zeile 96-97). Diese Bekundung zu
einem friedlichen Zusammenleben entkriftet noch einmal den Vorwurf, Glaube
sei irgendwie mit Hass verbunden.

Auch Herr A. weist die Adressierung als Imam als Bedrohung zuriick. Er
holt jedoch zusitzlich etwas aus und erldutert mir als Forschender die Eta-
blierung dieser Subjektposition (ohne dass ich die offentlichen Debatten oder
Subjektpositionen erwihnt habe):

[BJis 2003 gab es sozusagen keine Verdnderung in der Schweizer Gesellschaft beziig-
lich 9/11. Jeder von uns hat das mitbekommen, jeder hat, alle haben wir uns schlecht
gefiihlt und dhnliches. Aber so eine Verdnderung politisch hat es nicht gegeben. [...]
Natiirlich dieser Anschlag in den USA hat weltweit einiges verdndert, wie auch bei
uns hier und ich muss sagen, dass dann ab dieser Zeit und wenn nicht, dann spa-
ter noch bei weiteren Angriffen, man hat schon das Bild eines Imams, obwohl man
den Imam nicht kennt, schon gewisse Vorurteile da (..) geschaffen und auch gewisse
Schwierigkeiten ins Spiel gebracht. (Herr A., Zeile 439-450)

Herr A. setzt die Entstehung der Subjektposition des Imams als Bedrohung in den
Kontext der Anschldge vom 11. September 2001 (vgl. Abschnitt 2.2). Seine Ein-
schitzung beziiglich des Zeitpunkts der Verdnderung der Debatten in der Schweiz
(«bis 2003 gab es sozusagen keine Veridnderung», Zeile 439—440) stimmt dabei
mit wissenschaftlichen Studien iiberein, die eine zunehmende Problematisierung
von Muslim*innen in den offentlichen Debatten der Schweiz ab 2003 feststel-
len (vgl. zusammenfassend Trucco 2021:284). Herr A. umschreibt den Imam als
Bedrohung als Konstruktion («man hat [...] das Bild eines Imams [...] geschaf-
fen», Zeile 448-449) und als «Vorurteile», die «gewisse Schwierigkeiten» (Zeile
449) mit sich bringen, wobei er die Schwierigkeiten nicht weiter ausfiihrt. Inter-
essant ist, dass er dezidiert darauf hinweist, dass Zuschreibungen vorgenommen
werden, «obwohl man den Imam nicht kennt» (Zeile 448-449). Damit deutet



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 299

er an, dass die direkte Begegnung zwischen Menschen die Wirkungen polari-
sierter Adressierungen, wie sie im Imam als Bedrohung und im Modell-Imam
deutlich werden, entschirfen konnte.> Die adressierende Entitit bleibt in seiner
Formulierung («man», Zeile 448) jedoch unscharf, er schreibt niemandem die
Verantwortung dafiir zu. Im Anschluss weist er die Adressierung als bedrohlich
zuriick:

[W]ir sagen zu den Leuten immer wieder, «He hallo, ich bin seit 99 in der Schweiz
und meine Eltern seit den 70er Jahren und (.) wir waren hier, bevor es iiberhaupt eine
Al-Qaida gegeben hat und bevor es iiberhaupt eine ISIS gegeben hat. Wir haben uns
nicht verindert, wir waren immer eure Nachbarn, das sind wir immer noch und wir
wurden dann nicht boser als wir es waren», vielleicht. Oder nicht? Eben, man schaut,
dass man all diese Vorurteile abbaut und das ist aber (..) fast unmoglich. (Herr A.,
Zeile 453-458)

Wie Herr D. entkriftet auch Herr A. hier die Zuschreibung nicht nur an sich
selbst, sondern, wie durch die Erwihnung seiner Eltern deutlich wird, an ein
grosseres muslimisches Kollektiv. Hier kommt erneut ein starkes Gruppenbe-
wusstsein zum Ausdruck. Auch in dieser Ausserung vermischt sich der Imam
als Bedrohung dementsprechend mit weiteren Zuschreibungen an Muslim*innen.
Herr A. positioniert das muslimische Kollektiv als Teil der Gesellschaft («eure
Nachbarn», Zeile 456) und weist darauf hin, dass dies schon seit geraumer Zeit
so sei («ich bin seit 99 in der Schweiz und meine Eltern seit den 70er Jahren»,
Zeile 453-454). Dass Muslim*innen ab einem gewissen Zeitpunkt in den Debat-
ten als «schlechte Muslim*innen» adressiert werden, dekonstruiert er, indem er
dies leicht ironisch mit einer Personlichkeitsveridnderung gleichsetzt: «[W]ir wur-
den dann nicht boser als wir es waren» (Zeile 456-457). Am Ende der Ausserung
weist er auf Bemiihungen hin, diesen Vorurteilen zu begegnen, beurteilt dies aber
als sehr schwierig («das ist aber (..) fast unmoglich», Zeile 458). Darin wird eine
gewisse Dauerhaftigkeit und Zihheit dieser Adressierungen deutlich.

Nebst der Subjektposition als Ganzes wird insbesondere eine bestimmte
Facette des Imams als Bedrohung zuriickgewiesen: der 5. Kolonne-Imam, in wel-
chem die Angst vor dem politisch titigen Fremden eine Erneuerung findet (vgl.
Abschnitt 6.2.3). Herr C. zum Beispiel spricht an einer Stelle im Interview liber
die Kenntnisse des gesellschaftlichen Umfelds, die ein Imam seiner Meinung

3 Auch Herr E. verweist in Zusammenhang mit einer Zuriickweisung des Imams als Bedro-
hung auf mangelnde Begegnungen: «Die Leute konnen uns leider nicht richtig kennenler-
nen» (Herr E., Zeile 175).



300 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

nach mitbringen sollte, und fiigt sogleich an: «[E]s gibt keine Politik, keine poli-
tischen Sachen in meiner Predigt» (Herr C., Zeile 170-171). Herr C. nimmt
damit einen moglichen Verdacht vorweg und rdumt ihn aus, bevor er — zum
Beispiel von Seiten der Forschenden — iiberhaupt formuliert werden kann. Dies
kann im Fall von Herrn C. auf personliche Erfahrungen zuriickgefiihrt werden
(vgl. Abschnitt 9.4), es verweist aber auch darauf, dass der Imam als Bedrohung
durch verschiedene Verdachtsmomente die Adressierten so situiert, dass ihnen
die Beweislast zukommt. Auch Herr O. betont im Interview, dass er nicht iiber
Politik spricht:

[J]ai dit tout au début de ma présence ici, en 2008, je ne vais pas (unverstiandlich,
allenfalls: évoquer) la politique. [...] Toujours, ils profitent de la politique, il faut
I’opinion de I’imam, «Quelle est votre opinion publique?», par rapport a tel mouve-
ment ou tel parti, comme ca. Au début, [...] j’ai dit non. S’il s’agit de I’islam et de la
vie quotidienne chez nous, je pourrais en parler. [...] M&me si des fois ils insistent,
«Imam, tu as entendu aujourd’hui ce qui s’est passé a Paris ou en Arabie saoudite?»,
comme ¢a, non, ¢a ne m’intéresse pas, parce que ce n’est pas le moment, ce n’est pas
le- Parce que il y a des- plusieurs, toutes les générations dans la salle de priere. Apres,
il y en a peut-&tre un qui comprend bien, mais 1’autre peut-étre le contraire. Apres,
quand ils sortent: «L’imam a dit comme ¢a», mais je n’ai pas dit comme ¢a. Et c’est
pourquoi je n’y entre pas. (Herr O., Zeile 65-85)

In dieser Ausserung erldutert Herr O., dass er zu Beginn seiner Anstellung ent-
schieden habe, nicht iiber Politik zu sprechen, auch wenn seine Gemeinschaft ihn
manchmal zu einer Meinungsidusserung dringen wolle. Er spreche nur vom Islam
und dem téglichen Leben («S’il s’agit de ’islam et de la vie quotidienne chez
nous, je pourrais en parler», Zeile 73-74). Er erklirt in der Folge auch, warum
er nicht iiber Politik sprechen will: Es bestehe das Risiko, dass er missverstan-
den oder falsch wiedergegeben werde («<’imam a dit comme ca>, mais je n’ai
pas dit comme c¢a», Zeile 84-85). Dies macht er unter anderem an der Diversi-
tit seiner Zielgruppe fest («toutes les générations dans la salle de priere», Zeile
82-83; vgl. Abschnitt 7.2.2). Herr O. scheint es somit vorzuziehen, nicht iiber
Politik zu sprechen, um die Moglichkeit eines falschen Verstdndnisses in seiner
Gemeinschaft von vornherein auszuschliessen. Er fiihrt dies zwar nicht weiter
aus, allerdings ldsst sich vermuten, dass ein solches Missverstindnis auf ihn und
seine Gemeinschaft zuriickfallen konnte. Hier wird klar, wie wirkmichtig das
«mahnende Beispiel» (Keller 2012b:100) eines Anti-Subjekts sein kann: Adres-
sierte Subjekte miissen ihre Handlungen bzw. ihr Verhalten anpassen, um nicht
das Risiko einzugehen, als Anti-Subjekt fremdpositioniert zu werden, in diesem



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 301

Fall als Imam als Bedrohung bzw. im Hinblick auf die muslimische Gemeinschaft
als «schlechte Muslim*innen».*

9.2.2 Boundary making: «Die machen Fehler, dann zeigen
die Medien alle Imame als bése»

Im Material zeigt sich auch noch eine zweite Weise, wie mit dem Imam
als Bedrohung verfahren wird. Hierbei wird die Subjektposition nicht grund-
sitzlich abgelehnt, sondern einer bestimmten Gruppe zugeschrieben und dann
eine Grenzziehung zwischen sich und diesen «Anderen» vorgenommen (vgl.
Abschnitt 4.2). Ein solches boundary making (Barth 1998) externalisiert die
entsprechende Zuschreibung und dient damit auch der eigenen Distanzierung
vom Imam als Bedrohung. Das spiegelt im Grunde die Versicherheitlichung der
grosseren Debatten, die zwischen einem «radikalen Islam» und einem «modera-
ten Islam» unterscheidet, ersteren als Bedrohung konstruiert und entsprechende
soziale Schliessungsbestrebungen zur Folge hat (vgl. Abschnitt 2.2.1). So erklart
Herr N.:

On essaie un petit peu de s’organiser pour qu’il n’y ait pas d’imams intégristes (unver-
standlich) qui pourrissent les autres imams et qui donnent une mauvaise image de
I’islam. On veut nous- s’organiser au sein de la Suisse pour qu’il y ait des imams qui
connaissent le milieu suisse et qui ne disent pas n’importe quoi. (Herr N., Zeile 93-97)

Herr N. verwendet in dieser Ausserung generalisierend ein kollektives «on», bei
dem nicht ganz klar wird, ob es fiir ein allgemeines muslimisches Kollektiv
oder fiir ein Imame-Kollektiv steht. Er erzihlt, dass sie sich organisieren wol-
len, damit fundamentalistische Imame an Bedeutung verlieren («pour qu’il n’y
ait pas d’imams intégristes», Zeile 94). Er zeichnet in diesem Zusammenhang
das Bild eines Anti-Subjekts, das die anderen Imame verderbe und ein schlechtes
Bild des Islams vermittle («qui pourissent les autres imams et qui donnent une
mauvaise image de l'islam», Zeile 95-96). Das gegensitzliche, ideale Modell-
Subjekt, das die Schweiz kenne und nicht irgendeinen Unsinn rede («qui ne disent

4Vgl. dazu die von Lena Schiirmann (2022) beschriebene diskursive Wissensproduktion in
der Reinigungsbranche, welche eine Subjektposition konstruiert, die «entlang von Differenz-
und Defizitkonstruktionen die Respektabilitdt der Personengruppe, ihre Gleichheit und
soziale Zugehorigkeit in Frage stellt, sie unlauteren Handlungen verdichtig und ihr eine
randsténdige soziale Position zuweist» (Schiirmann 2022:181). Sie qualifiziert diesen Dis-
kurs entsprechend als «hochgradig ambivalente Bedingung» fiir die Selbstwahrnehmung der
in der Reinigungsbranche Beschiftigten (Schiirmann 2022:181).



302 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

pas n’importe quoi», Zeile 97), soll dabei ebenfalls aus dem angestrebten Zusam-
menschluss auf nationaler Ebene hervorgehen, wobei er nicht weiter erldutert, wie
das geschehen soll. Er macht an dieser Stelle also sowohl Beziige zum Imam als
Bedrohung als auch zum Modell-Imam. Allerdings wird in dieser Ausserung noch
nicht deutlich, wem er die Subjektposition des Imams als Bedrohung zuschreibt.
Klar wird jedoch, dass er sich selbst bzw. das von ihm angedeutete Kollektiv als
positiv konnotierte Modell-Imame bzw. «gute Muslim*innen» situiert, indem er
sich und das Kollektiv als aktiv handelnde, sich gegen den Imam als Bedrohung
organisierende Subjekte erzihlt. Erst spiter im Interview nennt er Beispiele von
Imamen, die er als Imam als Bedrohung positioniert:

Mais c’est clair, il y a un imam, je ne sais pas si vous le connaissez, a (Name einer
Stadt) qui a- voila c’est quelqu’un- voila. Et il y a aussi un probléme avec un autre
qui est a (Name einer zweiten Stadt), on a certains imams, il ne faut pas généraliser.
/l Interviewerin: Mhm // C’est ¢ca, malheureusement. Il ne faut pas généraliser. (Herr
N., Zeile 282-286)

Auffillig ist, dass Herr N. in dieser Ausserung zwar zwei bestimmte Imame
nennt, dass ihm die Beschreibung, was an ihnen problematisch ist, jedoch schwer-
zufallen scheint, wie anhand seiner Abbriiche sichtbar wird («qui a- voila c’est
quelqu’un- voila», Zeile 283-284). Letztendlich weist er nur darauf hin, dass es
ein Problem mit ihnen gibt («il y a [...] un probleme», Zeile 284). Im Anschluss
betont er zwei Mal, dass man nicht generalisieren solle («il ne faut pas générali-
ser», Zeile 285, 286). Damit bekriftigt er, dass auf keinen Fall allen Imamen die
Subjektposition des Imams als Bedrohung zugeschrieben werden darf, was eine
Zuriickweisung der Subjektposition fiir ihn selbst andeutet. Wie aus seinen bei-
den bisher zitierten Ausserungen aber deutlich wird, lehnt er die Subjektposition
und die damit vermischte Zuschreibung der «schlechten Muslim*innen» nicht
grundsitzlich ab. Entsprechend findet sich in seinem Interview auch folgende
Normalititsvorstellung:

Parce que c’est normal (unverstédndlich), toutes les mosquées en Suisse ou méme en
Europe, elles sont surveillées et cetera. (Herr N., Zeile 235-236)

Diese kurze Ausserung streut Herr N. in eine Antwort ein, in welcher es
um die Zusammenarbeit mit den Behorden geht. Dass er die Uberwachung
von Moscheen als Normalzustand darstellt, zeigt auf, dass er eine versicher-
heitlichende Sichtweise eingenommen hat (vgl. Abschnitt 2.2.1). Begreift man
Versicherheitlichung als eine Perspektive, die sich in den meisten europidischen
Gesellschaften etabliert hat, so driickt er mit seiner Aussemng einerseits aus, dass



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 303

er diese gesellschaftliche Normalititsvorstellung teilt. Andererseits wird in die-
ser Ausserung sichtbar, dass er die Zuschreibung der «schlechten Muslim*innen»
externalisiert, indem er sie anderen zuschreibt. Denn die staatliche Uberwachung
von Moscheen erscheint gerechtfertigt, wenn dadurch diejenigen Muslim*innen
ausgemacht und in der Folge ausgeschlossen werden konnen, die ein schlechtes
Bild auf alle anderen Muslim*innen werfen.

Stirker noch als bei Herrn N. wird in Ausserungen von Herrn I. ein boundary
making durch eine Zuschreibung des Imams als Bedrohung an ganz bestimmte
Gruppen deutlich:

Es gibt viele inoffizielle Imame in der Schweiz. Gastimame meine ich. Die machen
Fehler, dann zeigen die Medien alle Imame als bose. Man muss sie kontrollieren. Die
Tatigkeiten miissen kontrolliert werden. (Herr J., Zeile 307-309)

Wie hier offenkundig wird, verortet Herr J. das Problem bei den «Gastimamen»
(Zeile 307).5 Diese von ihm als «inoffizielle Imame» (Zeile 307) bezeichneten
Imame machen laut ihm Fehler, die dann zu Zuschreibungen an alle Imame fiih-
ren («dann zeigen die Medien alle Imame als bose», Zeile 308). Aufschlussreich
ist in seiner Formulierung der Sprung von einem noch nicht gleichermassen wer-
tenden «Fehler machen» zu einem moralisch stark wertenden «bose» (Zeile 308).
Wenn die Medien die Fehler der Gastimame aufgreifen, so kann seine Ausse-
rung verstanden werden, verstdrkt sich die negative Wertung der Zuschreibung.
Hier werden asymmetrische Machtbeziehungen innerhalb der Debatten sichtbar
(vgl. Abschnitt 4.4): Es gibt wenig Sprechmoglichkeiten fiir Muslim*innen und
Imame in der massenmedialen Arena der Schweiz, um ihre Perspektive einzu-
bringen und negativen Bildern etwas entgegenzusetzen. Diesen Zuschreibungen
kann somit laut Herr J. einzig entgegengewirkt werden, indem Gastimame kon-
trolliert werden («Man muss sie kontrollieren», Zeile 308-309). Es wiren jedoch
auch andere Wege denkbar, um entsprechende Zuschreibungen an alle Imame
zu verhindern, zum Beispiel eine differenziertere Darstellung in den Debatten
einzufordern.®

5 Gastimame bzw. Gastprediger sind in der Schweiz insbesondere wihrend des Rama-
dans in manchen Gemeinden titig (Schmid und Trucco 2019:6). Sie werden in den
offentlichen Debatten oftmals als Imam als Bedrohung gerahmt (z. B. Tagesanzeiger
04.06.2016, 05.07.2016, 24.10.2016), auch durch Muslim*innen selbst (z. B. Luzerner Zei-
tung 03.11.2016). Der kantonale Dachverband des Kantons Waadt, UVAM, bietet seit 2021
fiir die ihm angeschlossenen Vereine die Moglichkeit einer Sicherheitspriifung von Gastpre-
digern durch eine Bundesstelle (Pescatore 2021).

6Vgl. z. B. zur medialen Differenzierung im Hinblick auf Muslim*innen und Terrorismus:
von Sikorski et al. 2022.



304 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

Von Gastimamen grenzt sich Herr J. schon ganz zu Beginn des Interviews ab.
Dort spricht er iiber seinen Verein und erklért, dass sein Dachverband «beriihmt
und bekannt» sei (Herr J., Zeile 21) und «strengere Voraussetzungen als andere»
habe (Herr J., Zeile 22-23). Dazu zihle auch, dass sie keine Gastimame einladen
wiirden («wir bringen gar keinen Gastimam», Herr J., Zeile 27). Auch am Ende
des Interviews, als er gefragt wird, ob er noch etwas ansprechen mochte, nimmt
er die Gastimame nochmals auf:

Einfach ein erster Wunsch: Nicht jede Gruppe kann sich Moschee nennen. Und nicht
jeder kann als Imam kommen. Und man muss die Gastimame kontrollieren (klopft mit
jedem Wort des Satzes einmal auf den Tisch). Weil die Gastimame, da kommen pro
Monat tausend Franken, wir miissen im Minimum fiinftausend pro Monat bekommen.
Wegen diesen Gastimamen haben wir immer finanzielle Probleme. Wenn ein Imam
wie ich offizieller Imam in einer Moschee ist, dieser Verein muss im Minimum sechs-
tausend fiir einen Imam ausgeben. Aber wenn diese Moscheevereine Schwierigkeiten
haben, dann sagen sie, «Imam Ciao», dann bringen sie einen Gastimam aus der Tiirkei
oder aus Bosnien oder aus Mazedonien, nur drei Monate, sie diirfen als Gast nur drei
Monate hier bleiben. Sie diirfen eigentlich nicht als Imam titig sein, aber die Schweiz
kontrolliert das gar nicht, obwohl sie das wissen (redet lauter und mit Nachdruck).
Ich habe schon mit der Polizei dariiber gesprochen. Alle wissen das schon, aber- Sie
kontrollieren schon, aber machen gar nichts. (Herr J., Zeile 362-375)

In dieser Ausserung grenzt sich Herr J. erneut gegen Gastimame ab. Nun schreibt
er ihnen jedoch zusitzlich die Verantwortung dafiir zu, dass Imame finanzi-
elle Probleme haben («Wegen diesen Gastimamen haben wir immer finanzielle
Probleme», Zeile 365-366). Er macht sie also im Grunde fiir Lohndumping ver-
antwortlich («Weil die Gastimame, da kommen pro Monat tausend Franken, wir
miissen im Minimum fiinftausend pro Monat bekommen», Zeile 364-365) und
beschreibt in der Folge, wie Vereine Imame entlassen, weil ein Gastimam sie
weniger kostet («Aber wenn diese Moscheevereine Schwierigkeiten haben, dann
sagen sie, dmam Ciao>, dann bringen sie einen Gastimam», Zeile 367-369). Herr
J. positioniert Vereine, die Gastimame beschiftigen, damit als potenziell kriminell
(«Sie diirfen eigentlich nicht als Imam tétig sein, aber die Schweiz kontrolliert
das gar nicht», Zeile 370-371) und riickt damit gleichzeitig die Gastimame in
die Nihe des devianten Imams (vgl. Abschnitt 6.2.6). Gleichzeitig nimmt er die
Behorden in die Pflicht, die laut ihm «gar nichts» (Zeile 375) machen, obwohl
sie tiber die Situation Bescheid wissen («obwohl sie das wissen», Zeile 371).
Er erzihlt sich damit selbst als handelndes Subjekt, das aktiv etwas gegen dieses
Problem unternimmt («Ich habe schon mit der Polizei dariiber gesprochen», Zeile
372), und positioniert sich auf diese Weise als Modell-Imam.



9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung 305

Im ersten Satz der Ausserung deutet er zusitzlich an, dass es auch andere
Gruppen gibt, gegen die er sich abgrenzt, denn offensichtlich mochte er nicht,
dass sich jede Gruppe Moschee nennen darf (Zeile 356). Sein boundary making
gegeniiber weiteren Gruppen wird noch an einer anderen Stelle deutlich:

Also wie gesagt, es gibt keine zentrale Imamstelle in der Schweiz. Es gibt mehr als 20
oder 30 Gruppen Muslime in der Schweiz, jede hat ihre eigene Mentalitét, deswegen
jeder Imam hat seine eigene Mentalitit, // Interviewerin: Ja // die sich an andere nicht
anpasst. Besonders, ich finde, die Schlimmsten sind die Imame, die hier geboren, auf-
gewachsen sind, danach in die (...) was soll ich sagen, also, in arabische Léander gehen
zum Studieren, vier Jahre oder fiinf Jahre oder noch lidnger bleiben, dann nicht als
Imam, sondern (.) militant, sage ich, wieder zuriickkommen. Sie miissen sicher kon-
trolliert werden. Der Staat muss solche Imame kontrollieren, sonst organisieren sie
etwas. Zuerst gegen andere Muslime. Sie werden sicher politisiert in diesen Landern.
(...) Irgendwie haben sie Kontakt mit den Salafisten, mit den Extremisten, solche
Imame. Deswegen haben wir als Imame einen schlechten Ruf in der Schweiz. (Herr
J., Zeile 314-325)

Seine Ausserung beginnt mit der Feststellung der Tatsache, dass es in der Schweiz
keine Stelle gebe, iiber die Imame zentral organisiert wiirden («keine zentrale
Imamstelle», Zeile 314-315), was andeutet, dass er dies als eine mogliche Losung
in Betracht zieht. Stattdessen wiirden 20 bis 30 unterschiedliche «Gruppen Mus-
lime» (Zeile 316) existieren, so Herr J., die eine «eigene Mentalitit» (Zeile 316)
hitten. Aufschlussreich ist an dieser Stelle nun, dass Herr J. in der Folge die
entsprechende Mentalitidt auch den jeweiligen Imamen zuschreibt und «Menta-
litdat» dariiber hinaus als etwas Statisches und Unverdnderbares schildert («jeder
Imam hat seine eigene Mentalitét, [...] die sich an andere nicht anpasst», Zeile
316-317). Das ldsst auf ein essentialistisches Verstindnis schliessen, das Ima-
men wenig Entwicklungs-, Verdnderungs- und Anpassungspotenzial zugesteht.
Da er allgemein von Imamen spricht, bleibt unklar, ob das fiir ihn auch gilt,
also ob er sich selbst auch eine relativ unwandelbare «Mentalitét» zuschreibt.
Ausserdem bleibt offen, ob er das allenfalls sogar als etwas Positives wertet.
Anschliessend schreibt er einer bestimmten Gruppe den Imam als Bedrohung zu
— Imame, die in der Schweiz aufgewachsen sind und dann in arabischsprachigen
Lindern studieren. In seiner Beschreibung erscheinen einige Aspekte des Imams
als Bedrohung: «militant» (Zeile 320), «politisiert» (Zeile 323) sowie «Kontakt
mit den Salafisten, mit den Extremisten» (Zeile 323-324). Er spricht sich erneut
fiir Massnahmen von staatlicher Seite aus («Der Staat muss solche Imame kon-
trollieren», Zeile 321-322), weist aber gleichzeitig darauf hin, dass es besonders
Muslim*innen seien, die unter Imamen als Bedrohung leiden («sonst organisieren
sie etwas. Zuerst gegen andere Muslime», Zeile 322). Auch hier schreibt er der



306 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

von ihm herausgegriffenen Gruppe die Verantwortung fiir das schlechte Bild der
Imame in der Offentlichkeit zu («Deswegen haben wir als Imame einen schlech-
ten Ruf in der Schweiz», Zeile 324-325). Mit dieser zweiten Ausserung wird
das boundary making als Umgangsweise mit dem Imam als Bedrohung deutlich:
Herr J. schreibt den Imam als Bedrohung bestimmten Gruppen zu, lastet ihnen
die Verantwortung fiir das schlechte Bild der Imame in der Offentlichkeit an und
grenzt sich von diesen ab, um sich damit selbst von der Zuschreibung des Imams
als Bedrohung zu distanzieren.

9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des
Modell-lmams

In der Subjektposition des Modell-Imams wird das Bild eines idealen Imams ent-
worfen. Diese Subjektposition wird sowohl in der Literatur (z. B. Aslan 2012:61)
als auch von den Imamen selbst oft als «Super-Imam» umschrieben, wie bereits
in der Einleitung deutlich wurde. Wie in Abschnitt 6.3 erldutert, soll dieser Kom-
petenzen in den verschiedensten Bereichen mitbringen, was hohe Erwartungen
und beinahe iibernatiirliche Fihigkeiten impliziert, um diesen zu entsprechen:
«Und (..) man erwartet auch einen Super-Imam sozusagen, oder, das ist eine
Herausforderung» (Herr 1., Zeile 144—145). Die dialektische Strukturierung der
Adressierungen in den Debatten — Modell-Imam und Imam als Bedrohung —
lasst Imamen wenig Spielraum: Um das Anti-Subjekt zu entkriften, miissen
sie sich oftmals Aspekten des idealen Modell-Subjekts bedienen. Eine Aneig-
nung und Einnahme von Aspekten des Modell-Imams kann jedoch auch andere
Beweggriinde haben: «[T]here are very tangible benefits to be gained from con-
structing oneself as a particular sort of person» (Moore 1994:65). Sich selbst als
einen Modell-Imam zu erzihlen, ist mit Vorteilen verbunden: die Verhinderung
einer Markierung als «fremd», die Vermeidung von sozialen Schliessungen (vgl.
Kapitel 4), allenfalls auch ein gewisses Mass an Anerkennung, Einbindung und
Vernetzung (vgl. Abschnitt 6.3). Entsprechend findet sich im Datenmaterial keine
Zuriickweisung des Modell-Imams. Dennoch konnen zwei Formen des Umgangs
mit der Subjektposition unterschieden werden: (1) Eine Selbst-Positionierung
als Modell-Imam, die von eigenen Ausdeutungen begleitet ist, sowie (2) eine
Selbst-Positionierung als Modell-Imam, die mit einer gewissen Dekonstruktion
einhergeht (siche Abb. 9.2).



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 307

MODELL-IMAM
KEIN BEZUG BEZUG
SELBST-POSITIONIERUNG SELBST-POSITIONIERUNG
& AUSDEUTUNG & DEKONSTRUKTION

Abb.9.2 Umgangsweisen mit dem Modell-Imam

Insgesamt nehmen zwolf der vierzehn Imame eine dieser beiden Umgangswei-
sen mit dem Modell-Imam auf. Nebst Herrn L. verweist also ein weiterer Imam
nicht auf diese Subjektposition. Frau P. und Frau R. nehmen je an einer einzigen
Stelle im Interview darauf Bezug, vermutlich weil auch diese Subjektposition den
nach verbreiteter Auffassung ménnlichen Imam adressiert und sie sich deswegen
nur dann dazu verhalten miissen, wenn ein Aspekt angesprochen wird, der sie in
irgendeiner Art und Weise auch betrifft. Dies wird an der entsprechenden Stelle
diskutiert.

9.3.1 Selbst-Positionierung mit Ausdeutung: «<Und dann
habe ich mal den Dialog einfach starten wollen als
deutschsprachiger Imam»

Als erste Umgangsweise zeigt sich, dass sich Imame als Modell-Imame posi-
tionieren, diese Selbst-Positionierungen aber von eigenen Ausdeutungen der
entsprechenden Aspekte begleitet werden. Bei einer Betrachtung des Materials
wird erkennbar, dass in den Selbsterzédhlungen insbesondere drei Kompetenzfel-
der des Modell-Imams herangezogen werden: Sprachkenntnisse, Kompetenzen im
Bereich Radikalisierung und Privention sowie die Zusammenarbeit mit Behorden
und anderen Institutionen. Zusitzlich findet sich eine ganz bestimmte Differenz-
markierung gegeniiber dem Imam als Bedrohung, iiber welche sich die Imame



308 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

ebenfalls als Modell-Imam positionieren. Sie wird am Ende des Unterkapitels
dargelegt.

Das Kompetenzfeld Sprachkenntnisse wird in einigen Interviews herangezo-
gen, so zum Beispiel von Herrn 1., der sich als deutschsprachiger Imam erzihlt.
Er beginnt seine Ausserung mit der folgenden Passage:

[A]lso in der Gemeinde hat eine Dame mal mitgehort, dass ich Imam bin, vom Inte-
grationsamt, und ist sehr interessiert gewesen, ist auf mich zugekommen, hat meine
Nummer haben wollen und alles. Sie hat es interessant gefunden, dass diese Moschee
zum ersten Mal einen deutschsprachigen Imam hat. (Herr L., Zeile 323-327)

In dieser Ausserung erzéhlt Herr 1., wie seine Sprachkenntnisse von aussen («eine
Dame [...] vom Integrationsamt», Zeile 323-324) bemerkt und als etwas an ihn
herangetragen werden, das ihn auszeichnet. Die ihm dadurch zuteil gewordene
Aufmerksamkeit ermoglicht ihm eine Vernetzung («hat meine Nummer haben
wollen», Zeile 325). Das Verb «interessant finden», mit welchem er die Reak-
tion der Dame vom Integrationsamt wiedergibt («Sie hat es interessant gefunden,
dass diese Moschee zum ersten Mal einen deutschsprachigen Imam hat», Zeile
325-327), scheint dabei zwischen den Bedeutungen «etwas aufschlussreich, als
Interesse erweckend beurteilen» und «etwas als faszinierend empfinden» zu oszil-
lieren. Folgt man dieser Lesart, so werden seine Sprachkenntnisse nicht als die
Regel, sondern als Ausnahme wahrgenommen. Dies wird zusitzlich unterstrichen
durch die Feststellung, dass die Moschee «zum ersten Mal» (Zeile 326) einen
deutschsprachigen Imam beschéftige. Herr 1. fihrt fort:

Ich bin am Anfang, wo ich hier neu gewesen bin, auch im Quartier herumspaziert,
klopfen gegangen, mich vorstellen gegangen. // Interviewerin: Ah // Genau, «habe
mich nur kurz vorstellen wollen, dass ich der neue Imam bin hier» und so. Weil es
hat eine grosse Schlagzeile gegeben, wo die Moschee hier gebaut werden sollte und
das haben viele nicht gewollt. Und dann habe ich mal den Dialog einfach starten wol-
len als deutschsprachiger Imam. Sehr viele haben das positiv empfunden, so wie ich
das gesehen habe. (Herr 1., Zeile 329-335)

Hier spricht Herr I. dann davon, wie er im Viertel, in welchem sein Moscheever-
ein liegt, Kontakt zur Nachbarschaft aufgenommen habe («bin [...] im Quartier
herumspaziert, klopfen gegangen, mich vorstellen gegangen», Zeile 329-330),
was er mit der negativen Berichterstattung zum Moscheeverein begriindet («es
hat eine grosse Schlagzeile gegeben», Zeile 332). Er habe «den Dialog ein-
fach starten wollen» (Zeile 333), was positiv aufgefasst worden sei. Auf die



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 309

anfingliche Erzihlung der Zuschreibung von aussen in der vorhergehenden Aus-
serung folgt nun auch eine Selbstbeschreibung «als deutschsprachiger Imam»
(Zeile 333-334). Damit weist er darauf hin, dass ihm seine Sprachkenntnisse
im Dialog Vorteile bringen. Er erzdhlt sich in dieser Passage als jemand, der
Handlungsfihigkeit besitzt und Begegnungen mit Teilen der Schweizer Gesell-
schaft initiiert. Damit erfiillt er neben den erwarteten Sprachkenntnissen auch
den in verschiedenen Kompetenzfeldern des Modell-Imams deutlich werdenden
Anspruch der Briickenfunktion zwischen der Schweizer Gesellschaft und der
muslimischen Gemeinschaft. Sprachkenntnisse und Briickenfunktion sind dabei
eng verschrinkt, weil Begegnungen vorrangig iiber die Sprache initiiert werden.
Herr 1. erzéhlt sich damit als Modell-Imam.
Auch Herr C. hebt die Bedeutung der Sprachkenntnisse hervor:

[T]ch halte die Predigt auf Arabisch und Deutsch, weil Arabisch ist die Sprache des
Korans und es gibt viele Araber hier neu auch in der Schweiz, sie verstehen nicht gut
Deutsch. Und ich halte auch die gleiche Predigt auf Deutsch. Unsere Sprache in die-
sem Zentrum ist Deutsch und das ist ein Grund auch, dass viele zu uns kommen, weil
alle Unterrichte werden hier auf Deutsch gehalten. Ich unterrichte nur auf Deutsch,
fiir alle, Ménner, Frauen, Kinder und das ist auch ein Grund, weil es gibt-, wie ich
weiss, viele Moscheen sprechen nicht Deutsch, sondern die tiirkischen Moscheen zum
Beispiel reden nur Tiirkisch, die albanischen Moscheen nur Albanisch, es gibt auch
arabische Moscheen, nur Arabisch, und das finde ich nicht gut, natiirlich, weil ein
Imam sollte, vielleicht ist das eine andere Frage, sollte die Sprache dieser Gesell-
schaft auch gut kennen und verstehen und sprechen konnen. Natiirlich mein Deutsch
ist nicht perfekt, Sie (lacht) merken das (Interviewerin lacht). Weil ich bin seit sieben
Jahren hier in der Schweiz, ich habe hier Deutsch gelernt und ich lerne immer noch.
Deutsch ist nicht einfach // Interviewerin: Nein // wie Arabisch, auch nicht einfach
(beide lachen). (Herr C., Zeile 25-39)

In dieser Ausserung erldutert Herr C., dass er die Freitagspredigt sowohl in Ara-
bisch als auch in Deutsch halte. Er rechtfertigt das Arabische dariiber, dass
es die Sprache des Korans sei und es auch viele arabischsprechende Neuan-
kommlinge in der Schweiz gibe, die noch nicht gut Deutsch sprichen.” Dann
wiederholt er, dass er die Predigt auch in Deutsch halte. Er betont an dieser
Stelle zusétzlich, dass der Inhalt der Predigt in beiden Sprachen derselbe ist
(«die gleiche Predigt», Zeile 27-28). Fiir die Interpretation dieser Stelle soll
daher folgende Lesart vorgeschlagen werden: Mit der Betonung, dass der Inhalt
der Predigt derselbe ist, erweckt er den Eindruck, als wolle er einen moglichen

7 Vermutlich meint er damit vorrangig neu zugewanderte syrische oder algerische Gefliich-
tete. Vgl. dazu die Schweizer Asylstatistik 2021 (SEM 2022).



310 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

Tauschungsvorwurf — also dass er womoglich in Arabisch etwas anderes predigt —
im Voraus ausrdumen (vgl. Abschnitt 6.2.4). Das verweist auf einen Aspekt des
Wertekonflikt-Imams, dem absichtliche Tduschung oder Doppelziingigkeit unter-
stellt wird. Diese Zuschreibung scheint Herr C. hier ausrdumen zu wollen. Herr C.
fahrt fort, die Hauptsprache seines Moscheevereins sei Deutsch und fiihrt dafiir
auch einen Beweggrund an: Weil der Moscheeverein dadurch mehr Menschen
anspreche («und das ist ein Grund auch, dass viele zu uns kommen», Zeile 29).
Es scheint also eine bestimmte Nachfrage nach Predigten und Religionsunter-
richt in der lokalen Sprache zu geben, von der ein Moscheeverein profitieren
kann. Herr C. positioniert sich hier als Imam, der die im Modell-Imam zum Aus-
druck kommende Anforderung der Sprachkenntnisse erfiillt, gleichzeitig deutet er
den Unterricht und die Predigt in Deutsch auch als innermuslimischen Wunsch,
dem sein Moscheeverein nachkommt. Sehr dhnlich ist auch die Ausdeutung der
Sprachkenntnisse im dargelegten Beispiel in Abschnitt 6.3.2, das Eingang in die
massenmedialen Debatten gefunden hat (St. Galler Tagblatt 11.05.2017): In der
Ausserung deutet der Imam die Sprachkenntnisse sowohl als Verbindungsspra-
che zwischen den Gldubigen als auch als Sprache der jungen Generation und
positioniert sich gleichzeitig selbst als Modell-Imam, weil er in Deutsch predigt.

In den darauffolgenden Sitzen der oben zitierten Ausserung erlautert Herr C.,
dass es noch viele Moscheen gibe, in welchen die jeweiligen Herkunftssprachen
gesprochen wiirden, was er negativ bewertet («das finde ich nicht gut, natiirlich»,
Zeile 34). In seiner Bewertung klingt mit dem Begriff «natiirlich» eine Norma-
litatsvorstellung an, die das Erlernen einer Landessprache hochhilt. Darin klingt
die im Schweizer Gesetz verankerte und durch die Gesetzgebung zur Bedingung
gemachte Idee an, dass eine erfolgreiche Integration vom Spracherwerb abhingt.®
In der Folge kommt Herr C. auf allgemeine Erwartungen an Imame zu sprechen
(vgl. Abschnitt 7.1.2) und antizipiert, dass das eine weitere Frage der Forschenden
sein konnte («vielleicht ist das eine andere Frage», Zeile 34-35). Er formuliert
den Anspruch, dass Imame iiber lokale Sprachkenntnisse verfiigen miissen («weil
ein Imam sollte [...] die Sprache dieser Gesellschaft auch gut kennen und ver-
stehen und sprechen kénnen», Zeile 35-36) und nimmt damit ein Kompetenzfeld
des Modell-Imams auf. Im Anschluss positioniert er sich selbst hinsichtlich die-
ser Erwartung, indem er seine noch nicht perfekten Sprachkenntnisse durch seine
Aufenthaltsdauer in der Schweiz rechtfertigt («Weil ich bin seit sieben Jahren hier

8 Johansen und Spielhaus (2012:107) zeigen im Hinblick auf den hergestellten Zusammen-
hang zwischen Sprachkenntnissen und Integration in einer Untersuchung von Umfragen, die
unter Muslim*innen in Westeuropa durchgefiihrt wurden, dass es in diesen nur um die Spra-
che des Wohnsitzlandes und die «Herkunftssprache» geht, so dass «not language knowledge
as such but matters of loyalty, contact, and adaptation to a national norm are at the core».



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 311

in der Schweiz, ich habe hier Deutsch gelernt», Zeile 37-38). Er beteuert jedoch
sogleich, immer noch Deutsch zu lernen («und ich lerne immer noch», Zeile 38).
Sein Lachen an der entsprechenden Stelle weist darauf hin, dass er den Erwar-
tungsdruck abzuschwichen und etwas die Spannung zu l6sen versucht. Zudem
spricht er mich als Forschende direkt an («Natiirlich mein Deutsch ist nicht per-
fekt, Sie (lacht) merken das», Zeile 36-37). Am Ende der Ausserung zieht er eine
Parallele zum Arabischen, vermutlich um anhand eines fiir mich nachvollziehba-
ren Beispiels die Schwierigkeiten des Spracherwerbs aufzuzeigen («wie Arabisch,
auch nicht einfach», Zeile 39). Das gemeinsame Lachen am Ende der zitierten
Ausserung deutet daraufthin, dass an dieser Stelle ein gemeinsames Verstdndnis
erreicht wurde. An diesem Beispiel wird deutlich, wie eine Selbst-Positionierung
als Modell-Imam mit Ausdeutungen, Rechtfertigungen, Vorwegnahmen und Ent-
schuldigungen einhergehen kann, was sowohl auf die Tendenz zur Normalitdit als
auch auf die Tendenz zur Abweichung verweist (vgl. Abschnitt 3.1.2). Imame
mochten nicht auffallen und als «normal» wahrgenommen werden und erzéhlen
sich daher als Modell-Imam. Zugleich erfolgende Abweichungen vom vorgege-
benen Schema der Subjektposition in den Selbsterzdhlungen dienen dazu, eigene
Selbstvorstellungen zu schiitzen, einen personlichen Stil auszudriicken und der
kulturellen Vorstellung der unverwechselbaren Identitét zu entsprechen.

Auch Frau P. nimmt die Sprachkenntnisse an einer Stelle im Interview mit ihr
auf:

Die Sprache ist natiirlich wichtig, also bei uns jetzt, in unserem Fall ist es so, dass
(.) es ist einfach vorteilhaft und einfach wiinschenswert, sag ich jetzt mal, wenn man
auch die lokale, sag ich jetzt mal, Sprache beherrscht. Also jetzt in unserem Fall eben
zum Beispiel Deutsch, oder, // Interviewerin: Ja // das ist, auf das tun sie auch sehr
viel Wert legen, weil es ist jetzt wichtig, vor allem jetzt bei den kommenden Gene-
rationen, sag ich jetzt mal, dass sie auch, dass man sich auch mit denen verstandigen
kann, weil das Problem haben wir immer wieder, vor allem jetzt eben mit den Kindern
am Wochenende, es kommt immer wieder vor, ich tue den Kindern etwas erzihlen
und dann verstehen sie es gar nicht. // Interviewerin: Ja // Und dann muss ich es auf
Deutsch noch einmal sagen. (Frau P., Zeile 209-218)

In dieser Ausserung betont Frau P., wie «wichtig» (Zeile 210), «vorteilhaft» und
«wiinschenswert» (Zeile 211) lokale Sprachkenntnisse in ihrer Tdtigkeit sind. Sie
fligt dann an, dass «sie [...] sehr viel Wert legen» (Zeile 213) darauf. Hier stellt
sich die Frage, wer damit gemeint ist. Aus dem grosseren Kontext der oben-
stehend zitierten Ausserung kann abgeleitet werden, dass sie damit das Diyanet
meint, denn sie spricht zuvor lidnger iiber die Inhalte, in welchen man gepriift
wird, wenn man als Religionsangestellte*r fiir das Diyanet arbeiten mochte. Dies



312 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

wiirde bedeuten, dass auch die tiirkische Religionsbehorde die Wichtigkeit der
lokal vorherrschenden Sprachen erkannt hat. Darauf deutet eine Gesetzesidnde-
rung in der Tirkei von 2010 hin, die es dem Diyanet nun unter bestimmten
Bedingungen erlaubt, auch Menschen tiirkischer Herkunft im Ausland anzustellen
(Bruce 2020:1173). Dadurch kann das Diyanet auch Generationen ansprechen,
deren Bindungen an die Tiirkei aufgrund mangelnder Tiirkisch-Kenntnisse allen-
falls nur noch schwach ausgeprégt sind (vgl. dazu Schmid und Trucco 2019:27
sowie Abschnitt 6.1.2). Frau P. scheint sich daher mit der Formulierung «in unse-
rem Fall» (Zeile 210, 212) auf die Religionsangestellten des Diyanet zu beziehen.
Sie fiihrt jedoch auch eine eigene Ausdeutung der Wichtigkeit der Sprachkennt-
nisse an, die in ihrer Erfahrung griindet: dass es die Sprache der nachkommenden
Generationen sei («weil es ist jetzt wichtig, vor allem jetzt bei den kommenden
Generationen», Zeile 214). Sie bringt im Anschluss auch ein Belegbeispiel: Dass
die Kinder oft nicht verstiinden, wenn sie etwas in Tiirkisch erzihle und sie es
dann auf Deutsch wiederholen miisse. Hierin wird zweierlei sichtbar: Einerseits
ist die Erstsprache in den von ihr betreuten Moscheen noch immer Tiirkisch,
Tiirkisch-Kenntnisse werden also selbstverstiandlich vorausgesetzt und von ihr,
anders als Kenntnisse der lokalen Sprache, im Interview auch nicht spezifisch
angesprochen. Andererseits zeigt sich hier auch, dass ihr wichtig ist, dass die
von ihr vermittelten Inhalte verstanden werden. Sie erzihlt sich in dieser Passage
nicht ausdriicklich als jemand, der die Anforderung der Sprachkenntnisse erfiillt.
Sie gibt das Interview jedoch in Schweizerdeutsch, diese Tatsache bendtigt daher
keine Erkldrung.

Allerdings stellt sich an dieser Stelle die Frage, ob Frau P.s Ausserung wirk-
lich als Bezugnahme auf den Modell-Imam verstanden werden sollte oder ob
hieraus nicht ein anderer Schluss gezogen werden muss: Dass Sprachkenntnisse
dadurch, dass sie unmissverstindlich in Art. 4 Abs. 4 des AIG (2005) als Integra-
tionsbedingung festgehalten sind, vielmehr auf einen bestimmten, gesellschaftlich
hegemonialen Integrationsdiskurs verweisen, der in die Schweiz zugewanderte
Personen und ihre Nachkommen adressiert (vgl. auch Pokitsch 2022). In die-
sem Integrationsdiskurs scheint ein bestimmter Assimilationsdruck zum Ausdruck
zu kommen, der auch auf das Verhiltnis der Schweiz zum Fremden hindeutet
(vgl. Gianni 2013 sowie Abschnitt 4.5). Frau P. muss sich offensichtlich auch
als Angehorige der in der Schweiz aufgewachsenen zweiten Generation noch
immer auf eine bestimmte Art und Weise zu den Adressierungen dieses Inte-
grationsdiskurses positionieren, was sie in dieser Passage entsprechend tut. Thre
Ausserung nimmt vermutlich vielmehr darauf Bezug als auf den Modell-Imam,
der den nach verbreiteter Auffassung ménnlichen Imam adressiert. Zugleich wird



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 313

dadurch sichtbar, dass sich dieser schweizerische Integrationsdiskurs mit dem
Kompetenzfeld Sprachkenntnisse des Modell-Imams verschréankt.

Das zweite Kompetenzfeld des Modell-Imams, das in den Interviews aufge-
nommen wird, sind Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Pridvention. So
erzéhlt zum Beispiel der bereits zu Beginn dieses Unterkapitels angefiihrte Herr
I. die personliche Erfolgsgeschichte einer Radikalisierungspriavention:

Ich bin so, so froh, es ist mein grosster Erfolg, kann ich sagen, dass ich zum Bei-
spiel einem Jungen hier habe helfen kénnen, der ganz verwirrt war, der irgendwie von
Medien, von sozialen Medien irgendwie zu (.) so ein wenig zu den Predigern dazuge-
stossen ist und sich schlecht gefiihlt hat, einfach weil er das Gefiihl gehabt hat, er muss
sich von heute auf morgen dndern, dndern so, und ich bin so froh, dass ich ihm eine
Hand habe geben konnen und helfen, dass es ihm gut geht. Und er ist mein Stamm-,
Stammgemeinde, Stammkunde sozusagen, oder elhamdiilillah ich bin sehr zufrieden,
dass ich diesem Job nachgehen kann, elhamdiilillah. Ja, und es ist sehr gut natiirlich,
dass, es sollte auch mot- es ist sehr gut, dass deutschsprachige Jugendliche dem Job
nachgehen konnen, die hier aufgewachsen sind, die die Gesellschaft gut kennen. (Herr
L., Zeile 372-382)

In dieser Ausserung schildert Herr 1., wie er einem Jungen, «der ganz verwirrt
war» (Zeile 374) habe helfen konnen («ihm eine Hand habe geben kénnen und
helfen», Zeile 377-378). Er verwendet dabei das Wort Radikalisierung nicht, son-
dern umschreibt den Prozess («der [...] von sozialen Medien irgendwie zu (.) so
ein wenig zu den Predigern dazugestossen ist und sich schlecht gefiihlt hat», Zeile
374-376). Einen Hinweis, dass er damit einen Radikalisierungsprozess meint,
gibt seine Verwendung des Begriffs «Priventionsmassnahmen» (Zeile 372) direkt
vor der hier zitierten Stelle.® Die Radikalisierungstendenz des Jungen beschreibt
Herr I. in der Folge weiter als dessen Gefiihl, er miisse sich aufgrund der von
ihm gehorten Prediger «von heute auf morgen dndern» (Zeile 376-377). Nach-
dem er einen erfolgreichen Ausgang andeutet («dass es ihm gut geht», Zeile 378),
schliesst er mit einer Bekundung an, dass er mit seiner Titigkeit als Imam («die-
sem Job», Zeile 379) sehr zufrieden sei. Dies konnte als Ausdruck dafiir gedeutet
werden, dass er seine Tatigkeit im Hinblick auf solche Interventionen als sinnvoll
erachtet. Den letzten Satz beginnt er mit «es ist sehr gut natiirlich, dass» (Zeile
380), worauf ein Abbruch folgt («es sollte auch mot-», Zeile 380-381) sowie
eine Wiederaufnahme («es ist sehr gut, dass», Zeile 381). Vermutlich wollte er
an dieser Stelle erst von motivieren oder Motivation sprechen (er verwendet das

9 «Ich finde, das ist auch sehr gut zum Beispiel was in (Name einer Stadt) geschaffen wird,
Imamweiterbildung, was konnte man zusammen machen, Priventionsmassnahmen zum Bei-
spiel» (Herr 1., Zeile 370-372).



314 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

Wort auch an anderer Stelle im Interview), entscheidet sich dann aber anders
und erklart, dass es gut sei, dass «deutschsprachige Jugendliche» (Zeile 381)
Imam werden konnen, «die hier aufgewachsen sind, die die Gesellschaft gut ken-
nen» (Zeile 381-382). Er spricht in diesem Schlusssatz der Antwort nicht mehr
von sich, sondern allgemein von deutschsprachigen Jugendlichen. Es ist jedoch
offenkundig, dass er hier von sich ausgehend verallgemeinert, denn er ist als
in der Schweiz aufgewachsener und sozialisierter Imam unter den Imamen in der
Schweiz noch in der Minderheit (vgl. dazu Mufid 2024). In diesem Abschlusssatz
nimmt er zwei weitere Kompetenzfelder des Modell-Imams auf: Sprachkenntnisse
(«deutschsprachige», Zeile 381) und Kenntnisse des Schweizer Kontexts («die die
Gesellschaft gut kennen», Zeile 382), die er sich damit indirekt selbst zuschreibt.
Auf eine Nachfrage von mir nimmt er die erzihlte Geschichte nochmals auf und
beschreibt noch etwas genauer, wie er auf schwierige Situationen von Menschen
aufmerksam wird:

Also das ist eigentlich ganz spontan gewesen. Ich bin sehr menschenfreundlich, wenn
ich neue Gesichter sehe, bin ich umso mehr motiviert, auf sie zuzugehen, weil es ist
etwas Neues fiir mich, ich will eine neue Erfahrung machen, neue Leute kennenler-
nen und ich bin auf den Jungen zugegangen, habe ihn angesprochen und habe Kaffee
offeriert und er hat sich schon gedffnet, schon am ersten Tag. Also ich merke es, es ist
Berufserfahrung. Wenn jetzt einer kommt, ich weiss, an welchen Gebetszeiten er vor-
beikommt. Weil zum Beispiel gestern Abend um elf habe ich einen Jungen gesehen,
der eigentlich unter der Woche noch nie gekommen ist. Und er ist plotzlich hier und da
habe ich gedacht, «Hey, da ist etwas irgendwie wahrscheinlich hat er etwas, ein Anlie-
gen und ist gekommen». Aber ich habe ihm natiirlich nichts gesagt, ich habe das nicht
irgendwie provoziert und gesagt, «Hey, was ist los» und so. Er hat ein Bediirfnis, das
habe ich gespiirt, und tatsidchlich, wo ich-, wo wir mit dem Gebet fertig gewesen sind
und ich die Tiir schliessen wollte um halb zwolf, um elf zum Beispiel, habe ich gese-
hen, er ist immer noch drinnen am Tun, am Machen und so und dann habe ich gesagt,
da ist etwas bei ihm wahrscheinlich- entweder familidr etwas nicht gut oder irgendwie
etwas anderes. Und auf solche Leute gehe ich speziell drauf, oder. Ich spreche sie an,
ob sie irgendwie ein Problem haben. (Herr 1., Zeile 387-404)

In dieser Passage beginnt Herr I. mit einer Darlegung seiner Motivation: Er
sei «menschenfreundlich» (Zeile 388), motiviert auf Leute zuzugehen und er
wolle «eine neue Erfahrung machen, neue Leute kennenlernen» (Zeile 389-390).
Er erldutert, wie er auf den entsprechenden Jungen zugegangen ist («habe ihn
angesprochen und habe Kaffee offeriert», Zeile 390-391) und dass sich dieser
«schon gedffnet» habe, «schon am ersten Tag» (Zeile 391). Dieses Vorgehen
und sein Gespiir fiir die Situation qualifiziert er als Berufserfahrung (Zeile 392).



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 315

Damit positioniert er sich als jemand, der iiber eine gewisse Menschenkennt-
nis und Erfahrung verfiigt («Wenn jetzt einer kommt, ich weiss, an welchen
Gebetszeiten er vorbeikommt», Zeile 392-393). Es folgt ein zweites Beispiel
von «gestern Abend» (Zeile 393), in dessen Verlauf er beschreibt, welches Ver-
halten eines Jugendlichen ihm aufgefallen ist («der eigentlich unter der Woche
noch nie gekommen ist», Zeile 394; «er ist immer noch drinnen am Tun, am
Machen und so», Zeile 400—401) und wie er in der Folge handelte («ich habe
ihm natiirlich nichts gesagt, ich habe das nicht irgendwie provoziert», Zeile 397).
Dieses Beispiel schliesst noch nicht mit einem erfolgreichen Ende, vermutlich
weil er das Problem des Jugendlichen noch nicht ausmachen konnte («entweder
familidr etwas nicht gut oder irgendwie etwas anderes», Zeile 402). Es geht in
dieser Passage um sein Gespiir fiir problematische Lebenssituationen, die ihn, im
Riickschluss auf die vorhergehend zitierte Ausserung, auch fiir Radikalisierungs-
prozesse zu sensibilisieren scheint. Daher endet die Erzéhlung an dieser Stelle
mit einer allgemeinen Erkldrung, dass er solchen Menschen besondere Aufmerk-
samkeit schenke («auf solche Leute gehe ich speziell drauf», Zeile 403) und sie
anspreche, ob sie ein Problem hitten. Ausgehend von zwei Beispielgeschich-
ten positioniert er sich hier als Imam mit Fertigkeiten hinsichtlich Beratung und

Seelsorge sowie mit Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Prévention
und damit auch als Modell-Imam.
Auch Herr O. nimmt das Thema der Radikalisierung auf:

[C]’est le natel qui fait ¢a, les vidéos, il y a tout. Il y a des gens qui sont, qui donnent,
qui partagent cette-, ces idées, voila, a mon avis. Idéologies extrémistes, idéologies
radicalistes, a mon avis, c’est- Mais j’étais des le début, j’étais tres contre des person-
nes qui insistent sur-, comment dire, parce que ce n’est pas lui qui I’a étudié, c’est
lui qui I’a écouté. Ca et directement a la mosquée, il dit aux gens, «Non, c’est pas
comme I’imam le dit, il faut comme ¢a», apres, j’étais treés rigoureux hein, comment
dire, ce n’est pas contre ma modestie, mais j’ai senti, si on laissait les gens- Méme
si des fois je-, les proches, les personnes proches de moi, ils pensaient un peu, ils
n’étaient pas tout a fait-, ils m’ont dit «imam, peut-étre il a raison», «non», j’ai dit,
«il n’a pas raison». (Herr O., Zeile 378-388)

Wenngleich es in dieser Ausserung zu einigen Abbriichen kommt, die vermut-
lich auf sprachliche Schwierigkeiten zuriickzufiihren sind, so wird doch deutlich,
dass Herr O. den Ursprung von Radikalisierung im Internet und den sozialen
Medien verortet («c’est le natel qui fait ¢a, les vidéos», Zeile 378). Er spricht
von extremistischen und radikalen Ideologien («Idéologies extrémistes, idéologies
radicalistes», Zeile 380-381), die verbreitet wiirden. Dann folgt eine Selbsterzih-
lung. Auch in diesem Teil kommt es zu einigen Abbriichen, abgeleitet werden



316 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

kann jedoch, dass er sich gegen eine Person ausgesprochen hat, die in der
Moschee Ansichten verbreitete, die seinen Aussagen entgegenstanden («direc-
tement a la mosquée, il dit aux gens, <Non, c’est pas comme 1’imam le dit, il faut
comme ¢a>», Zeile 383-384). Die Auffassungen dieser Person erscheinen in der
Darstellung von Herrn O. als normative Anleitungen («il faut comme ¢a», Zeile
384). Er charakterisiert die entsprechende Person als jemand, der die Sache nicht
studiert, sondern nur Dinge gehort habe («ce n’est pas lui qui 1’a étudié, c’est
lui qui I’a écouté», Zeile 383). Es handelt sich hierbei um ein wiederkehrendes
Motiv in Herrn O.s Interview: Er setzt sich sehr dafiir ein, dass Theologie studiert
werden muss, das heisst auch entsprechende Texte gelesen werden miissen, wobei
er auf ihrer Kontextualisierung besteht (vgl. Abschnitt 7.2.3). Wichtig ist ihm ins-
besondere, dass theologische Inhalte nicht nur durch Zuhoren gelernt werden. Er
bezieht sich dabei auf Menschen, die einer Person zuhoren und dann die von
dieser Person prisentierten Ansichten als islamische Grundsitze wiedergeben.!©
Herr O. erzéhlt weiter, dass er in dieser Sache sehr griindlich bzw. streng gewesen
sei («j’étais trés rigoureux», Zeile 385), was seiner Bescheidenheit nicht entge-
genstiinde («ce n’est pas contre ma modestie», Zeile 385). Er fiigt an, er habe das
Gefiihl gehabt, wenn man diese Leute gewidhren liesse («j’ai senti, si on laissait
des gens», Zeile 386), expliziert dann aber nicht, was im Anschluss hitte pas-
sieren konnen. Aus der ganzen Passage erschliesst sich jedoch, dass sich daraus
nur negative Konsequenzen hitten ergeben konnen, beispielsweise die Verbrei-
tung bestimmter Vorstellungen in seiner Gemeinschaft, die er als falsch ansieht.
Es ist aussagekriftig, dass er diese Konsequenzen nicht ausformuliert — es erin-
nert an Herrn N., der bei der Erwidhnung von konkreten Imamen, denen er den
Imam als Bedrohung zuweist, ebenfalls Schwierigkeiten hat, zu beschreiben, was
an ihnen problematisch ist (vgl. Abschnitt 9.2.2). Im weiteren Verlauf der Ausse-
rung erldutert Herr O., dass sogar ihm nahestehende Personen eingewandt hitten,
vielleicht habe diese Person recht («les personnes proches de moi [...] m’ont
dit <imam, peut-étre il a raison>», Zeile 386—388), er aber dabei geblieben sei,
dass dies nicht der Fall sei («<nom, j’ai dit, <il n’a pas raison>», Zeile 388). Er

10ygl. dazu die folgenden zwei Ausserungen von Herrn O.: «[O]k, tu veux apprendre
I’islam, mais c’est la. Prends la littérature, lis tout d’abord, apres tu viens vers moi, tout ce
que tu n’as pas compris j’essaie de t’expliquer, mais pas- tu regardes quelqu’un, aprés tu
appelais ¢a I’islam a travers lui. Il faut lire quand méme, c’est trés important de lire.» (Herr
0., Zeile 312-315). Sowie: «Ils écoutent un imam, apres ¢a dépend I’imam, sa parole de
préche. [...] apres il me raconte, <Un imam, j’ai entendu un imam aujourd’hui, tu le con-
nais, (unverstdndlich), cette personne oui. Et il a dit comme c¢a.> J’ai dit, <Oui, mais ou il a
dit ca? Kosovo, Pristina, il ne I’a pas dit a (Name der Stadt)>. <Mais c’est I’islam, la méme->,
<Non! Ce n’est pas la méme chose!>» (Herr O., Zeile 271-279).



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 317

positioniert sich damit als Imam, der gegen mogliche Radikalisierungstendenzen
Massnahmen ergriffen hat und folglich als Modell-Imam.

Das dritte Kompetenzfeld des Modell-Imams, das in den Interviews zu finden
ist, sind Verweise auf die Zusammenarbeit mit Behorden und Institutionen. Herr
C. zum Beispiel erzihlt:

[Z]um Beispiel (..) Polizei oder (Bezeichnung der spezifischen Abteilung der Polizei),
wir haben ja monatlich eine Sitzung und — mit mir natiirlich, nur mit mir —, wir tau-
schen uns aus iiber meine Arbeit und sie finden, dass meine Arbeit gut ist. [...]. Es
gibt auch Universititen, die uns besuchen, Gruppen, wie Sie zum Beispiel heute. Das
finde ich gut, positiver und guter Kontakt, dass wir hier nicht in diesem Geb&dude, nicht
getrennt sind von anderen, dass wir hier offen sind und die Leute kommen. Und das
macht Imame auch gut, dass die Imame, wie gesagt, im Kontakt mit Behorden sind.
(Herr C., Zeile 391-398)

Herr C. schildert in dieser Ausserung, dass er sich jeden Monat mit der Poli-
zel in einer Sitzung iiber seine Arbeit austausche (vgl. dazu auch Schmid et al.
2022:57, 62). Das zeigt, dass Imame aufgrund der im Imam als Bedrohung ange-
legten Verdachtsmomente so situiert werden, dass eine Zusammenarbeit mit der
Polizei als Normalzustand betrachtet wird.!! Mit der Formulierung «sie finden,
dass meine Arbeit gut ist» (Zeile 393-394) schreibt Herr C. der Polizei eine posi-
tive Bewertung seiner Tatigkeit zu. Damit positioniert er sich als Modell-Imam,
denn wenn die Polizei die Titigkeit eines Imams als «gut» bewertet, so kann
dieser kein Imam als Bedrohung darstellen. Eine positiv gewertete Zusammen-
arbeit mit Behorden und Institutionen, insbesondere der Polizei, scheint somit
eine Art Nachweis fiir Vertrauenswiirdigkeit darzustellen und dient gleichzeitig
der Distanzierung vom Imam als Bedrohung. Im Weiteren erwéhnt Herr C., dass
sein Moscheeverein auch Besuch von Angehorigen der Universitit bekomme und
bezieht sich dabei auch auf mich («wie Sie zum Beispiel heute», Zeile 395). Dann
folgt eine Bewertung dieser Formen der Zusammenarbeit: Er finde gut, dass seine
muslimische Gesellschaft, von der er Teil ist («wir», Zeile 396), offen sei, besucht
werde und ein «positiver und guter Kontakt» (Zeile 395-396) stattfinde.!2

" In dieser Fremdpositionierung wird auch das spezifische Verhiltnis zum Fremden sichtbar,
wie in der folgenden Beschreibung der Stadtpolizei Ziirich zu den Zielen einer entsprechen-
den Fachstelle deutlich wird: «Durch Kontakte zwischen der Polizei und den Menschen
und Institutionen aus anderen Kulturen und Religionen Aufklarungsarbeit leisten und so das
gegenseitige Verstiandnis fordern. Wissen tiber die Aufgaben und Arbeiten der Polizei sowie
iiber den Rechtsstaat, die Gesetze, unsere Kultur und Briauche vermitteln» (Stadt Ziirich
Sicherheitsdepartement 2022).

12 Ahnliche Positionierungen ihrer muslimischen Gemeinschaft finden sich auch bei anderen
Imamen, so zum Beispiel bei Herr B.: «Und ich hoffe, dass wir in (Name der Stadt) eine gute,



318 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

An dieser Stelle vermischen sich Beziige zu Adressierungen an Muslim*innen
und Adressierungen an Imame, wie dies bereits in den bisherigen Erlduterungen
dieses Kapitels zum Ausdruck kam. Es zeigt sich, dass sich die Imame sowohl im
Hinblick auf die Adressierungen an Imame als auch auf die Adressierungen an
Muslim*innen auf eine dhnliche Weise positionieren, ndmlich als Modell-Imam
bzw. als «gute Muslim*innen», weil die Adressierungen in beiden Fillen dieselbe
dichotome Struktur aufweisen. So erzihlt Herr C. seine muslimische Gemein-
schaft hier als offen und transparent. Der letzte Satz der obenstehend zitierten
Ausserung kann dann eindeutig als Verweis auf den normativen Gehalt des
Modell-Imams gelesen werden: Der Behordenkontakt «macht Imame auch gut»
(Zeile 397), so Herr C. Es ist an dieser Stelle nicht klar, ob Herr C. damit meint,
dass Imame davon profitieren oder ob er darauf abzielt, dass Imame dadurch
von aussen als gut angesehen werden, ihnen also ein positives Bild zugeschrie-
ben wird. Es ist beides denkbar, denn in der Zusammenarbeit mit Behorden und
anderen Institutionen nimmt ein Imam automatisch eine Briickenfunktion ein, die
ihn als Modell-Imam zeichnet, die ihm aber auch eine stirkere Vernetzung und
allenfalls die Aneignung neuer Fihigkeiten ermoglicht (vgl. Winkler 2021:469—
470, 474). Insgesamt wird in dieser Passage deutlich, wie der Bezug auf dieses
Kompetenzfeld eine Art Nachweis fiir Vertrauenswiirdigkeit darstellt (vgl. dazu
auch Abschnitt 9.4).

Zum Schluss des Kapitels wird nun eine Form der Selbst-Positionierung als
Modell-Imam dargelegt, die iiber eine Differenzmarkierung zum devianten Imam
(vgl. Abschnitt 6.2.6) hergestellt wird. Es finden sich drei sehr dhnliche Stellen
in den Interviews, deren Thema die Eheschliessung ist:

Als Imam hier verrichte ich oder schliesse ich auch die Hochzeit, islamische Hoch-
zeit, natiirlich wenn wir eine Bestidtigung vom Standesamt bekommen, dass diese Ehe
schon Schweizer Ehe, die zivile Ehe hier schon abgeschlossen wurde. Dann darf ich
als Imam hier auch eine islamische Ehe abschliessen. (Herr C., Zeile 55-58)

Also Eheschliessung kommt auch dazu, also nachdem die Familien schon beim Zivil-
standesamt eine Eheschliessung gemacht haben, dann wollen sie das auch religios
oder islamisch machen und das ist dann auch eine Aufgabe von uns. (Herr A., Zeile
66-68)

[S]ie hat mich angerufen und gesagt, «Es gibt dieses Paar und die wollen einfach (.)
heiraten in einer Kirche, eine interreligiose Ehe schliessen», oder. (.) Und ich habe die
erste Frage gestellt, «Gibt es eine Zivilehe?» (Frau R., Zeile 275-277)

aufgeschlossene, offene Gemeinde gebildet haben in diesen 18 Jahren. Wir sind nicht eine in
sich isolierte Gemeinde, sondern wir sind sehr aktiv» (Herr B., Zeile 236-238).



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 319

In allen drei Ausserungen zeigt sich eine Abgrenzung zum devianten Imam,
indem betont wird, dass eine islamische Eheschliessung erst durchgefiihrt wird,
wenn bereits eine zivilrechtliche Ehe geschlossen wurde (vgl. dazu Bundes-
rat in Frage Schliier 2010 sowie Abschnitt 6.2.6). Ohne dass ein konkreter
Anlass dazu bestiinde, erwihnen Herr C., Herr A. und Frau R. die Zivilehe
als Bedingung. Das zeigt auf, wie die in den offentlichen Debatten und den
entsprechenden Adressierungen mitschwingenden Verdachtsmomente ausgerdumt
werden miissen. Wenngleich diese Regelungen auch christliche Ehen betreffen,
wiirden Pfarrpersonen dies wohl weniger betonen — weil sie vermutlich im Hin-
blick auf die Einhaltung von Schweizer Gesetzen nicht als verdichtig situiert
werden. Aufschlussreich ist, dass an dieser Stelle nun auch eine Ausserung von
Frau R. erscheint. Hier iiberschneidet sich ein Aspekt ihrer Tatigkeit mit derjeni-
gen der Imame, ndamlich dass sie fiir eine interreligiose Eheschliessung angefragt
wurde. Daher nimmt sie sehr dhnlich wie die Imame dazu Stellung und positio-
niert sich ebenfalls als jemand, der die Schweizer Gesetze kennt und respektiert.
Gleichzeitig macht das aber auch deutlich, dass gewisse Zuschreibungen in den
Adressierungen an die Imame ebenso Teil der Adressierungen an Muslim*innen
sein konnen, in diesem Fall dass ihnen unterstellt wird, sich nicht an Schweizer
Gesetze zu halten (vgl. dazu z. B. Motion Fraktion der SVP 2017).

9.3.2 Selbst-Positionierung mit gleichzeitiger
Dekonstruktion: «<Man erwartet in diesem Sinn
mehr von Imamen als sie konnen»

Auch die zweite Umgangsweise mit dem Modell-Imam ist eine Selbst-
Positionierung als Modell-Imam. Auch sie ist von gewissen Ausdeutungen
begleitet, allerdings geht sie zusétzlich einher mit einer teilweisen Dekonstruk-
tion der Subjektposition. Diese Umgangsstrategie findet sich weniger héufig in
den Interviews als die erste. In der folgenden Ausserung greift Herr B. Kompe-
tenzen im Bereich Radikalisierung und Priavention auf. Es wird darin sichtbar,
wie es hierbei auch zu einer teilweisen Dekonstruktion kommt:

Jetzt, wenn es um Extremismus geht und so weiter, man verlangt von Moscheen Pri-
ventionsstellen zu sein. Das konnen wir nicht — wir tun das, unsere Titigkeit als Imam
ist vorwiegend eben priventiv —, aber wir sind keine Experten von Extremismus und
wie das entsteht. Selber habe ich geforscht und gemeinsam mit anderen Kollegen
haben wir Seminare, Workshops, Angebot fiir unsere Jugendliche, sogar ein Buch
auf Albanisch geschrieben, (Titel des Buchs), aber nicht alle Imame sind dazu fihig
und nicht alle haben die Zeit und Bereitschaft und ich weiss nicht, das zu machen.



320 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

Nicht alle Imame sind bereit. Deswegen, man erwartet in diesem Sinne mehr von
Imamen als sie konnen. // Interviewerin: Ja // Manchmal entsteht der Eindruck, ja,
man braucht oder man will, erwartet einen Super-Imam und nicht einen normalen
Imam. // Interviewerin: Ja // Oder Moschee, wenn es um Moschee geht. (Herr B.,
Zeile 329-340)

Herr B. beginnt mit der Feststellung, dass von Moscheen verlangt werde, Pri-
ventionsstellen zu sein. Er spricht damit eine gesellschaftliche Erwartung an. Der
néchste Satz ist aufschlussreich, da er darin abrupt hin- und herspringt zwischen
zwei sehr gegensitzlichen Aussagen: Dass sie diese Anforderungen nicht erfiil-
len konnen, da sie keine Extremismus-Experten seien («Das konnen wir nicht,
[...] wir sind keine Experten von Extremismus und wie das entsteht», Zeile 330—
332) und dass sie bereits praventiv tdtig seien («wir tun das, unsere Tatigkeit
als Imam ist vorwiegend eben priventiv», Zeile 331-332). Die zweite Aussage
schiebt er in die erste ein. Die Stelle erweckt den Eindruck, als konne er die Aus-
sage «[d]as konnen wir nicht» (Zeile 330-331) nicht so stehen lassen, sondern
miisse sogleich versichern, dass Imame sehr wohl in der Extremismusprédvention
titig sind («Das konnen wir nicht — wir tun das», Zeile 330-331), bevor er wei-
ter erldutern kann, weswegen er der Meinung ist, dass es nicht moglich sei («wir
sind keine Experten von Extremismus», Zeile 332). Im Anschluss positioniert
er sich selbst als jemand, der zu Extremismus geforscht und Workshops geleitet
habe, zeigt sich also als Imam, der diesen Anforderungen nachkommt, nur um
sogleich zu betonen, dass nicht alle Imame dazu in der Lage seien («aber nicht
alle Imame sind dazu féhig und nicht alle haben die Zeit und Bereitschaft», Zeile
335-336). Er dekonstruiert diesen Kompetenzbereich des Modell-Imams insofern,
als dass er deutlich macht, dass die darin zum Ausdruck kommenden Erwartun-
gen an die Imame seiner Meinung nach zu hoch sind: «[M]an erwartet in diesem
Sinn mehr von Imamen als sie kénnen» (Zeile 337). An dieser Passage ist insbe-
sondere die Ambivalenz interessant: Er nimmt selbst eine Selbst-Positionierung
als Modell-Imam ein, indem er zeigt, wie er diesen Kompetenzbereich erfiillt
(vgl. Abschnitt 8.5.1), macht gleichzeitig aber deutlich, dass dies nicht von allen
Imamen erwartet werden kann. Im néchsten Satz nimmt er den Begriff des Super-
Imams auf. Er bezeichnet mit dem Begriff eindeutig ein unrealistisches Imambild,
dem er den «normalen Imam» (Zeile 339) gegeniiberstellt. Er erldutert diese Nor-
malititsvorstellung aber nicht weiter. Herr B. beendet die Ausserung mit einem
Verweis auf die Moschee, von der dasselbe — also Priventionsarbeit — erwartet
werde, und schliesst damit wieder an den Beginn seiner Ausserung an. Auch
hierin werden Uberschneidungen von Adressierungen an Imame und an Mus-
lim*innen bzw. an Moscheevereine deutlich. Die Dekonstruktion wird in dieser



9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams 321

Passage insbesondere iiber eine Infragestellung der im Modell-Imam enthaltenen
Erwartungen vorgenommen.

Eine Dekonstruktion kann jedoch auch als Emanzipation in Erscheinung
treten. So sagt Herr A. folgendes:

Wir hatten dann die anderen Herausforderungen, die politisch sind. Seien sie jetzt mal
politisch von innen oder politisch von der ganzen Welt. Von innen, sobald der Imam
versucht etwas, eine Briicke zu schlagen, eine Briicke zu bauen zwischen Muslimen
und Nicht-Muslimen in seiner Gegend, dann kommt eine Minarett-Initiative, dann
kommt irgendeine Initiative und diese ganze Briicke bricht zusammen. Und all diese
Bemiihungen brechen zusammen. Also ein Fall ist bei mir, wo ich letztes Mal, also
vor zwei, drei Wochen bei dem Integrationsamt in (Name der Stadt) war, wo wir dann
viele Projekte machen zusammen, wo sie mir dann gesagt haben, ja wir haben jetzt
einen neuen Pfarrer von der katholischen Seite und eine neue Pfarrerin von evangeli-
scher Seite. Und dann haben wir da diskutiert, was ist das Motto fiir das niachste Jahr,
was ist wichtig. Dann haben wir alle beziehungsweise sie auf den Dialogpunkt noch
gesetzt. Ich habe gesagt, «Mein lieber Gott, wir sprechen in (Name der Stadt) seit 20
Jahren, seit 20 Jahren haben wir Dialog. Aber bis heute wurde gar nicht mal definiert,
wir reden um was, haben wir ein Ziel oder wollen wir nur reden?», oder nicht. Also,
das ist jetzt einmal so, wenn wir irgendeine Initiative haben, die eine kréftige Wahl-
propaganda macht, und was auch immer, und alles, was im Schatten von dem ist, geht
einfach verloren und das tut weh natiirlich, wenn wir so viel gemacht haben und nur
eine Initiative, alles bricht zusammen. (Herr A., Zeile 215-232)

In dieser lingeren Ausserung bezieht sich Herr A. auf innen- und aussenpoli-
tische Herausforderungen, die einen Einfluss auf die Tatigkeit als Imam haben.
Zu Beginn nimmt er Bezug auf die Briickenfunktion («sobald der Imam versucht
etwas, eine Briicke zu schlagen, eine Briicke zu bauen zwischen Muslimen und
Nicht-Muslimen», Zeile 217-218), die in verschiedenen Kompetenzfeldern des
Modell-Imams zum Ausdruck kommt. Er erldutert weiter, wie diese Bemiihungen
zusammenbrechen, sobald eine politische Initiative wie die Minarettverbots-
Initiative initiiert werde. Bis zu diesem Punkt spricht er allgemein iiber einen
generalisierten Imam («der Imam», Zeile 217), nun wechselt er zu einem per-
sonlichen Beispiel, das sich um den interreligiosen Dialog in seiner Stadt dreht.
Aufgrund des Stellenantritts zweier neuer Pfarrpersonen hitten sie diskutiert, was
das Motto des interreligiosen Dialogs des ndchsten Jahres sei, nur um sich dann
lediglich auf den Dialog zu beschrinken. In der Folge positioniert er sich als
kritischen Imam, der anspricht, dass seit 20 Jahren Dialog gefiihrt, aber nie ein
Ziel definiert werde («Ich habe gesagt, <Mein lieber Gott, wir sprechen in (Name
der Stadt) seit 20 Jahren, seit 20 Jahren haben wir Dialog. Aber bis heute wurde
gar nicht mal definiert, wir reden um was, haben wir ein Ziel oder wollen wir
nur reden?», Zeile 226-229). Er macht nicht klar, warum er dieses Beispiel



322 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

im Anschluss an die innenpolitischen Herausforderungen anspricht. Womdoglich
erhofft er sich mehr Riickhalt von interreligiosen Dialogpartner*innen bzw. eine
Zielsetzung interreligioser Dialogformate, die zu einer stirkeren Einbindung mus-
limischer Partner*innen und einer solideren Basis fiihren, damit bei kommenden
politischen Initiativen nicht erneut bei Null begonnen werden muss. Gestiitzt wer-
den kann diese Deutung allenfalls dadurch, dass er nach diesem Beispiel noch
einmal die Initiativen aufnimmt. Hier wird klar, dass er vermutlich auch am
Anfang der Passage aus eigener Erfahrung gesprochen hat, denn er bezieht sich
hier nun auf ein «wir» (Zeile 231), das sich womoglich auf seine muslimische
Gemeinschaft bezieht. Alles, was im Schatten der Initiative stehe, ginge verlo-
ren, meint Herr A. Darauf folgt eine subjektive Wahrnehmung der Situation, in
der alles wegbreche: «[D]as tut weh natiirlich, wenn wir so viel gemacht haben»
(Zeile 231-232).

In dieser Passage wird nun eine ganz andere Art der Dekonstruktion deutlich
als zuvor bei Herrn B. Herr A. erzihlt sich hier zwar als Imam, der im inter-
religiosen Dialog titig ist und somit einem Kompetenzfeld des Modell-Imams
entspricht. Gleichzeitig tritt er in seiner Beispielserzdhlung als priifende Stimme
auf, die auch Kritik iibt am Format und sich dadurch auch ein Stiick weit davon
emanzipiert. Es scheint somit, als ob er sich nicht dem Machtungleichgewicht,
das dem Format des interreligiosen Dialogs inhédrent ist, unterwirft (vgl. Bau-
mann und Tunger-Zanetti 2018:203; Winkler 2021 sowie Abschnitt 6.3.6). Dies
entspricht im Endeffekt dem von Aladdin El-Mafaalani (2020) postulierten Inte-
grationsparadox: Eine gelungene Integration heisst gerade nicht Anpassung und
Assimilation, sondern kann zu mehr Partizipation und daher auch zu mehr Teil-
nahme im Sinne eines aktiven Einbringens und daher auch zu mehr Konflikten
in der Gesellschaft fiihren.

9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung
fiir die Selbst-Positionierung

Nun wird anhand des Beispiels von Herrn C. aufgezeigt, wie sich die dichotome
und teilweise auch dialektische Strukturierung der beiden Subjektpositionen als
Anti-Subjekt und ideales Modell-Subjekt auf die Selbst-Positionierung auswirken
konnen. Dafiir wird auf eine lingere Selbsterzihlung von Herrn C. zuriickgegrif-
fen, die den Anschein einer verfestigten Selbsterziahlung macht, da sich Elemente
davon auch in einem Interview finden, das Herr C. fiir eine andere Arbeit gegeben



9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung ... 323

hat (Schenardi 2021).13 Um die Interpretation zu vereinfachen, werden einzelne
Abschnitte der lingeren Erzidhlung nacheinander erldutert. Ausgelost wird die
Selbsterzdhlung durch die Frage nach Herausforderungen und Schwierigkeiten in
der Titigkeit als Imam. Herr C. bezieht sich zu Beginn seiner Antwort auf seine
Beanspruchung und Belastung durch die Erwartungen seiner Gemeinschaft (vgl.
Abschnitt 8.1), bevor er die spezifische Erzidhlung wie folgt einleitet:

[D]a ist das gleiche Problem, diese Vorurteile, oder auch, ich spiire manchmal auch
Rassismus, das (.) auch finde ich von einigen (..) kann sagen, ja, Medien, dass sie-
weil ich hatte einen Fall vor drei Jahren und diesen Fall kann ich nicht vergessen.
Oder auch konnte (lacht) ich nicht vergessen. Weil eine Journalistin, sie war (...) von
(Name einer Zeitung), sie war dort und jetzt bei (Name einer anderen Zeitung), sie
hat mich ein Jahr begleitet. (Herr C., Zeile 183-189)

Herr C. beginnt mit einer generalisierten Setzung: «da ist das gleiche Problem,
diese Vorurteile» (Zeile 183—-184). Die Rede vom gleichen Problem deutet einen
Zusammenhang der Vorurteile mit der zuvor erlduterten Belastung an, es wird
jedoch nicht klar inwiefern, denn er spricht zuvor nicht von Vorurteilen seiner
Gemeinschaft. Allenfalls ist die Verbindung der zuvor erlduterten Situation und
der hier beginnenden Erzdhlung im Stress zu sehen, den er empfindet, deutlich
wird das jedoch nicht. Ohne weiter darauf einzugehen, schliesst Herr C. mit einer
subjektiven Aussage an: «[I]ch spiire manchmal auch Rassismus» (Zeile 184). Er
benennt hierbei Rassismus als etwas, was ihn personlich betrifft («ich spiire»,
Zeile 184), das er mit der Verwendung von «manchmal» (Zeile 284) gleichzeitig
aber ein Stiick weit relativiert. In der Folge wird deutlich, dass es ihm schwer-
fillt, davon zu erzidhlen, weil es zu einigen Pausen und einem Abbruch kommt
(«das (.) auch finde ich von einigen (..) kann sagen, ja, Medien, dass sie-», Zeile
184-185). Abgeleitet werden kann aus dieser Sequenz einzig, dass er die Medien
ansprechen will. Nach dem Abbruch wird er konkret: Es gehe um ein bestimmtes
Erlebnis («weil ich hatte einen Fall vor drei Jahren», Zeile 186), das er nicht ver-
gessen konne. Er scheint hier also eine personliche Erfahrung im Zusammenhang
mit Rassismus anzusprechen, die in Verbindung mit den Medien steht. Dann fiigt
er an: «Oder auch konnte (lacht) ich nicht vergessen» (Zeile 186-187). Diese
Stelle ist sehr interessant, weil sich zuvor abzeichnet, dass es sich um ein fiir
ihn sehr prigendes Erlebnis handelt, er mit dieser Aussage jedoch andeutet — so

13 Claudio Schenardi (2021:25, Fussnote 42) schreibt an der entsprechenden Stelle: «(Herr
C.) kommt wihrend des ganzen Interviews immer wieder auf ein pragendes Erlebnis zu spre-
chen, das er mit einer Journalistin einer grossen deutschen Wochenzeitung hatte» und gibt in
der Folge das Erlebnis so wieder, wie es Herr C. im Interview mit ihm erlduterte.



324 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

konnte man diesen Satz zumindest interpretieren —, dass das Erlebnis keine Deu-
tungsmacht mehr iiber ihn habe. Allerdings weist gerade die Tatsache, dass er
davon erzihlt, darauf hin, dass er sich noch nicht davon gelost hat, womit ein
gewisser Zwiespalt zum Ausdruck kommt. Womdéglich driickt sich hierin auch
nur der Wunsch aus, Deutungsmacht zuriickzuerlangen. Dann folgt eine Kon-
kretisierung: Es geht um ein bestimmtes Erlebnis mit einer Journalistin, die ihn
ein Jahr lang begleitet habe. Damit erzéhlt sich Herr C. auch als jemand, der
bereit ist, Briicken zur Gesellschaft zu schlagen, indem er sich ein Jahr lang von
einer Journalistin begleiten ldsst. Er legt offen, wer die Journalistin ist, indem er
sowohl die Zeitung nennt, bei der sie gearbeitet hat, als auch diejenige, bei der
sie jetzt arbeitet, und mir damit Fakten liefert, um seine Erfahrung nachpriifen
zu konnen. Zusammengefasst geht es hier also um ein personliches Erlebnis mit
einer Journalistin, das fiir Herr C. dem Anschein nach sehr prigend war. Er fihrt
folgendermassen weiter:

[U]lnd sie hat nur positiv gehort, nur positiv geschaut, sie hat mich hier drei Mal
besucht, zu Hause, in (einer offentlichen Institution), iiberall, wo ich war, ein Jahr
begleitet mit viel Kontakt und auch vielen Fragen, ich habe die Wahrheit gezeigt, was
ich- ich war ehrlich oft. Und im Anschluss hat sie einen schlechten Artikel geschrie-
ben. Sie hat geschrieben tiber so Vorurteile, dass Imam (sein Name), ja, ein moderater
Imam ist, sehr guter Imam, lieb, nett, aber jemand sagt, das kann sein, vielleicht war
er in Syrien nicht so. Jemand sagt, das kann sein, dass dieser Imam vielleicht radikal
ist oder so. Und das ist eine grosse Liige gegen mich und ich konnte nichts machen,
als ich zum Beispiel, als ich zu einem Anwalt gegangen bin, er hat mir gesagt, ja, es
gibt hier Freiheit, die Presse darf das ja auch so behaupten, auch ohne Beweise. (Herr
C. Zeile 189-198)

Hier beschreibt Herr C. nun, wie er die Begleitung der Journalistin wihrend eines
Jahres erlebt hat. Sie habe ihn «hier» drei Mal besucht (womit die Moschee
gemeint ist, in der das Interview stattfindet), sowie zu Hause und in der 6ffentli-
chen Institution, in welcher er als Seelsorger titig ist, und habe ihn ein Jahr lang
begleitet und befragt. In diesem Zusammenhang verwendet er die Formulierungen
«nur positiv gehort, nur positiv geschaut» (Zeile 189) sowie «ich habe die Wahr-
heit gezeigt» (Zeile 191). Ausdriicken mochte Herr C. damit vermutlich, dass er
sie offen hat an seinem Alltag teilhaben lassen und sich so gezeigt hat, wie er
ist («die Wahrheit gezeigt», Zeile 191). Hierin klingt an, wie Imame stetig dem
Druck ausgesetzt sind, Verdachtsmomente entkriften zu miissen, die im Imam als
Bedrohung zum Ausdruck kommen. Dass seine Formulierungen etwas essentialis-
tisch klingen, konnte mit seinen nicht perfekten Sprachkenntnissen zu tun haben.



9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung ... 325

Sie konnten allerdings auch durch die dichotome Strukturierung der Adressie-
rungen hervorgerufen worden sein, die Essentialisierungen auch auf Seiten der
Adressierten begiinstigt (vgl. van Es 2018) — oder aber er hat tatsdchlich ein
essentialistisches Verstidndnis von «Wahrheit». Durch den daran anschliessenden
Satz «ich war ehrlich oft» (Zeile 192) vermittelt er zusitzlich Authentizitit, weil
durch die Einschrinkung («oft») seine Ehrlichkeit realistischer erscheint.'* Dann
folgt der Satz, der den Vertrauensbruch der Journalistin beschreibt: Im Anschluss
habe sie einen problematisierenden Artikel geschrieben. Was nach dieser Bewer-
tung des Artikels durch Herr C. folgt, ist eine Beschreibung der Mechanismen
der dichotom strukturierten Adressierung durch den Imam als Bedrohung und den
Modell-Imam. Herr C. beginnt ndmlich damit, dass die Journalistin geschrieben
habe, dass er «ein moderater Imam ist, sehr guter Imam, lieb, nett» (Zeile 193—
194). Dies ist kein Beginn einer optimalen Belegerzidhlung fiir ein rassistisches
Erlebnis. Gerade darin wird aber die subtile Funktionsweise der spezifischen
Mechanismen deutlich: Die Journalistin zeichnet hier ein Bild von ihm, das
positiv ist. Darauf folgt aber das Verdachtsmoment einer moglichen Bedrohung:
«[A]ber jemand sagt, das kann sein, vielleicht war er in Syrien nicht so. Jemand
sagt, das kann sein, dass dieser Imam vielleicht radikal ist» (Zeile 194-195).
Die sprachliche Formulierung «jemand sagt, das kann sein», die Herr C. hier
nutzt, ist eine akkurate Wiedergabe der Sprache im Artikel, fiir welche die Jour-
nalistin vom Schweizer Presserat im Hinblick auf die Unterschlagung wichtiger
Informationselemente und auf das ungerechtfertigte Anonymbhalten von Quellen
geriigt wurde.!> Die Journalistin nutzt im Artikel den Vorwurf der Tauschung oder
Doppelziingigkeit, eine Diskursstrategie, die dem so Bezichtigten jegliche Hand-
lungsfihigkeit entzieht, weil ihm in der Folge bei jeder Reaktion auf den Vorwurf
eine Liige unterstellt werden kann (vgl. Abschnitt 6.2.4). Diese Diskursstrate-
gie wird von Expert*innen als eine Strategie islamophober Kreise beschrieben

14 Es kann allerdings auch sein, dass er hier eigentlich «sehr» statt «oft» meint, da ein
hédufig benutztes arabisches Wort katir bzw. katiran, das «oft» heisst, gleichzeitig auch die
Bedeutung «sehr» hat (Wehr 1979:954).

15 Um die Anonymitit des Tmams zu gewihrleisten, kann hier weder auf den entsprechenden
Artikel noch auf die Beschwerde und die Stellungnahme des Presserats verwiesen werden.
Die Beschwerde wurde teilweise gutgeheissen.



326 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

(FINO 2019:2-3).16 Herrn C. wird von der Journalistin somit der Imam als Bedro-
hung zugeschrieben, es kommt zu einer Fremdpositionierung. Diese weist Herr
C. zuriick («Das ist eine grosse Liige gegen mich», Zeile 196). Im Anschluss
nimmt er den Entzug der Handlungsfihigkeit auf: «[I]Jch konnte nichts machen»
(Zeile 196). Auch ein von ihm konsultierter Anwalt habe ihm erldutert, dass
sei die Pressefreiheit, gegen die er nichts unternehmen konne. Im weiteren Ver-
lauf erzihlt Herr C. noch detaillierter, was die Fremdpositionierung als Imam als
Bedrohung mit ihm gemacht hat:

Das macht mir Probleme, weil ich mache es gut, immer gut, und wenn ich solche Arti-
kel gegen mich sehe und so eine grosse Liige, dass ich, ein liberaler Imam, moderater
Imam- Und sie sagt, natiirlich indirekt, dass ich radikal bin, das ist eine Liige. Wie
kann ich das akzeptieren? Ich kann das nicht akzeptieren. Und dieser Anwalt sagt mir-
Ja, ich wollte vor Gericht gehen, aber sie hat mir gesagt, das kostet viel vielleicht und
es gibt keine Garantie am Schluss. (Herr C., Zeile 199-204)

Herr C. beschreibt, dass ihm die Zuschreibung Probleme bereite. Er «mache es
gut, immer gut» (Zeile 199-200), beteuert Herr C. und beschreibt sich in der
Folge selbst als einen liberalen und moderaten Imam (Zeile 200-201). In den
Begriffen «liberal» und «moderat» klingt ein Bezug zu den offentlichen Debat-
ten an, weil durch die beiden Begriffe ein Gegenbild zum «radikalen» Imam als
Bedrohung aufgemacht wird (vgl. Abschnitt 6.2). Das deutet an, dass Herr C. sich
der Adressierungen in den offentlichen Debatten vermutlich zumindest teilweise
bewusst ist. Er wiederholt, dass die Journalistin ihn als Imam als Bedrohung dar-
gestellt habe («sie sagt, natiirlich indirekt, dass ich radikal bin», Zeile 201-202)
und weist diese Zuschreibung erneut zuriick («das ist eine Liige», Zeile 202).
Dann folgt eine Formulierung, die als ein Auflehnen gegen die Machtlosigkeit
gedeutet werden kann: «Wie kann ich das akzeptieren? Ich kann das nicht akzep-
tieren» (Zeile 202). Er signalisiert hier, dass er trotz der Umsténde versucht, seine
Handlungsfahigkeit aufrechtzuerhalten und die Deutungsmacht zuriickzugewin-
nen. Gleich im Anschluss wird jedoch klar, dass ihm dies nicht moglich ist («ich
wollte vor Gericht gehen, aber sie hat mir gesagt, das kostet viel vielleicht und
es gibt keine Garantie am Schluss», Zeile 203—204).17 An dieser Stelle wird nun

16 Ein geeigneterer Begriff als «Islamophobie» wiire «antimuslimischer Rassismus», weil
dieser rassismustheoretische Analyseinstrumente zur Verfiigung stellt, die es erlauben, his-
torische, strukturelle und unintentionale Dimensionen der Diskriminierung gegeniiber Mus-
lim*innen in den Blick zu nehmen (z. B. Attia 2009; Shooman 2014). Vgl. dazu auch kritisch
Biskamp (2016).

17 Schenardi (2021:25, Fussnote 42) beschreibt dies als «verstorende Erfahrung» fiir Herrn
C.



9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung ... 327

offenkundig, dass in den offentlichen Debatten die asymmetrischen Machtbezie-
hungen und die damit einhergehenden Ressourcen (hier: finanzielle Ressourcen
und eine gute Rechtsvertretung) eine wichtige Rolle spielen (vgl. Abschnitt 4.4).
Herr C. versucht zwar, seine Handlungsfihigkeit aufrechtzuerhalten und gegen
die Zuschreibung des Imams als Bedrohung vorzugehen, scheitert aber. Er weist
in der Folge seiner Antwort auf die Problematik hin, dass der Artikel online noch
immer abrufbar sei (Zeile 213-214), sagt aber auch, dass dies das einzige Erleb-
nis dieser Art sei (Zeile 207) und macht damit klar, dass er diese Erfahrung nicht
generalisiert.

Zwei weitere, anschliessende Passagen aus dem Interview sind aufschluss-
reich, in welchen Herr C. in seiner Selbst-Positionierung auf Aspekte des
Modell-Imams zuriickgreift:

[S]ie haben schon Vorurteile gegen Imame und auch, was ich positiv mache, diese
Vorurteile bleiben. Und das ist nicht gut als Gesellschaft, in der wir hier zusammen-
leben, ich respektiere alle Leute, ich bin immer in Ordnung, ich folge dem Schweizer
Gesetz, ich bin hier (.), ich bin klar, offen, ich arbeite unter der Sonne, nicht im Keller,
meine Meinung ist klar. Und alle Leute sind willkommen, und trotzdem bekomme ich
einen solchen Artikel, das finde ich nicht gut, auch, vielleicht ist das auch schon pas-
siert mit anderen Imamen. Und das hat schon etwas mit mir gemacht. (Herr C., Zeile
216-223)

Herr C. nimmt hier zu Beginn der Ausserung noch einmal auf, dass Vorurteile
gegen Imame bestiinden. Auch positive Handlungen von seiner Seite wiirden
diese Vorurteile nicht abbauen («was ich positiv mache, diese Vorurteile blei-
ben», Zeile 216-217). Dies sei nicht gut fiir die Gesellschaft, urteilt Herr C.
Er verortet sich hierbei als Teil der Gesellschaft («als Gesellschaft, in der wir
hier zusammenleben», Zeile 217-218). Darauf folgt eine Selbst-Positionierung in
Form einer Aufzihlung verschiedener Aspekte: Er bringe allen Achtung entgegen
(«ich respektiere alle Leute», Zeile 218) und versichert, Schweizer Gesetze einzu-
halten («ich folge dem Schweizer Gesetz», Zeile 219) sowie transparent und offen
in jeglicher Hinsicht zu sein («ich bin klar, offen, ich arbeite unter der Sonne,
nicht im Keller, meine Meinung ist klar. Und alle Leute sind willkommen», Zeile
219-221). Die hier vorgenommene Selbst-Positionierung als Modell-Imam kann
eindeutig als Reaktion auf die zuvor geschilderte Fremdpositionierung als Imam
als Bedrohung verstanden werden. Herr C. versucht, den Verdacht, der dem Imam
als Bedrohung inhérent ist, auszurdumen und den Nachweis zu erbringen, dass er
nicht bedrohlich ist. Herr C. driickt auch ein Stiick weit sein Unverstindnis aus,
dass er sich vorbildlich verhalten habe, aber «trotzdem» (Zeile 221) ein solcher



328 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

Artikel liber ihn geschrieben wurde. Im Grunde zeigt sich darin die Prekari-
tat der Positionierung als Modell-Imam, weil Handlungen, die dem Modell-Imam
zugerechnet werden, bei einer Fremdpositionierung als Imam als Bedrohung letzt-
lich nicht ins Gewicht fallen. Damit wiederholt Herr C. letzten Endes, worauf er
bereits zu Beginn der Passage hingewiesen hat («was ich positiv mache, diese
Vorurteile bleiben», Zeile 216-217). Dennoch scheint sich Herr C. hier einzig
als Modell-Imam positionieren zu konnen, um die Fremdzuschreibung des Imams
als Bedrohung explizit zuriickzuweisen. Am Ende der Passage macht sich Herr
C. ausserdem Gedanken dariiber, dass er womdglich nicht der einzige Imam mit
einem solchen Erlebnis sei («vielleicht ist das auch schon passiert mit anderen
Imamen», Zeile 222) und erwihnt noch einmal, dass dies etwas in ihm ausge-
16st habe («Und das hat schon etwas mit mir gemacht», Zeile 222-223). Dies
wird auch dadurch deutlich, dass das Erlebnis im Interview eindeutig als pra-
gend beschrieben wird. Ausserdem bringt er es offensichtlich auch in anderen
Interviews zur Sprache (Schenardi 2021).

In der zweiten Passage nimmt er Bezug auf seine Zusammenarbeit mit
Behorden und Institutionen (vgl. Abschnitt 9.3.1):

Ich habe auch viele positive Kontakte aufgebaut mit der- Zum Beispiel auch Bund,
Universitdt, Staatssekretariat fiir Migration, Polizei, ich bin immer in Kontakt mit
Behorden und sie schitzen meine Arbeit, sie senden immer Feedback, dass ich gut
arbeite, dass ich sehr gut bin, dass sie auch sehr froh sind, dass ich als Imam hier bin.
(Herr C., Zeile 230-234)

Herr C. beendet mit dieser Passage die relativ lange Selbsterzdhlung. Er ver-
weist darauf, dass er «viele positive Kontakte» (Zeile 230-231) aufgebaut habe
und zéhlt den Bund, die Universitit, das Staatssekretariat fiir Migration (SEM)
sowie die Polizei auf. Genau wie im Beispiel, das in Abschnitt 9.3.1 besprochen
wurde, schreibt er diesen eine positive Bewertung seiner Tdtigkeit zu («sie schét-
zen meine Arbeit, sie senden immer Feedback, dass ich gut arbeite», Zeile 233)
und positioniert sich damit als Modell-Imam. Er nennt dabei auch einen Aspekt,
der unterschiedlich ausgelegt werden kann: «[D]ass ich sehr gut bin» (Zeile 233—
234). Dies konnte sich auf seine Fihigkeiten als Imam beziehen (gut sein in
etwas), worunter auch die Zusammenarbeit mit den genannten Institutionen fillt,
aber es konnte auch tatséchlich seine Person gemeint sein (eine gute Person sein).
Wire letzteres der Fall, so wiirde er damit noch einmal unmissverstindlich aus-
driicken, ein «guter Muslim» bzw. ein Modell-Imam zu sein. Schliesslich gibt er
mit einer letzten Bewertung wieder, dass die von ihm genannten Institutionen und
Behorden froh seien, «dass ich als Imam hier bin» (Zeile 234). Dies verankert



9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams 329

ihn als Imam in der Schweiz («hier», Zeile 234) und bringt zum Ausdruck, dass
seine Tatigkeit in der Schweiz als sinnvoll erachtet wird. In dieser Passage wird
noch einmal sichtbar, dass eine Beschreibung der Zusammenarbeit mit Behdrden
und Institutionen einerseits auf die Erfiillung eines Kompetenzfelds des Modell-
Imams verweist, andererseits aber auch ein Nachweis fiir Vertrauenswiirdigkeit
darzustellen scheint, der zur Distanzierung vom Imam als Bedrohung herangezo-
gen wird. In der hier dargestellten Selbsterzéhlung von Herrn C. wird deutlich,
dass die dichotome und teilweise dialektische Strukturierung als Anti-Subjekt und
ideales Modell-Subjekt der beiden Subjektpositionen zur Folge hat, dass zur Ent-
kriftung einer Zuschreibung und Fremdpositionierung als Imam als Bedrohung
der Modell-Imam herangezogen werden muss.

9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des
einflussreichen Imams

Das aus den massenmedialen und politischen Debatten rekonstruierte Deutungs-
muster des einflussreichen Imams wird sowohl mit dem Imam als Bedrohung als
auch mit dem Modell-Imam verkniipft und dient zum Teil als Legitimation fiir die
jeweilige Zuschreibung (vgl. Abschnitt 6.4). Es entwirft den Imam als jemanden,
der auf die muslimische Gemeinschaft grossen Einfluss hat und kontrastiert die-
ses Bild mit einer Vorstellung der Gemeinschaft als homogene, passive Gruppe
ohne Handlungsfihigkeit und eigene Ressourcen. Dieses Unterkapitel behandelt
die Beziige der interviewten Imame auf das Deutungsmuster. Frau P. und Frau
R. beziehen sich beide nicht darauf, vermutlich aufgrund seiner Verkniipfung mit
dem Imam als Bedrohung oder dem Modell-Imam, die beide, wie bereits erwéhnt,
den nach verbreiteter Auffassung minnlichen Imam adressieren. Zunichst werden
Beziige zum einflussreichen Imam in den vorausgegangenen Kapiteln reflektiert,
die bisher noch nicht so klar hervorgehoben wurden. Dann wird aufgezeigt, dass
sich im Datenmaterial eine Dekonstruktion des einflussreichen Imams durch eine
Betonung der Handlungsfahigkeit der muslimischen Gemeinschaft findet.

9.5.1 Ambivalenzen im Umgang mit dem
Deutungsmuster

Wenn man die Darstellungen in den bisherigen Kapiteln betrachtet, so finden
sich darin an verschiedenen Stellen Beziige zum einflussreichen Imam, die unter-
schiedlich ausfallen, wie nun in der Folge dargestellt wird. Abschnitt 8.1 zur



330 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

Selbst-Positionierung als liberlasteter Imam zeigt, wie die Imame insbesondere
die von der Gemeinschaft erwartete, permanente Erreichbarkeit als schwierig
wahrnehmen. Hieraus wird eine bestimmte Handlungsfihigkeit der Gemeinschaft
gegeniiber dem Imam deutlich (vgl. Abschnitt 9.5.2 fiir eine ndhere Erlduterung),
die eher auf eine Zuriickweisung des einflussreichen Imams hinweist.

Abschnitt 8.2 behandelt die statusbezogene Selbst-Positionierung, deren Leit-
motiv der Status und Stellenwert eines Imams ist. Im Mittelpunkt steht dabei
vor allem die Wertschitzung, die einem Imam laut einigen Befragten entgegen-
gebracht werden sollte. Ein gewisser Status kann durchaus mit einer gewissen
Machtposition verbunden sein, Wertschitzung allein fiihrt jedoch nicht zwangs-
laufig dazu, dass eine entsprechend positionierte Person auch tatsidchlich Einfluss
nehmen kann. Daraus lisst sich somit weder eine Annahme noch eine Zuriickwei-
sung, sondern allerhochstens eine Ambivalenz hinsichtlich dem einflussreichen
Imam ableiten. Allerdings kann die statusbezogene Selbst-Positionierung auch so
verstanden werden, dass die Imame, die sich auf diese Weise positionieren, die
entsprechende Wertschédtzung und den entsprechenden Status in Europa gerade
vermissen und daher letztendlich wenig Einfluss haben, was den einflussreichen
Imam widerlegen wiirde.

Abschnitt 8.3 stellt die Selbst-Positionierung als normativ adressierender
Imam dar. Imame rufen ihre Gemeinschaften durch normative Unterlassungs-
und Handlungsaufforderungen an und machen damit einen gewissen Einfluss
geltend. Dies konnte als Annahme des Deutungsmusters ausgelegt werden. Aller-
dings wird beispielsweise anhand der Ausserungen von Herrn 1. deutlich, dass
Gottes Gebote, wie sich die Menschen verhalten sollten, auch den Imam mitein-
schliessen, der sich dabei nicht von den iibrigen Gldubigen unterscheidet. Der
Imam erscheint in den Ausserungen von Herrn I. somit in einer ambivalen-
ten Position: Er ist ein Gldubiger wie jede*r andere, weil er dieselben Gebote
befolgen soll, wird von Herrn 1. aber gleichzeitig als Stellvertreter des Pro-
pheten gedeutet. Hieraus kann weder eine Annahme noch eine Zuriickweisung
des einflussreichen Imams abgeleitet werden, es zeigt sich erneut eine gewisse
Ambivalenz. Hinzu kommt, dass subjektivierende Adressierungen durch norma-
tive Unterlassungs- und Handlungsaufforderungen, die an Gemeindemitglieder
gerichtet sind, kein Privileg des Imams sind (Thielmann 2013:206), sondern
sich Gldubige auch untereinander adressieren. Es «findet nicht nur eine religiose
Unterweisung zwischen den Mitgliedern statt, sondern das Verhalten der anderen
wird auch kontinuierlich beobachtet und evaluiert» (Miiller 2017:88).

Abschnitt 8.4 behandelt die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder
korrigiert. In einigen Ausserungen von Herrn F. wird noch einmal deutlich, dass



9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams 331

der Imam ein Gldubiger wie jede*r andere ist. Herr F. berichtigt die Vorstel-
lung, dass der Imam eine niher bei Gott liegende oder machtvollere Position
einnehme als der oder die gewohnliche Gldubige und weist damit den einfluss-
reichen Imam zuriick. In den Ausserungen weiterer Imame in Abschnitt 8.4.2
wird dann aber eine Ressource deutlich, durch die ein Imam einen bestimm-
ten Einfluss geltend machen kann: Wissen. Ein Imam wird von den Befragten
als jemand positioniert, der das «richtige» Wissen besitzt und vermittelt. Da ein
Imam kein geweihter Amtstriager ist und auch keine hierarchisch organisierte
Glaubensgemeinschaft mit Weisungsbefugnis existiert, wird islamisches Wissen
innerhalb von Moscheen ausgehandelt. Ayse Almila Akcga, die solche Aushand-
lungsprozesse in Moscheen in Deutschland untersucht hat, beobachtete, «dass
in derselben Gemeinde unterschiedliche Vorstellungen von wahrem und falschem
Islam herrschen kénnen sowie verschiedene Islamvorstellungen von unterschiedli-
chen Personen als dominant wahrgenommen werden» (Akca 2020:252). Folglich
ist nachvollziehbar, dass Imame den Imam — also sich selbst — als denjenigen
positionieren, der das «richtige» Wissen besitzt, denn Wissen dient als Grundlage
fiir ihre Autoritit: «It is fair to hold that ‘ilm as Islamic knowledge is one of the
most important sources of Islamic authority for the imam» (Vinding 2018:243).18
Daher spricht Vinding (2018:244) auch von «epistemic authority» und beschreibt
diese als «the degree to which imams have expert knowledge and how aptly it is
applied in their work». Man konnte an dieser Stelle geltend machen, dass damit
auch die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam in Abschnitt 8.5 ver-
kniipft ist, denn fortwéhrendes Dazulernen sichert diese Autorititsgrundlage ab.
Wissen ist womoglich die Ressource, auf die sich ein Imam stiitzen kann, um
einen moglichen Einfluss geltend zu machen. Hierin findet sich somit eine Besté-
tigung des einflussreichen Imams. Es kommt jedoch auch zu einer Prézisierung:
Der mogliche Einfluss des Imams liegt hauptsichlich in dessen Wissen begriindet
und im Unfang, in dem er dieses geltend machen kann.

9.5.2 Dekonstruktion: «ll est au service de la
communauté, ce n'est pas la communauté qui est
au service de I'imam»

In diesem Unterkapitel wird nun aufgezeigt, wie einige Imame die Handlungs-
fahigkeit ihrer Gemeinschaft gegeniiber dem Imam betonen. Das kommt einer
Dekonstruktion des einflussreichen Imams gleich, weil es das darin mitgefiihrte

18 Fiir einen Uberblick, was islamisches Wissen meinen kann, siche Akga (2020:31-50).



332 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

Bild der passiven Gemeinschaft ohne Handlungsfahigkeit widerlegt. Ihre dahin-
terliegenden Motive konnen soziologisch nicht aufgedeckt werden, es kann also
nur die Art und Weise der Dekonstruktion beschrieben werden. Imame heben
die Handlungsfihigkeit der muslimischen Gemeinschaft auf unterschiedliche Art
hervor: Erstens finden sich Ausserungen von Imamen, die aufzeigen, wie sie
auf einen Dialog und Austausch mit ihrer Gemeinschaft bauen. Das zeigt, dass
Imame keineswegs einfach iiber die Gemeinschaft bestimmen, wie dies teilweise
im Deutungsmuster des einflussreichen Imams dargestellt wird. Herr O. bezieht
seine Gemeinschaft zum Beispiel bei der Unterrichtsgestaltung mit ein:

Mais il y a aussi le samedi, samedi soir, deux fois par mois, un samedi oui, un- non,
un samedi sur deux, je fais ca, je donne des cours éducatifs (rduspert sich) avec les
thémes que les fideles choisissent eux-mémes // Interviewerin: Ah // les fideles. Juste,
il me faut par exemple deux, trois semaines avant que- «Imam, si c’est possible pour
tel date, tu nous parles de (unverstidndlich)», des themes comme ¢a. (Herr O., Zeile
34-39)

Tout au début, j’ai dit, «<Dimanche sera pour vous et I’imam, il donne des réponses».
(Herr O., Zeile 96-97)

In der ersten Ausserung erldutert Herr O., dass er ein bestimmtes Unterrichts-
format eingefiihrt habe, in welchem er seine Gemeinschaft Themen vorschlagen
lasse, die er dann jeden zweiten Samstag behandle. In der zweiten Ausserung
nimmt er das noch einmal auf, indem er in direkter Rede wiedergibt, wie er sei-
ner Gemeinschaft mitgeteilt habe, der Sonntag sei fiir sie und der Imam gibe
Antworten (Zeile 96-97), er spricht hier also in der dritten Person iiber sich
selbst. Herr O. bezieht seine Gemeinschaft also insbesondere iiber deren Mitge-
staltung des Unterrichtsinhalts mit ein. Auch Herr L. beschreibt an einer Stelle
(vgl. Abschnitt 8.6) eine dhnliche Form des Austauschs: Er tausche sich mit sei-
ner Gemeinschaft jeweils am Donnerstag zum Thema seiner Freitagspredigt aus
(Herr L., Zeile 23-24). Und Herr G. weist auf ein bestimmtes Format hin, das
seiner Gemeinschaft erlaubt, sich einzubringen:

Bei freiwilligen Vortrdagen und Diskursen gibt es Dialogmoglichkeiten, Dialog, das
heisst die Anwesenden konnen irgendwie ihre Blicke machen oder intervenieren oder
abklédren oder ihre eigene Meinung darstellen und so weiter. (Herr G., Zeile 71-73)

Herr G. erldutert hier, dass es ein Vortragsformat gibt, «freiwillige Vortrige» oder
«Diskurse», bei denen der Imam in einen Dialog mit seiner Gemeinschaft tritt.
Die dialogische Debatte in diesem Vortragsformat beschreibt Herr G. vielfiltig
mit «Blicke machen», «intervenieren» (Zeile 72), «abkldren» und «ihre eigene



9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams 333

Meinung darstellen» (Zeile 73). In den bisher zitierten Ausserungen wird deutlich
wie Imame ihre Gemeinschaft auf unterschiedliche Weise in den Unterricht, in
ihre Predigten oder Vortrige einbeziehen und in einen Dialog mit ihr treten. Es
findet also keineswegs nur eine top-down Vermittlung von Wissen statt. Es scheint
den Imamen auch wichtig, das in den Interviews darzulegen.

Eine stirkere Dekonstruktion des einflussreichen Imams zeigt sich in den
Ausserungen, in welchen Imame darauf verweisen, dass die muslimische Gemein-
schaft den jeweiligen Imam kontrollieren miisse:

Non, c’est- J’ai répété plusieurs fois, «Si I’imam ne fait pas son travail vraiment,
sincérement ou avec le savoir complet, comme ¢a, pourquoi vous, comment dire, ne
vous organisez-vous pas pour changer I’'imam?». C’est tres important. (Herr O., Zeile
216-218)

In dieser Ausserung betont Herr O., dass er seiner Gemeinschaft gesagt habe, dass
sie sich organisieren sollen, um den Imam abzusetzen, falls dieser seine Arbeit
nicht wirklich, aufrichtig oder mit umfassendem Wissen erledige («vraiment,
sincérement ou avec le savoir complet», Zeile 217). Er ruft die Gemeinschaft
damit auf, ihn abzusetzen, sollte sie das Gefiihl haben, dass er seiner Tatigkeit
nicht richtig nachkomme. Tatsdchlich sollten muslimische Gemeinschaften, die
in der Schweiz mehrheitlich als Vereine organisiert sind (Pahud de Mortanges
und Siiess 2020:29-33), grundsitzlich iiber ein demokratisches Mitspracherecht
der Gemeinschaftsmitglieder im Rahmen der Vereinsversammlung verfiigen, wie
dies in Art. 64 bis 68 des ZGB (1907) zum Vereinsrecht geregelt ist. Ausser-
dem zeigen Forschungsergebnisse, dass das von Herrn O. formulierte Anliegen
in vielen Fillen Realitét ist: Der Vorstand eines Moscheevereins ist oft Arbeit-
geber eines Imams und kontrolliert diesen entsprechend (Seze 2013:105-106;
Aslan et al. 2015:322-323; El-Yousfi 2019; vgl. Abschnitt 2.1.2). Auch Herr O.
ist durch seinen Verein angestellt. Herr N. ist ebenfalls der Meinung, dass die
Gemeinschaft den Imam kontrollieren soll:

L’imam doit se former et cetera — et la communauté doit contréler 1’imam pour qu’il
ne I’évite pas. (Herr N., Zeile 174-175)

Drailleurs, dans notre statut, dans le statut interne ou bien dans le réglement interne
de la mosquée, I’imam, ce n’est pas quelqu’un qui est I’autorité supréme, mais c’est
le comité de la mosquée et les fideles de la mosquée qui contrélent 1’imam, ils peu-
vent I’éjecter. // Interviewerin: Mhm // Moi, j’ai mon message, j’ai insisté qu’on mette
¢a a I’interne de la (unverstindlich) [...] il est- doit étre sur un siege éjectable, voila.
[...] on leur donne un avertissement, sinon il faut les éjecter, voila, parce qu’il est au
service de la communauté, ce n’est pas la communauté qui est au service d’imam.



334 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

L’imam, c’est clairement quelqu’un qui doit étre respecté, c’est ¢a, il doit étre a la hau-
teur, mais s’il fait quoi que ce soit, il voit vraiment I’écart. On n’est pas- L’image, c’est
¢a, c’est- Certains imams malheureusement polluent I’image des musulmans. Soit en
Suisse, soit en Europe. (Herr N., Zeile 353-371)

In der ersten Ausserung geht es um die Erwartung an den Imam, stets dazu-
zulernen und sich weiterzubilden («L’imam doit se former», Zeile 174-175;
vgl. Abschnitt 7.1.2 und 8.5), an die Herr N. die Forderung anschliesst, dass
die Gemeinschaft kontrollieren miisse, dass der Imam dies nicht vermeide. In
der zweiten Ausserung beschreibt er dann, dass in den internen Statuten seines
Moscheevereins festgelegt sei, dass der Imam nicht die oberste Autoritit sei («ce
n’est pas quelqu’un qui est I'autorité supréme», Zeile 354-355), sondern dass
das Moscheekomitee und die Gldubigen den Imam kontrollieren. Er betont in
der Folge drei Mal, dass der Imam rausgeworfen werden konne («ils peuvent
I’éjecter», Zeile 356; «un sieége Ejectable», Zeile 360; «il faut les éjecter», Zeile
366). Er positioniert sich als jemand, der auf dieser Regelung bestanden habe
(«j’ai insisté qu’on mette ca a I’interne», Zeile 357). Dann folgt eine Aussage,
die den einflussreichen Imam direkt widerlegt: Es sei der Imam, der im Dienste
der Gemeinschaft stehe, nicht die Gemeinschaft im Dienste des Imams («il est
au service de la communauté, ce n’est pas la communauté qui est au service
d’imam», Zeile 367). Im Anschluss verweist er auf den Status und Stellenwert
eines Imams («c’est clairement quelqu’un qui doit étre respecté», Zeile 368),
betont aber auch hier erneut, dass dieser rausgeworfen werden konne, wenn er
etwas Bestimmtes tue. An dieser Stelle zeigt sich bei Herr N. ein weiteres Mal,
was bereits im Hinblick auf sein boundary making zum Imam als Bedrohung (vgl.
Abschnitt 9.2.2) offenkundig wurde: Er scheint Miihe zu haben, genau zu benen-
nen, was die Handlungen eines Imams als Bedrohung sind, denn auch hier spricht
er nur von «falls er irgendwas tut» («s’il fait quoi que ce soit», Zeile 369). Er
schliesst mit einem Bild des Imams als Bedrohung an, das auch an anderen Stellen
seines Interviews sichtbar wurde: dass das ein Imam sei, der das Bild der Mus-
lim*innen beschmutze («Certains imams malheureusement polluent I’image des
musulmans», Zeile 370-371). Der einflussreiche Imam wird bei Herrn N. somit
dadurch widerlegt, dass er die Position des Moscheekomittees und der Glaubigen
als kontrollierende Instanz hervorhebt. Diese interne Kontrolle kann den Imam als
Bedrohung verhindern, indem fehlbare Imame zum Beispiel entlassen werden.'”
In seiner Darstellung ist der einflussreiche Imam somit stark verbunden mit dem

19 Ein Beispiel fiir die Handlungsfihigkeit der Gemeinschaft ist der Fall eines Imams der
Grossen Moschee in Genf. Gldubige hatten gegen diesen «rebelliert», wie 20 Minuten (2011)



9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven ... 335

Imam als Bedrohung, ganz dhnlich wie das in den offentlichen Debatten teilweise
der Fall ist.

Zusammengefasst kann hier festgehalten werden, dass einige Imame die Hand-
lungsfihigkeit ihrer Gemeinschaft gegeniiber dem Imam betonen, die Gemein-
schaften also keineswegs so passiv sind, wie diese im Deutungsmuster des
einflussreichen Imams erscheinen. Dadurch wird das Deutungsmuster durch die
Imame widerlegt.

9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder
der inklusiven Imam¥*in

Die dritte Subjektposition, die sich in den offentlichen Debatten der Schweiz
findet, tritt nur in den massenmedialen Debatten in Erscheinung. Der oder die
inklusive Imam¥*in beschreibt eine Frau oder einen homosexuellen Mann in der
Funktion eines Imams. Weil dies der verbreiteten Auffassung eines Imams ent-
gegensteht, bekommt die Subjektposition dadurch eine symbolisch-aktivistische
Bedeutung (vgl. Abschnitt 6.5). Dabei werden in der Subjektposition vor allem
die beiden Tatigkeitsbereiche der Gebetsleitung und der Freitagspredigt hervor-
gehoben. Dies ist insofern von Belang, als dass sich die Kémpfe von Frauen
innerhalb von Moscheevereinen kaum um die Gebetsleitung oder das Halten einer
Freitagspredigt, sondern, wie eine Studie aus Deutschland zeigt, um andere The-
men drehen: «Teilnahme an Gemeinschaftsgebeten in Moscheen wie Freitags-,
Festtags- und Totengebete; eigener Raum in Moscheen, religiose Lehre und
Unterricht fiir Frauen von Frauen» (Akg¢a 2020:241). Ausserdem sind Frauen
in muslimischen Gemeinschaften bereits in Bereichen wie dem Unterricht oder
der Seelsorge titig, die auch zu den Titigkeitsbereichen eines Imams zéhlen,
aber nicht gleichermassen im Fokus der offentlichen Debatten stehen. Dies wird
auch am Beispiel von Frau P. deutlich, die als Predigerin, Religionslehrerin und
Beraterin fiir weibliche Gemeinschaftsmitglieder titig ist (vgl. Abschnitt 7.3).
Entsprechend bezieht sich Frau P. in ihrem Interview nicht auf die Subjektposi-
tion des oder der inklusiven Imam¥*in, da es fiir sie keinen Beweggrund zu geben
scheint, sich in irgendeiner Art und Weise dazu verhalten zu miissen. Da Frau
P. eine vom Diyanet beschiftigte Religionsangestellte ist, kann davon ausgegan-
gen werden, dass sie durch Vorstellungen von und Zuschreibungen an weibliche

berichtete. Der Imam trat in der Folge zuriick. Fiinf Jahre spiter sollte er erneut in der Gros-
sen Moschee angestellt werden, ihm wurde aber aufgrund interner Widerstinde gekiindigt,
bevor er die Stelle tiberhaupt antreten konnte (Roselli 2016).



336 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

Religionsangestellte adressiert wird, die in Diyanet-internen Diskursen zirkulieren
(vgl. dazu Hassan 2012; Maritato 2015, 2016, 2018, 2021, 2023). Diese Adres-
sierungen wurden bisher jedoch noch nicht im Detail ndher untersucht, ebenso
wenig wie die Umgangsweisen der weiblichen Religionsangestellten mit diesen
Adressierungen.

An dieser Stelle muss auch kurz auf die zweite Personengruppe eingegangen
werden, die in der Subjektposition des oder der inklusive*n Imam*in konstruiert
wird: Nicht-heteronormative bzw. homosexuelle Imam*innen. In den massenme-
dialen Debatten findet sich nur ein einziges Beispiel eines homosexuellen Imams
(vgl. Abschnitt 6.5 sowie Fussnote 44 in demselben Kapitel), der ausserdem
nicht in der Schweiz lebt. Zusitzlich existieren erst wenige Studien (vgl. Hend-
ricks und Krondorfer 2011; Brault 2013; Piraino und Zambelli 2018), so dass
zu den Umgangsweisen und Auseinandersetzungen von nicht-heteronormativen
Imam*innen mit dieser Subjektposition keine Aussage getroffen werden kann.
Es zeigt sich hier somit eine weitere Forschungsliicke.

In den Interviews nimmt nur eine Person auf die Subjektposition des oder der
inklusive*n Imam*in Bezug: Frau R. Dies ist nicht iiberraschend, denn die ménn-
lichen Imame haben keinen Beweggrund, sich im Interview dazu positionieren
zu miissen. Wie bereits erwihnt, fiihlen sie sich von der Subjektposition ver-
mutlich nicht adressiert und werden auch nicht mittels dieser fremdpositioniert.
Frau R. hingegen nimmt in den massenmedialen Debatten als Akademikerin eine
Sprechposition ein und konstruiert daher den oder die inklusive Imam¥in mit.
Im Grunde dreht sich ein grosser Teil ihres Interviews um das in der Subjekt-
position zum Ausdruck kommende Anliegen: die Gleichstellung aller Gldaubigen
in der Moschee. Entsprechend ist ihre Selbst-Positionierung die einer inklusi-
ven Imamin. In diesem Unterkapitel wird daher die Perspektive umgekehrt: Statt
von der Subjektposition auszugehen und Ausdeutungen und Transformationen
der Subjektposition in den Selbst-Positionierungen von Frau R. aufzuzeigen, wird
hier die Selbst-Positionierung von Frau R. als inklusive Imamin herausgearbeitet
und davon ausgehend Gemeinsamkeiten und Unterschiede zu der in den Debat-
ten zirkulierenden Subjektposition aufgezeigt. Diese «umgekehrte» Perspektive
begriindet sich hauptséichlich durch ihre dauerhafte Sprechposition in den mas-
senmedialen Debatten. Es kann davon ausgegangen werden, dass sie aufgrund
ihrer Sprechposition das von ihr vertretene Anliegen der Gleichstellung aller in
der Moschee iiber eine Positionierung als inklusive Imamin in die offentlichen
Debatten tragen kann (vgl. dazu auch Abschnitt 10.2).

Frau R. ist zur Zeit des Interviews 55 Jahre alt, lebt seit 26 Jahren in der
Schweiz und ist seit 2013 gelegentlich als Vorbeterin titig. Wie bereits erwihnt,
nimmt sie als Akademikerin eine Sprechposition in den massenmedialen Debatten



9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven ... 337

der Schweiz ein. Ich erdffne das Interview mit Frau R. mit einem Bezug auf die
Tiatigkeit als Vorbeterin und der Bitte, doch davon zu erzihlen, was sich durch den
Fokus der massenmedialen Debatten auf die Gebetsleitung und Freitagspredigt
begriinden lédsst. Frau R. antwortet darauf wie folgt:

Es hat 2013 angefangen, glaube ich. Damals habe ich Feldforschung in Grossbri-
tannien gemacht, ah, es gibt wie eine Vorgeschichte, dass ich seit 2005 eine Reihe
von Artikeln geschrieben habe, auf Arabisch selbstverstidndlich, und ich habe auch
iiber die Strukturen unserer Moscheen gesprochen, die patriarchalen Strukturen, und
dann von einem Traum, dass wir eines Tages vielleicht einfach zusammen in einer
Moschee beten konnen. Und damals, ich erinnere mich, 2004, 2005, 2006, 2007, habe
ich immer wie (.) Reaktionen gekriegt, wo man mir sagte, «Ja, woriiber sprichst du?
Was ist das fiir ein Nonsens?», oder. Das waren die ersten Reaktionen von einigen,
die meine Artikel gelesen haben. (Frau R., Zeile 6-13)

Frau R. formuliert den ersten Satz, in dem sie einen bestimmten Zeitpunkt nennt,
im Passiv («es hat 2013 angefangen», Zeile 5). Dass sie als Vorbeterin titig
gewesen ist, erscheint hier also erst einmal als etwas, was ihr zustiess, weil sie
in diesem ersten Satz nicht als aktiv handelnde Person auftritt. Daraufhin nennt
sie einen Ort, an dem sie zu der Zeit forschend titig gewesen sei («Damals
habe ich Feldforschung in Grossbritannien gemacht», Zeile 5-6). Hier tritt sie
nun als Handelnde in Erscheinung und zwar als Akademikerin («Feldforschung»,
Zeile 5). Dies ist insofern von Belang, als dass sie durch diese Titigkeit in den
massenmedialen Debatten der Schweiz eine Sprechposition einnimmt. Nach der
Nennung von Ort und Zeit erwartet man, dass eine entsprechende Erzihlung folgt,
sie springt jedoch zeitlich noch weiter zuriick («es gibt wie eine Vorgeschich-
te», Zeile 6). Ab 2005 habe sie Artikel geschrieben, erzihlt sie. Darin habe sie
die patriarchalen Strukturen in den Moscheen kritisiert und den Wunsch eines
gemeinsamen Gebets angesprochen («dass wir eines Tages vielleicht einfach
zusammen in einer Moschee beten konnen», Zeile 9-10). Das verweist darauf,
dass sie die momentane Situation in den Moscheen nicht als ein gemeinsames
Gebet wahrnimmt. Gleichzeitig wohnt diesem Wunsch ein grundsétzliches Anlie-
gen inne, das im ganzen Interview immer wieder deutlich wird: die Gleichstellung
aller in den Moscheevereinen. Sie spricht an dieser Stelle von einem «Traum»
(Zeile 9). Der Begriff «Traum» konnte hier eine Assoziation mit Martin Luther
Kings beriihmter Rede «I have a dream» und dadurch mit der amerikanischen
Biirgerrechtsbewegung auslosen. Diese Interpretation wiirde die der Subjektpo-
sition in den massenmedialen Debatten zugeschriebene aktivistische Bedeutung
unterstreichen. Massgeblich ist in dieser Passage ausserdem ein kurzer Einschub,
der darauf verweist, dass Frau R. damals ein arabischsprachiges und damit auch



338 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

ein muslimisches Publikum und nicht etwa die Schweizer Offentlichkeit ange-
sprochen hat («auf Arabisch selbstverstiandlich», Zeile 7).29 Die Reaktionen auf
ihre Artikel, die ihr Anliegen und ihre Kritik darlegten, seien vor allem von
Unverstidndnis geprigt gewesen, erzéhlt Frau R. weiter («<Ja, woriiber sprichst
du? Was ist das fiir ein Nonsens?>», Zeile 11-12). Sie nimmt ihr Anliegen an
spaterer Stelle im Interview auch aus einer etwas personlicheren Perspektive auf:

Also, ich wiinsche mir eine Moschee, weisst du, ich vermisse es, eine Community
zu haben. // Interviewerin: Mhm // Es ist schwierig fiir mich. // Interviewerin: Ja //
Es ist schwierig fiir mich. Ich will in einer Moschee beten, aber jedes Mal (.) wenn
ich in eine Moschee gehe und man mir sagt, «Geh in ein anderes Zimmer» (..), das
akzeptiere ich nicht. Ich will in diesem Haus sein. Weil wir gehoren alle Gott. //
Interviewerin: Mhm // Wir gehoren alle dorthin. (Frau R., Zeile 109—-113)

In dieser Ausserung driickt Frau R. zunichst die subjektive Empfindung aus, dass
sie gerne eine muslimische Gemeinschaft hitte, in der sie beten konnte und dass
sie es bedauere, dass dies nicht der Fall sei. Dann erldutert sie den Grund dafiir
und damit kommt auch zum Ausdruck, warum sie sich fiir eine Gleichstellung
innerhalb der Moscheen einsetzt: Weil sie es nicht akzeptiere, dass sie als Frau in
einem anderen Raum beten solle («jedes Mal (.) wenn ich in eine Moschee gehe
und man mir sagt, <Geh in ein anderes Zimmer> (..), das akzeptiere ich nicht»,
Zeile 110-112). Hierin wird deutlich, dass sie sich der Gemeinschaft deswe-
gen nicht zugehorig fiihlt. Der Wunsch der Gleichstellung aller in der Moschee
begriindet sie damit, dass alle Menschen Gott gehoren wiirden (Zeile 112). Es
geht hier also um die theologische Grundannahme, dass vor Gott alle gleich
sind. Dieses theologische Argument fiihrt sie an anderer Stelle im Interview noch
weiter aus:

Wir sind gleich vor Gott, wir beten vor Gott, als Gleiche, und wir gehoren in diesem
Ort zusammen. Und jedes Mal, wenn ich eine Moschee sehe nur mit Minnern, in die-
ser Moschee denke ich an eine soziale Ordnung, das sage ich immer. [...] es ist eine
Widerspiegelung von einer sozialen Ordnung. Das mochte ich nicht. Okay? Das, das
will ich nicht fiir mich. Das ist- Nicht nur fiir mich, ich mochte gerne eine andere
Moschee haben, okay, wo ich willkommen bin als Mensch mit Wiirde. Mit Wiirde,
okay? (Frau R., Zeile 163—-170)

20 Diesen Punkt nimmt sie an spiterer Stelle im Zusammenhang mit problematischen Reak-
tionen noch einmal auf: «[Bl]itte beachte das, die Reaktionen kamen nicht aus der Schweiz.
// Interviewerin: Okay // Die kamen aus arabischen Léndern» (Frau R., Zeile 219-221).



9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven ... 339

Wie in dieser Ausserung sichtbar wird, setzt sich Frau R. fiir eine Gleichstellung
aller in den Moscheen und Gebetsrdumen ein, weil vor Gott alle gleich seien und
daher ihrer Meinung nach alle am gleichen Ort gemeinsam beten sollten. Den
Ausschluss von Frauen in der Moschee bezeichnet sie als «soziale Ordnung»
(Zeile 166), die sie ausdriicklich ablehnt («Das mochte ich nicht. Okay? Das, das
will ich nicht fiir mich», Zeile 168). Mit einem nachgeschobenen «[n]icht nur
fiir mich» (Zeile 169) driickt sie aus, dass es hierbei nicht um eine personliche

Befindlichkeit oder sogar um ihre personliche Position geht, die ihr zugefallen ist,
sondern sie sich diese Moglichkeit fiir alle wiinscht.?! Durch den Begriff «soziale
Ordnung» wird eine Praxis der Gemeinschaft, d. h. in diesem Fall der Ausschluss
von Frauen (und grundsitzlich auch von Homosexuellen, die in dieser Ausse-
rung aber nicht explizit erscheinen), als historisch kontingent beschrieben und ist
somit von Zeit und Kontext abhiingig. Sie kontrastiert an dieser Stelle eine men-
schengemachte soziale Ordnung, die entsprechend verdndert werden kann, mit
der theologischen Grundannahme, dass vor Gott alle gleich sind. Dieser explizite
Bezug auf Gott erscheint so nicht in der Konstruktion des oder der inklusiven
Imam*in in den Offentlichen Debatten, womit ein wichtiger Unterschied sicht-
bar wird. In den massenmedialen Debatten liegt die Betonung einzig auf der
Gleichstellung, wobei dieses Anliegen dort zum Teil explizit als antagonistische
Gegeniiberstellung von der als inklusiven Imam¥*in positionierten Person sowie
der ihr zugerechneten Moschee und allen iibrigen Muslim*innen gerahmt wird
(vgl. Abschnitt 6.5). Das wird bei Frau R. so nicht erkennbar, wie spiter noch-
mals aufgenommen werden wird. Anschliessend fahrt Frau R. fort, sie wiinsche
sich eine andere Moschee, in der sie «als Mensch mit Wiirde» (Zeile 170) will-
kommen sei. An dieser Formulierung sind nun mehrere Dinge bemerkenswert:
Zuerst einmal deutet die Verwendung von «willkommen sein» an, dass sie sich
in der Moschee nicht erwiinscht fiihlt. «Mensch mit Wiirde» wiederum rekur-
riert iiber die von ihr hier verwendete Kategorie «Mensch» auf die Gleichheit
aller und driickt gleichzeitig aus, dass sie gendergetrennte Gebetsrdume als ent-
wiirdigend wahrnimmt. Wiirde betont sie besonders, da sie das Wort zwei Mal
nacheinander braucht («als Mensch mit Wiirde. Mit Wiirde, okay?», Zeile 170).
Eine mogliche Lesart fiir diese Stelle wire, dass sie als Verweis auf die all-
gemeine Erkldrung der Menschenrechte verstanden werden konnte, in welchen
die Wiirde in der Prdambel und in Art. 1 erwidhnt wird (UN 1948), bzw. auf

21 Dass sie Gleichstellung breiter versteht als nur auf die Gleichstellung der Frau bezogen,
wird deutlich, wenn Frau R. an unterschiedlichen Stellen im Interview auf muslimische
LGBTIQ + -Gruppierungen — d. h. Gruppierungen von lesbischen, schwulen, bisexuellen
oder transgender Muslim*innen — oder auf einen homosexuellen Imam verweist, mit denen
sie zusammengearbeitet hat (Frau R., Zeile 15-22 und Zeile 86-93).



340 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

die Menschenwiirde als allgemeiner Rechtsbegriff, wie er unter anderem in der
Schweizer Bundesverfassung (1999) in Art. 7 verankert ist. Diese Lesart wiirde
die von Frau R. wahrgenommene Ungleichbehandlung und damit auch ihre Argu-
mentation in einen grosseren Kontext setzen, was den aktivistischen Aspekt der
Selbst-Positionierung unterstreicht.

Frau R. erzdhlt im Interview, dass sie die Rolle einer Vorbeterin erstmalig
tibernahm, weil sie von einer bestimmten Gruppe dafiir angefragt wurde (Frau
R., Zeile 15-26). Sie zdhlt dann weitere Anldsse auf, an denen sie als Vor-
beterin tidtig war oder eine Predigt gehalten hat (Frau R., Zeile 41-46). Die
in der Selbst-Positionierung hervorgehobenen Titigkeitsbereiche der Gebetslei-
tung und der Freitagspredigt sind somit die beiden Bereiche, auf die sie sich
primédr bezieht — was mit der Subjektposition in den 6ffentlichen Debatten iiber-
einstimmt. Bezug nehmend auf den Begriff «Imamin» unterstreicht sie an anderer
Stelle im Interview jedoch:

[I]ch habe keine Moschee. // Interviewerin: Mhm // Okay? Es ist nicht, dass ich von
dieser- (6s) Ich will nicht sagen, ich will nicht Imamin sein. Oder. Ich habe, um
ehrlich zu sein, ich bin einfach seit eineinhalb Jahren an diesem Buchprojekt iiber
(Thema), oder [...] viele, die ich nicht kannte, haben ja gesagt nur deshalb, wegen
dieser Geschichte, weil ich «die Imamin» bin. // Interviewerin: Ah // Weil ich «die
Imamin» und ich habe- denke mir, ob das die Muslimbruderschaft, ob das die Huthi,
ob das- spielt ja keine Rolle, es gab immer dieses Interesse. Okay? Es gab immer. Und
es gab die Frauen, die Aktivistinnen, die mir gesagt haben, «Sie hatte mit mir gebe-
tet», zusammen, oder. Then you see something is changing, something is taking place.
Und- aber das gesagt, ich wollte nur einfach, damit ich ehrlich bin, ich bin nicht eine
Imamin. Aber wenn eine Gruppe mich wihlt und sagt, «<Du kannst das machen», dann
ist das auch aus religioser Perspektive okay. // Interviewerin: Mhm // Dann mache
ich das. Aber bis ich meine Moschee habe, bin ich nicht. (lacht) Offiziell mindestens.
(Frau R., Zeile 143-156)

Frau R. beginnt mit einer Bezugnahme auf die Moschee: Sie habe keine Moschee,
das heisst keine Gemeinschaft, daher sei sie nicht Imamin, meint sie. Daran
schliesst sie an, dass dies nicht heisse, dass sie keine Imamin sein wolle. Sie geht
im Anschluss aber nicht niher auf diese Aussage ein, sondern beschreibt, wie sie
von aussen wahrgenommen wird. Sie arbeite als Akademikerin an einem Buch-
projekt, fiir das sie viele Menschen nur deswegen habe befragen kénnen, weil ihr
Ruf als Imamin ihr vorauseile («viele, die ich nicht kannte, haben ja gesagt nur
deshalb, wegen dieser Geschichte, weil ich «die Imamin> bin», Zeile 147-148).
Dabei spricht sie an dieser Stelle davon, dass sie als «die Imamin» (Zeile 148)
wahrgenommen werde und nicht etwa als «eine Imamin», was sie an spiterer



9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven ... 341

Stelle im Interview jedoch korrigiert.”> Obwohl sie den Begriff Imamin fiir sich
selbst zuriickweist, wird sie offensichtlich als Imamin wahrgenommen und kann
von dieser Wahrnehmung fiir ihr Buchprojekt auch profitieren. Sie nennt dabei
konkrete muslimische Akteure, die sich deswegen fiir sie interessiert hitten («ob
das die Muslimbruderschaft, ob das die Huthi [...] es gab immer dieses Inter-
esse», Zeile 149-150), und verweist auch auf «Frauen», «Aktivistinnen» (Zeile
150-151), die erkldrt hétten, gemeinsam mit ihr gebetet zu haben. Diese von ihr
wiedergegebene Erklarung zum gemeinsamen Gebet wirkt in ihrer Erzdhlung wie
eine offentliche Stellungnahme, eine Art Parteiergreifung fiir sie und scheint Soli-
daritdt mit ihrer Handlung als Vorbeterin auszudriicken. Das gibt der Handlung
einen Anstrich von (politischem) Aktivismus, die Gebetsleitung erscheint dadurch
als ein in einer sozialen Bewegung eingebetteten Akt des Ungehorsams. Frau
R. schliesst mit einer englischen Formulierung?? an, welche das zuvor Gesagte
zusammenfassen soll: Dann sehe man, dass eine Verdnderung stattfinde («Then
you see something is changing, something is taking place», Zeile 152).* Dadurch
dass sie also auf eine bestimmte Weise wahrgenommen wird — ob diese nun mit
ihrer Selbstwahrnehmung iibereinstimmt oder nicht —, wird eine soziale Verédnde-
rung sichtbar. Anschliessend kommt sie zuriick zum Ausgangsthema und betont
noch einmal, dass sie keine Imamin sei. Allerdings sei es aus religioser Per-
spektive okay, wenn sie zur Vorbeterin bestimmt werde. Hierbei bezieht sie sich
auf die Konvention, die fiahigste Person in der Gemeinschaft dafiir zu bestim-
men (vgl. Abschnitt 2.1). Am Ende der Passage betont sie noch einmal, sie sei
keine Imamin solange sie keine Moschee habe, zumindest «offiziell» (Zeile 156)
nicht. Die Verwendung von «offiziell» an dieser Stelle ist interessant, da sie sich
hier auf einen fiir eine Mehrheit der Muslim*innen als giiltig angesehenen Wis-
sensbestand zu beziehen scheint, den sie nicht weiter expliziert. Das heisst, ihr
Einsatz fiir die Gleichstellung aller Menschen in der Moschee ist fiir sie keines-
wegs verbunden mit einer Infragestellung des gesamten als giiltig betrachteten

22 «[W]enn diese Reaktion kommt aus arabischen Lindern, auf diesen Reisen, die ich
gemacht habe, auch hier (Anm. nt: sie ist zur Zeit des Interviews im Ausland) hat man mich
als «die Imamin>, «die ist die Imamin, die erste Imamin> und danach auch- <Das nein, nicht>,
da muss man auch korrekt bleiben, / mean ich war nicht die erste, es gab viele andere (lacht)»
(Frau R., Zeile 226-230).

23 Sie wechselt im Interview Gfters ins Englische, vermutlich weil dieses nach dem Arabi-
schen ihre Zweitsprache ist.

24 Den Begriff der Verinderung verwendet Frau R. im Interview ofter. Sie sieht die Gleich-
stellung aller in der Moschee als Verinderung, die sie und ihre Mitstreiter*innen anstreben:
«Wir mochten Verdnderung. Und die Verdnderung kann nicht stattfinden ohne eine gesell-
schaftliche Verdnderung, die auch die Frauen betrifft. Und die Rolle der Frauen in der
Moschee» (Frau R., Zeile 434-435).



342 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

islamischen Wissens.>> Dies ist ein wichtiger Punkt, der an anderen Stellen im
Interview sichtbar wird, zum Beispiel den folgenden:

[T]n dieser Predigt habe ich ein bisschen etwas gewagt, als ich gesprochen habe von
der menschlichen Natur und den religiosen Texten [...] Und immer die g-, die ganze
Zeit habe ich gesagt, mit grossem Respekt, das ist unsere Tradition. // Interviewerin:
Mhm // Ich habe grosse Achtung vor unserer Tradition. (Frau R., Zeile 385-393)

[S]elbstverstindlich man muss immer das Format- Ich versuche das immer, die Tra-
dition zu bewahren. // Interviewerin: Mhm // Es gibt Sachen, man muss mindestens,
es gibt Verse, die man erwihnt, koranische Verse, Hadith erwihnen, okay, das mache
ich, das Format behalte ich. (Frau R., Zeile 418-421)

Manchmal, was mich miide macht, ist dieses Gefiihl immer, dass man sagt, das kann
nicht sein, man kann das nicht dndern. Doch, das kann man! (.) // Interviewerin: Mhm
/I Why can’t we? Why can’t we? That is- und das heisst nicht, ich unsere Tradition
nicht schitze. Es gibt schone Sachen in unserer Tradition, die ich liebe. (Frau R., Zeile
196-200)

In der ersten Ausserung erzdhlt Frau R. von einer Predigt, einer sutba, die sie
gehalten habe, in welcher sie iiber die menschliche Natur und religiose Texte
gesprochen habe. Sie betont im Anschluss, sie habe in ihrer Predigt wiederholt,
dass auch sie Teil der Tradition sei, vor der sie grossen Respekt habe («mit
grossem Respekt, das ist unsere Tradition», Zeile 391-392). Sie wiederholt, sie
habe grosse Achtung vor der Tradition (Zeile 393). Durch die Rede von der
«Tradition» verortet sie sich innerhalb einer bestimmten, von einer Mehrheit der
Muslim*innen als giiltig angesehenen Wissensordnung. In der zweiten Ausserung
kommt sie noch einmal auf die entsprechende Predigt zu sprechen. Hier wird nun
offenkundig, dass sie auch formal versucht, sich an das zu halten, was gemeinhin
als Norm betrachtet wird: die Erwdhnung von koranischen Versen oder Hadithen
in einer Predigt («man muss mindestens, es gibt Verse, die man erwihnt, kora-
nische Verse, Hadith erwdhnen, okay, das mache ich, das Format behalte ich»,
Zeile 419-421). In der dritten Ausserung gibt sie im Grunde zu Beginn die Hal-
tung wieder, die ihr vermutlich 6fters entgegenschligt: Dass Verdnderungen nicht
moglich seien. Sie bekriftigt: «Doch, das kann man!» (Zeile 198). Im Anschluss
betont sie, dass der Wunsch nach Verdnderungen nicht bedeute, dass sie die Tra-
dition nicht respektiere und anerkenne. Wie hier sichtbar wird, versteht sie sich
nicht in einer antagonistischen Position gegeniiber allen anderen Muslim*innen,

25 Dieser unscharfe Begriff wird hier verwendet, weil keine islamischen Dogmen existie-
ren. Wie Akca (2020:373) schreibt: «Das jeweils giiltige islamische Wissen oszilliert [...]
zwischen Kontinuitit eines schon vorhandenen Wissens und seinem Wandel durch die Her-
ausforderungen der sich verdndernden sozialen Umgebungen und Bedingungen».



9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven ... 343

wie die Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in in den massenmedialen
Debatten manchmal gezeichnet wird, sondern positioniert sich selbst als Teil der
muslimischen Gemeinschaft. Das macht sie an anderer Stelle im Interview noch
einmal deutlich:

[E]s geht nicht um «gegen» und ich bin mir bewusst, dass man aufpassen soll. Es geht,
es- Ich bin ein Teil (.) der Schweiz, ich bin ein Teil der muslimischen Gemeinschaft.
Weisst du, was ich meine? Ich- // Interviewerin: Ja // Ich bin Teil von beiden. (Frau
R., Zeile 523-526)

Sie macht in dieser Ausserung nochmals klar, dass sie sich nicht gegen andere
Muslim*innen stelle («es geht nicht um <gegens>», Zeile 523) und im Hinblick
darauf auch vorsichtig sei («ich bin mir bewusst, dass man aufpassen soll», Zeile
524). Sie bekriftigt, dass sie sowohl Teil der muslimischen Gemeinschaft als auch
Teil der Schweiz ist. Nebst einer eindeutigen Positionierung als zur muslimischen
Gemeinschaft zugehorig iiberbriickt sie damit auch eine Gegeniiberstellung von
schweizerisch und muslimisch. Dies betont sie noch einmal mit der Aussage:
«Ich bin Teil von beiden» (Zeile 526).

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass im Interview von Frau R.
die Gleichstellung aller in der Moschee zentral ist. Das ist deckungsgleich mit
der Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in. Es finden sich jedoch zwei
Unterschiede zu den massenmedialen Debatten: Frau R. macht fiir ihr Anliegen
der Gleichstellung auch ein Bezug zur Gleichheit aller vor Gott, die sich so nicht
in den massenmedialen Debatten findet. Weiter lehnt sie die antagonistische Posi-
tionierung ab, welche der oder die inklusive Imam*in und seine bzw. ihre Moschee
allen anderen Muslim*innen gegeniiberstellt. Stattdessen betont Frau R. an meh-
reren Stellen, dass sie sich als Teil der muslimischen Gemeinschaft versteht und
auch die von einer Mehrheit der Muslim*innen als giiltig angesehenen Wis-
sensordnung respektiert, obwohl sie sich Verdnderungen wiinscht. An Frau R.s
Beispiel wird sichtbar, dass Unterschiede zwischen einer Selbst-Positionierung
und einer Subjektposition bestehen konnen, auch wenn die entsprechende Person
iiber das Offentlichmachen ihrer Selbst-Positionierung die Subjektposition mit-
konstruiert. Dieser Aspekt wird in den Schlussfolgerungen noch einmal vertieft
diskutiert (vgl. Abschnitt 10.2).



344 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

9.7 Zusammenfassend: Umgangsweisen mit den
rekonstruierten Subjektpositionen

Wie in diesem Kapitel sichtbar wurde, zeigen sich unterschiedliche Umgangswei-
sen der Befragten mit den Subjektpositionen. Fiir den Imam als Bedrohung ist dies
einerseits eine Zuriickweisung der Subjektposition, andererseits ein sogenanntes
boundary making (vgl. Abschnitt 9.2). Die Zuriickweisung geschieht dadurch,
dass die Imame sich von der Subjektposition distanzieren, sie zu widerlegen
versuchen oder fiir unwahr erkldren und eine Verantwortungszuschreibung vor-
nehmen, so zum Beispiel an die Medien. Der Imam als Bedrohung vermischt sich
in den Ausserungen dabei stellenweise mit einer bestimmten Zuschreibung an
Muslim*innen, den sogenannt «schlechten Muslim*innen». Die zweite Umgangs-
weise ist eine Zuschreibung der Subjektposition des Imams als Bedrohung an eine
oder mehrere Gruppen und eine anschliessende Grenzziehung zwischen sich und
diesen «Anderen» (boundary making), um sich auf diese Weise von einer solchen
Positionierung zu distanzieren. Mit der Externalisierung geht gleichzeitig auch
eine Verantwortungszuschreibung an diese «Anderen» fiir das negative Bild der
Imame in der Offentlichkeit einher. In dieser zweiten Umgangsweise wird keine
grundsitzliche Zuriickweisung der Subjektposition sichtbar.

Auch fiir die Subjektposition des Modell-Imams zeigen sich zwei verschiedene
Umgangsweisen der Befragten (vgl. Abschnitt 9.3). Einerseits positionieren sich
die Imame durch Bezugnahme auf gewisse Kompetenzfelder des Modell-Imams
— insbesondere Sprachkenntnisse, Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und
Priavention sowie Zusammenarbeit mit Behorden und anderen Institutionen —
selbst als Modell-Imam. Diese Positionierungen sind jedoch auch von eigenen
Ausdeutungen begleitet, wie zum Beispiel, dass Unterricht und Predigt auf
Deutsch primér als innermuslimisches Anliegen charakterisiert werden. Imame
deuten das Unterrichten und Predigen in Deutsch fiir sich somit neu aus und
schaffen sich einen erweiterten Bezugsrahmen dafiir. Andererseits zeigt sich eine
zweite Umgangsweise: Eine Einnahme von gewissen im Modell-Imam angelegten
Kompetenzen, also einer Selbst-Positionierung als Modell-Imam, die jedoch von
einer gewissen Dekonstruktion begleitet ist. Wie an Beispielen gezeigt wurde,
ergibt sich die Dekonstruktion des Modell-Imams entweder aus einer Infragestel-
lung der im Modell-Imam enthaltenen hohen Erwartungen oder aber durch eine
gewisse Emanzipation.

Am Beispiel einer bestimmten Selbsterzdhlung von Herrn C. wurden dann
die Konsequenzen der dichotomen und teilweise auch dialektischen Struktu-
rierung von Anti-Subjekt und idealem Modell-Subjekt deutlich gemacht (vgl.
Abschnitt 9.4). Die Fremdpositionierung als Imam als Bedrohung fiihrt bei Herrn



9.7 Zusammenfassend: Umgangsweisen mit den rekonstruierten ... 345

C. dazu, dass er sich als Modell-Imam positioniert, um diese Zuschreibung
explizit zuriickweisen zu konnen. An seinem Beispiel wird auch die Prekari-
tit der Selbst-Positionierung als Modell-Imam sichtbar, weil entsprechende, dem
Modell-Imam zugeordnete Handlungen bei einer Fremdpositionierung als Imam
als Bedrohung letzten Endes nicht ins Gewicht fallen.

Im Umgang der Befragten mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams
zeigt sich zunichst ein ambivalentes Bild: Einige Ausserungen weisen den im
Deutungsmuster postulierten Einfluss des Imams auf seine Gemeinschaft zuriick.
Ein Punkt wird in den Interviews jedoch gestirkt: der Einfluss des Imams im
Hinblick auf den Erwerb, die Herstellung oder die Verbreitung islamischen Wis-
sens (vgl. Vinding 2018:243). In weiteren Ausserungen wird deutlich, dass einige
Imame die Handlungsfdhigkeit ihrer Gemeinschaft gegeniiber dem Imam betonen,
die Gemeinschaften also keineswegs so passiv charakterisieren, wie diese im Deu-
tungsmuster des einflussreichen Imams erscheinen. Hierbei muss jedoch auf eine
Limitation hingewiesen werden: Die Perspektiven der Mitglieder muslimischer
Gemeinschaften wurden nicht einbezogen, was gerade im Hinblick auf das Deu-
tungsmuster des einflussreichen Imams lohnenswert gewesen wire. Wie Schmid
(2020b:74-78) zeigen kann, haben Mitglieder muslimischer Gemeinschaften
durchaus divergierende Meinungen hinsichtlich der Imame, was die Annahme
einer homogenen, passiven Gemeinschaft ebenfalls entkriftet. Zusammengenom-
men widerlegen die dargelegten Ausserungen der Befragten den einflussreichen
Imam: Muslimische Gemeinschaften sind keineswegs homogene, passive Grup-
pen, die von einem Imam geleitet, gefiihrt und gelenkt werden, sondern besitzen
eigene Ressourcen und Handlungsfihigkeit. Hinzu kommt, dass Moscheever-
eine nicht nur fiir Mitglieder geoffnet sind, so dass es fiir Gldubige relativ
einfach ist, fiir das Gebet in einen anderen Moscheeverein zu gehen und so
Moscheevereine nach Belieben zu wechseln. Es gibt somit auch Moglichkeiten
der Handlungsfahigkeit fiir Muslim*innen, die von den Imamen in den Interviews
nicht aufgegriffen wurden.

Zum Schluss wurde der Umgang mit der dritten Subjektposition des oder der
inklusive*n Imam¥*in dargelegt (vgl. Abschnitt 9.6). Insgesamt bezieht sich nur
eine einzige Person darauf: Frau R. Sie nimmt in den massenmedialen Debat-
ten eine Sprechposition ein und konstruiert die Subjektposition daher mit. Ihre
Selbst-Positionierung als inklusive Imamin ist insofern deckungsgleich mit der
Subjektposition, als dass ihr die Gleichstellung aller in der Moschee ein Anliegen
ist. Allerdings argumentiert sie in ihrer Selbst-Positionierung mit der Gleich-
heit aller vor Gott, was in der Subjektposition in den massenmedialen Debatten
nicht aufgenommen wird. Ausserdem lehnt sie die Gegeniiberstellung von allen



346 9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen ...

anderen Muslim*innen und dem oder der inklusiven Imam¥in ab, die in der Sub-
jektposition teilweise konstruiert wird. Stattdessen betont sie, dass sie sich als
Teil der muslimischen Gemeinschaft versteht und auch das von einer Mehrheit
der Muslim*innen als giiltig angesehene Wissen wertschitzt.

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veroffentlicht, welche
die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und angeben,
ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt
ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

t')

Check for
updates

Diskussion und Schlussbetrachtungen 1 o

Zentrales Interesse dieser Arbeit war die Untersuchung der Subjektwerdung von
Imamen in der Schweiz, die in stindiger Auseinandersetzung mit in Wissens-
ordnungen zirkulierenden Adressierungen, Zuschreibungen und Anforderungen
stattfindet. Die Grundlage dafiir bildet eine doppelte Empirie, die sowohl die
Selbst-Positionierungen von Imamen als auch die Subjektpositionen in den ent-
sprechenden Wissensordnungen in den Blick nimmt. Im Hinblick auf letztere hat
sich die Arbeit auf aktuelle massenmediale und politische Debatten der Schweiz
fokussiert. Aufbauend auf dem sensibilisierenden Konzept (vgl. Kapitel 3), ging
die Arbeit folgenden forschungsleitenden Fragen nach: Welche an Imame adres-
sierte Subjektpositionen werden in massenmedialen und politischen Debatten der
Schweiz konstruiert? Welche Selbst-Positionierungen nehmen Imame in Selbster-
zdhlungen ein? Wie gehen sie dabei mit den in massenmedialen und politischen
Debatten der Schweiz zirkulierenden Subjektpositionen um?

Statt an dieser Stelle die Ergebnisse zu den einzelnen Forschungsfragen nach-
einander zu diskutieren, gehen diese Schlussbetrachtungen nebst einer zusammen-
fassenden Ergebnisdarstellung noch einmal vertieft auf Schliessungsprozesse ein.
Hierbei werden zunichst die Schlussfolgerungen dargestellt, die sich auf das vor-
herrschende Verstindnis von «Imam» und damit auf minnliche Imame beziehen,
welche die vorliegende Studie hauptsichlich in den Blick genommen hat, bevor
auf die Ergebnisse zu den weiblichen Befragten eingegangen wird. Aufgrund
dieser Vorgehensweise werden die drei aus dem ersten Datenkorpus herausge-
arbeiteten Subjektpositionen (vgl. Kapitel 6) getrennt voneinander besprochen,
denn wie durch das Interviewmaterial deutlich geworden ist, beziehen sich die
minnlichen Imame ausschliesslich auf die beiden Subjektpositionen des Imams
als Bedrohung und des Modell-Imams, nicht jedoch auf die dritte Subjektposition
des oder der inklusiven Imam*in. Daher werden hier zunéchst die beiden ersteren

© Der/die Autor(en) 2025 347
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_10


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/978-3-658-47695-3_10&domain=pdf
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3_10

348 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

Subjektpositionen, die Umgangsweisen der Imame mit diesen und die Selbst-
Positionierungen der Imame néher behandelt und zwar unter Einbezug einer
schliessungstheoretischen Perspektive. Im Anschluss daran wird auf die in der
Arbeit behandelten Ansitze weiblicher Sichtweisen eingegangen, indem einerseits
die dritte Subjektposition des oder der inklusive*n Imam*in und die Umgangs-
weise von Frau R. damit aufgegriffen wird, und andererseits die Perspektive von
Frau P. beleuchtet wird. Zum Schluss des Kapitels werden noch einmal Limi-
tationen der Arbeit verdeutlicht und verschiedene weiterfiihrende Perspektiven
eroffnet, sofern diese noch nicht vorhergehend diskutiert worden sind.

10.1 Zwischen Super-lmam und Bedrohung

Die minnlichen Imame beziehen nur auf zwei der drei aus den offentlichen
Debatten der Schweiz rekonstruierten Subjektpositionen. Die Subjektposition des
Imams als Bedrohung zeichnet die Imame als eine Bedrohung fiir die soziale Ord-
nung der Schweiz und daher als abzulehnendes Anti-Subjekt (vgl. Abschnitt 6.2).
Im Rahmen der Subjektposition wird eine soziale Schliessung — und damit
auch ein Othering — deutlich, die an die Rolle der Imame angekniipft wird.
Begriindungs- bzw. Anschlusskriterium fiir die angestrebte soziale Schliessung
(vgl. Abschnitt 4.1) ist also die Funktion des Imams und damit indirekt auch seine
Religionszugehorigkeit. Der Imam als Bedrohung ist entsprechend stark durch
Verdachtsmomente geprigt. Fremdzuschreibungen des Imams als Bedrohung zei-
gen verschiedene Folgen, auch ohne dass eine strafrechtlich relevante Handlung
begangen wurde. Die entsprechenden Schliessungsbestrebungen manifestieren
sich als Kontrollmassnahmen in Form von Priifverfahren, Bewilligungen und
Vorschriften, aber auch migrations- und aufenthaltsrechtlich als Ausweisungen
und Einreisesperren. Dabei wird stellenweise das Deutungsmuster des einflussrei-
chen Imams herangezogen, das dem Imam einen Einfluss {iber seine als homogen
und passiv verstandene muslimische Gemeinschaft attestiert (vgl. Abschnitt 6.4),
um die Zuschreibung des Imams als Bedrohung an bestimmte Imame zu legiti-
mieren. In manchen Facetten des Imams als Bedrohung kommt ausserdem eine
Verschrinkung mit dem historischen Deutungsmuster der «Uberfremdung» (vgl.
Abschnitt 4.5) zum Ausdruck. So zum Beispiel im 5. Kolonnen-Imam, in wel-
chem eine Angst vor dem politisch titigen Fremden zutage tritt, der als eine
Bedrohung fiir die Integritit der Schweiz gesehen wird (vgl. Abschnitt 6.2.3). Die
Subjektposition kann insgesamt als eine Manifestation des konflikthaften Aus-
handlungsprozesses verstanden werden, in welchem gemiss der iibergeordneten



10.1  Zwischen Super-Imam und Bedrohung 349

These dieser Arbeit die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft verhan-
delt wird — unter anderem iiber die in dieser Subjektposition sichtbar werdenden
Abgrenzungen zum «Anderen». Allerdings, und damit wird eine Limitation im
Hinblick auf die tibergeordnete These formuliert, hat diese Arbeit nicht unter-
sucht, welche unterschiedlichen Vorstellungen von Schweizer*in-Sein in diesen
Aushandlungsprozessen in Erscheinung treten und verhandelt werden.

Der Modell-Imam als ideales Modell-Subjekt und Identifikationsangebot in
Form einer «Verheissung» oder «<Blaupause>» (Keller 2012b:100) hingegen
umfasst vielfiltige Kompetenzen, die von einem Imam erwartet werden und wird
von gewissen Imamen auch als «Super-Imam» umschrieben. Mit der Verwendung
dieses Begriffs machen sie auf unrealistische Idealvorstellungen aufmerksam, die
einem Imam so viel abverlangen, dass er iibernatiirliche Féahigkeiten zu brau-
chen scheint. Der Modell-Imam erscheint teilweise als durch die Schweizer
Gesellschaft funktionalisiert, etwa im Hinblick auf die Erwartungen an Imame
im Bereich der Integration, der Radikalisierungspridvention oder der Zusam-
menarbeit mit Behorden (vgl. Abschnitt 6.3). Die Vorstellung, dass ein Imam
sowohl Radikalisierung innerhalb der muslimischen Gemeinschaft verhindern als
auch die Integration der Mitglieder seiner Gemeinschaft erleichtern und ermog-
lichen soll, verschréinkt sich dabei oftmals implizit mit dem Deutungsmuster des
einflussreichen Imams (vgl. Abschnitt 6.4). Imame werden dadurch zu sogenann-
ten «Agenten der Kultivierung» (Schmid 2020b:65; Tezcan 2012:129) gemacht.
Damit einher geht ein Bild der muslimischen Gemeinschaft, das diese wie oben
erwéhnt als homogen und passiv, aber auch als fremd und integrationsbediirf-
tig zeichnet. Hierin deuten sich Verschrinkungen mit Integrationsdiskursen an,
welche die Idee der Integration als Assimilation in sich tragen (Gianni 2013;
Liithi und Skenderovic 2019:2). Diese wurden in der vorliegenden Arbeit jedoch
nicht vertieft untersucht. Interessant ist, dass die fiir muslimische Gemeinschaf-
ten wichtigen religiosen Kompetenzen eines Imams, d. h. sein theologisches
Wissen und seine Kenntnisse hinsichtlich der rituellen Praktiken, keine der im
Modell-Imam zum Ausdruck kommenden Erwartungen darstellen. Der Fokus
liegt vielmehr auf gesellschaftlich als wichtig erachteten Aspekten wie z. B.
der Radikalisierungsprivention. Insgesamt wird damit auch im Modell-Imam der
Niederschlag der grosseren offentlichen Debatten zu Islam und Muslim*innen
und den entsprechenden Aushandlungen zur symbolischen Form der Schweizer
Gesellschaft deutlich.

Zusitzlich wird in Aspekten des Modell-Imams sichtbar, wie Anti-Subjekt und
ideales Modell-Subjekt in bestimmten Facetten dialektisch strukturiert sind: So
scheint zum Beispiel das Kompetenzfeld Sprachkenntnisse (vgl. Abschnitt 6.3.2)
als Massstab und Markierung zu dienen, wie «fremd» bzw. «integriert» ein



350 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

Imam ist und damit auch, ob ihm eher der Imam als Bedrohung oder der
Modell-Imam zugeschrieben wird. Die dichotome und stellenweise auch dialek-
tische Strukturierung der beiden Subjektpositionen in Form eines Anti-Subjekts
(Imam als Bedrohung) und eines idealen Modell-Subjekts (Modell-Imam) ist in
verschiedener Hinsicht aufschlussreich. Es kann einerseits postuliert werden,
dass sie eine Folge des konflikthaften Aushandlungsprozesses zur symboli-
schen Form der Schweizer Gesellschaft ist, die sich iiber eine Abgrenzung
zum «Anderen» definiert. Andererseits hat die dichotome und stellenweise dia-
lektische Strukturierung zur Folge, dass zur Entkriftung einer Zuschreibung
und Fremdpositionierung als Imam als Bedrohung stets der Modell-Imam zur
Selbst-Positionierung herangezogen werden muss (vgl. weiterfithrend Trucco und
Pokitsch i. E.). Ausserdem kommt in der Strukturierung der beiden Subjektposi-
tionen die schon im Forschungsstand genannte Versicherheitlichung entlang einer
bindren Unterscheidung von «gutem» und «schlechtem» Islam bzw. von «gu-
ten» und «schlechten» Muslim*innen zum Ausdruck (vgl. Abschnitt 2.2.1). Diese
Strukturierung zieht eine gewisse soziale Schliessung gegeniiber dem als Bedro-
hung gerahmten Anti-Subjekt nach sich, wie in den bisherigen Erlduterungen
offenkundig wurde.

Weiter zeigt sich, dass die dichotome Strukturierung der Subjektpositionen
einen Einfluss auf die Art hat, wie die Imame mit den Subjektpositionen in
ihren Selbst-Positionierungen verfahren. In ihren Umgangsweisen wird die von
Bosanci¢ (2014:175-183) angefiihrte Tendenz zur Normalitat und Abweichung
deutlich. Die Tendenz zur Normalitit besagt, dass «Positionierungen an gesell-
schaftlichen Normalitdtserwartungen ausgerichtet werden, damit Zugehorigkeiten
zu sozialen Einheiten moglich werden» (Bosanci¢ 2014:204). Das bedeutet einer-
seits, dass sich Imame entlang der diskursiv etablierten Normalititsvorstellung
des Modell-Imams positionieren miissen, um zugehorig sein zu konnen. Diese
Zwinge wirken vermutlich umso stirker, weil nur zwei der fiir diese Studie
Befragten in der Schweiz geboren, alle iibrigen aber in die Schweiz zugewan-
dert sind. Allerdings geht es vermutlich eher um die empfundene Zugehorigkeit
als um die Staatsbiirgerschaft, da etwas mehr als die Hilfte der Imame zum Zeit-
punkt der Interviews iiber die Schweizer Staatsbiirgerschaft verfiigte. Das konnte
gleichzeitig darauf verweisen, dass die Staatsbiirgerschaft allein nicht hinreichend
fiir eine Zugehorigkeit ist. Andererseits miissen Imame aufgrund der dichoto-
men und stellenweise dialektischen Strukturierung der beiden Subjektpositionen
bei Fremdzuschreibungen des Imams als Bedrohung Aspekte des Modell-Imams
zur Entkriftung heranziehen, wie am Beispiel einer lingeren Selbsterzahlung
von Herrn C. deutlich wurde, in welcher er von einem prigenden Erlebnis mit
einer Journalistin erzihlt (vgl. Abschnitt 9.4). Gleichzeitig wird darin auch die



10.1  Zwischen Super-Imam und Bedrohung 351

Prekaritit der Selbst-Positionierung als Modell-Imam sichtbar, weil Handlun-
gen, die dem Modell-Imam zugeordnet werden, bei einer Fremdpositionierung
als Imam als Bedrohung letztlich keine Bedeutung zugemessen werden. Ent-
sprechend der geltend gemachten Tendenz zur Normalitit zeigen die Imame in
ihren Umgangsweisen mit dem Modell-Imam keine Zuriickweisung der Subjekt-
position. Allerdings wird hierbei auch die Tendenz zur Abweichung als Teil der
Tendenz zur Normalitdit sichtbar: Alle Imame, die auf den Modell-Imam in irgend-
einer Art und Weise Bezug nehmen, positionieren sich als Modell-Imam, deuten
diesen aber entweder gleichzeitig aus (vgl. Abschnitt 9.3.1) oder dekonstruieren
ihn (vgl. Abschnitt 9.3.2). Es kommt also nicht zu einer vollstindigen Uber- oder
Annahme der Subjektposition, weil ein vollstindiges Aufgehen darin als «nicht
normal» angesehen wiirde. Das zeigt, dass eine gewisse Abweichung notig ist,
um als «normal» zu gelten, wie von Bosanci¢ (2014:148-149) im Anschluss an
Erving Goffman (1973a, 1973b) beschrieben.

In den Umgangsweisen der Imame mit dem Imam als Bedrohung wiederum
zeigt sich, dass die im Anti-Subjekt enthaltene «Mahnung» (Keller 2012b:100)
ihre Wirkung entfaltet. So wird im Umgang nur eine Zuriickweisung (vgl.
Abschnitt 9.2.1) oder ein Boundary making (vgl. Abschnitt 9.2.2) sichtbar, d. h.
eine Zuschreibung an eine bestimmte Gruppe von Imamen und eine damit ein-
hergehende Distanzierung von diesen «Anderen» oder, anders ausgedriickt, eine
innermuslimische Schliessung. Eine Ausdeutung oder Transformation des Imams
als Bedrohung zeigt sich nicht, da die Zuriickweisung der Normalititsvorstellung
entspricht. Um als «normal» zu erscheinen, muss sich ein Imam daher vom Imam
als Bedrohung distanzieren.

Was bedeutet dies nun fiir die Handlungsfihigkeit der Subjekte, fiir die sich diese
Studie ebenfalls interessiert? Im Hinblick auf die beiden dichotom strukturierten
Subjektpositionen scheint die Handlungsfihigkeit der Imame eher begrenzt, kon-
nen sie doch, wie bereits erldutert, den Modell-Imam nicht zuriickweisen, wihrend
der Imam als Bedrohung nur ein Boundary making oder eine Zuriickweisung zu
erlauben scheint. Dennoch zeigen sich beim Umgang mit den beiden Subjektposi-
tionen jeweils zwei Umgangsweisen und nicht nur eine, was bereits auf Handlungs-
moglichkeiten — wenn auch beschridnkte — hindeutet. Weiter wird am Beispiel von
Herrn L. deutlich, dass zusitzlich die Option besteht, sich der Bezugnahme auf jeg-
liche Subjektposition zu entziehen (vgl. Abschnitt 9.1). Ausserdem wird im Mate-
rial ein weiterer Hinweis auf Handlungsfihigkeit sichtbar: die in einem Aspekt der
Dekonstruktion des Modell-Imams zum Ausdruck kommende Emanzipation (vgl.
Abschnitt 9.3.2). Sie nimmt im entsprechenden Datenmaterial noch keinen grossen
Raum ein — dies kann sowohl dem Sample geschuldet sein als auch der Interviewsi-
tuationen oder weiteren Einflussfaktoren —, es deutet sich darin aber an, dass Teilhabe



352 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

und Partizipation an gesellschaftlichen Prozessen nicht nur als Anpassung an beste-
hende Ordnungen verstanden werden sollte, sondern auch als Infragestellung und
Neuaushandlung bestehender Verhiltnisse (El-Mafaalani 2020:79). Das dargelegte
Beispiel von Herrn A. zeigt, dass er Kritik iibt am interreligiosen Dialogformat, an
welchem er teilnimmt, und sich damit ein Stiick weit davon emanzipiert.! Welche
Bedingungen erfiillt sein miissen, damit Imamen eine solche Umgangsweise mog-
lich ist, kann aus dem vorhandenen Datenmaterial nicht abgeleitet werden. Dieser
Befund stellt daher einen interessanten Anschlusspunkt fiir weiterfiihrende Unter-
suchungen dar.

Die Handlungsfihigkeit der Imame kann noch anderweitig aufgezeigt werden.
Wie in Kapitel 8 deutlich wurde, zeigen sich die Imame in ihren Selbst-
Positionierungen um einiges vielseitiger als durch ihre Umgangsweisen mit
den rekonstruierten Subjektpositionen sichtbar wird. So haben sie in ihren
Selbsterzdhlungen verschiedenste Selbst-Positionierungen eingenommen — als
iberlasteter Imam (vgl. Abschnitt 8.1), als statusbewusst (vgl. Abschnitt 8.2),
als normativ adressierender Imam (vgl. Abschnitt 8.3), als Imam, der Islambilder
korrigiert (vgl. Abschnitt 8.4), als stetig lernender Imam (vgl. Abschnitt 8.5) oder
als Imam mit spirituellem Schwerpunkt (vgl. Abschnitt 8.6). Dabei positionierten
sie sich im Interview zum Teil mehrfach. Diese Selbst-Positionierungen machen
deutlich, dass fiir die Imame eine Vielzahl von Aspekten wichtig sind, wenn sie
erzéhlen, fiir wen sie gehalten werden mochten, und sie sich dabei nicht allein
auf die in den offentlichen Debatten der Schweiz zirkulierenden Subjektpositio-
nen beziehen. Auch in den vielfiltigen Moglichkeiten der Selbst-Positionierung
kommt damit Handlungsfihigkeit zum Ausdruck. Dariiber hinaus ist aufschluss-
reich, dass alle Selbst-Positionierungen ausser der Selbst-Positionierung als Imam
mit spirituellem Schwerpunkt mit der Situation der Imame in der Schweiz in
Beziehung gebracht werden konnen. So kann die von einigen Imamen arti-
kulierte Belastung unter anderem auf die Erweiterung des Titigkeitsbereichs
in Europa zuriickgefiihrt werden und auch der von einigen Imamen beklagte
fehlende Stellenwert eines Imams kann mit dem gesellschaftlichen Kontext in
Verbindung gebracht werden. Weiter beziehen sich die konkreten Beispiele nor-
mativer Adressierungen der Imame vor allem auf das Bild der Muslim*innen in
der Gesellschaft. Ausserdem wird in der Selbst-Positionierung als stetig lernender
Imam ein Bezug zu einem in der Schweiz stark verbreiteten Weiterbildungs-
imperativ deutlich und auch die falschen Vorstellungen «des Islams», die zu
berichtigen sich Imame bemiissigt sehen, erwachsen aus dem gesellschaftlichen

! Solche Ansiitze von Emanzipation werden auch anderswo sichtbar, vgl. dazu z. B. diesen
Artikel eines Imams: Begovi¢ (2021).



10.2 Ansatze weiblicher Perspektiven 353

Kontext. Dies verdeutlicht im Grunde eine starke Verortung der Imame in der
Schweiz.

Abschliessend ist es an dieser Stelle wichtig, noch einmal auf die rela-
tionale und situative Beschaffenheit und daher auch auf die Fluiditit von
Selbst-Positionierungen hinzuweisen (vgl. Abschnitt 3.3). Selbst-Positionierungen
miissen einerseits immer an die ganz bestimmte Situation riickgebunden wer-
den, in welcher die entsprechenden Selbsterzéhlungen stattfinden, hier die
Interviewsituation. Andererseits bedeutet die Fluiditit und Prozesshaftigkeit der
Subjektwerdung und Subjektkonstitution auch, dass sich Selbst-Positionierungen
wandeln konnen, wenn Transformationen innerhalb der oder sogar der entspre-
chenden (Wissens-)Ordnungen selbst stattfinden. Es ist also durchaus moglich,
dass sich bei Verdnderungen der offentlichen Debatten auch Opportunitétsstruk-
turen fiir mehr Handlungsfihigkeit hinsichtlich der Selbst-Positionierungen von
Imamen ergeben. Allenfalls hat eine solche Verdnderung bereits eingesetzt, weil
sich die offentliche Aufmerksamkeit durch die Covid-19-Pandemie 2020 und der
Intensivierung des Ukrainekriegs ab Ende Februar 2022 auf andere Themen zu
konzentrieren begann (Schneuwly Purdie und Tunger-Zanetti 2023:667-668). Ob
dies auch in Zukunft so bleibt oder ob gewisse diskursive Ereignisse (vgl. z. B.
Guggisberg 2022; Schmid und Hasler 2022) Imame wieder stéirker in den Fokus
der offentlichen Aufmerksamkeit riicken, muss sich erst noch zeigen. Allen-
falls, das wire eine mogliche These, wird die symbolische Form der Schweizer
Gesellschaft zukiinftig stirker als bisher anhand ihres Verhiltnisses nach aus-
sen und damit zur EU ausgehandelt, da dieses mit dem Ukrainekrieg und dem
im Mai 2021 aufgekiindigten Rahmenabkommen zwischen der Schweiz und der
EU verstirkt in den Fokus geraten ist, und nicht mehr gleichermassen durch
Auseinandersetzungen und Abgrenzungen im Innern.

10.2 Ansatze weiblicher Perspektiven

Anschliessend soll es nun noch um die Perspektiven der weiblichen Befrag-
ten gehen, die in dieser Arbeit vorrangig als Kontrast- und Vergleichsdimension
dienten. Eine bestimmte weibliche Perspektive wurde unter anderem in der drit-
ten rekonstruierten Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in sichtbar.
Diese Subjektposition verbindet die Merkmale «weiblich» bzw. «homosexuell»
mit der Rolle des Imams in der Gebetsleitung oder der Freitagspredigt. Sie
erhilt dadurch eine symbolisch-aktivistische Bedeutung, denn iiber sie wird eine
innermuslimische soziale Schliessung deutlich gemacht: Der Ausschluss von



354 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

Frauen und homosexuellen Ménnern von der Titigkeit des Imams, insbeson-
dere von der Gebetsleitung und der Freitagspredigt. In den Interviews mit den
mannlichen Imamen wurde sichtbar, dass es sich bei dieser Form der sozialen
Schliessung noch stets um eine Normalitdtserwartung handelt, weil sie tiberhaupt
nicht angesprochen wurde (vgl. Abschnitt 7.3). Sie ist jedoch keineswegs ein
Alleinstellungsmerkmal «des Islams», sondern genauso in anderen Glaubensge-
meinschaften wie etwa der romisch-katholischen Kirche zu finden. Nicht ganz
klar ist, wen die Subjektposition des oder der inklusiven Imam¥*in adressiert: Sind
es Personen, die sich ebenfalls fiir eine Gleichstellung innerhalb der Moscheen
einsetzen, die sich von dieser Subjektposition adressiert fithlen? Oder sind es,
wie Petersen (2019a) geltend macht, womdéglich auch und vor allem Medien-
konsument*innen, weil die Subjektposition an bereits etablierte Wissensbestinde
anschliesst, die «den Islam» als unaufgeklart und gegensitzlich zu Demokratie
und Geschlechtergleichheit zeichnen?

Die minnlichen Imame zumindest scheinen sich von der Subjektposition
nicht angesprochen zu fiihlen, auch Frau P. als Predigerin, Religionslehrerin
und Beraterin, die mit den Imamen aufgrund ihrer Einbindung in die glei-
che Organisationsstruktur (TISS) gewisses Deutungs- und Handlungswissen teilt,
bezieht sich nicht darauf. Frau P. zeigt grundsitzlich keine Beziige auf die
drei rekonstruierten Subjektpositionen, denn bei ihrer einzigen Bezugnahme auf
die Subjektposition des Modell-Imams, den Verweis auf das Kompetenzfeld der
Sprachkenntnisse, handelt es sich vielmehr um einen Bezug auf Integrations-
diskurse (vgl. Abschnitt 9.3.1). Einzig Frau R. nimmt auf die Subjektposition
des oder der inklusiven Imam¥*in Bezug. Sie positioniert sich selbst als inklusive
Imamin. Thre Selbst-Positionierung im Interview ist jedoch nicht deckungsgleich
mit der Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in in den massenmedialen
Debatten. So lehnt sie die antagonistische Positionierung ab, welche der oder die
inklusive Imam¥*in in den massenmedialen Debatten allen anderen Muslim*innen
gegeniiberstellt, und zieht theologische Argumente heran, um ihr Anliegen der
Gleichstellung aller zu untermauern, die in den oOffentlichen Debatten so nicht
sichtbar werden (vgl. Abschnitt 9.6). Anders als die meisten anderen Befragten
nimmt sie in den offentlichen Debatten selbst eine Sprechposition ein und kann
damit auf die Wissensordnung in bestimmter Weise zuriickwirken.

An dieser Stelle muss nun kurz auf Sprechpositionen eingegangen werden,
denn wie in Abschnitt 5.4.1 erldutert, hatten auch zwei minnliche Imame iiber
eine bestimmte Zeit eine Sprechposition inne. Diese wurde in den vorhergehen-
den Kapiteln nicht weiter diskutiert, weil sich in den Selbst-Positionierungen
dieser Imame keine markanten Unterschiede zu den Selbst-Positionierungen der



10.2 Ansatze weiblicher Perspektiven 355

tibrigen Imame zeigten. Sprechpositionen standen iiberdies nicht im Zentrum die-
ser Arbeit und bediirften einer weitergehenden Untersuchung mit einem dafiir
adaptierten Forschungsdesign. So wére es in dieser Arbeit zwar moglich gewe-
sen, Beziehungen zwischen Ausserungen in den massenmedialen Debatten und
Ausserungen in den Interviews vertieft zu untersuchen, allerdings konnen diese
aufgrund der angestrebten Anonymisierung der Befragten nicht oder nur einge-
schrinkt dargestellt werden. Dennoch soll an dieser Stelle die Sprechposition
von Frau R. und das damit verbundene Zuriick- und Einwirken auf Wissensord-
nungen aufgegriffen werden, denn an ihrem Beispiel wird trotz der genannten
Einschrinkungen sichtbar, wie solche Prozesse vonstatten gehen konnen.

Frame Building-Theorien aus den Kommunikationswissenschaften zeigen, dass
Ereignisse von Akteur*innen genutzt werden konnen, um ihre Deutung der Wirk-
lichkeit in der Offentlichkeit bekannt zu machen und je nachdem auch voranzu-
treiben. Dabei spielen die Massenmedien und ihre spezifischen Selektionslogiken
eine wichtige Rolle (Hidnggli 2020:103-104). Damit sind Nachrichtenfaktoren
(Galtung und Ruge 1965) bzw. deren Nachrichtenwerte (Kepplinger 2011:61-81)
gemeint, die bestimmen, wie viel Aufmerksamkeit eine Nachricht in den Massen-
medien erhélt. Zusitzlich umschreibt Reiner Keller verschiedene Moglichkeiten,
wie Akteur*innen Sprechpositionen einnehmen konnen: «Die Einnahme der ent-
sprechenden Positionen kann sich mehr oder weniger zufillig aus den individuell
verfolgten beruflichen Karrierewegen [...] ergeben, auf bewusstem Engagement
beruhen [...] oder durch Positionierungsprozesse im Rahmen diskursiver Ausein-
andersetzungen erzwungen sein» (Keller 2011b:253). Man konnte hier nun also
postulieren, dass Frau R. durch die Ausiibung der Gebetsleitung oder das Hal-
ten einer Freitagspredigt als Frau aufgrund des aktivistischen Aspekts, der dieser
Handlung zugeschrieben wird, unter gewissen Umstinden mediale Aufmerksam-
keit zuteil wird. Dies schliesst zusitzlich an bereits etablierte Wissensbestinde an
(vgl. Abschnitt 6.4), was der Aufmerksamkeit der Medien zutréglich ist (Sche-
tsche 2014:143-144), wihrend Frau R. als Akademikerin gleichzeitig vermutlich
eine gewisse Legitimitdt zugeschrieben wird. Dadurch dass sie sich bei einem
solchen Ereignis als inklusive Imamin positioniert, kann sie das von ihr vertretene
Anliegen der Gleichstellung aller in den Moscheen in die Offentlichkeit tragen.
Dass sich weibliche Imaminnen ihrer Riickwirkung auf die diskursiven Ordnun-
gen bewusst sind, davon ist auch Simonetta Calderini (2021:194), die weibliche
Imaminnen untersucht hat, iiberzeugt: «[T]hey are intellectually, academically,
theologically competent and qualified to locate their actions and their roles within
a wider interpretative framework to which they personally contribute». Aller-
dings ist es so, dass eine Person zwar auf Wissensordnungen zuriickwirken kann,



356 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

aber in Wissensbestdnden zirkulierende Objektivierungen immer kollektiv pro-
duziert werden (Bosanci¢ et al. 2022c:4), Frau R. also lediglich als eine von
vielen diese Subjektposition mitkonstruiert. Die spezifischen Auswahl- und Ver-
eindeutigungsprozesse der Massenmedien haben zur Folge, dass Journalist*innen
im Falle dieser Subjektposition, die bisher nur in den massenmedialen Debatten
der Schweiz zirkuliert, ebenfalls an der Konstruktion mitbeteiligt sind, weil sie
Inhalte mitprigen und auswéhlen (Hinggli 2020:129-134). Die in Abschnitt 9.6
deutlich gewordenen Unterschiede zwischen der Selbst-Positionierung von Frau
R. und der in der massenmedialen Offentlichkeit zirkulierenden Subjektposition
konnen einen Hinweis auf diese Prozesse geben. Gleichzeitig verweist dieses
kurze Streiflicht jedoch auch darauf, dass an dieser Stelle weitere Untersuchun-
gen zum kollektiven Zuriickwirken auf Wissensordnungen notig wiren und dass
diese nicht nur an einem einzelnen Fallbeispiel ausgelotet werden konnen.

Frau P. hingegen ist im Grunde ein Beispiel fiir eine andere Art der Emanzipa-
tion. Moscheevereine, aber auch Verbédnde scheinen sich zunehmend gegeniiber
Frauen als Predigerinnen, Lehrerinnen und religiosen Expertinnen zu offnen.
«Diese Aspekte stellen die genuin von Frauen vorangetriebenen Kdmpfe dar»,
urteilt Akc¢a (2020:241) in ihrer Untersuchung von Moscheen in Deutschland.
Akca zeigt auf, dass es diesen Frauen innerhalb der Moscheevereine dabei vor
allem darum geht, sich innerhalb der etablierten islamischen Diskurse zu situ-
ieren, auf genuin islamische Wissenstraditionen zu verweisen und sich dadurch
in der traditionellen Umgebung zu positionieren (Akca 2020:244). Dabei steht
im Gegensatz zu der von Frau R. angestrebten Gleichheit aller fiir diese Frauen
das Recht auf Wissensvermittlung in der Moschee im Vordergrund. Im Vergleich
von Frau P. und Frau R. werden somit innermuslimische Aushandlungsprozesse
deutlich, die interessante Anschlussmoglichkeiten fiir weitere Studien bieten, die
unterschiedliche muslimisch-weibliche Perspektiven stirker beleuchten konnten.
In Bezug auf Predigerinnen, Lehrerinnen und Expertinnen islamischen Wissens
zeigt sich zusitzlich eine weitere Forschungsliicke: Es kann davon ausgegangen
werden, dass Frau P. als ehemalige UIP-Studierende und als Diyanet-Angestellte
durch Subjektvorstellungen zu weiblichen din gorevlileri innerhalb des Diya-
net adressiert wird (vgl. dazu Hassan 2012; Maritato 2015, 2016, 2018, 2021,
2023). Diese Subjektpositionen wie auch die Selbst-Positionierungen weibli-
cher Diyanet-Angestellten wurden fiir die vorliegende Studie nicht untersucht
und stellen somit ein weiteres Forschungsdesiderat dar. Allerdings sind in
der Schweiz durchaus nicht nur durch das Diyanet beschiftigte Predigerinnen
und Lehrerinnen titig — wobei diese durch ihre Anbindung an das Diyanet
wohl am institutionalisiertesten sind —, sondern Frauen mit unterschiedlichsten



10.3 Ausblicke 357

Hintergriinden, die oft ehrenamtlich arbeiten (vgl. Amiti 2022:202-215; Blei-
sch Bouzar 2012). Die beiden Frauen dienten in dieser Studie vorrangig als
Kontrastdimension zu den befragten Imamen, um dariiber Ausgeblendetes und
Ungesagtes sichtbar zu machen. Thre Untersuchung stellt daher auf jeden Fall
keine ausreichende Betrachtung weiblicher muslimischer Sichtweisen innerhalb
und ausserhalb von muslimischen Gemeinschaften dar, sondern bietet bislang nur
einen ersten Einblick.

10.3 Ausblicke

Welche Anschlussmoglichkeiten an die hier dargestellten Ergebnisse ergeben sich
nun? Wie bereits erwihnt, konnte die Perspektive der muslimischen Gemein-
schaften aus forschungspragmatischen Griinden nicht einbezogen werden. Die
Erwartungen der muslimischen Gemeinschaften wurden in dieser Arbeit daher
nur vermittelt iiber die Imame wiedergegeben. Da muslimische Gemeinschaften
jedoch die erste und wichtigste Anspruchsgruppe der Imame darstellen, wire ein
Einbezug der an Imame gerichteten Vorstellungen, Anforderungen und Zuschrei-
bungen der Mitglieder der muslimischen Gemeinschaften lohnenswert, insbe-
sondere weil diese durchaus sehr unterschiedliche und zum Teil sogar kontrire
Ansichten vertreten (Schmid 2020b:74-78). Uber den Einbezug innermuslimi-
scher Perspektiven konnten daher weitere Facetten der Selbst-Positionierungen
der Imame aufgezeigt werden. Wenn man sich zusitzlich den subjektivierenden
Aspekt der Rolle des Imams vergegenwirtigt, der in der Selbst-Positionierung als
normativ adressierender Imam zum Ausdruck kommt, wiirden damit auch wech-
selseitige Adressierungen zwischen Imamen und ihren Gemeinschaften stirker
ins Zentrum riicken.

In der Darstellung der Selbst-Positionierungen in Kapitel 8 wurde deutlich,
dass die Imame Beziige zu einer Reihe von Adressierungen herstellen, die in die-
ser Arbeit nicht alle ausreichend plausibilisiert werden konnten. Kapitel 8 kann
daher als Ankniipfungspunkt fiir weitere Untersuchungen solcher «symbolischer,
sozialer und materieller Ordnungen» (Schiirmann und Pfahl 2022:4) dienen. So
bietet die Selbst-Positionierung als iiberlasteter Imam (Abschnitt 8.1) allenfalls
Bezugspunkte zu Diskursen und Debatten zu Burnout (vgl. dazu z. B. Parade
2021). Sie kann weiter unter Einbezug der bereits erwihnten Erwartungen, Vor-
stellungen und Anforderungen der muslimischen Gemeinschaft nochmals anders
ausgeleuchtet werden. Die statusbezogene Selbst-Positionierung (Abschnitt 8.2)
bietet Anschlussmoglichkeiten fiir eine vertiefende soziologische Auseinander-
setzung mit dem Positionsbegriff, wie sie Lena Schiirmann und Lisa Pfahl



358 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

(2022:5-9) aufgreifen: Als Selbst-Positionierung ist sie eine relationale und
situativ zu verstehende Positionsnahme der Imame und damit Ausdruck davon,
wie Imame gesehen werden mochten. Als statusbezogene Selbst-Positionierung
thematisiert sie aber gleichzeitig den Stellenwert eines Imams, also «die status-
miBige Platzierung von Personen oder Gruppen innerhalb eines Sozialgefiiges»
(Schiirmann und Pfahl 2022:5). Daran ldsst sich vertieft ausarbeiten, wie die
unterschiedlichen Bedeutungen von «Position» in dieser Selbst-Positionierung
zusammenfallen bzw. auseinanderklaffen. In der Selbst-Positionerung als norma-
tiv adressierender Imam (Abschnitt 8.3) wiederum wirken Imame iiber normative
Adressierungen ihrer Gemeinschaft subjektivierend auf diese ein. Dieser Aspekt
ist insbesondere unter Einbezug der relevanten ethischen und theologischen
Wissensbestinde eine vertiefte Untersuchung wert. Gleichzeitig wird in der
Selbst-Positionierung auch ein Stiick weit ein Gegenbild zum Wertekonflikt-
Imam, einer Facette des Imams als Bedrohung, aufgemacht. Ein Imam erldutert,
wie er Jugendliche in seiner Gemeinschaft adressiert, sich stirker zu enga-
gieren und damit auch gesellschaftlich zu partizipieren. Darin kommt eine
deutliche Orientierung am und Verankerung im Schweizer Kontext zum Aus-
druck, was sich unter Beriicksichtigung von Beziigen zu Partizipations- und
Teilhabe-Diskurse noch niher untersuchen liesse. Die Selbst-Positionierung als
Imam, der Islambilder korrigiert (Abschnitt 8.4), weist eindeutige Beziige zu
den grosseren Debatten zu Islam und Muslim*innen auf, die noch weiter plau-
sibilisiert und ausgearbeitet werden konnen. In der Selbst-Positionierung als
stetig lernender Imam (Abschnitt 8.5) wiederum finden sich Anhaltspunkte fiir
Beziige zu Professionalisierungs-, Weiterbildungs- und Selbstoptimierungsdiskur-
sen. Allenfalls lassen sich auch Beziige zu theologischen Verankerungen der
Bildungsaspiration festmachen, wie der Verweis auf einen nicht ndher genannten
Hadith in einem der Interviews andeutet (Herr G., Zeile 202). Und zum Schluss
bietet auch die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt
(Abschnitt 8.6) vielfiltige Anschlussmoglichkeiten, insbesondere im Hinblick auf
(sufistisch-)theologische Diskurse.

Es kann weiter festgestellt werden, dass «Wissen» innerhalb von muslimi-
schen Gemeinschaften als etwas in Erscheinung tritt, was vertieft in den Blick
genommen werden miisste, auch im Zusammenhang mit Subjektivierungspro-
zessen. An drei Selbst-Positionierungen — der Selbst-Positionierung als normativ
adressierender Imam, der Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korri-
giert sowie der Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam — wird deutlich,
dass Wissen einen ausserordentlich wichtigen Stellenwert fiir Imame einnimmt.
Dies hédngt vermutlich damit zusammen, dass Wissen woméglich die Ressource
ist, auf die sich ein Imam stiitzen kann, um einen moglichen Einfluss geltend zu



10.3 Ausblicke 359

machen und damit auch eine gewisse Autoritdtsposition zu beanspruchen (vgl.
Vinding 2018:243-244 und Abschnitt 9.5.2). Gerade die von Akc¢a (2020) und
Miiller (2017) bereits aufgenommenen Aushandlungsprozesse zum «richtigen»
und «falschen» Islam innerhalb von muslimischen Gemeinschaften bieten einen
Ansatzpunkt, um die diskursive Verfasstheit von islamischer Autoritit, von als
normativ gesetztem Wissen sowie «des Islams» insgesamt niher zu untersuchen
(vgl. Dziri 2023). Am Beispiel von Frau P. wird zudem deutlich, dass Frauen
als Predigerinnen, Lehrerinnen und Expertinnen innerhalb von muslimischen
Gemeinschaften eine wichtige Rolle einnehmen konnen, die nicht zwingend
dem in der Subjektposition des oder der inklusive*n Imam*in vermittelten Bild
entsprechen, die aber ebenfalls auf Wissen basiert. Auch die in muslimischen
Gemeinschaften in vielfdltiger Funktion téitigen Frauen sind daher in innermusli-
mische Aushandlungsprozesse zum «richtigen» Wissen eingebunden (vgl. Akca
2020).

Eine abschliessende Forschungsliicke stellen ausserdem muslimische Sprech-
positionen in den offentlichen Debatten dar und damit auch das mogliche
Zuriickwirken auf Wissensbestinde, wie dies bereits angesprochen wurde. Durch
Frau R. ist die Frage nach Sprechpositionen zumindest in Ansdtzen in diese
Arbeit eingeflossen. Ich habe muslimische Deutungen in massenmedialen Debat-
ten der Deutschschweiz in einer empirischen Vorarbeit (Trucco 2021) bereits
inhaltlich untersucht, nicht jedoch den Zugang zu Sprechpositionen als «Orte des
legitimen Sprechens innerhalb von Diskursen, die von sozialen Akteuren unter
bestimmten Bedingungen (bspw. nach Erwerb spezifischer Qualifikationen)»
(Keller 2011b:223) eingenommen werden konnen. Eine vertiefte Betrachtung
muslimischer bzw. allenfalls sogar aller Sprechpositionen in den offentlichen
Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz wiirde noch einmal stér-
ker eine machttheoretische Perspektive eroffnen, gerade weil die o6ffentlichen
Debatten in der Schweiz bisher stark nicht-muslimisch geprégt sind. Damit kénn-
ten (institutionelle) Zugangsbedingungen fiir Sprechpositionen aufgezeigt und
dadurch allfillige weitere mogliche soziale Schliessung gegeniiber Muslim*innen
und spezifisch auch gegeniiber Imamen offengelegt werden (vgl. Abschnitt 4.4).
Weiter kann daran, wie bereits erwihnt, auch das Zuriickwirken einzelner Sub-
jekte und Kollektive auf die Debatten néher untersucht werden. Im Hinblick auf
massenmediale Debatten wiirden damit auch die Auswahlprozesse innerhalb der
Massenmedien verstirkt in den Blick geraten, die bereits Thema innerhalb der
Kommunikationswissenschaften sind.



360 10 Diskussion und Schlussbetrachtungen

Diese Arbeit hat somit ein weites Feld aufgemacht, das Raum fiir weitere
Forschung bietet, und damit letztlich viele neue Fragen aufgeworfen. Zusammen-
gefasst zeigt die Arbeit auf, wie Imame sich in Beziehung und Auseinander-
setzung mit Subjektpositionen der massenmedialen und politischen Debatten der
Schweiz als Subjekte erzéhlen und welche Handlungsfiahigkeit sie dabei haben.
Weiter kann gezeigt werden, wie in der Subjektposition des Imams als Bedrohung
eine soziale Schliessung zum Ausdruck kommt, die den Aushandlungsprozess um
die symbolische Form der Schweizer Gesellschaft in den o6ffentlichen Debatten
sichtbar macht. Deutlich wird aber auch, dass Imame durch ihre unterschiedlichen
Selbst-Positionierungen, die sich auf verschiedene Weise entlang der offentlichen
Debatten verorten lassen, letztlich Teil dieser Aushandlungsprozesse um die Form
der Schweizer Gesellschaft sind.

Open Access Dieses Kapitel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 Inter-
national Lizenz (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) veroffentlicht, welche
die Nutzung, Vervielfiltigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in jeglichem
Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die urspriinglichen Autor(en) und die Quelle
ordnungsgemiB nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifiigen und angeben,
ob Anderungen vorgenommen wurden.

Die in diesem Kapitel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen eben-
falls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts
anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Com-
mons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt
ist, ist fiir die oben aufgefiihrten Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des
jeweiligen Rechteinhabers einzuholen.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

Bibliographie

20 Minuten (07.03.2011). Geist der Revolution in Genf: Angriff auf Hardliner-Imam, 11.

Achermann, Alberto (2016). Pfarrerinnen, Priester, Imame und Rabbiner. ferra cognita 28,
100-103.

Achermann, Alberto, Christin Achermann, Joanna Menet und David Miihlemann (2013).
Das Zulassungssystem fiir religiose Betreuungspersonen. Eine explorative Studie. Bern:
Staatssekretariat fiir Migration.

Ahmed, Saifuddin und J6rg Matthes (2017). Media representations of Muslims and Islam
from 2000 to 2015: A meta-analysis. the International Communication Gazette, 79(3),
219-244. https://doi.org/10.1177/1748048516656305.

Ahmed, Shahab (2016). What Is Islam ? The Importance of Being Islamic. Princeton: Princeton
University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctvc77krt.

AIG (2005). SR 142.20, Stand am 1. Juli 2024. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.fed
lex.admin.ch/eli/cc/2007/758/de.

Ajouaou, Mohamed (2014). Imam Behind Bars. A Case Study of Islamic Spiritual Care
in Dutch Prisons towards the Development of a Professional Profile. North Charleston:
CreateSpace Independent Publishing Platform.

Ajouaou, Mohamed und Ton Bernts (2015). Imams and Inmates: Is Islamic Prison Chaplaincy
in the Netherlands a Case of Religious Adaptation or Contextualization? International
Journal of Politics, Culture and Society, 28(1), 51-65. https://doi.org/10.1007/s10767-
014-9182-y.

Akca, Ayse Almila (2020). Moscheeleben in Deutschland. Eine Ethnographie zu Islamischem
Wissen, Tradition und religioser Autoritdt. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.14361/
9783839450451-003.

Akgoniil, Samim (2009). Appartenances et altérités chez les originaires de Turquie en France.
Le role de la religion. Hommes & migrations, 1280, 24—49. https://doi.org/10.4000/hom
mesmigrations.293.

Akgoniil, Samim (2016). ‘Perpetual First Generation’: A Strategy for a New Minority — People
Originating from Turkey in France. European Review, 24(3), 405-416. https://doi.org/10.
1017/S1062798716000132.

Albertazzi, Daniele (2008). Switzerland: Yet Another Populist Paradise. In: Albertazzi,
Daniele und Duncan McDonnell (Hg.). Twenty-First Century Populism. The Spectre of

© Der/die Herausgeber bzw. der/die Autor(en) 2025 361
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3


https://doi.org/10.1177/1748048516656305
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77krt
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/758/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/758/de
https://doi.org/10.1007/s10767-014-9182-y
https://doi.org/10.1007/s10767-014-9182-y
https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://doi.org/10.4000/hommesmigrations.293
https://doi.org/10.4000/hommesmigrations.293
https://doi.org/10.1017/S1062798716000132
https://doi.org/10.1017/S1062798716000132
https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3

362 Bibliographie

Western European Democracy (100-118). Basingstoke: Palgrave Macmillan. https://doi.
org/10.1057/9780230592100.

Ali, Mansur (2018). Muslim chaplaincy as a model for imamship. From liminality to immanent
spirituality. In: Hashas, Mohammed, Jan Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.).
Imams in Western Europe. Developments, Transformations, and Institutional Challenges
(295-314). Amsterdam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.1017/978904854
0006.016.

Allievi, Stefano (2006). How & Why «Immigrants» became «Muslims». ISIM Review, 18,
37.

Alkemeyer, Thomas und Ulrich Brockling (2018). Jenseits des Individuums. Zur Subjekti-
vierung kollektiver Subjekte. Ein Forschungsprogramm. In: Alkemeyer, Thomas, Ulrich
Brockling und Tobias Peter (Hg.). Jenseits der Person. Zur Subjektivierung von Kollektiven
(17-31). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/9783839438428-002.

Altermatt, Urs, Catherine Bosshart-Pfluger und Albert Tanner (1998). Einleitung. Nation
und Nationalisierung in der Schweiz. In: Altermatt, Urs, Catherine Bosshart-Pfluger und
Albert Tanner (Hg.). Die Konstruktion einer Nation. Nation und Nationalisierung in der
Schweiz. 18.-20. Jahrhundert (11-15). Ziirich: Chronos Verlag.

Amir-Moazami, Schirin (2018). Epistemologien der «muslimischen Frage» in Europa. In:
Amir-Moazami, Schirin (Hg.). Der inspizierte Muslim. Zur Politisierung der Islamfor-
schung in Europa (91-123). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/978383943675
2-005.

Amiti, Arlinda (2022). Albanisch-sprachige Imame in der Schweiz. Eine theologische Unter-
suchung der Islamverstindnisse im Rahmen der Diaspora. Unveroffentlichte Dissertation.
Theologische Fakultit, Universitit Freiburg, Freiburg i.U., sowie Fachbereich Sprach- und
Kulturwissenschaften, Goethe-Universitit, Frankfurt am Main.

Ammann, Max und René de Pahud Mortanges (2019). Religion in der politischen Arena.
Eine Auswertung parlamentarischer Vorstosse auf kantonaler Ebene. Freiburg: Institut
fiir Religionsrecht, Universitit Freiburg.

Ammerman, Nancy T. (2013). Spiritual But Not Religious? Beyond Binary Choices in the
Study of Religion. Journal for the Scientific Study of Religion, 52(2), 258-278. https://
doi.org/10.1111/jssr.12024.

Amnesty International (2021). Kritik von Fachpersonen findet kein Gehor. Internet-Seite.
Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/sch
weiz/polizeigesetz/dok/202 1/kritik-von-fachpersonen-findet-kein-gehoerRechtsexpert
enCHUnis.

Angehrn, Emil (1994). Die Angst vor dem Fremden. Zur Dialektik von Selbstsein und Anders-
heit. In: Rauchfleisch, Udo (Hg.). Fremd im Paradies. Migration und Rassismus (27-60).
Basel: Lenos Verlag.

Ansolabehere, Stephen und Shanto Iyengar (1994). Riding the Wave and Claiming Ownership
Over Issues: The Joint Effects of Advertising and News Coverage in Campaigns. The
Public Opinion Quarterly, 58(3), 335-357. https://doi.org/10.1086/269431.

Appadurai, Arjun (2017). Demokratiemiidigkeit. In: Geiselberger, Heinrich (Hg.). Die grofe
Regression. Eine internationale Debatte iiber die geistige Situation der Zeit (17-35).
Berlin: Suhrkamp Verlag.


https://doi.org/10.1057/9780230592100
https://doi.org/10.1057/9780230592100
https://doi.org/10.1017/9789048540006.016
https://doi.org/10.1017/9789048540006.016
https://doi.org/10.1515/9783839438428-002
https://doi.org/10.1515/9783839436752-005
https://doi.org/10.1515/9783839436752-005
https://doi.org/10.1111/jssr.12024
https://doi.org/10.1111/jssr.12024
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/polizeigesetz/dok/2021/kritik-von-fachpersonen-findet-kein-gehoerRechtsexpertenCHUnis
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/polizeigesetz/dok/2021/kritik-von-fachpersonen-findet-kein-gehoerRechtsexpertenCHUnis
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/polizeigesetz/dok/2021/kritik-von-fachpersonen-findet-kein-gehoerRechtsexpertenCHUnis
https://doi.org/10.1086/269431

Bibliographie 363

Arendell, Terry (1997). Reflections on the Researcher-Researched Relationship: A Woman
Interviewing Men. Qualitative Sociology, 20(3), 341-368. https://doi.org/10.1023/A:102
4727316052.

AS 1948 119 (1948). Bundesratsbeschluss vom 24. Februar 1948 betreffend politische Reden
von Auslidndern. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.fedlex.admin.ch/eli/oc/1948/
119_111_115/de.

Asad, Talal (2003). Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity. Stanford:
Stanford University Press. https://doi.org/10.1515/9780804783095.

Asad, Talal (2006). Trying to Understand French Secularism. In: de Vries, Hent und Lawrence
E. Sullivan (Hg.). Political Theologies: Public Religions in a Post-Secular World (494—
526). New York: Fordham University Press. https://doi.org/10.5422/fs0/9780823226443.
003.0026.

Aslan, Ednan (2012). Training of Imams and Teachers in Europe. In: Aslan, Ednan und Zséfia
Windisch (Hg.). The Training of Imams and Teachers for Islamic Education in Europe
(19-70). Frankfurt am Main: Peter Lang.

Aslan, Ednan und Zs6fia Windisch (2012). The Training of Imams and Teachers for Islamic
Education in Europe. Wien: Peter Lang Internationaler Verlag der Wissenschaften. https://
doi.org/10.3726/978-3-653-02274-2.

Aslan, Ednan, Evrim Ersan Akkilic und Jonas Kolb (2015). Imame und Integration.
Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-08448-6.

Attia, Iman (2009). Die «westliche Kultur» und ihr Anderes. Zur Dekonstruktion von Orien-
talismus und antimuslimischem Rassismus. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/
9783839410813.

Attia, Iman (2013). Das Konzept der “gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit”. Einige
kritische Anmerkungen. Soziologische Revue, 36(1), 3-9.

Bahadir, Sebnem (2020). Das Politische in Stimme und Blick der Feldforscher_in/
Dolmetscher_in. In: Treiber, Angela, Kerstin Kazzazi und Marina Jaciuk (Hg.). Migration
Ubersetzen. Alltags- und Forschungspraktiken des Dolmetschens im Rahmen von Flucht
und Migration (183-208). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-
31464-4_10.

Barth, Fredrik (1998 [1969]). Introduction. In: Barth, Fredrik (Hg.). Ethnic Groups and Boun-
daries. The Social Organization of Culture Difference (9-38). Long Grove: Waveland
Press.

Bauer, Thomas (2001). Fremdheit in der klassischen arabischen Kultur und Sprache. In: Jostes,
Brigitte und Jiirgen Trabant (Hg.). Fremdes in fremden Sprachen (85-105). Miinchen:
Wilhelm Fink Verlag.

Bauer, Thomas (2019). Die Kultur der Ambiguitdt. Eine andere Geschichte des Islams (6.
Auflage). Berlin: Verlag der Weltreligionen.

Bauman, Zygmunt (1992). Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit. Hamburg:
Junius Verlag.

Bauman, Zygmunt (2017). Symptome auf der Suche nach ihrem Namen und Ursprung. In:
Geiselberger, Heinrich (Hg.). Die grofie Regression. Eine internationale Debatte iiber die
geistige Situation der Zeit (37-56). Berlin: Suhrkamp Verlag.

Baumann, Martin und Andreas Tunger-Zanetti (2018). Constructing and Representing the
New Religious Diversity with Old Classifications: ‘World Religions’ as an Excluding
Category in Interreligious Dialogue in Switzerland. In: Kiihle, Lene, William Hoverd und


https://doi.org/10.1023/A:1024727316052
https://doi.org/10.1023/A:1024727316052
https://www.fedlex.admin.ch/eli/oc/1948/119_111_115/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/oc/1948/119_111_115/de
https://doi.org/10.1515/9780804783095
https://doi.org/10.5422/fso/9780823226443.003.0026
https://doi.org/10.5422/fso/9780823226443.003.0026
https://doi.org/10.3726/978-3-653-02274-2
https://doi.org/10.3726/978-3-653-02274-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-08448-6
https://doi.org/10.1515/9783839410813
https://doi.org/10.1515/9783839410813
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_10
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_10

364 Bibliographie

Jgrn Borup (Hg.). The Critical Analysis of Religious Diversity (179-207). Leiden: Brill.
https://doi.org/10.1163/9789004367111_013.

Baumann, Martin, Jiirgen Endres, Silvia Martens und Andreas Tunger-Zanetti (2017).
«Hallo, es geht um meine Religion!». Muslimische Jugendliche in der Schweiz auf der
Suche nach ihrer Identitit. Forschungsbericht. Luzern: Universitit Luzern, Zentrum
Religionsforschung.

Baumann, Martin, Hansjorg Schmid, Andreas Tunger-Zanetti, Amir Sheikhzadegan, Frank
Neubert und Noemi Trucco (2021). Regelung des Verhiltnisses zu nicht-anerkannten
Religionsgemeinschaften. Schlussbericht. Untersuchung im Auftrag der Direktion der
Justiz und des Innern des Kantons Ziirich. Schlussbericht. In: Baumann et al. (Hg.). Nicht
anerkannt und dennoch Partner. Zwei Dokumente zur Fortentwicklung der Rechtsstellung
nicht anerkannter Religionsgemeinschaften im Kanton Ziirich. Schweizerisches Jahrbuch
fiir Kirchenrecht 2020, Beiheft 7 (29-205). Ziirich: Theologischer Verlag Ziirich.

Becci, Irene und Zhargalma Dandarova Robert (2022). Selbstbezeichnung und ihre Bedeu-
tungsnuancen. Zur kontextsensitiven Interpretation der Bezeichnungen «religios» und
«spirituell» in Umfragen. In: Stolz, Jorg, Arnd Biinker, Antonius Liedhegener, Eva
Baumann-Neuhaus, Irene Becci, Zhargalma Dandarova Robert, Jeremy Senn, Pascal Tan-
ner, Oliver Wickerlig und Urs Winter-Pfandler (Hg.). Religionstrends in der Schweiz.
Religion, Spiritualitdt und Sdkularitit im gesellschaftlichen Wandel (33-64). Wiesbaden:
Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-36568-4_3.

Begovié, Muris (17.11.2021). Fiir den interreligiosen Dialog ist Fussball besser als der Parolin-
Besuch. kath.ch. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.kath.ch/newsd/fuer-den-interreli
gioesen-dialog-ist-fussball-besser-als-der-parolin-besuch/.

Behloul, Samuel M. (2007a). From «Problematic» Foreigners to «Unproblematic» Muslims:
Bosnians in the Swiss Islam-Discourse. Refugee Survey Quarterly, 26(2), 22-35. https://
doi.org/10.1093/rsq/hdi0224.

Behloul, Samuel M. (2007b). The Society is watching you! Islam-Diskurs in der Schweiz und
die Konstruktion einer 6ffentlichen Religion. In: Durst, Michael und Hans J. Miink (Hg.).
Religion und Gesellschaft. Theologische Berichte 30 (276-315). Freiburg: Paulus Verlag.

Behloul, Samuel-Martin (2009). Islam-Diskurs nach 9/11. Die Mutter aller Diskurse? Zur
Interdependenz von Religionsdiskurs und Religionsverstdndnis. In: Miiller, Wolfgang W.
(Hg.). Christentum und Islam. Plddoyer fiir den Dialog (229-268). Ziirich: Theologischer
Verlag.

Behloul, Samuel M. (2010). Reaktionen der bosnischen und albanischen Muslime in der
Schweiz auf den Islam-Diskurs. NFP 58 Schlussbericht. Luzern: Universitit Luzern.
Behloul, Samuel M. (2011). Unbeabsichtigte Folgen der Islam-Debatte. SGMOIK Bulletin,

32, 13-18.

Behloul, Samuel M. (2013). Introduction. In: Behloul, Samuel M., Susanne Leuenberger und
Andreas Tunger-Zanetti (Hg.). Debating Islam. Negotiating Religion, Europe and the Self
(11-35). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422496.intro.

Behloul, Samuel M. (2016). Religion and the (de-)construction of Diaspora. A Comparative
View of Albanian and Bosnian Muslims in Switzerland. Journal of Muslims in Europe, 5,
65-86. https://doi.org/10.1163/22117954-12341319.

Belt, David (2009). Islamism in Popular Western Discourse. Policy Perspectives, 6(2), 1-20.


https://doi.org/10.1163/9789004367111_013
https://doi.org/10.1007/978-3-658-36568-4_3
https://www.kath.ch/newsd/fuer-den-interreligioesen-dialog-ist-fussball-besser-als-der-parolin-besuch/
https://www.kath.ch/newsd/fuer-den-interreligioesen-dialog-ist-fussball-besser-als-der-parolin-besuch/
https://doi.org/10.1093/rsq/hdi0224
https://doi.org/10.1093/rsq/hdi0224
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422496.intro
https://doi.org/10.1163/22117954-12341319

Bibliographie 365

Benford, Robert D. und David A. Snow (2000). Framing Processes and Social Movements:
An Overview and Assessment. Annual Review of Sociology, 26, 611-639. https://doi.org/
10.1146/annurev.soc.26.1.611.

Benzine, Rachid, Mayeur-Jaouen, Catherine, Philip-Gay, Mathilde und Pauline Pannier
(2017). Mission de réflexion sur la formation des imams et des cadres religieux musul-
mans. Rapport. Paris: Ministere de 1’Intérieur, Ministere de I’Education nationale, de
I’Enseignement supérieur et de la recherche.

Berger, Peter L. und Thomas Luckmann (2003 [1966]). Die gesellschaftliche Konstruktion
der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie (19. Auflage). Frankfurt am Main:
Fischer Taschenbuch Verlag.

Beyeler, Sarah (2014). Migration und transnationale Religion am Beispiel der Ahmadiyya
Muslim Jamaat in der Schweiz. Ethnoscripts, 16(2), 71-84.

Beyeler, Sarah und Virginia Suter Reich (2008). Inkorporation von zugewanderten Reli-
gionsgemeinschaften in der Schweiz am Beispiel der Aleviten und der Ahmadiyya.
Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte, 102, 233-259.

BFS (2017). Statistische Daten des BF'S zu den Religionen: Quellen. Neuchatel: Bundesamt
fiir Statistik BFS. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/gru
ndlagen/methodenberichte.assetdetail. 190034 1.html.

BFS (2020). Religiose und spirituelle Praktiken und Glaubensformen in der Schweiz. Erste
Ergebnisse der Erhebung zur Sprache, Religion und Kultur 2019. Neuchatel: Bundesamt
fiir Statistik BFS.

BFS (2023). Religionszugehorigkeit nach Nationalitdt. Stindige Wohnbevilkerung ab 15 Jah-
ren. 2017-2021 [su-d-01.08.02.03]. https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/
bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.assetdetail.24311604.html.

BFS (2024a). Bevilkerung. Internet-Seite. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.bfs.admin.
ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/stand-entwicklung.html.

BFS (2024b). Bevolkerung nach Migrationsstatus. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/
nach-migrationsstatuts.html.

BFS (2024c). Parteistirken. Zugrift am 02.08.2024 auf https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/
home/statistiken/politik/wahlen/eidgenoessische-wahlen/nationalrat/parteistaerken.htm
1140989270.

BFS (2024d). Sprachen. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.bfs.admin.ch/
bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/sprachen.html.

Birt, Jonathan (2006). Good Imam, Bad Imam: Civic Religion and National Integration in
Britain post-9/11. The Muslim World, 96, 687-705. https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.
2006.00153.x.

Biskamp, Floris (2016). Orientalismus und demokratische Offentlichkeit. Antimuslimischer
Rassismus aus Sicht postkolonialer und neuerer kritischer Theorie. Bielefeld: transcript.
https://doi.org/10.1515/9783839435908.

Bleisch Bouzar, Petra (2012). “She is always present”: Female Leadership and informal Aut-
hority in a Swiss Muslim Women’s Association. In: Bano, Masooda und Hilary Kalmbach
(Hg.). Women, Leadership, and Mosques. Changes in Contemporary Islamic Authority
(279-300). Leiden: Brill. https://doi.org/10.1163/9789004209367_015.

Blumer, Herbert (1954). What is Wrong with Social Theory? American Sociological Review,
19(1), 3-10.


https://doi.org/10.1146/annurev.soc.26.1.611
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.26.1.611
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/grundlagen/methodenberichte.assetdetail.1900341.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/grundlagen/methodenberichte.assetdetail.1900341.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.assetdetail.24311604.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/religionen.assetdetail.24311604.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/stand-entwicklung.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/stand-entwicklung.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/migration-integration/nach-migrationsstatuts.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/politik/wahlen/eidgenoessische-wahlen/nationalrat/parteistaerken.html140989270
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/politik/wahlen/eidgenoessische-wahlen/nationalrat/parteistaerken.html140989270
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/politik/wahlen/eidgenoessische-wahlen/nationalrat/parteistaerken.html140989270
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/sprachen.html
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/sprachen-religionen/sprachen.html
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00153.x
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00153.x
https://doi.org/10.1515/9783839435908
https://doi.org/10.1163/9789004209367_015

366 Bibliographie

Boender, Welmoet (2007). Imam in Nederland. Opvattingen over zijn religieuze rol in de
samenleving. Amsterdam: Uitgeverij Bert Bakker.

Boender, Welmoet (2013). Embedding Islam in the “Moral Covenants” of European States:
The Case of a State-Funded Imam Training in the Netherlands. Journal of Muslims in
Europe, 2, 227-274. https://doi.org/10.1163/22117954-12341265.

Boender, Welmoet (2014). Dossier imamopleiding: het Nederlandse ‘imamopleidingsdebat’
in historisch perspectief. Tijdschrift voor Religie, Recht, en Beleid, 5(2), 26—48.

Bolliger, Christian (2007). Minderheiten in der direkten Demokratie: Die Medaille hat auch
eine Vorderseite. In: Freitag, Markus und Uwe Wagschal (Hg.). Direkte Demokratie.
Bestandesaufnahmen und Wirkungen im internationalen Vergleich (419—446). Berlin: LIT
Verlag.

Bonacker, Thorsten (2005). Sozialwissenschaftliche Konflikttheorien. Eine Einfiihrung (3.
Auflage). Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. DOI: https://doi.org/10.1007/
978-3-663-10515-2.

Bonacker, Thorsten (2007). Postnationale Konflikte und der Wandel des Politischen. Ein
Beitrag zur Soziologie der Internationalen Beziehungen. CSS Working Papers, 4, 1-18.

Bonacker, Thorsten und Peter Imbusch (2010). Zentrale Begriffe der Friedens- und Kon-
fliktforschung: Konflikt, Gewalt, Krieg, Frieden. In: Imbusch, Peter und Ralf Zoll (Hg.).
Friedens- und Konfliktforschung. Eine Einfiihrung (5. Ausgabe, 67-142). Wiesbaden: VS
Verlag fiir Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-90219-7_2.

Bonnefoy, Laurent (2003). Public institutions and Islam. A New Stigmatization? ISIM
Newsletter, 13, 22-23.

Bosancié, Sasa (2014). Arbeiter ohne Eigenschaften. Uber die Subjektivierungsweisen
angelernter Arbeiter. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-064
11-2.

Bosanci¢, Sasa (2016). Zur Untersuchung von Subjektivierungsweisen aus
wissenssoziologisch-diskursanalytischer Perspektive. Methodologische Uberlegun-
gen. In: Bosanci¢, SaSa und Reiner Keller (Hg.). Perspektiven wissenssoziologischer
Diskursforschung (95-119). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-
658-13610-9_6.

Bosanci¢, Sasa (2019). Die Forschungsperspektive der Interpretativen Subjektivierungsana-
lyse. In: Geimer, Alexander, Steffen Amling und SaSa Bosanci¢ (Hg.). Subjekt und
Subjektivierung. Empirische und theoretische Perspektiven auf Subjektivierungsprozesse
(43-64). Wiesbaden: Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-658-22313-7_3.

Bosancié, Sasa (2022). Von ,starken und ,schwachen‘ Subjekten. Subjektivierungsforschung
zwischen interpretativen und differenztheoretischen Perspektiven. In: Bosanci¢, Sasa,
Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schiirmann, Tina Spies und Boris Traue (Hg.). Positio-
ning the Subject. Methodologien der Subjektforschung / Methodologies of Subjectivation
Research (45-72). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_
3.

Bosancié, Sasa, Lisa Pfahl und Boris Traue (2019). Empirische Subjektivierungsanalyse:
Entwicklung des Forschungsfeldes und methodische Maximen der Subjektivierungs-
forschung. In: Bosanci¢, Sasa und Reiner Keller (Hg.). Diskursive Konstruktionen.
Kritik, Materialitiit und Subjektivierung in der wissenssoziologischen Diskursforschung
(135-150). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-25799-6_8.


https://doi.org/10.1163/22117954-12341265
https://doi.org/10.1007/978-3-663-10515-2
https://doi.org/10.1007/978-3-663-10515-2
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90219-7_2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-06411-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-06411-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13610-9_6
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13610-9_6
https://doi.org/10.1007/978-3-658-22313-7_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-25799-6_8

Bibliographie 367

Bosancié, Sasa, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schiirmann, Tina Spies und Boris
Traue (2022a). Following the Subject. Grundlagen und Zuginge empirischer Subjekti-
vierungsforschung — Foundations and Approaches of Empirical Subjectivation Research.
Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2.

Bosancié, Sasa, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schiirmann, Tina Spies und Boris Traue
(2022b). Positioning the Subject. Methodologien der Subjektforschung / Methodologies
of Subjectivation Research. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-
38539-2.

Bosancié, Sasa, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schiirmann, Tina Spies und Boris
Traue (2022c). Subjektivierungsforschung als Gesellschaftsanalyse. Eine Einfiihrung. In:
Bosancié, Sasa, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schiirmann, Tina Spies und Boris Traue
(Hg.). Following the Subject. Grundlagen und Zugdnge empirischer Subjektivierungs-
forschung — Foundations and Approaches of Empirical Subjectivation Research (1-21).
Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_1.

Bosco, Robert M. (2014). Securing the Sacred: Religion, National Security, and the Western
State. Ann Arbor: The University of Michigan Press. https://doi.org/10.3998/mpub.489
1476.

Brault, Jean-Francois (2013). Une visibilité islamique dissidente. De HM2F a MPF: I’ « intru-
sion » d’une mosquée inclusive dans 1’espace public frangais. Tumultes, 41, 223-240.
https://doi.org/10.3917/tumu.041.0223.

Brekke, Torkel, Fazal Hadi und Edin Kozaric (2022). The Role of Imams in Family Coun-
selling with Muslim Families in Norway. Journal of Muslims in Europe, 11, 175-193.
https://doi.org/10.1163/22117954-bja10040.

Brodersen, Folke (2022). Subjektivierung als Vermittlungsverhéltnisse. Zum Verhéltnis von
Diskurs und Subjekt in narrativen Interviews. In: Bosancié, Sasa, Folke Brodersen, Lisa
Pfahl, Lena Schiirmann, Tina Spies und Boris Traue (Hg.). Following the Subject. Grundla-
gen und Zugdnge empirischer Subjektivierungsforschung — Foundations and Approaches
of Empirical Subjectivation Research (111-134). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.
org/10.1007/978-3-658-31497-2_5.

Brodersen, Folke (i. E.): Subjects: Postmodern Forces of Convergence. How (not) to link
Agency, Empowerment, Resistance and Freedom in Studies in Subjectivation. In: Broder-
sen, Folke, Doris Pokitsch, Stefan Rohrer und Noemi Trucco (Hg.). Adaptive Subjekte.
Linking Collaboration and Contradiction. Wiesbaden: Springer VS.

Brown, Katherine E. und Tania Saeed (2014). Radicalization and counter-radicalization at Bri-
tish universities: Muslim encounters and alternatives. Ethnic and Racial Studies, 38(11),
1952-1968. https://doi.org/10.1080/01419870.2014.911343.

Brubaker, Rogers (2017). Between nationalism and civilizationism: the European populist
moment in comparative perspective. Ethnic and Racial Studies, 40(8), 1191-1226. https://
doi.org/10.1080/01419870.2017.1294700.

Bruce, Benjamin (2019). Governing Islam Abroad. Turkish and Moroccan Muslims in Western
Europe. Cham: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-319-78664-3.

Bruce, Benjamin (2020). Imams for the diaspora: the Turkish state’s International Theology
Programme. Journal of Ethnic and Migration Studies, 46(6), 1166—1183. https://doi.org/
10.1080/1369183X.2018.1554316.


https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-38539-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-38539-2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_1
https://doi.org/10.3998/mpub.4891476
https://doi.org/10.3998/mpub.4891476
https://doi.org/10.3917/tumu.041.0223
https://doi.org/10.1163/22117954-bja10040
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_5
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_5
https://doi.org/10.1080/01419870.2014.911343
https://doi.org/10.1080/01419870.2017.1294700
https://doi.org/10.1080/01419870.2017.1294700
https://doi.org/10.1007/978-3-319-78664-3
https://doi.org/10.1080/1369183X.2018.1554316
https://doi.org/10.1080/1369183X.2018.1554316

368 Bibliographie

Briischweiler, Jonas und Adrian Vatter (2018). Viele Vorstosse, wenig Wirkung? Nutzung
und Erfolg parlamentarischer Instrumente in der Bundesversammlung. In: Vatter, Adrian
(Hg.). Das Parlament in der Schweiz (69-99). Basel: NZZ Libro.

BiiG (2014). 141.0, Stand am 1. September 2023. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.fed
lex.admin.ch/eli/cc/2016/404/de.

Bundesrat, Der (2012). Reorganisation der Departemente 2011-2012: Griines Licht fiir
das neue Staatssekretariat. Medienmitteilung. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024
auf https://www.sbfi.admin.ch/sbfi/de/home/aktuell/medienmitteilungen/archiv-medien
mitteilungen/archiv-sbf.msg-id-44955.html.

Bundesrat, Der (2013). Bericht des Bundesrates iiber die Situation der Muslime in der
Schweiz unter besonderer Beriicksichtigung ihrer vielfaltigen Beziehungen zu den staat-
lichen Behorden in Erfiillung der Postulate 09.4027 Amacker-Amann vom 30. November
2009, 09.4037 Leuenberger vom 2. Dezember 2009 und 10.3018 Malama vom 1. Mdrz
2010. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/aktuell/news/
2013/2013-05-08/ber-d.pdf.

Bundesrat, Der (2021a). Professionalisierungsanreize fiir religiose Betreuungspersonen.
Bericht des Bundesrates in Erfiillung des Postulates 16.3314 Ingold vom 27. April 2016.
Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.bj.admin.ch/dam/bj/de/data/staat/religionsfragen/
ber-br.pdf.download.pdf/ber-br.pdf.

Bundesrat, Der (2021b). Volksinitiative «Ja zum Verhiillungsverbot». Internetseite. Zugriff
am 31.07.2024 auf https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/
20210307/volksinitiative-ja-zum-verhuellungsverbot.html.

Bundesrat, Der (2023). Massnahmen zur Einddmmung der Verbreitung von gewaltextre-
mistischem und terroristischem Gedankengut in religiosen Vereinigungen. Bericht des
Bundesrates in Erfiillung des Postulats 21.3451 «Imame in der Schweiz» Sicherheitspoli-
tische Kommission des Stinderats vom 25. Mdrz 2021. Zugriff am 02.08.2024 auf https://
www.parlament.ch/centers/eparl/curia/2021/20213451/Bericht%20BR%20D.pdf

Bundesrat, Der (2024). Das Eidgendssische Justiz- und Polizeidepartement. Internetseite.
Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.admin.ch/gov/de/start/departemente/justiz-und-
polizeidepartement-ejpd.html.

Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft (1999). 101, Stand am 1. Januar
2021. Zugriff am 29.12.2022 auf https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/1999/404/de.

Bundesversammlung, Die (2022). Sicherheitspolitische Kommissionen SIK. Zugriff am
29.12.2022 auf https://www.parlament.ch/de/organe/kommissionen/sachbereichskommis
sionen/kommissionen-sik.

Bundesversammlung, Die (2024a). Archiv Fraktionen. Internetseite. Zugrift am 02.08.2024
auf https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/archiv/archiv-fraktionen.

Bundesversammlung, Die (2024b). Curia Vista erkldrt. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024
auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/curia-vista/curia-vista-erklaert.

Bundesversammlung, Die (2024c). Die Fraktionen. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 auf
https://www.parlament.ch/de/organe/fraktionen.

Buomberger, Thomas (2004). Der Kampf gegen unerwiinschte Fremde. Von James Schwar-
zenbach bis Christoph Blocher. Ziirich: Orell Fiissli.

Burri Sharani, Barbara, Denise Efionayi-Méder, Stephan Hammer, Marco Pecoraro, Bernhard
Soland, Astrit Tsaka und Chantal Wyssmiiller (2010). Die kosovarische Bevilkerung in
der Schweiz. Bern-Wabern: Bundesamt fiir Migration (BFM).


https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2016/404/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2016/404/de
https://www.sbfi.admin.ch/sbfi/de/home/aktuell/medienmitteilungen/archiv-medienmitteilungen/archiv-sbf.msg-id-44955.html
https://www.sbfi.admin.ch/sbfi/de/home/aktuell/medienmitteilungen/archiv-medienmitteilungen/archiv-sbf.msg-id-44955.html
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/aktuell/news/2013/2013-05-08/ber-d.pdf
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/aktuell/news/2013/2013-05-08/ber-d.pdf
https://www.bj.admin.ch/dam/bj/de/data/staat/religionsfragen/ber-br.pdf.download.pdf/ber-br.pdf
https://www.bj.admin.ch/dam/bj/de/data/staat/religionsfragen/ber-br.pdf.download.pdf/ber-br.pdf
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20210307/volksinitiative-ja-zum-verhuellungsverbot.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/dokumentation/abstimmungen/20210307/volksinitiative-ja-zum-verhuellungsverbot.html
https://www.parlament.ch/centers/eparl/curia/2021/20213451/Bericht%20BR%20D.pdf
https://www.parlament.ch/centers/eparl/curia/2021/20213451/Bericht%20BR%20D.pdf
https://www.admin.ch/gov/de/start/departemente/justiz-und-polizeidepartement-ejpd.html
https://www.admin.ch/gov/de/start/departemente/justiz-und-polizeidepartement-ejpd.html
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/1999/404/de
https://www.parlament.ch/de/organe/kommissionen/sachbereichskommissionen/kommissionen-sik
https://www.parlament.ch/de/organe/kommissionen/sachbereichskommissionen/kommissionen-sik
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/archiv/archiv-fraktionen
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/curia-vista/curia-vista-erklaert
https://www.parlament.ch/de/organe/fraktionen

Bibliographie 369

Buzan, Barry, Ole Waver und Jaap de Wilde (1998). Security. A New Framework for Analysis.
Colorado: Lynne Rienner Publishers.

BWIS (1997). 120, Stand am 1. Januar 2024. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.fedlex.
admin.ch/eli/cc/1998/1546_1546_1546/de.

Calderini, Simonetta (2021). Women als Imams. Classical Islamic Sources and Modern
Debates on Leading Prayer. London: 1.B. Tauris.

Cekin, Ahmet (2004). Stellung der Imame. Eine Vergleichende Rollenanalyse der Imame in
der Tiirkei und in Deutschland. Dissertation. Tiibingen: Fakultit fiir Kulturwissenschaften,
Eberhard-Karls Universitt.

Cesari, Jocelyne (2012). Securitization of Islam in Europe. Die Welt des Islams, 52, 430-449.

Ceylan, Rauf (2010). Die Prediger des Islam. Imame — wer sie sind und was sie wirklich
wollen. Freiburg i. Br.: Verlag Herder GmbH.

Ceylan, Rauf (2019). Imamausbildung in Deutschland. Perspektiven aus Gemeinden und
Theologie. Frankfurt am Main: Akademie fiir Islam in Wissenschaft und Gesellschaft
(AIWG).

Ceylan, Rauf (2021). Imame in Deutschland (aktualisierte und erweiterte Neuausgabe).
Freiburg i. Br.: Verlag Herder GmbH.

Charmaz, Kathy (2014). Constructing Grounded Theory (2nd Edition). Thousand Oaks:
SAGE.

Cheng, Jennifer E. (2015). Islamophobia, Muslimophobia or racism? Parliamentary discour-
ses on Islam and Muslims in debates on the minaret ban in Switzerland. Discourse &
Society, 26(5), 562-586. https://doi.org/10.1177/0957926515581157.

Cinalli, Manlio und Marco Giugni (2013). Political opportunities, citizenship models and
political claim-making over Islam. Ethnicities, 13(2), 147-164. https://doi.org/10.1177/
1468796812470896.

Coser, Lewis (2009 [1956]). Theorie sozialer Konflikte. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwis-
senschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-658-25590-9.

Crenshaw, Kimberle (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black
Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics.
University of Chicago Legal Forum, 139-167.

Croft, Stuart (2012). Securitizing Islam. Identity and the Search for Security. Cambridge:
Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9781139104142.

D’ Amato, Gianni (2008a). Die migrationspolitischen Debatten der 1990er Jahre: Zulassungs-
und Integrationspolitik. In: Skenderovic, Damir und Gianni D’ Amato (2008). Mit dem
Fremden politisieren. Rechtspopulistische Parteien und Migrationspolitik in der Schweiz
seit den 1960er Jahren (153-206). Ziirich: Chronos Verlag.

D’Amato, Gianni (2008b). Interdependenz von Rechtspopulismus und Migrationspolitik.
In: Skenderovic, Damir und Gianni D’ Amato (2008). Mit dem Fremden politisieren.
Rechtspopulistische Parteien und Migrationspolitik in der Schweiz seit den 1960er Jahren
(207-226). Ziirich: Chronos Verlag.

d’Haenens, Leen und Susan Bink (2006). Islam in the Dutch press: with special attention
to the Algemeen Dagblad. Media, Culture & Society, 29(1), 135-149. https://doi.org/10.
1177/0163443706072002.

Dahinden, Janine und Stefan Manser-Egli (2023). Gendernativism and Liberal Subjecthood:
The Cases of Forced Marriage and the Burqa Ban in Switzerland. Social Politics, 30(1),
140-163. https://doi.org/10.1093/sp/jxab053.


https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/1998/1546_1546_1546/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/1998/1546_1546_1546/de
https://doi.org/10.1177/0957926515581157
https://doi.org/10.1177/1468796812470896
https://doi.org/10.1177/1468796812470896
https://doi.org/10.1007/978-3-658-25590-9
https://doi.org/10.1017/CBO9781139104142
https://doi.org/10.1177/0163443706072002
https://doi.org/10.1177/0163443706072002
https://doi.org/10.1093/sp/jxab053

370 Bibliographie

Dahinden, Urs, Carmen Koch, Vinzenz Wyss und Guido Keel (2011). Representation of Islam
and Christianity in the Swiss Media. Journal of Empirical Theology, 24, 197-208. https://
doi.org/10.1163/157092511X603983.

Dahrendorf, Ralf (1972). Konflikt und Freiheit. Auf dem Weg zur Dienstklassengesellschaft.
Miinchen: R. Piper & Co.

Dahrendorf, Ralf (2006 [1958]). Homo sociologicus. Ein Versuch zur Geschichte, Bedeutung
und Kritik der Kategorie der sozialen Rolle. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten. https://doi.org/10.1007/978-3-531-90216-6.

Dalmus, Caroline, Regula Hanggli und Laurent Bernhard (2017). The Charm of Salient Issues?
Parties’ Strategic Behavior in Press Releases. In: Van Aelst, Peter und Stefaan Walgrave
(Hg.). How Political Actors Use the Media. A Functional Analysis of the Media’s Role in
Politics (187-205). Cham: Springer Nature. https://doi.org/10.1007/978-3-319-60249-3 _
10.

Dehbi, Asmaa, Andrea Lang und Amir Sheikhzadegan (2021). Das Schweizerische Zentrum
fiir Islam und Gesellschaft (SZIG). DAVO-Nachrichten, 50/51, 127-131.

della Porta, Donatella (2017). Progressive und regressive Politik im spéten Neoliberalismus.
In: Geiselberger, Heinrich (Hg.). Die grofie Regression. Eine internationale Debatte iiber
die geistige Situation der Zeit (57-75). Berlin: Suhrkamp Verlag.

Demic, Jasmin (2022). Personliche Mitteilung, 19.05.2022.

DIK (2020). Bestandserhebung zur Ausbildung religiosen Personals islamischer Gemein-
den. Niirnberg: Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge. Zugriff am 31.07.2024
auf https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Ergebnisse-Emp
fehlungen/workshop-ausbildung-religioesen-personal.html.

Dolezal, Martin, Marc Helbling und Swen Hutter (2010). Debating Islam in Austria, Germany
and Switzerland: Ethnic Citizenship, Church-State Relations and Right-Wing Populism.
West European Politics, 33(2), 171-190. https://doi.org/10.1080/01402380903538773.

Dgving, Cora Alexa (2014). Position and Self Understanding of Sunni Muslim Imams in
Norway. Journal of Muslims in Europe, 3, 209-233. https://doi.org/10.1163/22117954-
12341288.

Dreier, Lena und Constantin Wagner (2020). Wer studiert Islamische Theologie? Ein
Uberblick iiber das Fach und seine Studierenden. Frankfurt am Main: AIWG.

Duden (2024a). radikal. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.duden.de/rec
htschreibung/radikal.

Duden (2024b). Salafismus. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.duden.de/
rechtschreibung/Salafismus.

Dziri, Amir (2023). Tradition und Diskurs. Wandel als Moglichkeit islamischer Hermeneutik.
Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110794656.

Eckert, Julia (2008). Laws for Enemies. In: Eckert, Julia (Hg.). The Social Life of Anti-
Terrorism Laws. The War on Terror and the Classification of the »Dangerous Other«
(7-31). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/9783839409640-001.

EJPD (2011). Muslim-Dialog 2010. Austausch zwischen den Bundesbehirden und den
Musliminnen und Muslimen in der Schweiz. Bern: EJPD.

El-Mafaalani, Aladin (2020). Das Integrationsparadox. Warum gelungene Integration zu mehr
Kontflikten fiihrt (5. Auflage). Koln: Kiepenheuer & Witsch.

El-Yousfi, Amin (2019). Conflicting Paradigms of Religious and Bureaucratic Authority in a
British Mosque. Religions, 10(10), 564. https://doi.org/10.3390/rel10100564.


https://doi.org/10.1163/157092511X603983
https://doi.org/10.1163/157092511X603983
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90216-6
https://doi.org/10.1007/978-3-319-60249-3_10
https://doi.org/10.1007/978-3-319-60249-3_10
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Ergebnisse-Empfehlungen/workshop-ausbildung-religioesen-personal.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Ergebnisse-Empfehlungen/workshop-ausbildung-religioesen-personal.html
https://doi.org/10.1080/01402380903538773
https://doi.org/10.1163/22117954-12341288
https://doi.org/10.1163/22117954-12341288
https://www.duden.de/rechtschreibung/radikal
https://www.duden.de/rechtschreibung/radikal
https://www.duden.de/rechtschreibung/Salafismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Salafismus
https://doi.org/10.1515/9783110794656
https://doi.org/10.1515/9783839409640-001
https://doi.org/10.3390/rel10100564

Bibliographie 371

Elias, Norbert (1970). Was ist Soziologie? (12. Auflage). Weinheim und Basel: Beltz Juventa.

Elias, Norbert (2003). Figuration. In: Schifers, Bernhard (Hg.). Grundbegriffe der Soziologie
(8., tiberarbeitete Auflage, 88-91). Opladen: Leske + Budrich.

Elias, Norbert und John L. Scotson (2017 [1965]). Etablierte und Aufenseiter (9. Auflage).
Berlin: Suhrkamp Taschenbuch.

Emirbayer, Mustafa und Ann Mische (2017). Was ist Agency? In: Lowenstein, Heiko und
Mustafa Emirbayer (Hg.). Netzwerke Kultur und Agency. Problemlésungen in relationaler
Methodologie und Sozialtheorie (138-209). Weinheim: Beltz Juventa.

Endres, Jirgen, Andreas Tunger-Zanetti, Samuel-Martin Behloul und Martin Baumann
(2013). Jung, muslimisch, schweizerisch. Muslimische Jugendgruppen, islamische Leben-
fiihrung und Schweizer Gesellschaft. Luzern: Universitdt Luzern, Zentrum Religionsfor-
schung.

Engelhardt, Jan Felix (2017). Islamische Theologie im deutschen Wissenschaftssystem. Aus-
differenzierung und Selbstkonzeption einer neuen Wissenschaftsdisziplin. Wiesbaden:
Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-18431-5.

Engi, Lorenz (2018). Die staatliche Finanzierung von Religionsgemeinschaften. sui generis,
271.

Entman, Robert M. (1993). Framing: Toward Clarification of a Fractured Paradigm. Journal
of Communication, 43(4), 51-58. https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.1993.tb01304 .x.

Erikson, Erik H. (2002 [1966]). Identitiit und Lebenszyklus. Drei Aufsditze (20. Ausgabe).
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Erlanger, Simon, Patrick Kury und Barbara Liithi (2003). «Uberfremdung» oder Politik der
Ausgrenzung: ein Vergleich Schweiz — USA in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts.
Diskurs — Handeln — Erfahrung. Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, 53(4), 437-446.

Eser Davolio, Miryam, Kushtrim Adili, Ayesha Rether und Nina Briiesch (2021). Die Rolle
muslimischer Betreuungspersonen und islamischer Gemeinschaften bei der Priivention
islamistischer Radikalisierung unter besonderer Beriicksichtigung der Aus- und Weiter-
bildung von Imamen in der Schweiz. Studie im Auftrag des Bundesamts fiir Justiz und des
Staatssekretariats fiir Migration. Ziirich: ZHAW Ziircher Hochschule fiir Angewandte
Wissenschaften.

Ettinger, Patrik (2018). Qualitdt der Berichterstattung iiber Muslime in der Schweiz. Bern:
Eidgendssische Kommission gegen Rassismus EKR.

Ettinger, Patrik und Kurt Imhof (2011). Ethnisierung des Politischen und Problematisie-
rung religioser Differenz. Schlussbericht NFP 58. Ziirich: fog — Forschungsbereich
Offentlichkeit und Gesellschaft / Universitiit Ziirich.

Ettinger, Patrik und Linards Udris (2009). Islam as a Threat? Problematisation of Muslims
in the Mass Media and Effects on the Political System. In: Marsden, Lee und Heather
Savigny (Hg.). Media, Religion and Conflict (59-79). Farnham: Ashgate.

Fadil, Nadia (2021). Can critique be moderate? Religion, 51(2), 299-304. https://doi.org/10.
1080/0048721X.2020.1868388.

Farman, Darius und Fabien Merz (2017). Das Engagement muslimischer Organisatio-
nen in der Schweiz gegen gewaltbereiten Extremismus. Bulletin zur schweizerischen
Sicherheitspolitik, 33-57.

Farris, SaraR. (2019). In the Name of Women’s Rights. The Rise of Femonationalism. Durham/
London: Duke University Press. https://doi.org/10.1215/9780822372929.


https://doi.org/10.1007/978-3-658-18431-5
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.1993.tb01304.x
https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1868388
https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1868388
https://doi.org/10.1215/9780822372929

372 Bibliographie

Feddersen, Alexandra (2015). Same but Different: Muslims and Foreigners in Public Media
Discourse. Swiss Political Science Review, 21(2), 287-301. https://doi.org/10.1111/spsr.
12158.

Ferrari, Silvio (2012). The Training of Imams. In: Durham, W. Cole, David M. Kirkham und
Tore Lindholm (Hg.). Islam and Political-Cultural Europe (107-116). Farnham: Ashgate.

Fibbi, Rosita, Barbara von Riitte und Philipp Wanner (2024). Ordentlich einbiirgern in der
Schweiz. Die Auswirkungen des neuen Biirgerrechtsgesetzes des Bundes und Wege zu
einem inklusiveren System der Einbiirgerung. Bern-Wabern: Eidgendssische Migrations-
kommission EKM. Zugriff am 24.07.2024 auf https://www.newsd.admin.ch/newsd/mes
sage/attachments/87798.pdf.

Fibbi, Rosita, Biilent Kaya, Jehane Moussa, Marco Pecoraro, Yannick Rossy und Ilka Steiner
(2014). Die marokkanische, die tunesische und die algerische Bevolkerung in der Schweiz.
Bern-Wabern: Bundesamt fiir Migration (BFM).

FINO (2018a). Dschihad. FINO-Info Nr. 1. Bern: Forum Islam und Naher Osten, Universitéit
Bern.

FINO (2018b). Ultraislamisch. FINO-Info Nr. 2. Bern: Forum Islam und Naher Osten,
Universitit Bern.

FINO (2019). Tagiyya. FINO-Info Nr. 10. Bern: Forum Islam und Naher Osten, Universitéit
Bern.

Fischer, Carolin und Janine Dahinden (2017). Gender representations in politics of belonging:
An analysis of Swiss immigration regulation from the 19th century until today. Ethnicities,
17(4), 445—468. https://doi.org/10.1177/1468796816676844.

Fondation Roi Baudoin (2006). Pour une formation des imams en Belgique. Points de référence
en Belgique et en Europe. Briissel: Fondation Roi Baudoin.

Foner, Nancy (2015). Is Islam in Western Europe Like Race in the United States? Sociological
Forum, 30(4), 885-899. https://doi.org/10.1111/socf.12199.

Foroutan, Naika (2021). Die Postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen der pluralen
Demokratie (2. unverinderte Auflage). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/978
3839459447,

Foucault, Michel (1973). Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter
der Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1977). Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1978). Dispositive der Macht. Uber Sexualitiit, Wissen und Wahrheit.
Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1979). Sexualitit und Wahrheit. Erster Band. Der Wille zum Wissen.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1986a). Sexualitdt und Wahrheit. Zweiter Band. Der Gebrauch der Liiste.
Frankfurt am Main. Suhrkamp.

Foucault, Michel (1986b). Sexualitdt und Wahrheit. Dritter Band. Die Sorge um sich. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2004). Geschichte der Gouvernementalitdit I. Sicherheit, Territorium,
Bevolkerung. Vorlesung am Collége de France 1977—1978. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2014). Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Band Il 1970-1975 (2.
Auflage). Frankfurt am Main: Suhrkamp.


https://doi.org/10.1111/spsr.12158
https://doi.org/10.1111/spsr.12158
https://www.newsd.admin.ch/newsd/message/attachments/87798.pdf
https://www.newsd.admin.ch/newsd/message/attachments/87798.pdf
https://doi.org/10.1177/1468796816676844
https://doi.org/10.1111/socf.12199
https://doi.org/10.1515/9783839459447
https://doi.org/10.1515/9783839459447

Bibliographie 373

Foucault, Michel (2016). Archédologie des Wissens. In: Foucault, Michel. Die Hauptwerke (4.
Auflage, 471-700). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2017 [1974]). Die Ordnung des Diskurses (14. Auflage). Frankfurt am
Main: Fischer Taschenbuch.

Foucault, Michel (2019). Sexualitiit und Wahrheit. Vierter Band. Die Gestindnisse des
Fleisches. Berlin: Suhrkamp.

Fox, Jonathan und Yasemin Akbaba (2015). Securitization of Islam and religious discrimina-
tion: Religious minorities in Western democracies, 1990-2008. Comparative European
Politics, 13(2), 175-197. https://doi.org/10.1057/cep.2013.8.

Fraser, Nancy (2017). Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Traufe des
reaktiondren Populismus. In: Geiselberger, Heinrich (Hg.). Die grofie Regression. Eine
internationale Debatte iiber die geistige Situation der Zeit (77-91). Berlin: Suhrkamp
Verlag.

Frégosi, Franck (2004). L’imam, le conférencier et le jurisconsulte: Retour sur trois figures
contemporaines du champ religieux islamique en France. Archives de sciences sociales
des religions, 49(125), 131-146. https://doi.org/10.4000/assr.1040.

Frégosi, Franck (2018). De quoi le gouvernement de I’islam en France est-il le nom ?
Confluences Méditerranée, 106, 35-51. https://doi.org/10.3917/come.106.0035.

Friedrichs, Jiirgen (2014). Forschungsethik. In: Baur, Nina und Jorg Blasius (Hg.). Handbuch
Methoden der empirischen Sozialforschung (81-91). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.
org/10.1007/978-3-658-37985-8_21.

Galtung, Johan und Mari Holmboe Ruge (1965). The Structure of Foreign News. The Pre-
sentation of the Congo, Cuba and Cyprus Crises in Four Norwegian Newspapers. Journal
of Peace Research, 2(1), 64-90. https://doi.org/10.1177/002234336500200104.

Garrido, Angela (1987). Le début de la politique fédérale a I’égard des étrangers. Lausanne:
Section d’histoire de I’Université de Lausanne.

Gebhardt, Verena (2018). «In Freud und Leid, in guten wie in bosen Tagen». Belastungserleben
pflegender Ehepartnerinnen aus einer rollentheoretischen Perspektive. Osterreichische
Zeitschrift fiir Soziologie, 43, 367-387. https://doi.org/10.1007/s11614-018-0316-8.

Geimer, Alexander, Steffen Amling und Sasa Bosanci¢ (2019). Subjekt und Subjektivie-
rung. Empirische und theoretische Perspektiven auf Subjektivierungsprozesse. Wiesbaden:
Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-658-22313-7.

Geiselberger, Heinrich (2017). Vorwort. In: Geiselberger, Heinrich (Hg.). Die grofie Regres-
sion. Eine internationale Debatte iiber die geistige Situation der Zeit (7-15). Berlin:
Suhrkamp Verlag.

Geoffroy, Eric (2010). Introduction to Sufism. The Inner Path of Islam. Bloomington: World
Wisdom.

Geoffroy, Eric (2015). Le Soufisme (Deuxieme tirage). Paris: Editions Eyrolles.

Gianni, Matteo (2013). Protecting democracy, misrecognising Muslims? An assessment of
Swiss integration policy. In: Behloul, Samuel M., Susanne Leuenberger und Andreas
Tunger-Zanetti (Hg.). Debating Islam. Negotiating Religion, Europe, and the Self (313—
330). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/transcript.9783839422496.313.

Gianni, Matteo (2016). Muslims’ integration as a way to defuse the “Muslim Question”:
insights from the Swiss case. Critical Research on Religion, 4(1), 21-36. https://doi.org/
10.1177/2050303216630070.


https://doi.org/10.1057/cep.2013.8
https://doi.org/10.4000/assr.1040
https://doi.org/10.3917/come.106.0035
https://doi.org/10.1007/978-3-658-37985-8_21
https://doi.org/10.1007/978-3-658-37985-8_21
https://doi.org/10.1177/002234336500200104
https://doi.org/10.1007/s11614-018-0316-8
https://doi.org/10.1007/978-3-658-22313-7
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839422496.313
https://doi.org/10.1177/2050303216630070
https://doi.org/10.1177/2050303216630070

374 Bibliographie

Gianni, Matteo und Gaétan Clavien (2012). Representing Gender, Defining Muslims? Gender
and Figures of Otherness in Public Discourse in Switzerland. In: Flood, Christopher,
Stephen Hutchings, Galina Miazhevich und Henry Nickels (Hg.). Political and Cultural
Representations of Muslims. Islam in the Plural (113-129). Leiden: Brill. https://doi.org/
10.1163/9789004231030_009.

Gianni, Matteo, Marco Giugni und Noemi Vanessa Michel (2015). Les musulmans en Suisse
: profils et intégration. Lausanne: Presses polytechniques et universitaires romandes.
Gilliat-Ray, Sophie (2008). From <Visiting Minister> to <Muslim Chaplain>: The Growth of
Muslim Chaplaincy in Britain, 1970-2007. In: Barker, Eileen (Hg.). The Centrality of
Religion in Social Life. Essays in Honour of James A. Beckford (145-157). Aldershot:

Ashgate.

Gilliat-Ray, Sophie, Mansur Ali und Stephen Pattinson (2013). Understanding Muslim
Chaplaincy. Farnham: Ashgate.

Glaser, Barney G. und Anselm L. Strauss (2005 [1967]). Grounded Theory. Strategien
qualitativer Forschung (2. Auflage). Bern: Hans Huber.

Goffman, Erving (1972). Stigma. Uber die Techniken der Bewiiltigung beschdidigter Identitiit.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Goffman, Erving (1973a). Asyle. Uber die soziale Situation psychiatrischer Patienten und
anderer Insassen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Goffman, Erving (1973b). Interaktion: Spass am Spiel/Rollendistanz. Miinchen: R. Piper &
Co.

Goffman, Erving (1973c). Interaktionsrituale. Uber Verhalten in direkter Kommunikation.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Goffman, Erving (1974). Das Individuum im Offentlichen Austausch. Mikrostudien zur
offentlichen Ordnung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Goffman, Erving (1977). Rahmen-Analyse. Ein Versuch iiber die Organisation von Alltags-
erfahrungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Gonzalez, Philippe (2015). Quand la droite nationaliste montre les minarets: la médiatisation
ambigué d’une initiative populaire en Suisse. Canadian Journal of Communication, 40,
67-85. https://doi.org/10.22230/cjc.2015v40n1a2891.

GroB, Martin (2015). Klassen, Schichten, Mobilitdt. Eine Einfiihrung (2. Auflage). Wiesbaden:
Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-531-19943-6.

Guggisberg, Rahel (08.12.2022). Haus der Religionen reicht Klage gegen unbekannt ein. Der
Bund, 21.

Haab, Katharina, Claudio Bolzman, Andrea Kugler und Ozcan Yilmaz (2010). Diaspora und
Migrantengemeinschaften aus der Tiirkei in der Schweiz. Bern-Wabern: Bundesamt fiir
Migration (BFM).

Habermas, Jiirgen (1994). Staatsbiirgerschaft und nationale Identitit. In: Habermas, Jiirgen.
Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und des demokrati-
schen Rechtsstaates (Vierte, durchgesehene und um Nachwort und Literaturverzeichnis
erweiterte Auflage, 632—-660). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Hafez, Kai (2002). Die politische Dimension der Auslandsberichterstattung. Bd. 2: Das
Nahost- und Islambild in der deutschen iiberregionalen Presse. Baden-Baden: NOMOS.

Hafiz, Asim (2015). Muslim chaplaincy in the UK: the chaplaincy approach as a way to
a modern imamate. Religion, State & Society, 43(1), 85-99. https://doi.org/10.1080/096
37494.2015.1022042.


https://doi.org/10.1163/9789004231030_009
https://doi.org/10.1163/9789004231030_009
https://doi.org/10.22230/cjc.2015v40n1a2891
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19943-6
https://doi.org/10.1080/09637494.2015.1022042
https://doi.org/10.1080/09637494.2015.1022042

Bibliographie 375

Hifliger, Markus (24.07.2024). Die grosste Kirche? Das Bundeshaus! Der Bund, 6.

Halm, Dirk (2013). The Current Discourse on Islam in Germany. International Migration &
Integration, 14, 457-474. https://doi.org/10.1007/s12134-012-0251-7.

Hall, Stuart (2019 [1992]): The West and the Rest: Discourse and Power. In: Hall, Stuart (Hg.).
Essential Essays Volume 2. Identity and Diaspora (141-184). Durham and London: Duke
University Press. https://doi.org/10.1215/9781478002710-009.

Hamzeh, Ahmed Nizar und Richard Hrair Dekmejian (1996). A Sufi Response to Political
Islam: Al-Ahbash of Lebanon. International Journal of Middle East Studies, 28(2), 217-
229. https://doi.org/10.1017/S0020743800063145.

Hinggli, Regula (2012). Key Factors in Frame Building: How Strategic Political Actors Shape
News Media Coverage. American Behavioral Scientist, 56(3), 300-317. https://doi.org/
10.1177/0002764211426327.

Hinggli, Regula (2020). The Origin of Dialogue in the News Media. Cham: Palgrave
Macmillan.

Hinggli, Regula und Hanspeter Kriesi (2010). Political Framing Strategies and Their Impact
on Media Framing in a Swiss Direct-Democratic Campaign. Political Communication,
27, 141-157. https://doi.org/10.1080/10584600903501484.

Hinggli, Regula und Noemi Trucco (2022). Bad guy or good guy? The framing of an imam.
Studies in Communication Sciences, 3, 437-456. https://doi.org/10.24434/j.scoms.2022.
03.2928.

Hartmann, Lea (06.05.2022). Er ist der erste Imam fiirs Militdr. blick.ch. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.blick.ch/politik/armee-bildet-neu-auch-muslime-und-juden-
zu-soldaten-seelsorgern-aus-er-ist-der-erste-militaer-imam-der-schweiz-id17464723.
html.

Hashas, Mohammed (2018). The European imam. A nationalized religious authority. In:
Hashas, Mohammed, Jan Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). Imams in
Western Europe. Developments, Transformations and Institutional Challenges (79-100).
Amsterdam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.1515/9789048540006-007.

Hashas, Mohammed (2019). The Idea of European Islam. Religion, Ethics, Politics and
Perpetual Modernity. Abingdon: Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315106397.

Hashas, Mohammed, Jan Jaap de Ruiter, Niels Valdemar Vinding und Khalid Hajji (2018).
Imams in Western Europe. Developments, transformations and institutional challenges.
In: Hashas, Mohammed, Jan Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). Imams in
Western Europe. Developments, Transformations, and Institutional Challenges (19-37).
Amsterdam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.1515/9789048540006-003.

Hassan, Mona (2012). Reshaping Religious Authority in Contemporary Turkey: State-
sponsored Female Preachers. In: Bano, Masooda und Hilary Kalmbach (Hg.). Women,
Leadership, and Mosques. Changes in Contemporary Islamic Authority (85-103). Leiden:
Brill. https://doi.org/10.1163/9789004209367_006.

Haynes, Jeffrey (2018). Book Review. Securing the sacred. Religion, national security, and
the Western State, by Robert Bosco. Democratization, 25(5), 938-939. https://doi.org/10.
1080/13510347.2017.1340944.

Helfer, Luzia (2016). Media Effects on Politicians: An Individual-Level Political Agenda-
Setting Experiment. The International Journal of Press/Politics, 21(2), 233-252. https://
doi.org/10.1177/1940161215627461.


https://doi.org/10.1007/s12134-012-0251-7
https://doi.org/10.1215/9781478002710-009
https://doi.org/10.1017/S0020743800063145
https://doi.org/10.1177/0002764211426327
https://doi.org/10.1177/0002764211426327
https://doi.org/10.1080/10584600903501484
https://doi.org/10.24434/j.scoms.2022.03.2928
https://doi.org/10.24434/j.scoms.2022.03.2928
https://www.blick.ch/politik/armee-bildet-neu-auch-muslime-und-juden-zu-soldaten-seelsorgern-aus-er-ist-der-erste-militaer-imam-der-schweiz-id17464723.html
https://www.blick.ch/politik/armee-bildet-neu-auch-muslime-und-juden-zu-soldaten-seelsorgern-aus-er-ist-der-erste-militaer-imam-der-schweiz-id17464723.html
https://www.blick.ch/politik/armee-bildet-neu-auch-muslime-und-juden-zu-soldaten-seelsorgern-aus-er-ist-der-erste-militaer-imam-der-schweiz-id17464723.html
https://doi.org/10.1515/9789048540006-007
https://doi.org/10.4324/9781315106397
https://doi.org/10.1515/9789048540006-003
https://doi.org/10.1163/9789004209367_006
https://doi.org/10.1080/13510347.2017.1340944
https://doi.org/10.1080/13510347.2017.1340944
https://doi.org/10.1177/1940161215627461
https://doi.org/10.1177/1940161215627461

376 Bibliographie

Hendricks, Muhsin und Bjorn Krondorfer (2011). Diversity of Sexuality in Islam: Interview
mit Imam Muhsin Hendricks. CrossCurrents, 61(4), 496-501. https://doi.org/10.1111/j.
1939-3881.2011.00198.x.

Hermanns, Harry (2012). Interviewen als Tétigkeit. In: Flick, Uwe, Ernst von Kardorff und
Ines Steinke (Hg.). Qualitative Forschung. Ein Handbuch (9. Auflage, 360-368). Reinbek
bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Hildebrand, Marius (2017). Rechtspopulismus und Hegemonie. Der Aufstieg der SVP und die
diskursive Transformation der politischen Schweiz. Bielefeld: transcript. https://doi.org/
10.14361/9783839437124.

Hilgartner, Stephen und Charles L. Bosk (1988). The Rise and Fall of Social Problems: A
Public Arenas Model. The American Journal of Sociology, 94(1), 53—78. https://doi.org/
10.1086/228951.

Hitzler, Ronald, Jo Reichertz und Norbert Schroer (1999). Das Arbeitsfeld einer hermeneu-
tischen Wissenssoziologie. In: Hitzler, Ronald, Jo Reichertz und Norbert Schroer (Hg.).
Hermeneutische Wissenssoziologie. Standpunkte zur Theorie der Interpretation (9-13).
Konstanz: UVK Universititsverlag Konstanz.

Holloway, Wendy (1984). Gender difference and the production of subjectivity. In: Henri-
ques, Julian, Wendy Holloway, Cathy Urwin, Couze Venn und Valerie Walkerdine (Hg.).
Changing the Subject. Psychology, social regulation and subjectivity (223-261). London:
Routledge. https://doi.org/10.1515/9781474469517-010.

Hough, Christine Victoria, Edward Abbott-Halpin, Tariqg Mahmood und Jessica Giles (2021).
Contemporary Influences on the Role of Imams in Britain: A Critical Analysis of Lea-
dership and Professionalisation for the Imamate in 21%* Century Britain. Religions, 12(9),
771. https://doi.org/10.3390/rel12090771.

Huntington, Samuel P. (1993). The Clash of Civilizations? Foreign Affairs, 73(3), 22—49.

Huss, Boaz (2014). Spirituality: The Emergence of a New Cultural Category and its Challenge
to the Religious and the Secular. Journal of Contemporary Religion, 29(1), 47-60. https://
doi.org/10.1080/13537903.2014.864803.

Hussain, Dilwar und Henry Tuck (2014). The Education and Training of Islamic Faith Leaders
in Europe: A Comparative Evaluation of Approaches in France and Germany. London:
Institute for Strategic Dialogue.

Ibrahim, Dina (2010). The Framing of Islam on Network News Following the September
11th Attacks. The International Communication Gazette, 72(1), 111-125. https://doi.org/
10.1177/1748048509350342.

Imhof, Kurt (2006). Sonderfall Schweiz. Schweizerische Zeitschrift fiir Soziologie, 32(2),
197—223.

Iseni, Bashkim, Didier Ruedin, Dina Bader und Denise Efionayi-Mider (2014). Die Bevil-
kerung von Bosnien und Herzegowina in der Schweiz. Bern-Wabern: Bundesamt fiir
Migration (BFM).

Isis-Arnautovi¢, Esma (2022). Und es gibt sie doch. Ansitze fiir eine anthropologische Wende
im Islam. Herder-Korrespondenz, 9, 43—45.

Isis-Arnautovi¢, Esma (2024). Vom Menschenbild zum Paradigma. Zur Begriindbarkeit einer
theologischen Anthropologie im Islam. Baden-Baden: Nomos.

I1ZBCH (2024). DZemati. Internet-Seite. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.izbch.ch/dze
mati/.


https://doi.org/10.1111/j.1939-3881.2011.00198.x
https://doi.org/10.1111/j.1939-3881.2011.00198.x
https://doi.org/10.14361/9783839437124
https://doi.org/10.14361/9783839437124
https://doi.org/10.1086/228951
https://doi.org/10.1086/228951
https://doi.org/10.1515/9781474469517-010
https://doi.org/10.3390/rel12090771
https://doi.org/10.1080/13537903.2014.864803
https://doi.org/10.1080/13537903.2014.864803
https://doi.org/10.1177/1748048509350342
https://doi.org/10.1177/1748048509350342
https://www.izbch.ch/dzemati/
https://www.izbch.ch/dzemati/

Bibliographie 377

Is Kanunu [Arbeitsgesetz der Republik Tiirkei] (2003). 4857. Zugriff am 02.08.2024 auf
https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.4857 .pdf.

Jachyra, Patrick, Michael Atkinson und Barbara E. Gibson (2014). Gender performativity
during interviews with adolescent boys. Qualitative Research in Sport, Exercise and
Health, 6(4), 568-582. https://doi.org/10.1080/2159676X.2013.877960.

Jacobs, Andreas und Janosch Lipowsky (2019). Imame — made in Europe? Ausbildung und
Beschiftigung von islamischen Geistlichen in Deutschland und Frankreich. Analysen &
Argumente, 346. Sankt Augustin/Berlin: Konrad-Adenauer-Stiftung.

Joas, Hans (1980). Praktische Intersubjektivitiit. Die Entwicklung des Werkes von G. H. Mead.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Johansen, Birgitte und Riem Spielhaus (2012). Counting Deviance: Revisiting a Decade’s
Production of Surveys among Muslims in Western Europe. Journal of Muslims in Europe,
1, 81-112. https://doi.org/10.1163/221179512X644060.

Jonker, Gerdien (2002). Eine Wellenlinge zu Gott. Der Verband der Islamischen Kulturzentren
in Europa. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/9783839400999.

Jouanneau, Solenne (2009). Régulariser ou non un imam étranger en France : droit au séjour
et définition du « bon imam » en pays laique. Politix, 2(86), 147-166. https://doi.org/10.
3917/pox.086.0147.

Jouanneau, Solenne (2012). L’ imam, clerc sans clergé ni église : les répertoires d’une autorité
dissimulée dans les cadres de I’interaction. Geneses, 3(88), 6-24. https://doi.org/10.3917/
2en.088.0006.

Jouanneau, Solenne (2013). Les Imams en France. Une autorité religieuse sous controle.
Marseille: Agone.

Kabha, Mustafa und Haggai Erlich (2006). Al-Ahbash and Wahhabiyya: Interpretations of
Islam. International Journal of Middle East Studies, 38(4), 519-538. https://doi.org/10.
1017/S0020743806412459.

Kahf, Mhoja (1999). Western Representations of the Muslim Woman. From Termagant to
Odalisque. Austin: University of Texas Press.

Kamp, Melanie (2014). Agents of Radicalisation or Agents of Integration? The German
Debate about Imams. In: Peter, Frank und Rafael Ortega (Hg.). Islamic Movements of
Europe. Public Religion and Islamophobia in the Modern World (245-247). London: 1.B.
Tauris.

Kar¢ié, Fikret (1999). Administration of Islamic Affairs in Bosnia and Hercegovina. Islamic
Studies, 38(4), 535-561.

Kar¢i¢, Harun (2012). From Mekteb-I-Nuwwab to the Faculty of Islamic Studies: A Short His-
tory of Bosnia’s Leading Islamic Educational Institution. Occasional Papers on Religion
in Eastern Europe, 31(1), 41-44.

Karimi, Ahmad Milad (2021). Licht tiber Licht. Dekonstruktion des religiosen Denkens im
Islam. Freiburg / Miinchen: Verlag Karl Alber.

Keller, Reiner (2008). Michel Foucault. Konstanz: UVK.

Keller, Reiner (2009). Miill — Die gesellschaftliche Konstruktion des Wertvollen. Die dffentli-
che Diskussion iiber Abfall in Deutschland und Frankreich (2. Auflage). Wiesbaden: VS
Verlag fiir Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-91731-3.

Keller, Reiner (2011a). Diskursforschung. Eine Einfiihrung fiir SozialwissenschaftlerInnen
(4. Auflage). Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/
978-3-531-92085-6.


https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.4857.pdf
https://doi.org/10.1080/2159676X.2013.877960
https://doi.org/10.1163/221179512X644060
https://doi.org/10.1515/9783839400999
https://doi.org/10.3917/pox.086.0147
https://doi.org/10.3917/pox.086.0147
https://doi.org/10.3917/gen.088.0006
https://doi.org/10.3917/gen.088.0006
https://doi.org/10.1017/S0020743806412459
https://doi.org/10.1017/S0020743806412459
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91731-3
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92085-6
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92085-6

378 Bibliographie

Keller, Reiner (2011b). Wissenssoziologische Diskursanalyse. Grundlegung eines For-
schungsprogramms (3. Auflage). Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. https://
doi.org/10.1007/978-3-531-92058-0.

Keller, Reiner (2012a). Das interpretative Paradigma. Eine Einfiihrung. Wiesbaden: Springer
VS. https://doi.org/10.1007/978-3-531-94080-9.

Keller, Reiner (2012b). Der menschliche Faktor. Uber Akteur(inn)en, Sprecher(inn)en, Sub-
jektpositionen, Subjektivierungsweisen in der Wissenssoziologischen Diskursanalyse. In:
Keller, Reiner, Werner Schneider und Willy Viehover (Hg.). Diskurs — Macht — Subjekt.
Theorie und Empirie von Subjektivierung in der Diskursforschung (69—107). Wiesbaden:
VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1_5.

Keller, Reiner und Sasa Bosanci¢ (2018). Wissenssoziologische Diskursanalyse und die Ana-
lyse sozialen Wandels. Das Beispiel offentlicher Debatten iiber Abfall in Deutschland
und Frankreich. In: Akremi, Leila, Nina Baur, Hubert Knoblauch und Boris Traue (Hg.).
Handbuch Interpretativ forschen (886-916). Weinheim: Beltz Juventa.

Keller, Reiner, Werner Schneider und Willy Viehover (2012a). Diskurs — Macht — Subjekt.
Theorie und Empirie von Subjektivierung in der Diskursforschung. Wiesbaden: VS Verlag
fiir Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1.

Keller, Reiner, Werner Schneider und Willy Viehover (2012b). Theorie und Empirie der
Subjektivierung in der Diskursforschung. In: Keller, Reiner, Werner Schneider und Willy
Viehover (Hg.). Diskurs — Macht — Subjekt. Theorie und Empirie von Subjektivierung in
der Diskursforschung (7-20). Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. https://
doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1_1.

Kepplinger, Hans Mathias (1998). Die Demontage der Politik in der Informationsgesellschaft.
Freiburg: Verlag Karl Alber.

Kepplinger, Hans Mathias (2011). Journalismus als Beruf. Wiesbaden: VS Verlag fiir
Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-92915-6.

Khosrokhavar, Farhad (2014). The Constrained Role of the Muslim Chaplain in French Pri-
sons. International Journal of Politics, Culture and Society, 28(1), 67-82. https://doi.org/
10.1007/s10767-014-9183-x.

Kim, Jae Yun, Troy H. Campbell, Steven Shepherd and Aaron C. Kay (2020). Understanding
contemporary forms of exploitation: Attributions of passion serve to legitimize the poor
treatment of workers. Journal of Personality and Social Psychology, 118(1), 121-148.
https://doi.org/10.1037/pspi0000190.

Klessmann, Michael (2012). Das Pfarramt. Einfiihrung in Grundfragen der Pastoraltheologie.
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlagsgesellschaft.

Knoblauch, Hubert (1995). Kommunikationskultur. Die kommunikative Konstruktion kultu-
reller Kontexte. Berlin: de Gruyter.

Knoblauch, Hubert, Jiirgen Raab und Bernt Schnettler (2002). Einleitung. In: Luckmann, Tho-
mas (Hg.). Wissen und Gesellschaft. Ausgewdhlite Aufsditze 1981-2002 (9-39). Konstanz:
UVK.

Kretschmann, Andrea (2017). Soziale Tatsachen. Eine wissenssoziologische Perspektive auf
den «Gefiahrder». Aus Politik und Zeitgeschichte, 3233, 11-16.

Kreuzer, Johann (2016). Das Licht als Metapher in der Philosophie. In: Loureda, Oscar
(Hg.). Licht. Studium Generale 2014/2015 (63—-84). Heidelberg: Heidelberg University
Publishing.


https://doi.org/10.1007/978-3-531-92058-0
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92058-0
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94080-9
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1_5
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1_1
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93108-1_1
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92915-6
https://doi.org/10.1007/s10767-014-9183-x
https://doi.org/10.1007/s10767-014-9183-x
https://doi.org/10.1037/pspi0000190

Bibliographie 379

Kruse, Jan, Stephanie Bethmann, Debora Niermann und Christian Schmieder (2012). Quali-
tative Interviewforschung in und mit fremden Sprachen. Eine Einfiihrung in Theorie und
Praxis. Weinheim: Beltz Juventa.

Kury, Patrick (2003). Uber Fremde reden. Uberfremdungsdiskurs und Ausgrenzung in der
Schweiz 1900-1945. Ziirich: Chronos Verlag.

Kury, Patrick (2006). Der Wunsch nach Homogenitit: Moglichkeiten und Grenzen einer
schweizerischen Bevolkerungspolitik in der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts. Historical
Social Research, 31(4), 263-281.

Kury, Patrick (2008). Der Uberfremdungsdiskurs im 20. Jahrhundert. Auf der Suche nach
dem «Fremden» und dem «Selbst». terra cognita, 13, 24-27.

Larsson, Goran (2018). Studying Islamic theology at European universities. In: Hashas,
Mohammed, Jan Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). Imams in Wes-
tern Europe. Developments, Transformations, and Institutional Challenges (121-140).
Amsterdam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.1515/9789048540006-009.

Lefkowich, Maya (2019). When Women Study Men: Gendered Implications for Qualitative
Research. International Journal of Qualitative Methods, 18, 1-9. https://doi.org/10.1177/
1609406919872388.

Lentin, Alanaund Gavan Titley (2011). The Crises of Multiculturalism. Racism in a Neoliberal
Age. London: Zed Books.

Leonhard, Tobias, Ezgi Giiveng, Melanie Leonhard und Andrea Miiller (2023). Adressierungs-
analyse als Methode der Forschung zur Lehrpersonenbildung. Systematische Schérfungen
und methodische Varianten [83 Absitze]. FQS Forum: Qualitative Sozialforschung /
Forum: Qualitative Social Research, 24(3), Art. 6.

Lewis, Philip (2014). Imams in Britain: agents of de-radicalization? In: Peter, Frank und
Rafael Ortega (Hg.). Islamic Movements of Europe. Public Religion and Islamophobia in
the Modern World (237-240). London: 1.B. Tauris.

Liebsch, Katharina (2002). Lektion IV. Identitit und Habitus. In: Korte, Hermann und Bern-
hard Schifers (Hg.). Einfiihrung in die Hauptbegriffe der Soziologie (7., grundlegend
iiberarbeitete Auflage; 70-85). Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Liedhegener, Antonius, Gert Pickel, Anastas Odermatt, Alexander Yendell und Yvonne
Jaeckel (2019). Wie Religion “uns” trennt—und verbindet. Befunde einer Repriisentativbe-
fragung zur gesellschaftlichen Rolle von religiosen und sozialen Identitditen in Deutschland
und der Schweiz 2019. Luzern und Leipzig: RESIC.

Luckmann, Thomas (2002a). Das kommunikative Paradigma der <neuen> Wissenssoziologie.
In: Luckmann, Thomas (Hg.). Wissen und Gesellschaft. Gesammelte Aufscitze 1981-2002
(201-224). Konstanz: UVK.

Luckmann, Thomas (2002b). Der kommunikative Aufbau der sozialen Welt. In: Luckmann,
Thomas (Hg.). Wissen und Gesellschaft. Gesammelte Aufsdtze 1981-2002 (157-181).
Konstanz: UVK.

Liithi, Barbara und Damir Skenderovic (2019). Changing Perspectives on Migration History
and Research in Switzerland: An Introduction. In: Liithi, Barbara and Damir Skenderovic
(Hg.). Switzerland and Migration. Historical and Current Perspectives on a Changing
Landscape (1-30). Cham: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-319-942
47-6_1.

Liithi, Katharina und Tobias Leonhard (2022). Zur Sache. Die Erweiterung der Adressie-
rungsanalyse um Aspekte des Fachlichen. In: Leonhard, Tobias, Thomas Royar, Matthias


https://doi.org/10.1515/9789048540006-009
https://doi.org/10.1177/1609406919872388
https://doi.org/10.1177/1609406919872388
https://doi.org/10.1007/978-3-319-94247-6_1
https://doi.org/10.1007/978-3-319-94247-6_1

380 Bibliographie

Schierz, Christine Streit und Esther Wiesner (Hg.). Schul- und Berufspraktische Stu-
dien und die Fachdidaktiken. Verhdltnisbestimmungen — Methode — Empirie (133-154).
Miinster: Waxmann Verlag.

Mackert, Jiirgen (2004a). Die Theorie sozialer SchlieBung. Das analytische Potenzial einer
Theorie mittlerer Reichweite. In: Mackert, Jiirgen (Hg.). Die Theorie sozialer Schlieffung.
Tradition, Analysen, Perspektiven (9-24). Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten. https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_1.

Mackert, Jiirgen (2004b). Staatsbiirgerschaft. Die sozialen Mechanismen interner SchlieBung.
In: Mackert, Jiirgen (Hg.). Die Theorie sozialer Schliefjung. Tradition, Analysen, Perspek-
tiven (257-272). Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/
978-3-663-07912-5_13.

Mackert, Jiirgen und Bryan S. Turner (2017). Introduction. Citizenship and its boundaries. In:
Mackert, Jiirgen und Bryan S. Turner (Hg.). The Transformation of Citizenship. Volume
2: Boundaries of Inclusion and Exclusion (1-14). Abingdon: Routledge.

Malesevic¢, Sinisa und Kevin Ryan (2012). The Disfigured Ontology of Figurational Socio-
logy: Norbert Elias and the Question of Violence. Critical Sociology, 39(2), 165-181.
https://doi.org/10.1177/0896920511434484.

Mamdani, Mahmood (2002). Good Muslim, Bad Muslim: A Political Perspective on Culture
and Terrorism. American Anthropologist, 104(3), 766-775.

Mamdani, Mahmood (2004). Good Muslim, Bad Muslim. America, the Cold War, and the
Roots of Terror. New York: Pantheon Books.

Mamdani, Mahmood (2005). Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War and the
origins of terror. India International Centre Quarterly, 32(1), 1-10.

Manning, Peter (2006). Australians Imagining Islam. In: Poole, Elizabeth und John E. Richard-
son (Hg.). Muslims and the News Media (128—141). London: I.B. Tauris. https://doi.org/
10.5040/9780755695652.ch-011.

Maritato, Chiara (2015). Performing Irsad: Female Preachers’ (Vaizeler’s) Religious Assis-
tance Within the Framework of the Turkish State. Turkish Studies, 16(3), 433—-447. https://
doi.org/10.1080/14683849.2015.1056520.

Maritato, Chiara (2016). Reassessing women, religion and the Turkish secular state in the
light of the professionalisation of female preachers (vaizeler) in Istanbul. Religion, State &
Society, 44(3), 258-275. https://doi.org/10.1080/09637494.2016.1204168.

Maritato, Chiara (2018). Addressing the Blurred Edges of Turkey’s Diaspora and Religious
Policy: Diyanet Women Preachers sent to Europe. European Journal of Turkish Studies
[online], 27. https://doi.org/10.4000/ejts.6020.

Maritato, Chiara (2021). Pastors of a dispersed flock: Diyanet officers and Turkey’s art of
governing its diaspora. ltalian Political Science Review/Rivista Italiana di Scienza Politica,
51(3), 321-338. https://doi.org/10.1017/ip0.2020.31.

Maritato, Chiara (2023). From sit-ins to bureaucratic seats: absorbing pious women into
Turkey’s Presidency of Religious Affairs. British Journal of Middle Eastern Studies, 50(4),
923-942. https://doi.org/10.1080/13530194.2022.2042190.

Matthes, Jorg, Ruta Kaskeleviciute, Desirée Schmuck, Christian von Sikorski, Claudia Klo-
basa, Helena Knupfer und Melanie Saumer (2020). Who Differentiates between Muslims
and Islamist Terrorists in Terrorism News Coverage? An Actor-based Approach. Journa-
lism Studies, 21(15), 2135-2153. https://doi.org/10.1080/1461670X.2020.1812422.


https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_1
https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_13
https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_13
https://doi.org/10.1177/0896920511434484
https://doi.org/10.5040/9780755695652.ch-011
https://doi.org/10.5040/9780755695652.ch-011
https://doi.org/10.1080/14683849.2015.1056520
https://doi.org/10.1080/14683849.2015.1056520
https://doi.org/10.1080/09637494.2016.1204168
https://doi.org/10.4000/ejts.6020
https://doi.org/10.1017/ipo.2020.31
https://doi.org/10.1080/13530194.2022.2042190
https://doi.org/10.1080/1461670X.2020.1812422

Bibliographie 381

Maurer, Peter und Barbara Pfetsch (2014). News Coverage of Politics and Conflict Levels.
A cross-national study of journalists’ and politicians’ perceptions of two elements of
mediatization. Journalism Studies, 15(3), 339-355. https://doi.org/10.1080/1461670X.
2014.889477.

McSweeney, Bill (1998). Durkheim and the Copenhagen School: a response to Buzan and
Weaver. Review of International Studies, 24, 137-140. https://doi.org/10.1017/S02602105
98001375.

Mead, George H. (2002 [1934]). Geist, Identitdt und Gesellschaft (13. Auflage). Frankfurt
am Main: Suhrkamp Taschenbuch.

Messner, Francis (2013). La formation des cadres religieux musulmans. Paris: Ministere
de I'Intérieur, Ministére de I’Education nationale, de 1'Enseignement supérieur et de la
Recherche.

Messner, Francis und Moussa Abou Ramadan (2018). L’enseignement universitaire de la
théologie musulmane: Perspectives comparatives. Paris: Cerf.

Mey, Giinter (2000). Erzdhlungen in qualitativen Interviews: Konzepte, Probleme, soziale
Konstruktion. Sozialer Sinn, 1(1), 135-151. https://doi.org/10.1515/s0si-2000-0109.

Michel, Felix, Angelo Zehr und Julian Schmidli (27.08.2019). Wie das Parla-
ment die Wihler abbildet — und wie nicht. srfich. Zugriff am 31.07.2024
auf https://www.srf.ch/news/schweiz/wahlen-2019/wahlen-2019-wie-das-parlament-die-
waehler-abbildet-und-wie-nicht.

Misteli, Roland und Andreas Gisler (1999). Uberfremdung. Karriere und Diffusion eines frem-
denfeindlichen Deutungsmusters. In: Imhof, Kurt, Heinz Kleger und Gaetano Romano
(Hg.). Vom Kalten Krieg zur Kulturrevolution. Analyse von Medienereignissen in der
Schweiz der 50er und 60er Jahre (95-120). Ziirich: Seismo.

Mitchell, Ronald K., Bradley R. Agle und Donna J. Wood (1997). Toward a Theory of Stake-
holder Identification and Salience: Defining the Principle of Who and What Really Counts.
The Academy of Management Review, 22(4), 853—886. https://doi.org/10.2307/259247.

Midtbg, Tor, Stefaan Walgrave, Peter Van Aelst und Dag Arne Christensen (2014). Do the
Media Set the Agenda of Parliament or Is It the Other Way Around? Agenda Interactions
between MPs and Mass Media. In: Deschouwer, Kris und Sam Depauw (Hg.). Repre-
senting the People: A Survey Among Members of Statewide and Substate Parliaments
(188-208). Oxford: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/978019
9684533.003.0009.

Moore, Henrietta L. (1994). A Passion for Difference. Essays in Anthropology and Gender.
Bloomington: Indiana University Press.

Moosavi, Leon (2015). Orientalism at home: Islamophobia in the representations of Islam
and Muslims by the New Labour Government. Ethnicities, 15(5), 652—674. https://doi.
org/10.1177/1468796814525379.

MQR-20 (2020). Medienqualitdtsrating 2020. Ziirich: Stifterverein Medienqualitit Schweiz.

Mudde, Cas (2007). Populist radical right parties in Europe. Cambridge: Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CB0O9780511492037.

Mufid (2024). Unsere Tétigkeit. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://mufid.ch/
titigkeit.

Miiller, Dominik (2017). «Aber Hocam ...» — Imame und die Aushandlung islamischer
Autoritdt im Alltag von Schweizer Moscheen. Zeitschrift fiir Ethnologie, 142, 67-92.


https://doi.org/10.1080/1461670X.2014.889477
https://doi.org/10.1080/1461670X.2014.889477
https://doi.org/10.1017/S0260210598001375
https://doi.org/10.1017/S0260210598001375
https://doi.org/10.1515/sosi-2000-0109
https://www.srf.ch/news/schweiz/wahlen-2019/wahlen-2019-wie-das-parlament-die-waehler-abbildet-und-wie-nicht
https://www.srf.ch/news/schweiz/wahlen-2019/wahlen-2019-wie-das-parlament-die-waehler-abbildet-und-wie-nicht
https://doi.org/10.2307/259247
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199684533.003.0009
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199684533.003.0009
https://doi.org/10.1177/1468796814525379
https://doi.org/10.1177/1468796814525379
https://doi.org/10.1017/CBO9780511492037
https://mufid.ch/t%E4tigkeit
https://mufid.ch/t%E4tigkeit

382 Bibliographie

Murphy, Raymond (2004). Die Struktur sozialer SchlieBung: Zur Kritik und Weiterentwick-
lung der Theorien von Weber, Collins und Parkin. In: Mackert, Jiirgen (Hg.). Die Theorie
sozialer Schlieffung. Tradition, Analysen, Perspektiven (87-109). Wiesbaden: VS Verlag
fiir Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_5.

Nassehi, Armin (1999). Der Fremde als Vertrauter. Soziologische Beobachtungen zur
Konstruktion von Identititen und Differenzen. In: Nassehi, Armin (Hg.). Differenzie-
rungsfolgen. Beitrige zur Soziologie der Moderne (179-201). Wiesbaden: Springer
Fachmedien. https://doi.org/10.1007/978-3-663-08013-8_8.

Naumann, Thomas (2009). Feindbild Islam — Historische und theologische Griinde einer
europdischen Angst. In: Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.). Islamfeindlichkeit. Wenn die
Grenzen der Kritik verschwimmen (19-36). Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten. https://doi.org/10.1007/978-3-531-92385-7_2.

Nollert, Michael (2022). Social cohesion through outside threats and multiple identities. Sim-
mel’s legacy in the analysis of social conflicts. In: Caetano, Pedro und Maria Manuela
Mendes (Hg.). Simmel and Beyond. The Contemporary Relevance of Simmel’s Thought
(76-92). Abingdon: Routledge.

Norris, Pippa und Ronald Inglehart (2011). Sacred and Secular. Religion and Politics World-
wide (2nd Edition). Cambridge: Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/
CBO09780511791017.

Nowak, Anna Christina und Claudia Hornberg (2020). Die dreifache Subjektivitt. In: Treiber,
Angela, Kerstin Kazzazi und Marina Jaciuk (Hg.). Migration Ubersetzen. Alltags- und
Forschungspraktiken des Dolmetschens im Rahmen von Flucht und Migration (45-69).
Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_4.

Offener Brief (2020). Offener Brief von universitiren Rechtsexpertinnen und Rechtsexperten.
Der Entwurf des Bundesgesetzes iiber polizeiliche Massnahmen zur Bekdmpfung von
Terrorismus. Zugrifft am 31.07.2024 auf https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-
zentralasien/schweiz/dok/2020/antiterror-gesetz-aushoehlung-des-rechtsstaates/pmt-off
ener-brief.pdf.

Orban, Anne-Claire (2015). Former « a la belge » les imams, une démarche nécessaire pour
vivre ensemble. Briissel: Pax Christi Wallonie-Bruxelles.

Otterbeck, Jonas (2015). “I wouldn’t call them Muslims!”: Constructing a Respectable Islam.
Numen, 6(2/3), 243-264. https://doi.org/10.1163/15685276-12341365.

Ozgur, Iren (2012). Islamic Schools in Modern Turkey. Faith, Politics, and Education.
Cambridge: Cambridge University Press.

Oztiirk, Ahmet Erdi (2018). Transformation of the Turkish Diyanet both at Home and Abroad:
Three Stages. European Journal of Turkish Studies, 27, 1-14. https://doi.org/10.4000/ejts.
5944.

Pahud de Mortanges, René (2014). Das rechtliche Inkorporationsregime fiir Religionsgemein-
schaften. Eine neue Betrachtungsweise des schweizerischen Religionsverfassungsrechtes
unter Einbezug des NFP 58. In: Arens, Edmund, Martin Baumann, Antonius Liedhegener,
Wolfgang W. Miiller und Markus Ries (Hg.). Integration durch Religion? Geschichtliche
Befunde, gesellschaftliche Analysen, rechtliche Perspektiven (179-212). Ziirich: Pano.

Pahud de Mortanges, René und Raimund Siiess (2020). Muslime und schweizerisches Recht.
Ein Ratgeber fiir Experten und Laien. Ziirich: Schulthess Verlag.

Parade, Ralf (2021). Von Nervenschwachen und Ausgebrannten — «Lehrerkrankheiten»
damals und heute. In: Bohme, Nadine, Benjamin Dreer, Heike Hahn, Sigrid Heinecke,


https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_5
https://doi.org/10.1007/978-3-663-08013-8_8
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92385-7_2
https://doi.org/10.1017/CBO9780511791017
https://doi.org/10.1017/CBO9780511791017
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_4
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/dok/2020/antiterror-gesetz-aushoehlung-des-rechtsstaates/pmt-offener-brief.pdf
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/dok/2020/antiterror-gesetz-aushoehlung-des-rechtsstaates/pmt-offener-brief.pdf
https://www.amnesty.ch/de/laender/europa-zentralasien/schweiz/dok/2020/antiterror-gesetz-aushoehlung-des-rechtsstaates/pmt-offener-brief.pdf
https://doi.org/10.1163/15685276-12341365
https://doi.org/10.4000/ejts.5944
https://doi.org/10.4000/ejts.5944

Bibliographie 383

Gerd Mannhaupt und Sandra Tadnzer (Hg.). Mythen, Widerspriiche und Gewissheiten
der Grundschulforschung. Eine wissenschaftliche Bestandesaufnahme nach 100 Jah-
ren Grundschule (339-345). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-
31737-9_38.

Park, Robert Ezra (1964). Race and Culture. London: The Free Press of Glencoe.

Parkin, Frank (2004a). Duale SchlieBung. In: Mackert, Jiirgen (Hg.). Die Theorie sozia-
ler Schlieffung. Tradition, Analysen, Perspektiven (45—65). Wiesbaden: VS Verlag fiir
Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_3.

Parkin, Frank (2004b). Strategien sozialer SchlieBung und Klassenbildung. In: Mackert, Jiir-
gen (Hg.). Die Theorie sozialer Schliefsung. Tradition, Analysen, Perspektiven (27-43).
Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-663-079
12-5_2.

Parlamentsworterbuch (2024a). Anfrage. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://
www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw %c3%b6rterbuch/par
lamentsw%c3%b6rterbuch-detail ?WordId=60.

Parlamentsworterbuch  (2024b).  Fragestunde im Nationalrat. Internetseite. Zugriff
am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlam
entsw%c3%bb6rterbuch/parlamentsw%c3 %bb6rterbuch-detail?WordId=83.

Parlamentsworterbuch  (2024c). Interpellation. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024
auf https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3 %b6rter
buch/parlamentsw%c3%bo6rterbuch-detail?WordId=116.

Parlamentsworterbuch (2024d). Motion. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 auf https:/
www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3 %b6rterbuch/par
lamentsw%c3 %b6rterbuch-detail?WordId=146.

Parlamentsworterbuch (2024e). Parlamentarische Initiative. Internetseite. Zugriff am
02.08.2024  auf  https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlam
entsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3 %bb6rterbuch-detail ?Wordld=166.

Parlamentsworterbuch (2024f). Postulat. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 auf https:/
www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3 %b6rterbuch/par
lamentsw%c3 %b6rterbuch-detail?WordId=177.

Parlamentsworterbuch (2024g). Vorstoss. Internetseite. Zugriff am 02.08.2024 auf https:/
www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3 %b6rterbuch/par
lamentsw %c3%b6rterbuch-detail ?WordId=238.

Patton, Michael Quinn (2002). Qualitative Research & Evaluation Methods (3rd Edition).
Thousand Oaks: Sage.

Pauha, Teemu Juhani (2015). Ambassadors of Faith. Young Muslims Negotiating for Agency
in the Face of Discursive Government. Journal of Religion in Europe, 8, 73—100. https://
doi.org/10.1163/18748929-00801005.

Pescatore, Lia (06.08.2021). Wer bringt Hassprediger zum Schweigen? blue News. Zugriff
am 02.08.2024 auf https://www.bluewin.ch/de/news/schweiz/wer-muss-gegen-hasspredi
ger-vorgehen-822969.html.

Peter, Frank (2006). Leading the Community of the Middle Way: A Study of the Muslim
Field in France. The Muslim World, 96, 707-736. https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.
2006.00154.x.

Peter, Frank (2008). Political Rationalities, Counter-terrorism and Policies on Islam in the
United Kingdom and France. In: Eckert, Julia (Hg.). The Social Life of Anti-Terrorism


https://doi.org/10.1007/978-3-658-31737-9_38
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31737-9_38
https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_3
https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_2
https://doi.org/10.1007/978-3-663-07912-5_2
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D60
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D60
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D60
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D83
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D83
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D116
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D116
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D146
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D146
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D146
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D166
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D166
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D177
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D177
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D177
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D238
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D238
https://www.parlament.ch/de/%C3%BCber-das-parlament/parlamentsw%c3%b6rterbuch/parlamentsw%c3%b6rterbuch-detail%3FWordId%3D238
https://doi.org/10.1163/18748929-00801005
https://doi.org/10.1163/18748929-00801005
https://www.bluewin.ch/de/news/schweiz/wer-muss-gegen-hassprediger-vorgehen-822969.html
https://www.bluewin.ch/de/news/schweiz/wer-muss-gegen-hassprediger-vorgehen-822969.html
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00154.x
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00154.x

384 Bibliographie

Laws. The War on Terror and the Classification of the »Dangerous Other« (79—108).
Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/9783839409640-004.

Peter, Frank (2014). Imams in France. In: Peter, Frank und Rafael Ortega (Hg.). Islamic
Movements of Europe. Public Religion and Islamophobia in the Modern World (241-244).
London: I. B. Tauris.

Peter, Frank (2018). Training of Imams and the Fight against Radicalization. IEMed
Mediterranean Yearbook 2018, 342-345.

Peter, Frank (2021). Islam and the Governing of Muslims in France. Secularism without
Religion. London: Bloomsbury.

Petersen, Jesper (2019a). Media and the Female Imam. Religions, 10, 159. https://doi.org/10.
3390/rel10030159.

Petersen, Jesper (2019b). Pop-up Mosques, Social Media Adhan, and the Making of Female
and LGBTQ-Inclusive Imams. Journal of Muslims in Europe, 8, 178—196. https://doi.org/
10.1163/22117954-12341392.

Petrocik, John R. (1996). Issue Ownership in Presidential Elections, with a 1980 Case Study.
American Journal of Political Science, 40(3), 825-850.

Pfeifer, Regula (08.05.2022). Imam und bald Seelsorger in der Armee: «Der Armee-
dienst ldsst sich mit dem muslimischen Leben vereinbaren». kath.ch. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.kath.ch/newsd/imam-und-bald-seelsorger-in-der-armee-der-
armeedienst-laesst-sich-mit-dem-muslimischen-leben-vereinbaren/.

Piraino, Francesco und Laura Zambelli (2018). Queer Muslims in South Africa: Engaging
Islamic Tradition. Journal for Islamic Studies, 37, 120—144.

PMT (2020). AS 2021 565. Bundesgesetz vom 25. September 2020 iiber polizeiliche Mass-
nahmen zur Bekdmpfung von Terrorismus (PMT). Stand am 1. Oktober 2021. Zugriff am
02.12.2024 auf https://www.fedlex.admin.ch/eli/oc/2021/565/de.

Pokitsch, Doris (2022). Wer spricht? Sprachbezogene Subjektivierungsprozesse in der Schule
der Migrationsgesellschaft. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-
37812-7.

Polanyi, Karl (2001 [1944]). The Great Transformation. The Political and Economic Origins
of Our Time. Boston: Beacon Press.

Pollack, Detlef (1999). Funktionen von Religion und Kirche in den politischen Umbriichen
des 20. Jahrhunderts: Untersucht anhand der politischen Zdsuren von 1945 und 1989 in
Deutschland. Kirchliche Zeitgeschichte, 12(1), 64—94.

Poole, Elizabeth (2002). Media Representations of British Muslims. Reporting Islam. London:
I.B. Tauris.

Poole, Elizabeth (2006). The Effects of September 11 and the War in Iraq on British Newspaper
Coverage. In: Poole, Elizabeth und John E. Richardson (Hg.). Muslims and the News Media
(89-102). London: 1.B. Tauris. https://doi.org/10.5040/9780755695652.ch-008.

Postulat Marchesi (2021). Schweizerisches Zentrum fiir Islam und Gesellschaft in Freiburg.
Stopp der Finanzierung durch offentliche Gelder priifen. Geschéftsnummer 21.3767, Stand
der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbe
trieb/suche-curia-vista/geschaeft?Affairld=20213767.

Przyborski, Aglaja und Monika Wohlrab-Sahr (2021). Qualitative Sozialforschung. Ein
Arbeitsbuch (5., iiberarbeitete und erweiterte Auflage). Berlin: Walter de Gruyter. https://
doi.org/10.1515/9783110710663.


https://doi.org/10.1515/9783839409640-004
https://doi.org/10.3390/rel10030159
https://doi.org/10.3390/rel10030159
https://doi.org/10.1163/22117954-12341392
https://doi.org/10.1163/22117954-12341392
https://www.kath.ch/newsd/imam-und-bald-seelsorger-in-der-armee-der-armeedienst-laesst-sich-mit-dem-muslimischen-leben-vereinbaren/
https://www.kath.ch/newsd/imam-und-bald-seelsorger-in-der-armee-der-armeedienst-laesst-sich-mit-dem-muslimischen-leben-vereinbaren/
https://www.fedlex.admin.ch/eli/oc/2021/565/de
https://doi.org/10.1007/978-3-658-37812-7
https://doi.org/10.1007/978-3-658-37812-7
https://doi.org/10.5040/9780755695652.ch-008
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20213767
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20213767
https://doi.org/10.1515/9783110710663
https://doi.org/10.1515/9783110710663

Bibliographie 385

Raemy, Patric, Lea Hellmueller und Daniel Beck (2021). Journalists’ contributions to politi-
cal life in Switzerland: Professional role conceptions and perceptions of role enactment.
Journalism, 22(3), 767-786. https://doi.org/10.1177/1464884918802542.

Rascoff, Samuel J. (2012). Establishing Official Islam? The Law and Strategy of Counter-
Radicalization. Stanford Law Review, 64(1), 125-189.

Reckwitz, Andreas (2006). Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der
biirgerlichen Moderne zur Postmoderne. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Reckwitz, Andreas (2008). Subjekt. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/978383940
5703.

Redhouse Yeni (1968). Tiirkce — Ingilizce Sézliik. Istanbul: Redhouse Yayinevi.

Reichertz, Jo und Norbert Schroer (1994). Erheben, Auswerten, Darstellen: Konturen einer
hermeneutischen Wissenssoziologie. In: Schroer, Norbert (Hg.). Interpretative Sozialfor-
schung: auf dem Wege zu einer hermeneutischen Wissenssoziologie (56-84). Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Renan, Ernest (1882). Qu’est-ce qu’une nation? (Deuxiéme Edition). Paris : Michéle Levy
Freres.

Ricken, Norbert und Nadine Rose (2023). Anerkennung und Adressierung. Theoretische
Grundlagen und systematische Perspektiven. In: Ricken, Norbert, Nadine Rose, Anne
Otzen und Nele Kuhlmann (Hg.). Die Sprachlichkeit der Anerkennung. Subjektivierungs-
theoretische Perspektiven auf eine Form des Piadagogischen (20-67). Weinheim Basel:
Beltz.

Rohrer, Stefan (i. E.): All you need is adaption? Momente der Agency zwischen Anrufung,
Zuwendung und Selbstverhiltnis. In: Brodersen, Folke, Doris Pokitsch, Stefan Rohrer
und Noemi Trucco (Hg.). Adaptive Subjekte. Linking Collaboration and Contradiction.
Wiesbaden: Springer VS.

Rohe, Mathias (2009). Das islamische Recht. Geschichte und Gegenwart. Miinchen: C.H.
Beck.

Romano, Gaetano (1999). Vom Sonderfall zur Uberfremdung. Zur Erfolgsgeschichte gemein-
schaftsideologischen Denkens im offentlichen politischen Diskurs der spiten fiinfziger
und der sechziger Jahre. In: Imhof, Kurt, Heinz Kleger und Gaetano Romano (Hg.). Vom
Kalten Krieg zur Kulturrevolution. Analyse von Medienereignissen in der Schweiz der
50er und 60er Jahre (55-93). Ziirich: Seismo Verlag.

Rose, Nadine und Norbert Ricken (2018). Interaktionsanalyse als Adressierungsanalyse —
eine Perspektive der Subjektivationsforschung. In: Heinrich, Martin und Andreas Wernet
(Hg.). Rekonstruktive Bildungsforschung. Zugdnge und Methoden (159—175). Wiesbaden:
Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-18007-2_11.

Roselli, Sophie (25.11.2016). La mosquée ne veut plus de I’'imam controversé. Tribune de
Geneve, 22.

RSI (08.12.2021). Naturalizzazione dell’imam, partita riaperta. Zugriff am 02.08.2024
auf https://www.rsi.ch/news/ticino-e-grigioni-e-insubria/Naturalizzazione-dellimam-par
tita-riaperta-14926113.html.

Rudolph, Ulrich, Dorothea Liiddeckens und Christoph Uehlinger (2009). Imam-Ausbildung
und islamische Religionspddagogik in der Schweiz? Schlussbericht. Eine Untersuchung
im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms «Religionsgemeinschaften, Staat und
Gesellschaft» (NFP 58). Unter Mitarbeit von Andreas Tunger-Zanetti, [rma Delacombaz
und Nadja Riiegg. Ziirich: Universitit Ziirich.


https://doi.org/10.1177/1464884918802542
https://doi.org/10.1515/9783839405703
https://doi.org/10.1515/9783839405703
https://doi.org/10.1007/978-3-658-18007-2_11
https://www.rsi.ch/news/ticino-e-grigioni-e-insubria/Naturalizzazione-dellimam-partita-riaperta-14926113.html
https://www.rsi.ch/news/ticino-e-grigioni-e-insubria/Naturalizzazione-dellimam-partita-riaperta-14926113.html

386 Bibliographie

Salzbrunn, Monika und Barbara Dellwo (2019). Introduction. In: Salzbrunn, Monika (Hg.).
L’islam (in)visible en ville. Appartenances et engagements dans I’espace urbain (9-31).
Genlf: Editions Labor et Fides.

Sahin, Ertugrul (2011). Etablierung der islamischen Theologie an deutschen Universititen:
Herausforderungen — Erwartungen — Perspektiven. Zeitschrift fiir islamische Studien, 1(1),
6-29.

Schifers, Bernhard (2008). Soziales Handeln und seine Grundlagen: Normen, Werte Sinn.
In: Korte, Hermann und Bernhard Schifers (Hg.). Einfiithrung in Hauptbegriffe der
Soziologie (7., grundlegend iiberarbeitete Auflage; 24-44). Wiesbaden: VS Verlag fiir
Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-658-13411-2_2.

Schenardi, Claudio (2021). Schweizer Imame im Spannungsfeld islamkritischer Vorurteile.
Unverdffentlichte Masterarbeit zur Erreichung des akademischen Grades Master of Arts
in Spiritual Theology MA. Salzburg: Paris Lodron Universitt.

Schetsche, Michael (2014). Empirische Analyse sozialer Probleme. Das wissenssoziologische
Programm (2., aktualisierte Auflage). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/
978-3-658-02280-8.

Schiffauer, Werner (2007a). Der unheimliche Muslim — Staatsbiirgerschaft und zivilgesell-
schaftliche Angste. In: Wohlrab-Sahr, Monika und Levent Tezcan (Hg.). Konfliktfeld
Islam in Europa (111-133). Baden-Baden: Nomos. https://doi.org/10.5771/978384520
3263-111.

Schiffauer, Werner (2007b). Nicht-intendierte Folgen der Sicherheitspolitik nachdem 11. Sep-
tember. In: Graulich, Kurt und Dieter Simon (Hg.). Terrorismus und Rechtsstaatlichkeit.
Analysen, Handlungsoptionen, Perspektiven (361-375). Berlin: Akademie Verlag.

Schiffauer, Werner (2008). Suspect Subjects: Muslim Migrants and the Security Agencies
in Germany. In: Eckert, Julia (Hg.). The Social Life of Anti-Terrorism Laws. The War on
Terror and the Classification of the »Dangerous Other« (55-78). Bielefeld: transcript.
https://doi.org/10.1515/9783839409640-003.

Schiffauer, Werner (2010). Nach dem Islamismus. Eine Ethnographie der Islamischen
Gemeinschaft Milli Goriis. Berlin: Suhrkamp.

Schlifli, André und Irena Sgier (2014). Weiterbildung in der Schweiz (3., vollstindig
iiberarbeitete Auflage). Bielefeld: Bertelsmann.

Schmid, Andreas und Stefanie Hasler (16.11.2022). Verbotene Trauungen im Haus der Reli-
gionen. srf.ch. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.srf.ch/news/schweiz/zwangshei
raten-verbotene-trauungen-im-haus-der-religionen.

Schmid, Hansjorg (2007). Auf dem Weg zum Integrationslotsen? Das Rollenverstindnis der
Imame in Deutschland éndert sich. Herder Korrespondenz, 61(1), 25-30.

Schmid, Hansjorg (2013). Islam im europdischen Haus. Wege zu einer interreligiosen
Sozialethik (2. Auflage). Freiburg i. Br.: Herder.

Schmid, Hansjorg (2017). Dialogue in Conflict — Conflict in Dialogue: Unexpected Loci of
Interreligious Theology. Studies in Interreligious Dialogue, 27(2), 95-115. https://doi.
org/10.2143/S1D.27.2.3269037.

Schmid, Hansjorg (2020a). Dialog als Netz. Zwei jiidisch-christlich-muslimische Initiativen
im Vergleich. In: Sievernich, Michael und Klaus Vellguth (Hg.). Christentum in der Neu-
zeit. Geschichte, Religion, Mission, Mystik. Festschrift fiir Mariano Delgado (266-283).
Freiburg i. Br.: Verlag Herder.


https://doi.org/10.1007/978-3-658-13411-2_2
https://doi.org/10.1007/978-3-658-02280-8
https://doi.org/10.1007/978-3-658-02280-8
https://doi.org/10.5771/9783845203263-111
https://doi.org/10.5771/9783845203263-111
https://doi.org/10.1515/9783839409640-003
https://www.srf.ch/news/schweiz/zwangsheiraten-verbotene-trauungen-im-haus-der-religionen
https://www.srf.ch/news/schweiz/zwangsheiraten-verbotene-trauungen-im-haus-der-religionen
https://doi.org/10.2143/SID.27.2.3269037
https://doi.org/10.2143/SID.27.2.3269037

Bibliographie 387

Schmid, Hansjorg (2020b). “I’m just an Imam, not Superman”: Imams in Switzerland. Bet-
ween Stakeholder Objects and Self-Interpretation. Journal of Muslims in Europe, 9, 64-95.
https://doi.org/10.1163/22117954-12341408.

Schmid, Hansjorg (2020c). Interreligious Dialogues in Switzerland. A Multiple-Case Study
Focusing on Socio-Political Contexts. Interdisciplinary Journal for Religion and Trans-
formation in Contemporary Society, 6(2), 293-316. https://doi.org/10.30965/23642807-
00602004.

Schmid, Hansjorg und Andrea Lang (2020). Muslimische Seelsorge im Kanton Ziirich.
SZIG-Papers 8. Freiburg: Schweizerisches Zentrum fiir Islam und Gesellschaft (SZIG),
Universitit Freiburg.

Schmid, Hansjorg und Noemi Trucco (2019). Bildungsangebote fiir Imame — ein Liinder-
vergleich aus Schweizer Perspektive. SZIG/CSIS-Studies 3. Fribourg: Schweizerisches
Zentrum fiir Islam und Gesellschaft, Universitit Fribourg. https://folia.unifr.ch/unifr/doc
uments/308289.

Schmid, Hansjorg und Noemi Trucco (2022). Former les imams en Suisse? Entre gouvernance
politique et autoréflexion islamique. In: Gisel, Pierre, Philippe Gonzalez et Isabelle Ullern
(Hg.). Former des acteurs religieux. Entre radicalisation et reconnaissance (83—106).
Genlf: Labor et Fides. https://folia.unifr.ch/unifr/documents/320268.

Schmid, Hansjorg, Noemi Trucco und Federico Biasca (2022). Swiss Muslim Communities in
Transnational and Local Interactions. Public Perceptions, State of Research, Case Studies.
SZIG/CSIS-Studies 7. Fribourg: Schweizerisches Zentrum fiir Islam und Gesellschaft,
Universitét Fribourg. https://doi.org/10.51363/unifr.szigs.2022.007.

Schmid, Hansjorg, René Pahud de Mortanges, Andreas Tunger-Zanetti und Tatiana Roveri
(2023). Religiose Diversitdt, interreligiose Perspektiven und islamischer Religionsunter-
richt in der Schweiz. Bestandesaufnahme und Gestaltungsspielriume. SZIG/CSIS-Studies
10. Fribourg: Schweizerisches Zentrum fiir Islam und Gesellschaft, Universitét Fribourg.
https://doi.org/10.51363/unifr.szigs.2023.010d.

Schneiders, Thorsten Gerald (2014). Einleitung. In: Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.). Sala-
fismus in Deutschland. Urspriinge und Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen
Bewegung (9-24). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/transcript.978383942
7118.intro.

Schneuwly Purdie, Mallory (2011). « Silence... Nous sommes en direct avec Allah ».
L’émergence d’intervenants musulmans en contexte carcéral. Archives de sciences sociales
des religions, 153, 105-121. https://doi.org/10.4000/assr.22771.

Schneuwly Purdie, Mallory und Andreas Tunger-Zanetti (2018). Switzerland. In: Scharbrodt,
Oliver, Samim Akgoniil, Ahmet AlibasSi¢, Jgrgen S. Nielsen und Egdunas Racius (Hg.).
Yearbook of Muslims in Europe, Vol. 9 (659-678). Leiden: Brill.

Schneuwly Purdie, Mallory und Andreas Tunger-Zanetti (2021). Switzerland. In: Racius,
Egdinas, Stephanie Miissig, Samim Akgoniil, Ahmet Alibasié, Jgrgen S. Nielsen und
Oliver Scharbrodt (Hg.). Yearbook of Muslims in Europe, Vol. 12 (643—660). Leiden:
Brill.

Schneuwly Purdie, Mallory und Andreas Tunger-Zanetti (2022). Switzerland. In: Miissig,
Stefanie, Egdiinas Racius, Samim Akgoniil, Ahmet Alibasic, Jgrgen S. Nielsen und Oliver
Scharbrodt (Hg.). Yearbook of Muslims in Europe, Vol. 13 (643—-660). Leiden: Brill.


https://doi.org/10.1163/22117954-12341408
https://doi.org/10.30965/23642807-00602004
https://doi.org/10.30965/23642807-00602004
https://folia.unifr.ch/unifr/documents/308289
https://folia.unifr.ch/unifr/documents/308289
https://folia.unifr.ch/unifr/documents/320268
https://doi.org/10.51363/unifr.szigs.2022.007
https://doi.org/10.51363/unifr.szigs.2023.010d
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839427118.intro
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839427118.intro
https://doi.org/10.4000/assr.22771

388 Bibliographie

Schneuwly Purdie, Mallory und Andreas Tunger-Zanetti (2023). Switzerland. In: Miissig,
Stephanie, Egdiinas Racius, Samim Akgoniil, Jgrgen S. Nielsen und Oliver Scharbrodt
(Hg.). Yearbook of Muslims in Europe. Vol. 14 (667-683). Leiden: Brill.

Schonfeld, Anne (2014). Regulierung durch Wissensproduktion — Staatliche Versuche einer
Institutionalisierung der Ausbildung von Imamen in Deutschland. In: Cavuldak, Ahmet,
Oliver Hidalgo, Philipp W. Hildmann und Holger Zapf (Hg.). Demokratie und Islam.
Theoretische und empirische Studien (399-423). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.
org/10.1007/978-3-531-19833-0_18.

Schonig, Hanne (2012). Der Imam als Schlichter — Herausforderung im europdischen Kontext.
In: Fikentscher, Riidiger und Angela Kolb (Hg.). Schlichtungskulturen in Europa (71-84).
Halle (Saale): Mitteldeutscher Verlag.

Schranz, Mario und Kurt Imhof (2002). Muslime in der Schweiz — Muslime in der 6ffentlichen
Kommunikation. Medienheft, 1-7.

Schiirmann, Lena (2022). Scham und Verdacht: Subjektivierung im Niedriglohnsektor. In:
Bosancié, Sasa, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schiirmann, Tina Spies und Boris Traue
(Hg.). Following the Subject. Grundlagen und Zugdnge empirischer Subjektivierungsfor-
schung — Foundations and Approaches of Empirical Subjectivation Research (171-196).
Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_17.

Schiirmann, Lena und Lisa Pfahl (2022). Position und Positionierung in der Subjektivie-
rungsforschung. In: Bosanci¢, SaSa, Folke Brodersen, Lisa Pfahl, Lena Schiirmann, Tina
Spies und Boris Traue (Hg.). Positioning the Subject. Methodologien der Subjektivie-
rungsforschung / Methodologies of Subjectivation Research (3-22). Wiesbaden: Springer
VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-38539-2_1.

Schiitz, Alfred (1972). Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch. In: Brodersen, Arvid
(Hg.). Gesammelte Aufsditze 2. Studien zur soziologischen Theorie (53—69). Den Haag:
M. Nijhoff.

Schiitz, Alfred (2004 [1932]). Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die
verstehende Soziologie. Konstanz: UVK.

Schiitz, Alfred und Thomas Luckmann (1979). Strukturen der Lebenswelt. Band 1. Frankfurt
am Main: Suhrkamp Taschenbuch.

Schiitze, Fritz (1983). Biographieforschung und narratives Interview. Neue Praxis, 13(3),
283-293.

Schulze, Reinhard (1996). Was ist die islamische Aufklarung? Die Welt des Islams, 36(3),
276-325.

Schulze, Reinhard (2006). Imam. In: Auffarth, Christoph, Hans G. Kippenberg und Axel
Michaels (Hg.). Worterbuch der Religionen (236-237). Stuttgart: Alfred Kroner Verlag.

Schulze, Reinhard (2021). Der Schweizer Weg zum Schleierverbot. Journal21.ch. Zugriff am
31.07.2024 auf https://www.journal21.ch/der-schweizer-weg-zum-schleierverbot.

Schwab-Trapp, Michael (2001). Diskurs als soziologisches Konzept. Bausteine fiir eine
soziologisch orientierte Diskursanalyse. In: Keller, Reiner, Andreas Hirseland, Werner
Schneider und Willy Viehover (Hg.). Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse.
Band I: Theorien und Methoden (261-283). Opladen: Leske + Budrich. https://doi.org/
10.1007/978-3-322-99906-1_10.

Scott, Joan Wallach (2018). Sex & Secularism. Princeton: Princeton University Press.

Sedgwick, Mark J. (2001). Sufism. The Essentials (Second printing). Cairo: The American
University in Cairo Press.


https://doi.org/10.1007/978-3-531-19833-0_18
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19833-0_18
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31497-2_7
https://doi.org/10.1007/978-3-658-38539-2_1
https://www.journal21.ch/der-schweizer-weg-zum-schleierverbot
https://doi.org/10.1007/978-3-322-99906-1_10
https://doi.org/10.1007/978-3-322-99906-1_10

Bibliographie 389

Sedgwick, Mark (2010). The Concept of Radicalization as a Source of Confusion. Terrorism
and Political Violence, 22(4), 479—494. https://doi.org/10.1080/09546553.2010.4910009.

SEM (2021). Weisungen und Erldiuterungen Auslinderbereich (Weisungen AIG). Kapitel 4
Aufenthalt mit Erwerbstdtigkeit. Stand 1. Januar 2021. Bern Wabern: SEM.

SEM (2022). Asylstatistik 202 1. Zugritf am 02.08.2024 auf https://www.sem.admin.ch/sem/
de/home/sem/medien/mm.msg-id-87177.html.

SEM (2024). Asylgesuche nach Nationen von 1986 bis 2024. Excel-Tabelle. Zugriff
am 31.07.2024 auf https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/statistik/asylst
atistik/uebersichten.html.

SEM-Mitarbeiter*in (2021). Personliche Mitteilung, 26.04.2021.

Sen, Amartya (2005). Welcher Multikulturalismus? Lettre International, 72, 104—106.

Senn, Tobias (2017). Hochkonjunktur, « Uberfremdung» und Foderalismus. Kantonalisierte
Schweizer Arbeitsmigrationspolitik am Beispiel Basel-Landschaft 1945-1975. Ziirich:
Chronos Verlag.

Séze, Romain (2013). Etre imam en France. Transformations du « clergé » musulman en
contexte minoritaire. Paris: Les Editions du Cerf.

Sheikhzadegan, Amir (2017). «Ich bin ein Produkt der Anti-Minarett-Initiative»: Islam in der
Schweiz vor dem Hintergrund identitdrer Grenzziehungen. Schweizerische Zeitschrift fiir
Religions- und Kulturgeschichte, 111, 229-244. https://doi.org/10.5169/seals-772440.

Shooman, Yasemin (2014). «... weil ihre Kultur so ist». Narrative des antimuslimischen
Rassismus. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.14361/transcript.9783839428665.35.

Sides, John (2006). The Origins of Campaign Agendas. British Journal of Political Science,
36, 407-436. https://doi.org/10.1017/S0007123406000226.

Simmel, Georg (1992a[1908]). Der Streit. In: Simmel, Georg (Hg.). Soziologie. Untersuchun-
gen iiber die Formen der Vergesellschaftung. Band II (8. Auflage, 284-382). Frankfurt
am Main: Suhrkamp Verlag.

Simmel, Georg (1992b [1908]). Exkurs iiber den Fremden. In: Simmel, Georg (Hg.). Sozio-
logie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung. Band II (8. Auflage,
764-771). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Siouti, Irina, Tina Spies, Elisabeth Tuider, Hella von Unger und Erol Yildiz (2022a). Metho-
dologischer Eurozentrismus und das Konzept des Othering. Eine Einleitung. In: Siouti,
Irina, Tina Spies, Elisabeth Tuider, Hella von Unger und Erol Yildiz (Hg.). Othe-
ring in der postmigrantischen Gesellschaft. Herausforderungen und Konsequenzen fiir
die Forschungspraxis (7-30). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/978383946308
6-001.

Siouti, Irina, Tina Spies, Elisabeth Tuider, Hella von Unger und Erol Yildiz (2022b). Othe-
ring in der postmigrantischen Gesellschaft. Herausforderungen und Konsequenzen fiir die
Forschungspraxis. Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/9783839463086.

Skenderovic, Damir (2007). Immigration and the radical right in Switzerland: ideology, dis-
course and opportunities. Patterns of Prejudice, 41(2), 155-176. https://doi.org/10.1080/
00313220701265528.

Skenderovic, Damir (2008a). Die Macht rechtspopulistischer Aussenseiter in den 1960er bis
1980er Jahren. In: Skenderovic, Damir und Gianni D’ Amato (Hg.). Mit dem Fremden
politisieren. Rechtspopulistische Parteien und Migrationspolitik in der Schweiz seit den
1960er Jahren (31-67). Ziirich: Chronos Verlag.


https://doi.org/10.1080/09546553.2010.491009
https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/sem/medien/mm.msg-id-87177.html
https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/sem/medien/mm.msg-id-87177.html
https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/statistik/asylstatistik/uebersichten.html
https://www.sem.admin.ch/sem/de/home/publiservice/statistik/asylstatistik/uebersichten.html
https://doi.org/10.5169/seals-772440
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839428665.35
https://doi.org/10.1017/S0007123406000226
https://doi.org/10.1515/9783839463086-001
https://doi.org/10.1515/9783839463086-001
https://doi.org/10.1515/9783839463086
https://doi.org/10.1080/00313220701265528
https://doi.org/10.1080/00313220701265528

390 Bibliographie

Skenderovic, Damir (2008b). Wandel und Aufschwung des Rechtspopulismus in den 1990er
und 2000er Jahren. In: Skenderovic, Damir und Gianni D’ Amato (Hg.). Mit dem Fremden
politisieren. Rechtspopulistische Parteien und Migrationspolitik in der Schweiz seit den
1960er Jahren (99-152). Ziirich: Chronos Verlag.

Skenderovic, Damir und Gianni D’ Amato (2008). Mit dem Fremden politisieren. Rechtspo-
pulistische Parteien und Migrationspolitik in der Schweiz seit den 1960er Jahren. Ziirich:
Chronos Verlag.

Snow, David A. und Robert D. Benford (1988). Ideology, Frame Resonance, and Participant
Mobilization. International Social Movement Research, 1, 197-217.

Soeffner, Hans-Georg und Hitzler Ronald (1994). Qualitatives Vorgehen — “Interpretation”. In:
Hermann, Theo und Werner H. Tack (Hg.). Methodologische Grundlagen der Psychologie
(98-136). Gottingen: Hogrefe.

Sozeri, Semiha, Hiilya Kosar Altinyelken und Monique Volman (2018). Training imams in
the Netherlands: the failure of a post-secular endeavour. British Journal of Religious
Education, 1-11. https://doi.org/10.1080/01416200.2018.1484697.

Spielhaus, Riem (2006). Religion und Identitit. Vom deutschen Versuch, ,,Auslidnder* zu
.Muslimen* zu machen. Internationale Politik, 28-36.

Spielhaus, Riem (2010). Media making Muslims: the construction of a Muslim community in
Germany through media debate. Contemporary Islam, 4, 11-27. https://doi.org/10.1007/
s11562-009-0099-6.

Spies, Tina (2009). Diskurs, Subjekt und Handlungsmacht. Zur Verkniipfung von Diskurs-
und Biografieforschung mithilfe des Konzepts der Artikulation [70 Absétze]. FQS Forum:
Qualitative Sozialforschung / Forum: Qualitative Social Research, 10(2), Art. 36. https://
www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1150/2760.

Spies, Tina (2010). Migration und Ménnlichkeit. Biographien junger Strafféilliger im Diskurs.
Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/transcript.9783839415191.

Spies, Tina (2017). Subjektpositionen und Positionierungen im Diskurs. Methodologische
Uberlegungen zu Subjekt, Macht und Agency im Anschluss an Stuart Hall. In: Spies, Tina
und Elisabeth Tuider (Hg.). Biographie und Diskurs. Methodisches Vorgehen und Metho-
dologische Verbindungen (69-90). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-
3-658-13756-4_4.

Spies, Tina und Elisabeth Tuider (2017). Biographie und Diskurs. Methodisches Vorgehen
und Methodologische Verbindungen. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/
978-3-658-13756-4.

Spies, Tina und Elisabeth Tuider (2022). Subjektivierung und Othering in der postmigranti-
schen Gesellschaft. Entwurf einer intersektional-dekolonialen Subjektivierungsforschung.
In: Siouti, Irina, Tina Spies, Elisabeth Tuider, Hella von Unger und Erol Yildiz (Hg.).
Othering in der postmigrantischen Gesellschaft. Herausforderungen und Konsequenzen
fiir die Forschungspraxis (57-83). Bielefeld: transcript. https://doi.org/10.1515/978383
9463086-003.

SR 122 (2014). Bundesgesetz iiber das Verbot der Gruppierungen «Al-Qaida» und «Isla-
mischer Staat» sowie verwandter Organisationen, Stand 1. Januar 2019, aufgehoben am
1. Dezember 2022. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2014/
764/de.


https://doi.org/10.1080/01416200.2018.1484697
https://doi.org/10.1007/s11562-009-0099-6
https://doi.org/10.1007/s11562-009-0099-6
https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1150/2760
https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1150/2760
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839415191
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13756-4_4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13756-4_4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13756-4
https://doi.org/10.1007/978-3-658-13756-4
https://doi.org/10.1515/9783839463086-003
https://doi.org/10.1515/9783839463086-003
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2014/764/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2014/764/de

Bibliographie 391

Stadt Ziirich Sicherheitsdepartement (2024). Fachstelle Briickenbauer. Internet-Seite. Zugriff
am 02.08.2024 auf https://www.stadt-zuerich.ch/pd/de/index/stadtpolizei_zuerich/praeve
ntion/fachstelle-brueckenbauer.html.

Steinke, Ines (2012). Giitekriterien qualitativer Forschung. In: Flick, Uwe, Ernst von Kardorff
und Ines Steinke (Hg.). Qualitative Forschung. Ein Handbuch (9. Auflage, 319-331).
Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

StGB (1937). SR 311.0, Stand am 1. Juli 2024. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.fed
lex.admin.ch/eli/cc/54/757_781_799/de.

Stichweh, Rudolf (1992). Der Fremde — Zur Evolution der Weltgesellschaft. Rechtshistori-
sches Journal, 11, 295-316.

Stichweh, Rudolf (2010). Der Fremde. Studien zur Soziologie und Sozialgeschichte. Berlin:
Suhrkamp.

Stolz, Jorg und Jeremy Senn (2022). Generationen abnehmenden Glaubens. Sékularisierung
in der Schweiz 1930-2000. In: Stolz, Jorg, Arnd Biinker, Antonius Liedhegener, Eva
Baumann-Neuhaus, Irene Becci, Zhargalma Dandarova Robert, Jeremy Senn, Pascal Tan-
ner, Oliver Wickerlig und Urs Winter-Pfindler (Hg.). Religionstrends in der Schweiz.
Religion, Spiritualitit und Sdkularitit im gesellschaftlichen Wandel (7-30). Wiesbaden:
Springer VS. https://doi.org/10.22019/SC-2021-00006.

Strauss, Anselm L. (1968). Spiegel und Masken. Die Suche nach Identitdt. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Strauss, Anselm (1998). Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Datenanalyse und Theo-
riebildung in der empirischen soziologischen Forschung (2. Auflage). Miinchen: Wilhelm
Fink Verlag.

Strauss, Anselm und Juliet Corbin (1996). Grounded Theory: Grundlagen Qualitativer
Sozialforschung. Weinheim: Psychologie Verlags Union.

Strom, Kaare (1990). A Behavioral Theory of Competitive Political Parties. American Journal
of Political Science, 34(3), 565-598.

Strombick, Jesper (2008). Four Phases of Mediatization: An Analysis of the Mediatization
of Politics. Press/Politics, 13(3), 228-246. https://doi.org/10.1177/1940161208319097.

Siiess, Raimund und René Pahud de Mortanges (2017). Annotated Legal Documents on Islam
in Europe: Switzerland. Leiden: Brill.

Sunier, Thijl (2018). The making of Islamic authority in Europe. In: Hashas, Mohammed, Jan
Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). Imams in Western Europe. Develop-
ments, Transformations, and Institutional Challenges (51-68). Amsterdam: Amsterdam
University Press. https://doi.org/10.1515/9789048540006-005.

Sunier, Thijl (2023). Making Islam Work. Islamic Authority among Muslims in Western
Europe. Leiden: Brill. https://doi.org/10.1163/9789004684928.

SZIG (2024). Team. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.unifr.ch/szig/de/
zentrum/team/.

Tagesschau (2023). Imam-Entsendung aus der Tiirkei wird beendet. Zugrift am 02.08.2024
auf: https://www.tagesschau.de/inland/gesellschaft/imam-entsendung-tuerkei-100.html.

Tajfel, Henri und John Turner (1979). An Integrative Theory of Intergroup Conflict. In: Austin,
William G. und Stephen Worchel (Hg.). The Social Psychology of Intergroup Relations
(33—47). Monterey: Brooks/Cole.

Tanner, Jakob (1994). Nationalmythos und «Uberfremdungsingste». In: Rauchfleisch, Udo
(Hg.) Fremd im Paradies. Migration und Rassismus (11-25). Basel: Lenos Verlag.


https://www.stadt-zuerich.ch/pd/de/index/stadtpolizei_zuerich/praevention/fachstelle-brueckenbauer.html
https://www.stadt-zuerich.ch/pd/de/index/stadtpolizei_zuerich/praevention/fachstelle-brueckenbauer.html
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/54/757_781_799/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/54/757_781_799/de
https://doi.org/10.22019/SC-2021-00006
https://doi.org/10.1177/1940161208319097
https://doi.org/10.1515/9789048540006-005
https://doi.org/10.1163/9789004684928
https://www.unifr.ch/szig/de/zentrum/team/
https://www.unifr.ch/szig/de/zentrum/team/
https://www.tagesschau.de/inland/gesellschaft/imam-entsendung-tuerkei-100.html

392 Bibliographie

Terkessidis, Mark (2004). Die Banalitit des Rassismus. Migranten zweiter Generation entwi-
ckeln eine neue Perspektive. Bielefeld: transcript Verlag. https://doi.org/10.1515/978383
9402634.

Tezcan, Levent (2008). Governmentality, Pastoral Care and Integration. In: Al-Hamarneh,
Ala und Jorn Thielmann (Hg.). Islam and Muslims in Germany (119-132). Leiden: Brill.
https://doi.org/10.1163/ej.9789004158665.1-592.27.

Tezcan, Levent (2012). Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam
Konferenz. Konstanz: Konstanz University Press.

Thielmann, Jorn (2013). Islamic fields and Muslim techniques of the self in a German context.
In: Behloul, Samuel M., Susanne Leuenberger und Andreas Tunger-Zanetti (Hg.). Deba-
ting Islam. Negotiating Religion, Europe and the Self (203-220). Bielefeld: transcript.
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839422496.203.

Thomas, William I. und Dorothy Swaine Thomas (1928). The Child in America. Behavior
Problems and Programs. New York: Alfred A. Knopf.

TISS (2024). Dernekler. Internet-Seite. Zugrift am 31.07.2024 auf https://itdv.ch/dernekler.

Titscher, Stefan, Ruth Wodak, Michael Meyer und Eva Vetter (1998). Methoden der Textana-
Iyse. Leitfaden und Uberblick. Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher Verlag. https://doi.org/
10.1007/978-3-322-87302-6.

Tornberg, Anton und Petter Tornberg (2016). Muslims in social media discourse: Combining
topic modeling and critical discourse analysis. Discourse, Context and Media, 13, 132—
142. https://doi.org/10.1016/j.dcm.2016.04.003.

Treibel, Annette (2008). Die Soziologie von Norbert Elias. Eine Einfiihrung in ihre Geschichte,
Systematik und Perspektiven. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. https://doi.
org/10.1007/978-3-531-91171-7.

Trucco, Noemi (2018). Muslimische Aussagen im medienvermittelten Islam-Diskurs der
Deutschschweiz. Unveroffentlichte Masterarbeit. Fribourg: Studienbereich Soziologie,
Sozialpolitik und Sozialarbeit, Philosophische Fakultit der Universitit Fribourg, Schweiz.

Trucco, Noemi (2021). Muslimische Deutungsvielfalt in massenmedialen Islamdiskursen der
Deutschschweiz. Schweizerische Zeitschrift fiir Soziologie, 47(2), 283-305. https://doi.
org/10.2478/sjs-2020-0009.

Trucco, Noemi und Doris Pokitsch (i. E.). Mind the Gap. Mimicry and Subjectivation in
Racialised Discourses. In: Brodersen, Folke, Doris Pokitsch, Stefan Réhrer und Noemi
Trucco (Hg.). Adaptive Subjekte. Linking Collaboration and Contradiction. Wiesbaden:
Springer VS.

Truschkat, Inga (2013). Zwischen interpretativer Analytik und GTM — Zur Methodologie
einer wissenssoziologischen Diskursanalyse. In: Keller, Reiner und Inga Truschkat (Hg.).
Methodologie und Praxis der Wissenssoziologischen Diskursanalyse. Band 1: Interdis-
ziplindre Perspektiven (69-87). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-
531-93340-5_3.

Truschkat, Inga (2018). Diskurstheoretische Ansitze der Biographieforschung. In: Lutz,
Helma, Martina Schiebel und Elisabeth Tuider (Hg.). Handbuch Biographieforschung
(127-138). Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-18171-0_11.

Tunger-Zanetti, Andreas, Silvia Martens und Jiirgen Endres (2019). Der Tradition verbunden
und doch selbstindig. Muslimische Jugendliche und junge Erwachsene in der Schweiz
auf der Suche nach religioser Orientierung. In: Limacher, Katharina, Astrid Mattes und


https://doi.org/10.1515/9783839402634
https://doi.org/10.1515/9783839402634
https://doi.org/10.1163/ej.9789004158665.I-592.27
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839422496.203
https://itdv.ch/dernekler
https://doi.org/10.1007/978-3-322-87302-6
https://doi.org/10.1007/978-3-322-87302-6
https://doi.org/10.1016/j.dcm.2016.04.003
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91171-7
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91171-7
https://doi.org/10.2478/sjs-2020-0009
https://doi.org/10.2478/sjs-2020-0009
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93340-5_3
https://doi.org/10.1007/978-3-531-93340-5_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-18171-0_11

Bibliographie 393

Christoph Novak (Hg.). Prayer, Pop and Politics. Researching Religious Youth in Migra-
tion Society (179-205). Gottingen: V & R unipress. https://doi.org/10.14220/978373700
9799.179.

Ucan, Yasemin (2020). Potenziale einer translingualen Interviewfiihrung am Beispiel erzie-
hungswissenschaftlicher Migrationsforschung. In: Treiber, Angela, Kerstin Kazzazi und
Marina Jaciuk (Hg.). Migration Ubersetzen. Alltags- und Forschungspraktiken des Dol-
metschens im Rahmen von Flucht und Migration (71-87). Wiesbaden: Springer VS. https://
doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_5.

Udris, Linards, Kurt Imhof und Patrik Ettinger (2011). Problematisierung des Fremden in der
direkten Demokratie. In: Ziirich, fog — Forschungsbereich Offentlichkeit und Gesellschaft/
Universitédt (Hg.). Jahrbuch 2011. Qualitdit der Medien Schweiz — Suisse — Svizzera (377—
407). Basel: Schwabe Verlag.

Uhlendorf, Niels und Ralf Parade (i. E.). Subjektivierung von Bourdieu aus gedacht — Ein
(Diskussion-)Beitrag zu den Moglichkeiten der qualitativen Erforschung schulischen
Wandels. In: Fuchs, Thorsten, Christine Demmer, Juliane Engel und Christine Wiezo-
rek (Hg.). Zwischen Transformation und Tradierung — Qualitative Forschung zum Wandel
padagogischer Institutionen. Schriftenreihe der DGfE-Kommission Qualitative Bildungs-
und Biographieforschung. Opladen: Barbara Budrich.

Ullrich, Carsten G. (2019). Das Diskursive Interview. Methodische und methodologische
Grundlagen. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-27573-0.

UN (1948). Universal Declaration of Human Rights. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.
un.org/sites/un2.un.org/files/2021/03/udhr.pdf.

UNHCR (2022). Tiirkiye. September 2022. Zugriff am 02.08.2024 auf https://reporting.unhcr.
org/document/3438.

van Es, Margaretha A. (2018). Muslims Denouncing Violent Extremism. Competing Essen-
tialisms of Islam in Dutch Public Debate. Journal of Muslims in Europe, 7, 146—166.
https://doi.org/10.1163/22117954-12341374.

van Es, Margaretha A. (2021). Norwegian Muslims denouncing terrorism: beyond ‘moderate’
versus ‘radical’? Religion, 51(2), 169—189. https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.186
5600.

van Es, Margaretha A., Nina ter Laan und Erik Meinema (2021). Beyond ‘radical’ versus
‘moderate’? New perspectives on the politics of moderation in Muslim majority and Mus-
lim minority settings. Religion, 51(2), 161-168. https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.
1865616.

van Santen, Rosa, Luzia Helfer und Peter Van Aelst (2015). When politics becomes news: An
analysis of parliamentary questions and press coverage in three West European countries.
Acta Politica, 50(1), 45-63. https://doi.org/10.1057/ap.2013.33.

Vatter, Adrian (2011). Vom Schéicht- zum Minarettverbot. Religiose Minderheiten in der
direkten Demokratie. Ziirich: Verlag Neue Ziircher Zeitung.

Vatter, Adrian und Jonas Briischweiler (2019). Wirkung der parlamentarischen Vorstosse
verpufft. Die Volkswirtschaft, 10, 27-29.

Vinding, Niels Valdemar (2018). Towards a typology of imams of the West. In: Hashas,
Mohammed, Jan Jaap de Ruiter und Niels Valdemar Vinding (Hg.). Imams in Wes-
tern Europe. Developments, Transformations, and Institutional Challenges (231-253).
Amsterdam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.1515/9789048540006-014.


https://doi.org/10.14220/9783737009799.179
https://doi.org/10.14220/9783737009799.179
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_5
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31464-4_5
https://doi.org/10.1007/978-3-658-27573-0
https://www.un.org/sites/un2.un.org/files/2021/03/udhr.pdf
https://www.un.org/sites/un2.un.org/files/2021/03/udhr.pdf
https://reporting.unhcr.org/document/3438
https://reporting.unhcr.org/document/3438
https://doi.org/10.1163/22117954-12341374
https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.1865600
https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.1865600
https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.1865616
https://doi.org/10.1080/0048721X.2021.1865616
https://doi.org/10.1057/ap.2013.33
https://doi.org/10.1515/9789048540006-014

394 Bibliographie

Vinding, Niels Valdemar und Raida Chbib (2020). International Report. Education and Trai-
ning of Muslim Religious Professionals in Europe and North America. Frankfurt am Main:
Akademie fiir Islam in Wissenschaft und Gesellschaft (AIWG).

von Sikorski, Christian, Desirée Schmuck, Jorg Matthes, Claudia Klobasa, Helena Knupfer
und Melanie Saumer (2022). Do journalists differentiate between Muslims and Islamist
terrorists? A content analysis of terrorism news coverage. Journalism, 23(6), 1171-1193.
https://doi.org/10.1177/1464884921990223.

VIntA (2007). 142.205, Stand am 1. Juli 2018, aufgehoben am 1. Januar 2019. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/762/de.

VIOZ (2022). Statement von Muris Begovic zur Rolle als Armeeseelsorger mit muslimischem
Hintergrund. Internet-Seite. Zugriff am 02.08.2024 auf https://vioz.ch/medien-ueber-
vioz/statement-von-muris-begovic-zur-rolle-als-armeeseelsorger-mit-muslimischem-hin
tergrund/.

VZAE (2007). 142.20, Stand am 1. Juni 2024. Zugriff am 31.07.2024 auf https://www.fed
lex.admin.ch/eli/cc/2007/759/de.

Weaver, Ole (1995). Securitization and Desecuritization. In: Lipschutz, Ronnie D. (Hg.). On
Security (46—87). New York: Columbia University Press.

Walgrave, Stefaan und Peter Van Aelst (2006). The Contingency of the Mass Media’s Political
Agenda Setting Power: Toward a Preliminary Theory. Journal of Communication, 56,
88-109. https://doi.org/10.1111/§.1460-2466.2006.00005.x.

Walgrave, Stefaan, Stuart Soroka und Michiel Nuytemans (2008). The Mass Media’s Political
Agenda-Setting Power. A Longitudinal Analysis of Media, Parliament, and Government
in Belgium (1993 to 2000). Comparative Political Studies, 41(6), 814—836. https://doi.
org/10.1177/0010414006299098.

Weber, Max (2010 [1922]). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden
Soziologie. Frankfurt am Main: Zweitausendeins.

WeBiGe (2014). SR 419.1, Stand am 1. Januar 2017. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.
fedlex.admin.ch/eli/cc/2016/132/de.

Wehr, Hans (1979). A Dictionary of Modern Written Arabic (Arabic — English; 4th Edition,
considerably enlarged and amended by the author). Urbana: Spoken Language Services.

Wiedemann, Eilhard und Josef Frank (1926/1927). Die Gebetszeiten im Islam. Sitzungsbe-
richte der Physikalisch-Medizinischen Sozietdt zu Erlangen, 58-59, 1-32.

Williams, Michael C. (2003). Words, Images, Enemies: Securitization and International
Politics. International Studies Quarterly, 47, 511-531. https://doi.org/10.1046/j.0020-
8833.2003.00277.x.

Wimmer, Andreas und Nina Glick Schiller (2002). Methodological nationalism and beyond:
nation-state building, migration and the social sciences. Global Networks, 2(4), 301-334.
https://doi.org/10.1111/1471-0374.00043.

Winkler, Jan (2021). Gouvernementalitiit der Freundschaft. Lokale Praktiken, Technologien
und Emotionalitdten im kommunalpolitischen Dialog mit Muslimen. Bielefeld: transcript.
https://doi.org/10.14361/9783839450475-041.

Witzel, Andreas (1985). Das problemzentrierte Interview. In: Jiittemann, Gerd (Hg.). Quali-
tative Forschung in der Psychologie. Grundfragen, Verfahrensweisen, Anwendungsfelder
(227-255). Weinheim: Beltz.


https://doi.org/10.1177/1464884921990223
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/762/de
https://vioz.ch/medien-ueber-vioz/statement-von-muris-begovic-zur-rolle-als-armeeseelsorger-mit-muslimischem-hintergrund/
https://vioz.ch/medien-ueber-vioz/statement-von-muris-begovic-zur-rolle-als-armeeseelsorger-mit-muslimischem-hintergrund/
https://vioz.ch/medien-ueber-vioz/statement-von-muris-begovic-zur-rolle-als-armeeseelsorger-mit-muslimischem-hintergrund/
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/759/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2007/759/de
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2006.00005.x
https://doi.org/10.1177/0010414006299098
https://doi.org/10.1177/0010414006299098
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2016/132/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/2016/132/de
https://doi.org/10.1046/j.0020-8833.2003.00277.x
https://doi.org/10.1046/j.0020-8833.2003.00277.x
https://doi.org/10.1111/1471-0374.00043
https://doi.org/10.14361/9783839450475-041

Bibliographie 395

Witzel, Andreas (2000). Das problemzentrierte Interview [25 Absitze]. FOS Forum Quali-
tative Sozialforschung / Forum: Qualitative Social Research, 1(1), Art. 22. https://www.
qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519.

Yazbeck Haddad, Yvonne und Michael J. Balz (2008). Taming the Imams: European Govern-
ments and Islamic Preachers since 9/11. Islam and Christian-Muslim Relations, 19(2),
215-235. https://doi.org/10.1080/09596410801923980.

Zeghal, Malika (2005). La constitution du Conseil Frangais du Culte Musulman : Recon-
naissance politique d’un islam francais ? Archives de sciences sociales des religions, 129,
97-113. https://doi.org/10.4000/assr.1113.

ZGB (1907). SR 210, Stand am 1. Januar 2024. Zugriff am 31.07.2023 auf https://www.fed
lex.admin.ch/eli/cc/24/233_245_233/de.

Zimmer, Oliver (1998). In Search of Natural Identity: Alpine Landscape and the Reconstruc-
tion of the Swiss Nation. Comparative Studies in Society and History, 40(4), 637-665.
https://doi.org/10.1017/S0010417598001686.

Zimmer, Oliver (2000). Competing Memories of the Nation: Liberal Historians and the Recon-
struction of the Swiss Past 1870-1900. Past & Present, 168, 194-226. https://doi.org/10.
1093/past/168.1.194.

Zoller, Hannah (i. E.). «Du fahrst wie ein Pro. Jetzt ist es an der Zeit, auch wie ein Pro Umsitze
zu erzielen.» Das Spiel als Subjektivierungsinstanz in der Arbeitswelt. In: Brodersen,
Folke, Doris Pokitsch, Stefan Rohrer und Noemi Trucco (Hg.). Adaptive Subjekte. Linking
Collaboration and Contradiction. Wiesbaden: Springer VS.

Expert*innenkonsultation W1, Wissenschaft (01.02.2021).
Expert*innenkonsultation W2, Wissenschaft (06.12.2022).


https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519
https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1132/2519
https://doi.org/10.1080/09596410801923980
https://doi.org/10.4000/assr.1113
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/24/233_245_233/de
https://www.fedlex.admin.ch/eli/cc/24/233_245_233/de
https://doi.org/10.1017/S0010417598001686
https://doi.org/10.1093/past/168.1.194
https://doi.org/10.1093/past/168.1.194

Quellenverzeichnis

Zeitungsartikel und Artikel von Nachrichtenportalen

20 Minuten online (31.05.2016). «Verlogenes Spiel»: Gotthard-Imam Alimi posiert mit
Antisemit.

20 Minuten online (13.01.2017). «Mohammed sagte, Kinder sollen schwimmen lernen».

20 Minuten online (31.05.2017). «Wenn genug Geld da ist, bleibt die Moschee lidnger».

20 Minuten online (10.03.2017). Glattli prasentiert Beweise fiir Bespitzelung.

20 Minuten online (26.10.2018). «Uber 50 Moscheen sind islamistisch geprigt».

20 Minuten online (13.06.2019). Jihadisten sind kriminell, ungebildet und arbeitslos.

20 Minuten online (19.06.2019). Libysche Nationale Armee sucht Bieler Imam.

20 minutes online (27.08.2016). Premiere priere du vendredi 100% féminine.

20 minutes online (02.03.2017). Le nouvel imam dit avoir «sa propre foi».

24 heures (08.10.2016). Les réalités contrastées des imams du canton de Vaud, 2.

24 heures (30.06.2017). La mosquée de Prélaz s’est reprise en mains, 20.

24 heures (11.05.2018). «Je comprends que 1’islam suscite de la méfiance, c’est dommage»,
5.

24 heures (19.01.2019). Apres 15 ans de combat, les évangéliques auront enfin leur nouvelle
église a Lonay. [Text im Kasten] Voisinage. Un centre musulman a ouvert, 8.

Aargauer Zeitung (07.03.2017). In der Schweiz beginnt die Mobilisierung, 6.

Aargauer Zeitung (21.03.2017). Der seltsame Pakt der Imame, 5.

Aargauer Zeitung (20.06.2017). Schweizer Imam-Pionierin predigt in Berlin, 2.

Aargauer Zeitung (01.09.2017). Schweiz soll Imame ausbilden, 5.

Aargauer Zeitung (27.10.2017). Der andere Dschihadist, 4.

Aargauer Zeitung (01.06.2018). Leserbriefe. Die Anerkennungsdebatte ist schon lang lan-
ciert. AZ vom 30.5.: Die wahre Angst in Sachen Islam, 35.

Aargauer Zeitung (31.01.2019). Befreundet statt verfeindet, 4.

Aargauer Zeitung (08.11.2019). Die Moscheen der Region 6ffnen ihre Tiiren, 21.

Aargauer Zeitung (11.11.2019). Die Moschee, die aus allen Néhten platzt, 22.

Basellandschaftliche Zeitung (14.11.2016). Muslime luden zum Gebet in der Kirche, 18.

© Der/die Herausgeber bzw. der/die Autor(en) 2025 397
N. Trucco, Der Super-Imam, Subjektivierung und Gesellschaft/Studies in
Subjectivation, https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3


https://doi.org/10.1007/978-3-658-47695-3

398 Quellenverzeichnis

Basellandschaftliche Zeitung (04.10.2018). Leserforum. Diverse bz-Artikel iiber den Islam
und wissenschaftliche Leistungen, 28.

Basler Zeitung (28.07.2017). Kampferin fiir einen offenen Islam, 18.

Basler Zeitung (30.10.2017). «Salafistenszene Basel ist eine Dunkelkammer», 5.

Basler Zeitung (20.01.2018). «Ich mochte das Beste fiir jeden Menschen», 2.

Basler Zeitung (17.02.2018). Ubungsabbruch trotz positiver Bilanz, 4.

Basler Zeitung (13.04.2018). «Der Imam hat zwei Gesichter», 3.

Basler Zeitung (21.06.2018). Imam-Kritiker geben nicht auf, 4.

Basler Zeitung (29.12.2018). Die Freiheitskampfer von einst verraten ihre Kinder, 19.

Basler Zeitung (04.12.2019). «Es gibt linksextreme Strukturen mit einer klaren Gewaltpro-
grammatik», 21.

Blick (17.10.2019). Sie war seine Sklavin!, 1.

Blick (16.12.2019). Ein Problem-Imam weniger, 6.

Blick online (24.07.2016). Mittel gegen Radikalisierung: Jetzt kommt das Imamregister.

Blick online (19.07.2019). Urteil fiir Winterthurer Imam bestitigt.

Broye, La (20.12.2018). Apres cinq ans, le changement est obligatoire, 19.

Bund, Der (23.04.2016). «Ein fleissiger Imam schreibt die Predigt selber», 21.

Bund, Der (25.03.2017). Zwischen Anbetung und Angst, 24.

Bund, Der (11.04.2017). Armee denkt iiber Militdr-Imam nach, 6.

Bund, Der (15.12.2017). Nidau hat keine Fehler im Fall Abu Ramadan gemacht, 21.

Bund, Der (03.04.2018). Schliisselfiguren der Integration, 10.

Bund, Der (15.04.2020). Ex-Vorbeter der An’Nur-Moschee wegen Terrorpldnen angeklagt,
6.

Furttaler (06.04.2018). Im Kampf gegen den Extremismus, 1.

Journal du Jura (09.10.2017). « Nous devons étre sages et courageux », 3.

Journal du Jura (20.06.2019). Abu Ramadan pris pour cible en Libye, 6.

Landbote, Der (02.12.2016). Import-Imame préagen den lokalen Islam, 3.

Landbote, Der (26.06.2017). Die Griize-Moschee schldgt neuen Kurs ein, 5.

Landbote, Der (16.05.2019). Terrorvorwiirfe gegen Aushilfs-Imam, 5.

Liberté, La (17.03.2017). Une formation pour les imams, 7.

Liberté, La (24.06.2017). Grosse tempéte contre I’islam libéral, 7.

Liberté, La (17.10.2019). L’imam irakien relevé de ses fonctions, 7.

Limmattaler Zeitung (17.12.2016). Viele Wege fiihren zu Gott, 22.

Luzerner Zeitung (03.11.2016). «Hass tolerieren wir nicht», 3.

Luzerner Zeitung (18.01.2017). Junge Muslime auf der Suche, 5.

Luzerner Zeitung (18.10.2019). Krienser Moschee erneut im Visier, 25.

Luzerner Zeitung (10.06.2020). Jetzt spricht der Krienser Imam, 19.

Matin, Le (29.06.2017). Sa mission, déradicaliser les jeunes, 12.

Matin Dimanche, Le (17.02.2019). «<Femmes et hommes vent étre enfin égaux a la mos-
quée!», 17.

Matin Dimanche, Le (14.04.2019). Un imam gay de passage a Genéve promeut 1’égalité, 23.

Neue Luzerner Zeitung (19.05.2016). Im Dialog mit Muslimen, 22.

Neue Luzerner Zeitung (26.08.2016). Frauen modernisieren den Islam, 48.

Nouvelliste, Le (26.09.2016). Créer des liens — «pas des préjugés», 25.

Nouvelliste, Le (20.02.2017). L’imam en colére se livre, 23.

NZZ (09.01.2016). Kanzelredner fiir die Demokratie, 46.



Quellenverzeichnis 399

NZZ (02.02.2016). Gott ist mit den Méchtigen, 9.

NZZ (25.08.2016). «Dieser Islam gehort nicht zu Deutschland!», 37.

NZZ (04.01.2017). Aushidngeschilder des Islams in der Schweiz — und wofiir sie stehen, 14.

NZZ (25.03.2017). Justiz verfolgt tiirkische Spitzel, 15.

NZZ (25.08.2017). Hirte gegen Radikale hilft Muslimen, 11.

NZZ (17.10.2019). Krienser Moschee stellt umstrittenen Imam frei, 13.

NZZ (06.11.2019a). Fast jeder zweite Imam ist Tiirke, 1.

NZZ (06.11.2019b). Nur der Umgang mit bosnischen Imamen ist problemlos, 15.

NZZ online (01.01.2017). Imame sollen zum Eignungstest.

NZZ online (29.01.2017). Prediger trauen Minderjéhrige.

NZZ online (29.09.2017). Bieler «Hassprediger» verliert Asylstatus.

NZZ online (02.11.2017). Ein Filter gegen radikale Seelsorger.

NZZ online (11.07.2019). «Gewisse Linke neigen dazu, bei den Ausldndern alles zu entschul-
digen».

NZZ online (27.09.2019). Das Sisi-Regime kontert die neuen Proteste mit einer Verhaftungs-
welle.

NZZ online (06.11.2019). Toxische Minnlichkeit ist keine islamische Exklusivitit.

NZZ online (23.10.2019). Guter Boden fiir schlechte Predigten.

NZZ am Sonntag (21.08.2016). Eine Moschee von Frauen fiir Frauen, 9.

NZZ am Sonntag (27.08.2017). «Man muss alle Moscheen tiberwachen», 18.

Oltner Tagblatt (24.11.2017). Ein Vereins- und Gebetsraum fiir Muslime, 30.

RTS online (13.05.2017). Une mosquée qui se veut un modele en Suisse inaugurée a Wil
(SG).

RTS online (21.08.2017). Imam de Geneve: «L’islam de Suisse prét a dénoncer les radicali-
SCS».

RTS online (10.08.2018). Moktada al Sadr est bien arrivé en téte des législatives de mai en
Irak.

RTS online (11.01.2019). Genéve ne proposera pas de rentrée universitaire pour des futurs
imams.

Sonntagsblick (13.11.2016). Jetzt rufen Frauen zum Gebet, 12.

Sonntagsblick (26.02.2017). Gesegneter Start fiir Muri und Co., 10.

Sonntagsblick (27.08.2017). Schweizer fiihlen sich vom Islam bedroht, 2.

Sonntagsblick (20.05.2018). Griines Licht fiir Erdogan-Moschee in Schaffhausen, 12.

Sonntagsblick (05.01.2020). Tiirkei indoktriniert Schweizer Primarschiiler, 14.

SonntagsZeitung (22.04.2018). «Ich beuge mich niemals der Logik der Fanatiker», 15.

SonntagsZeitung (20.10.2019). Kriegspropaganda in tiirkischen Moscheen, 6.

SRF online (14.05.2016). Wie Nigeria versucht, Boko-Haram-Kampfer «umzupolen».

SRF online (23.07.2016). Islamische Frauen sind die Imame von morgen.

SRF online (17.01.2017). Neue Studie — Junge Muslime in der Schweiz sind differenziert.

SRF online (28.11.2017). Was tun gegen radikale Imame?

SRF online (08.12.2017). Ziircher Regierung will bei Muslimen mehr mitreden.

SRF online (26.01.2018). Wochengast — «Der Kleinbasler Imam bewegt sich in einem
Graubereich».

SRF online (10.04.2018). Fortbildungskurse sind eine Erfolgsstory.

SRF online (18.05.2019). Seelsorge hinter Gittern.

SRF online (18.10.2019). Videoiiberwachung von Imamen sorgt fiir Uneinigkeit.



400 Quellenverzeichnis

St. Galler Tagblatt (11.05.2017). Moschee steht kurz vor der Taufe, 33.

St. Galler Tagblatt (08.06.2017). «Es geht um gemeinsame Werte», 35.

St. Galler Tagblatt (24.06.2017). Muslimisches Midchen darf nicht baden, 24.

St. Galler Tagblatt (24.08.2017). «Kriminelle haben bei uns nichts verloren», 21.

St. Galler Tagblatt (09.10.2017). «Das Kopftuch hat mit Identitit zu tun», 29.

St. Galler Tagblatt (14.03.2018). Zwolf Fragen an Bekim Alimi, 19.

St. Galler Tagblatt (17.03.2018). Die Krux mit der «Taqiyya», 23.

St. Galler Tagblart (20.03.2018). Warum wir in der Schweiz keine Gesinnungspriifung
brauchen, 19.

St. Galler Tagblatt (21.03.2018). «Frieden ist ein gottliches Gebot», 21.

St. Galler Tagblatt (22.03.2018). «Ich wiirde Nein stimmen», 21.

St. Galler Tagblatt (27.03.2018). Genau hinschauen ist unsere Pflicht, 23.

St. Galler Tagblatt (03.04.2018). «Die Grenzen des Respekts vor Mitmenschen wurden
tiberschritten», 20.

St. Galler Tagblatt (18.11.2019). Dschihad-Aufruf ist erlaubt: Kritisierter Imam bleibt straf-
frei, 5.

Siidostschweiz (22.08.2016). Genossen fordern Debatte iiber staatliche Anerkennung des
Islam, 13.

Siidostschweiz (27.04.2019). «Ich will auf Deutsch predigen», 7.

Tages-Anzeiger (04.06.2016). DrehscheibeDreihscheibe fiir salafistische Imame, 3.

Tages-Anzeiger (05.07.2016). «Mehr Kontrolle muss sein», 3.

Tages-Anzeiger (24.10.2016). Gezielte Liigen oder ein Teil der Wahrheit?, 19.

Tages-Anzeiger (26.06.2017). Der patriarchale Anspruch der Imame, 11.

Tages-Anzeiger (26.07.2017). Naive Behorden, 11.

Tages-Anzeiger (08.08.2017). Schweizer Islamkritik ist ganz und gar weiblich, 18.

Tages-Anzeiger (01.11.2017). Null Toleranz fiir Diskriminierung, 13.

Tages-Anzeiger (18.11.2017). Kéampferin gegen den tibersexualisierten Islam, 27.

Tages-Anzeiger (27.11.2017). Giilen-Asylsuchende wegen tiirkischen Imams in Angst, 5.

Tages-Anzeiger (18.01.2018). Ein Imam, viele Widerspriiche, 3.

Tages-Anzeiger (20.02.2018). Islampolitik wird verdréngt, 15.

Tages-Anzeiger (30.05.2018). «Diese Freundschaft existiert!», 18.

Tages-Anzeiger (09.06.2018). Ein Signal gegen Hetzer, 2.

Tages-Anzeiger (15.11.2018). Gegen die «Sexualisierung der Moschee», 21.

Tages-Anzeiger (05.02.2019). Auf Augenhohe mit der Freiheit, 23.

Tages-Anzeiger (06.05.2019). Der Athiopier, der in Wirklichkeit Somalier ist, 15.

Tages-Anzeiger (20.11.2019). Der Kanton will Imame weiterbilden, 20.

Tages-Anzeiger (04.12.2019). Vom Hassprediger zum mutmasslichen Sozialhilfebetriiger, 7.

Temps, Le (20.05.2016). La Réforme invitée au Gothard, 9.

Temps, Le (19.01.2017). Une mosquée et des questions, 8.

Temps, Le (01.03.2017). « Je ne cherche a satisfaire ni un courant de pensée, ni une autorité »,
7.

Temps, Le (17.06.2017). Une mosquée progressiste ouvre a Berlin, 5.

Temps, Le (17.02.2018). Qui va payer les aumoniers musulmans? [Text im Kasten] Imam-
aumonier, un «rempart» a la radicalisation, 9.

Temps, Le (13.04.2018). La grogne monte au sein des services secrets, 7.

Temps, Le (06.11.2019a). Le casse-téte de la formation des imams, 7.



Quellenverzeichnis 401

Temps, Le (06.11.2019b). Naturalisation bloquée pour I'imam de Lugano, 7.

Temps, Le (28.11.2019). Les paradoxes de I’'imamat féminin, 21.

Temps, Le (22.06.2020). Mahmoud Dicko, I’'imam qui défie le pouvoir malien, 4.

Thurgauer Zeitung (21.05.2016). Wiler Imam tauft den Gotthardtunnel, 46.

Thurgauer Zeitung (27.04.2017). «Nichts als Liigen», 22.

Thurgauer Zeitung (08.11.2017). Der wehmiitige Prediger, 41.

Thurgauer Zeitung (04.04.2018). Der Imam webhrt sich, 29.

Thurgauer Zeitung (06.04.2018). Der Wiler Imam ist eingebiirgert, 37.

Thurgauer Zeitung (06.06.2018). Was bleibt, ist die Beschiftigung, 40.

Thurgauer Zeitung (17.05.2019). Anschlagspline eines Aushilfs-Imams, 35.

Thurgauer Zeitung (10.09.2019). Ist Noah der Patron gegen den Klimawandel?, 21.

Tribune de Geneéve (30.01.2017). Les mariages religieux avec des mineurs en hausse, 6.

Tribune de Geneve (28.02.2017). Un nouvel imam diplomé en droit est engagé a la grande
mosquée de Geneve, 15.

Tribune de Genéve (22.09.2017). «Nous préparons deux chartes éthiques», 4.

Tribune de Genéve (19.02.2018). Un imam zurichois traque la radicalisation en prison, 14.

Tribune de Geneve (26.03.2018). La naturalisation de I’imam qui a béni le Gothard est
contestée, 16.

Tribune de Genéve (12.01.2019). L’UNIGE ne formera pas d’imams en 2019, 4.

Urner Zeitung (18.02.2020). «Schweizer Werte» dank Studium, 26.

Volketswiler (07.09.2018). Denkend glauben, glaubend denken — eine spirituelle Herausfor-
derung, 13.

watson (10.09.2019). In einer Pariser Moschee predigt erstmals eine Imamin — das gefillt
nicht allen.

Weltwoche, Die (03.05.2018). Personenkontrolle. Schneider-Amman, Branson, Sommaruga,
Leuthard, Steinmeier, Alimi, Keller-Messahli, Hartmann, Gramiger, Teuscher, Kilin,
Nussbaumer, Tornare, 12.

Weltwoche, Die (21.11.2019). Erdogans langer Arm in die Schweiz, 36.

Werdenberger & Obertoggenburger (12.03.2018). Den Austausch noch ausbauen, 9.

WOZ Wochenzeitung, Die (23.11.2017). Die Richtung stimmt, 2.

Zentralplus online (30.09.2017). Steinhausen hat sich in eine neue Umlaufbahn katapultiert.

Ziircher Oberlinder (04.11.2016). «Von gewissen Koranversen muss man sich verabschie-
den», 20.

Ziircher Oberlinder (26.10.2019). Moderater Islam statt Fundamentalismus, 9.

Ziircher Oberldnder (20.11.2019). Jacqueline Fehr plant ein Gesetz fiir Muslime, 25.

Ziirichsee-Zeitung (09.02.2017). Menschen des Friedens, 7.

Ziirichsee-Zeitung (04.12.2017). Interreligiosen Dialog als Friedensarbeit angestrebt, 7.

Ziirichsee-Zeitung (28.06.2018). Pilotprojekt mit muslimischen Seelsorgern, 5.

Ziirichsee-Zeitung (23.11.2018). Gottlose beanspruchen «Wohlsorge», 15.



402 Quellenverzeichnis

Politische Vorstosse

Anfrage Romano (2016). Bewilligungen fiir Iname. Klarheit iiber die Regeln. Geschiftsnum-
mer 16.1035, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.par
lament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=20161035.

Dringliche Anfrage Fraktion der SVP (2020). Schutz der Schweizer Bevilkerung vor isla-
mistisch motiviertem Terror. Geschiftsnummer 20.1068, Stand der Beratungen: Erledigt.
Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/ges
chaeft?Affairld=20201068.

Frage Ingold (2017). Bericht des Bundesrates zu Ausbildungsvoraussetzungen fiir Imame.
Geschiftsnummer 17.5454, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024
auf  https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=201
75454.

Frage Quadri (2018). Ein erster Schritt zur Anerkennung des Islams als offizielle Religion
in der Schweiz? Geschiftsnummer 18.5165, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Aff
airld=20185165.

Frage Regazzi (2015). Massnahmen zur Uberwachung der Imame. Geschiftsnummer
15.5579, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlam
ent.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=20155579.

Frage Schliier (2010). Stehen Islamisten ausserhalb giiltiger Gesetze? Geschéftsnummer
10.5296, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlam
ent.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=20105296.

Frage von Siebenthal (2016). Erdffnung Gottardo 2016. Rolle der Kirche. Geschéftsnummer
16.5179, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlam
ent.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=20165179.

Frage Zuberbiihler (2016). Teilnahme eines muslimischen Geistlichen an der Segnung des
neuen Gotthard-Basistunnels. Geschiftsnummer 16.5177, Stand der Beratungen: Erle-
digt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-
vista/geschaeft?Affairld=20165177.

Interpellation Aebischer (2017). Radikalisierungstendenzen friiher und besser bekdmpfen.
Geschiftsnummer 17.3745, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024
auf  https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=201
73745.

Interpellation Arnold (2017). Wie ernst ist es dem Bundesrat mit der Einfiihrung von
Armee-Imamen? Geschiftsnummer 17.3278, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Aff
airld=20173278.

Interpellation Dittli (2016). Prdisident Erdogans langer Arm reicht bis in die Schweiz.
Geschiftsnummer 16.3649, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024
auf  https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Affairld=201
63649.

Interpellation Fiala (2016). Kampf der Radikalisierung. Terrorgefahr und Finanzierung
von Moscheen. Geschiftsnummer 16.3269, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Aff
airld=20163269.


https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20161035
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20161035
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20201068
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20201068
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175454
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175454
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20185165
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20185165
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20155579
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20155579
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20105296
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20105296
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165179
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165179
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165177
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165177
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173745
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173745
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173278
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173278
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163649
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163649
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163269
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163269

Quellenverzeichnis 403

Interpellation Gafner (2020). Stecken radikale Muslime und ausldndische Geldgeber hinter
der Moschee «Tulipan» in Reinach? Geschiftsnummer 20.3780, Stand der Beratun-
gen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-
curia-vista/geschaeft? Affairld=20203780.

Interpellation Hiltpold (2009). Ausbildung von Imamen in der Schweiz. Wie geht
es weiter? Geschiftsnummer 09.3743, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Aff
airld=20093743.

Interpellation Humbel (2016). Transparenz bei der Finanzierung von muslimischen Vereinen
und Moscheen. Geschiftsnummer 16.3274, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Aff
airld=20163274.

Interpellation Keller (2015). Werden in Schweizer Gefdngnissen muslimische Straftditer
radikalisiert? Geschéftsnummer 15.3232, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Aff
airld=20153232.

Interpellation Keller-Inhelder (2017). Sind Terroristen der Libyan Islamic Fighting Group
auch in der Schweiz? Geschiaftsnummer 17.3384, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff
am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?
Affairld=20173384.

Interpellation Quadranti (2016). Massnahmen gegen illegale Aktivitdten im Umfeld religioser
Gruppierungen. Geschiftsnummer 16.3042, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Aff
airld=20163042.

Interpellation Quadri (2017). Militir-Imame. Der Bundesrat soll seine Haltung darlegen.
Geschiftsnummer 17.3279, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024
auf  https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=201
73279.

Interpellation Quadri (2018). Kampf dem islamischen Extremismus. Osterreich zeigt eine
entschlossene Haltung, wdihrend die Schweiz blaudugig dem eigenen Untergang
entgegengeht. Geschiftsnummer 18.3474, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff
airld=20183474.

Interpellation Quadri (2019). Der Imam von Viganello: Welche Informationen hat das SEM?
Und wie erkliirt sich die Zusammenarbeit mit dem SBFI? Geschiftsnummer 19.4409,
Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/
ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=20194409.

Interpellation Wobmann (2016). Tiirkische Geheimdienstagenten auch in der Schweiz?
Geschiftsnummer 16.4069, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024
auf  https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Affairld=201
64069.

Motion Baumann (2009). Integrative Toleranz von islamistischen Imamen. Geschéaftsnummer
09.4319, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlam
ent.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=20094319.

Motion Fraktion der SVP (2017). Stopp der Ausbreitung des radikalen Islams in
der Schweiz! Geschiftsnummer 17.3681, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am


https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20203780
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20203780
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093743
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093743
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163274
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163274
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20153232
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20153232
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173384
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173384
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163042
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163042
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173279
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173279
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20183474
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20183474
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20194409
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20194409
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20164069
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20164069
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20094319
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20094319

404 Quellenverzeichnis

02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Aff
airld=20173681.

Motion Fraktion der SVP (2019). Stopp der Ausbreitung des radikalen Islams in
der Schweiz! Geschiftsnummer 19.4005, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Aff
airld=20194005.

Motion Quadri (2016). Islamische Gebetsstdtten. Verbot der Finanzierung durch das Ausland
und Offenlegungspflicht. Geschiftsnummer 16.3330, Stand der Beratungen: Erledigt.
Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/ges
chaeft?Affairld=20163330.

Motion Reimann (2009). Bessere Kontrolle von Imamen. Geschéftsnummer 09.3270, Stand
der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbe
trieb/suche-curia-vista/geschaeft?Affairld=20093270.

Motion Reimann (2011). Aufnahme von Hasspredigern in den Ausschaffungskatalog.
Geschiftsnummer 11.3068, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024
auf  https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=201
13068.

Parlamentarische Initiative Addor (2017). Keine muslimischen Armeeseelsorger in unse-
rer Armee. Geschiftsnummer 17.485, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am
02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Aff
airld=20170485.

Postulat Hiltpold (2009). Ausbildung von Imamen in der Schweiz. Geschéftsnummer 09.3189,
Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/
ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft?Affairld=20093189.

Postulat Ingold (2016). Gemdissigte Imame sind Schliisselpersonen gegen die Radikalisierung
von jugendlichen Muslimen. Geschéftsnummer 16.3314, Stand der Beratungen: Erledigt.
Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/ges
chaeft?Affairld=20163314.

Postulat SiK-S (2021). Imame in der Schweiz. Geschiaftsnummer 21.3451, Stand der Beratun-
gen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-
curia-vista/geschaeft?Affairld=20213451.

Politische Vorstosse, die feinanalysiert, aber im Text nicht
zitiert wurden:

Frage Rickli (2017). Bleibt der verurteilte Imam der An-Nur-Moschee in der Schweiz?
Geschiftsnummer 17.5473, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024
auf  https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=201
75473.

Frage Steinemann (2017). Athiopien. Entwicklungshilfe trotz Weigerung, eigene Staatsan-
gehorige zuriickzunehmen. Geschiftsnummer 17.5617, Stand der Beratungen: Erledigt.


https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173681
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20173681
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20194005
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20194005
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163330
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163330
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093270
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093270
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20113068
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20113068
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20170485
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20170485
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093189
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20093189
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163314
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20163314
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20213451
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20213451
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175473
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175473

Quellenverzeichnis 405

Zugriff am 02.08.2024 auf https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/ges
chaeft?Affairld=20175617.

Frage Quadranti (2016). Verhindern von radikalen Imamen an Moscheen in der Schweiz.
Geschiftsnummer 16.5021, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024
auf  https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=201
65021.

Interpellation Schliier (2009). Wie setzt der Bundesrat die Minarettverbots-Initiative um?
Geschiftsnummer 09.4315, Stand der Beratungen: Erledigt. Zugriff am 02.08.2024
auf  https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft? Affairld=200
94315.

Interviews

Herr A., 16.12.2020 (online)
Herr B., 16.02.2021 (online)
Herr C., 01.03.2021

Herr D., 09.03.2021

Herr E., 18.03.2021

Herr F,, 29.03.2021

Herr G., 12.04.2021

Herr H., 02.06.2021

Herr 1., 03.06.2021

Herr J., 09.06.2021

Herr K., 01.07.2021

Herr L., 14.07.2021

Herr M., 15.07.2021

Herr N., 22.07.2021 (online)
Herr O., 21.09.2021

Frau P, 24.08.2021

Frau R., 25.10.2021 (online)


https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175617
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20175617
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165021
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20165021
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20094315
https://www.parlament.ch/de/ratsbetrieb/suche-curia-vista/geschaeft%3FAffairId%3D20094315

	Danksagung
	Inhaltsverzeichnis
	Abkürzungsverzeichnis
	1 Einleitung
	2 Das Untersuchungsfeld: Imame in der Schweiz und die Debatten zu Islam und Muslim*innen
	2.1 Imame in der Schweiz
	2.1.1 In der Schweiz tätige Imame
	2.1.2 Tätigkeitsfelder und Stellung der Imame
	2.1.3 Erwartungen an Imame
	2.1.4 Typologien von Imamen

	2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen
	2.2.1 Versicherheitlichung als erklärende Perspektive
	2.2.2 Öffentliche Debatten zu Islam und Muslim*innen in der Schweiz
	2.2.3 Konsequenzen der Versicherheitlichung
	2.2.4 Umgangsweisen von Muslim*innen mit den öffentlichen Debatten

	2.3 Zusammenfassend: Untersuchungsfeld und Forschungslücke

	3 Subjektpositionen und Selbst-Positionierungen – ein sensibilisierendes Konzept
	3.1 Theoretische Überlegungen I: Diskurse
	3.1.1 Wissenssoziologie als Ausgangspunkt der WDA
	3.1.2 Diskursbegriff und Subjektkonstitutionen bei Foucault
	3.1.3 Die Zusammenführung von Wissenssoziologie und Diskursbegriff

	3.2 Theoretische Überlegungen II: Subjekte
	3.2.1 Das Identitätskonzept des interpretativen Paradigmas
	3.2.2 Subjekt, Agency und Selbst-Positionierung

	3.3 Verknüpfung mit dem Forschungsvorhaben

	4 Ein erweiterter Blick: Eine Einbettung in konflikt- und schliessungstheoretische Perspektiven
	4.1 Die Theorie sozialer Schliessung
	4.2 Etablierte und Aussenseiter*innen: «Wir»-Bilder und «Sie»-Bilder
	4.3 Die klassische soziologische Perspektive auf das Fremde
	4.4 Zusammenführung der schliessungstheoretischen Ansätze mit einer diskurstheoretischen Perspektive
	4.5 Verhältnisbestimmungen zum diskursiv konstruierten Fremden im Kontext der Schweiz
	4.6 Zusammenfassend: Einbettung in konflikt- und schliessungstheoretische Perspektiven

	5 Methodisches Vorgehen
	5.1 Subjektpositionen: Methodische Schritte zur Korpusbildung und Analyse
	5.1.1 Korpusbildung I: Methodische Schritte
	5.1.2 Analyse I: Methodische Schritte

	5.2 Subjektpositionen: Umsetzung der skizzierten methodischen Schritte
	5.2.1 Korpusbildung und Grobanalyse
	5.2.2 Feinanalyse

	5.3 Selbst-Positionierungen: Methodische Schritte zur Erhebung und Analyse
	5.3.1 Korpusbildung II: Methodische Schritte
	5.3.2 Analyse II: Methodische Schritte

	5.4 Selbst-Positionierungen: Umsetzung der skizzierten methodischen Schritte
	5.4.1 Korpusbildung: Interviews
	5.4.2 Analyse der Interviews

	5.5 Reflexion der eigenen Positionierung
	5.6 Zusammenfassend: Methodisches Vorgehen

	6 An Imame adressierte Subjektpositionen in massenmedialen und politischen Debatten der Schweiz
	6.1 Befunde zu Imam-Debatten, Subjektpositionen und Dispositiven
	6.1.1 Öffentliche Debatten zu Imamen und daraus gewonnene Erkenntnisse zu Subjektpositionen
	6.1.2 Dispositiv von Massnahmen als Konsequenz der Versicherheitlichung

	6.2 Die Subjektposition des Imams als Bedrohung
	6.2.1 Der Hassprediger
	6.2.2 Der Terror-Imam
	6.2.3 Der 5. Kolonne-Imam
	6.2.4 Der Wertekonflikt-Imam
	6.2.5 Der Militär-Imam
	6.2.6 Der deviante Imam
	6.2.7 Forderungen nach Massnahmen

	6.3 Die Subjektposition des Modell-Imams
	6.3.1 Kenntnisse des Schweizer Kontexts
	6.3.2 Sprachkenntnisse
	6.3.3 Kompetenzen im Bereich Radikalisierung und Prävention
	6.3.4 Kompetenzen im Bereich Integration
	6.3.5 Zusammenarbeit mit Behörden und anderen Institutionen
	6.3.6 Interreligiöser Dialog
	6.3.7 Seelsorge
	6.3.8 Diskutierte Massnahmen zur Verwirklichung des Modell-Imams

	6.4 Das Deutungsmuster des einflussreichen Imams
	6.5 Die Subjektposition des bzw. der inklusiven Imam*in
	6.6 Zusammenfassend: Subjektpositionen und Deutungsmuster in den untersuchten Debatten

	7 Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz
	7.1 Die Rolle des Imams aus der Perspektive der Imame
	7.1.1 Tätigkeit und Aufgabenbereich: «Die Person, die alles macht»
	7.1.2 Erwartungen: «Tout!»

	7.2 Vergleich von gesellschaftlichen Kontexten: Eine transnationale Sicht
	7.2.1 Kontextvergleich I: «En Suisse, les mosquées, c’est des centres culturels»
	7.2.2 Kontextvergleich II: «Europa ist nicht wie ein kleines Dorf»
	7.2.3 Verbindungen herstellen: «Nicht ein Islam dort und wir leben hier»

	7.3 Das Ungesagte: Genderspezifische Dimension der Rolle des Imams
	7.4 Zusammenfassend: Die Rolle und Tätigkeit des Imams in der Schweiz

	8 Selbst-Positionierungen von Imamen
	8.1 Die Selbst-Positionierung als überlasteter Imam
	8.1.1 Herr K.: «Immer Imam»
	8.1.2 Zeitliche Entgrenzung und Vereinbarkeit von Beruf und Familie: «Wie ein Call-Center»

	8.2 Die statusbezogene Selbst-Positionierung
	8.2.1 Herr A.: «Diese Stelle ist etwas Wichtigeres»
	8.2.2 Herr N.: «Et moi, je suis docteur»
	8.2.3 Hoher Stellenwert versus Statusverlust: «Weil es nur ein Imam ist, der sowieso nichts versteht»

	8.3 Die Selbst-Positionierung als normativ adressierender Imam
	8.3.1 Herr I.: «Zum Guten motivieren und vom Schlechten abhalten»
	8.3.2 Das Bild der Muslim*innen nach aussen regulieren: «Sie müssen ein Vorbildmensch, ein Vorbildmuslim sein»

	8.4 Die Selbst-Positionierung als Imam, der Islambilder korrigiert
	8.4.1 Herr F.: «Der Islam in Europa ist eine Wunde»
	8.4.2 Zur Gemeinschaft und zur Gesellschaft: «Wir sprechen über einen wahren Islam und einen richtigen Islam»

	8.5 Die Selbst-Positionierung als stetig lernender Imam
	8.5.1 Herr B.: «Ich habe geforscht und fundierte Kenntnisse erarbeitet»
	8.5.2 Von der Erwartung zur Selbst-Positionierung: «Durch diese Weiterbildung habe ich viel, viel gelernt»

	8.6 Die Selbst-Positionierung als Imam mit spirituellem Schwerpunkt
	8.7 Zusammenfassend: Selbst-Positionierungen von Imamen in der Schweiz

	9 Der Umgang der Befragten mit den Subjektpositionen der öffentlichen Debatten der Schweiz
	9.1 Keine Bezugnahme als Umgangsstrategie?
	9.2 Der Umgang mit der Subjektposition des Imams als Bedrohung
	9.2.1 Zurückweisung: «Das stimmt gar nicht»
	9.2.2 Boundary making: «Die machen Fehler, dann zeigen die Medien alle Imame als böse»

	9.3 Der Umgang mit der Subjektposition des Modell-Imams
	9.3.1 Selbst-Positionierung mit Ausdeutung: «Und dann habe ich mal den Dialog einfach starten wollen als deutschsprachiger Imam»
	9.3.2 Selbst-Positionierung mit gleichzeitiger Dekonstruktion: «Man erwartet in diesem Sinn mehr von Imamen als sie können»

	9.4 Konsequenzen der dichotomen Strukturierung für die Selbst-Positionierung
	9.5 Der Umgang mit dem Deutungsmuster des einflussreichen Imams
	9.5.1 Ambivalenzen im Umgang mit dem Deutungsmuster
	9.5.2 Dekonstruktion: «Il est au service de la communauté, ce n’est pas la communauté qui est au service de l’imam»

	9.6 Der Umgang mit der Subjektposition des oder der inklusiven Imam*in
	9.7 Zusammenfassend: Umgangsweisen mit den rekonstruierten Subjektpositionen

	10 Diskussion und Schlussbetrachtungen
	10.1 Zwischen Super-Imam und Bedrohung
	10.2 Ansätze weiblicher Perspektiven
	10.3 Ausblicke

	 Bibliographie
	Quellenverzeichnis

