PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

Christian Reidenbach
Der Freund als Zeuge. Freundschaft bei Paul Valéry und Gilles Deleuze

Freundschaft wird landlaufig als eine Beziehung zwischen zwei Entititen verstanden — ein Freund
ist dem anderen ein Freund. Doch diese binire Struktur wird in den Konzepten der Freundschaft
seit der Antike bestindig umspielt: In Platons Lyszs sind die Freunde jene, die sich auf ein Drittes,
das proton philon hin ausrichten, Aristoteles spricht von der einen Seele in zwei Kérpern und Cicero
schlieBlich macht den einen Freund zum Spiegelbild des anderen, so dass jeder im Anderen nur
sich selbst sieht — Freundschaft als Dopplung des Selben.

Zeugenschaft dagegen meint im wortlichen Sinne eine terndre Struktur, bei der ein Dritter ein
Verhiltnis zwischen zwei Personen (Person verstanden als persona, als Rechtsperson) bezeugt. Das
lateinische sestis leitet sich dabei von den indoeuropidischen Wurzeln *tre- und *sta- ab; die erste
steht fir die Bedeutung ,,drei®, die zweite fir die Bedeutung ,,stehen®.: Die Rechtsvorstellung der
Antike tradiert also im Konzept des Zeugen schon etymologisch ein triadisches Arrangement, bei
dem ein Dritter einem Vorgang bezeugend beiwohnt, der sich zwischen zwei Beteiligten abspielt.
Doch diese genuin ternire Struktur wird schon im metaphorischen Gebrauch des abgeleiteten
Verbs zestificare aufgeweicht. Auch sprechen wir heute von ,,bezeugen® und meinen damit einerseits
die angesprochene Zeugenschaft im Streit zweier Parteien, meinen andererseits aber auch eine Re-
chenschaft vor sich selbst (,,Zeugnis ablegen®) wie die Beobachtung und Spiegelung eines Gegen-
ubers.

Zeuge und Freund scheint zunichst einmal nicht vieles zu einen. Denn im Unterschied zur
affektiven Freundschaftsbeziehung setzt die Zeugenschaft grundsitzlich Neutralitit voraus. Die
Neutralitit des Zeugen kompensiert jeweils die Parteilichkeit des oder der affektiv eingenommenen
Bezeugten. Hier zeigt sich, dass sich an die Unterscheidung von Affektivitit und Neutralitit letzt-
lich die Subjekt-/Objektproblematik der Selbstwahrnehmung anschlieBen lisst: Das mit sich iden-
tische Subjekt ist zu einer Objektivierung seiner selbst nicht fihig, ohne seinen Status als Subjekt
aufzugeben und reiner Beobachter zu sein. Oder anders ausgedriickt: Der Blindfleck, als der ein
Geschehen sich den direkt Beteiligten offenbart, weil sie affektiv und narrativ als Subjekte mit ihm
verbunden sind, wird durch den unbeteiligten Blick des Zeugen zum bewertbaren Vorgang (Fall)
objektiviert.

Wie kénnten Freund und Zeuge sich zueinander verhalten? Vielleicht so, dass die Distanz des

Zeugen sich komplementir zur Nihe des Freundes positioniert, sie einerseits erginzend, sie

1 Zur lat. Etymologie vgl. Karl Ernst Georges, Ausfiibrliches lateinisch-dentsches Handwirterbuch [$1918], Darmstadt 1998,
Band 2, Sp. 3090-3091. Zur Rechtsgeschichte des Zeugenbegriffes vgl. Wolfgang Stammler, Adalbert Erler und
Ekkehard Kaufmann (Hgg.), Handwirterbuch gur deutschen Rechtsgeschichte (HRG), Band 5, Sp. 1684-1693.



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

andererseits antagonistisch spiegelnd. Entsprechend tbertrigt das schwache Subjekt der Moderne?
beispielsweise Strategien des Bezeugens auf den Freund, der durch sein Bezeugen wiederum die
Identitdt des Subjekts bekriftigt. In einem weniger auf die Agenten der Freundschaft als auf die
Freundschaft selbst fokussierten Modell, wie es fur die Postmoderne kennzeichnend scheint, ist
dieser Selbstreprisentationsauftrag nicht mehr gegeben; hier wird vielmehr das bezeugt, was zwi-
schen den Freunden entsteht: Sympathie als Quelle eines sich endlos fortsetzenden Freundschaf-

tens.

*

Die zeitweiligen Komplikationen in seinem Verhiltnis zu André Gide hat Paul Valérys auch ge-
nutzt, um Freundschaft und Nihe (in#imité) zu reflektieren. Nach anndhernd finfzigjahrigem inni-
gem, aber bei aller intellektueller Nachbarschaft distanziert gebliebenem Umgang der Freunde mit-
einander spiegelt eine kurze Szene wie im Brennglas die Erscheinungsform einer Freundschaft, die,
wie Peter Fawcett ein wenig tiberschwinglich notiert, #rdumen lisst. ,,Cette amitié, qui respectait les
différences, reste telle qu’on ne voit plus guere de nos jours.“s

Hier beschreibt Valéry ein Treffen im April 1939 als intensiven und seltenen Moment von Nahe:
Nach einem lingeren Geplauder tber Gides Nordafrikareisen reflektiert Valéry ihrer beider Un-
terschiedlichkeit — Gide bestitigt konstruktiv. Er stellt ihrer beider Freundschaft als Zuneigung der
Antipoden heraus und kusst ihn schlieBlich. Diesen intimen Moment beendet Valéry jedoch ab-
rupt: ,,N[ou]s sommes de bien vieux amis — — c’est que z[ouls 7 avons pas trouvé mieux I+ Ex be-
merkt, wie unmittelbar diese Worte, die eine Ausflucht markieren, ihm entwichen, verweigert je-
doch jegliche Erlduterung. Stattdessen setzt er eine im Konjunktiv gehaltene Erorterung tiber die

ideale Freundschaft fort:

Elle serait le précipité de sensations ou sentiments tres anciens qui sont demeurés a Iétat réservé, parmi les possi-
bilités impossibles, les idéaux sans place, les produits de sensibilité tres personnels et tout a fait caractéristiques
d’un individu — mais condamnés de tres bonne heure a ne pas vivre. (C1, S. 165)

In diesem letzten mais steckt die ganze Leistung jener gewaltsamen Distanznahme verborgen, die
Valérys Ich im Rahmen einer Selbstermichtigung auf eine Reflexionsebene erhebt, in der nicht

mehr 77 der Freundschaft gehandelt wird, sondern Aussagen zber ihre Potentialitit méglich werden.

2 Zum Begriff des schwachen bzw. starken Subjekts im Licht seiner neuzeitlichen Entwicklung vgl. Peter V. Zima,
Theorie des Subjekt. Subjektivitit und Identitat wischen Modern und Postmoderne, Ttbingen 2000, sowie, mit besonderem
Bezug auf Valéry, ders., Asthetische Negation. Das Subjekt, das Schine und das Erhabene von Mallarmé und V aléry zu Adorno
und Lyotard, Wirzburg 2005. Ferner tberfihrt Peter Burger in Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der Sub-

Jektivitit von Montaigne bis Barthes, Frankfurt a. M. 1998, die Genealogie der Subjektmodelle in ein schlissiges Narra-
tiv.

5 Die anschaulich dargebotene und knapp gehaltene Einleitung zum Band der Correspondances liest sich als ein ver-
dichtetes Portrit dieser facettenreichen Freundschaft, in: André Gide — Paul Valéry, Correspondance 1890—1942, hg.
von Peter Fawecett, Paris 2009, S. 9-33, hier S. 9 und S. 32.

+  Paul Valéry, Cabiers, 2 Bde., hg. von Judith Robinson, Paris 1973 £, Bd. I, S. 165. In der Folge zitdert als C' I/IL



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

Valéry verlisst die konkrete, auch physische Zuneigung und bezieht sich nur mehr auf eine, wie er

es ausdrickt, beinahe ,,metaphysische®:

[C)est une forme ou un type d’Amitié — ce nom n’est pas le bon, puisqu’il existe, et que je veux désigner une
chose qui n’existe pas, — mais point de plus approché de ce que je veux dire). 1l s’agirait de trouver celui avec
lequel on put étre avec soi-méme. Dialogue total, systeme des consciences nues. Et ceci contre le reste du genre
humain — c’est-a-dire contre la littérature. [...] Mon idée était que cette < amitié > ft une expérience vitale, presque
«métaphysique > puisque la volonté d’approximation de Deux Moi — c’est-a-dire de deux UNique — par voie
d’échanges de plus en plus précis s’y développat aux dépens de tout. (C1, 165)

Diese Doppelstruktur der Freundschaft kann nur nachvollziehen, wer zunichst gewirtigt, dass die
Kommunikationssituation der Freunde fir Valéry in Analogie gebildet wird zu einem anderen,
bereits ebenfalls dialogischen Arrangement innerhalb des Valéryschen Ich. Der dialogue total bedeu-
tet hier fiir den AuBlenstehenden einen inneren Monolog des Subjekts selbst. Das Spiel mit den
Zahlen zwei und eins, das im Vorzeichen der Freundschaft betrieben wird, und die unbedingte
Herleitung des Anderen aus dem Selbst — die Rede ist von Dexx Moi — sind auf die dialogische
Grundsituation rickzufithren, in welcher Kommunikation bei Valéry bekanntlich zur Selbstrefle-
xion genutzt wird.s

Zeugenschaft ist dabei das maligebliche Prinzip, mit dem er die Reflexion als eine Form der
Auto-Reprisentation benennt. Damit ist der Zeuge als der Andere nicht etwa ein unabhingiges
Gegeniiber, sondern strategisches Instrument des Selbstbezugs: ,,Mais cet autre est « ma représen-
tation>[.|“ (C'II, 1666)s Der #émoin wird so zum Gewihrsmann jeglichen Wissens vom Selbst. Das
betrifft gleichfalls die literarischen Figuren Valérys: Edmond Teste ist als Zeuge des Valéryschen
Denkens mithin auch deshalb als paradigmatisch anzusehen, weil sich im Namen das lateinische
Etymem festis dingfest machen lisst;” Teste bezeugt insofern das Denken Valérys, als er ihm gleich-
zeitig Gegen- und Widerstand ist, zugleich ideal-utopischer Selbstentwurf und cartesianisches
,,monstre” ohne nennenswerte Uberlebenschance.s

Warum aber wird es notwendig, den Freund als Zeugen, als Selbstreprisentation und Anderer
doppelt zu codieren? In einem mit Teste Ubertitelten Eintrag der Cahiers lasst das Prinzip des ,,me

voyant me voir ((E 11, 25) das Ich sich selbst als guelgn’un gegeniibertreten. ,,Quel homme pourrait

5 Hartmut Kohler weist entsprechend auf Valérys Strategie hin, Dialoge immer zum Soliloquium hin tendieren zu
lassen, in der sich Rede und Gegenrede so vollkommen ineinander verfugen, dass die widerstreitende Partnerschaft
stets zum einverstindigen Spiel des einen gegen sich selber zu geraten scheint. Hartmut Kohler, Pau/ 1 aléry. Dich-
tung und Erkenntnis, Bonn 1976, S. 73.

6 Bereits Nietzsche hat in Ao sprach Zarathustra (,Vom Freunde®) das einsiedlerische Ich Zarathustras in ein Ge-

sprich von Du und Ich aufgel6st, das der Freund als Dritter bezeugt: , Immer ist fur den Einsiedler der Freund

der Dritte: der Dritte ist der Kork, der verhindert, dal das Gesprich der Zweie in die Tiefe sinkt. (Friedrich

Nietzsche, Werke in drei Binden, hg. v. Karl Schlechta, Miinchen 1955, Bd. 11, S. 320)

Diese Hetleitung gesellt sich zu jener von lat. zesta (Kopf), welche Teste als cartesianische Figur kenntlich macht.

-

Valéry selbst hat — ob als biographische Notiz, ob als Finte fiir alle Deuter — einmal darauf hingewiesen, dass der
Name von einem Bekannten Mallarmés aus Valvins stammte, vgl. dazu Michel Jarrety, Paul/ VValéry, Paris 2008,
S. 205.

8 Paul Valéry, GEmres, hg. von Jean Hyder, Paris 1957/1960, Bd. 11, S. 13. In der Folge zitiert als (E I/IL.



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

supporter de se voir a tous les instants de sa vie et de re-penser, en témoin, tout ce qu’il [a] pensé,
tout ce qui lui est venu a la téte et dans I'étre »* (C'II, S. 333) Die schockhafte Erfahrung der
singuldren Existenz ist fur Valéry banal, kontingent, erfilllt das Ich mit Niedergeschlagenheit, gar
Angst. So wichst sich die lickenlose Ausfihrlichkeit des autoreflexiven Bewusstseins zur Belas-

tungsprobe der Selbstbetrachtung aus:

Qui ne se hairait, ne voudrait abolir ce qu’il fut, non tant a cause du mauvais succes ou de Ueffet de tels actes qu'’il
a faits — mais simplement a cause de la personne particnliere qu’ils ont peu a peu définie, et qui choque le plein sentiment
de possibilité. Notre histoire fait de nous #7 TEL — et c’est une injure. (C 11, 333)

Weil der Blick auf sich selbst das Ich nur statisch, als Definiertes und historisch bedingtes fasst,
bietet sich einzig im Anderen Valéry eine Losung zur dynamischen Erfahrung des Ich: ,,I’homme

ne SE reconnait que... dans un Autre F* (Ebd.)

Fir den Bezug von Selbst und Anderem bzw. von Bezeugtem und Zeuge verwendet Valéry raum-
liche Metaphern: Die Bereiche des Eigenen und des Anderen werden tiber Grenzziehungen und
Gebietsbestimmungen definiert. Erst die Bestimmung des Gebietes des Anderen ermdglicht die
Bestimmung des eigenen Gebietes, erst indem das Ich einen Teil seiner Lebenswelt (/'Unigue) als
Anderes markiert, das ihm eine Anpassungsleistung (Semzblable) abverlangt, wird ex negativo jenes

Territorium sichtbar, das ihm selbst und dem es selbst angehort.

Je dis que la propriété capitale sociale c’est que chacun se fait tour a tour Semblable et Unique.

N’étre pas Unique et Incomparable fait partie des possibilités de I'Unique, et c’est en quoi des lois et une société
sont possibles.

Je ne suis pas Moz tout le temps ; je peux étre Toi en quelque mesure. (CII, S. 1530)

Auch Moral und Recht leiten sich dann nidmlich aus diesem ganzheitlichen Verstindnis ab, in dem
der Andere zunichst dem Selben angehort und erst in einem zweiten Schritt dem Ich gegentiber-
tritt: Moral ist dadurch gegeben, dass ich mich im Anderen bestindig auch mir selbst als Selbem
zuwende (C1I, S. 1525). Die Moglichkeit des Gesellschaftlichen beruht damit im Perspektiven-
wechsel, den das Ich insofern vorzunehmen in der Lage ist, als es ein Du als ein Anderes aus sich

heraussetzt.w Leben als selbstbewusste und dynamische Form der Existenz wird nur dann méglich,

9 Gerade an Valérys egotistischem Subjektbegriff entziindet sich Lacans Generalverdacht, dass Subjekte Gewiss-
heitsmodelle darstellen. Descartes wie Freud bauen, so Lacan, ihr Subjekt auf der Gewissheit auf, der eine auf jener
des Zweifels und des Gedankens, der andere auf jener des Unbewussten. Beide sind sprachlich organisiert, wihrend
Lacan den Bruch (compure, schize) und das Vorsprachliche als urspriingliche Unsicherheit annimmt. Entsprechend
konstatiert er in Valerys Prinzip des se voir se voir eine Spielart des cartesianischen Cogito, das als Phantasma jedoch
bestindig das Ich als Reales verfehlt: ,,C’est pour cela qu’il est, plus que tout autre objet, méconnu, et c’est peut-
étre pour cette raison aussi que le sujet trouve si heureusement a symboliser son propre trait évanouissant et punc-
tiforme dans Pillusion de la conscience de se voir se voir ou s’élide le regard.” (Jacques Lacan, Les quatre concepts de la
psychanalyse, Paris 1973, S. 97) Lacan tbersicht jedoch, dass sich Valéry durchaus der Pritention seiner Selbster-
michtigung bewusst ist; vgl. dazu Birger (1998), S. 206 bzw. S. 236.

10 Vgl. dazu auch die spezielle Form der Anteilnahme, die Valéry fiir die Kommunikation voraussetzt: ,,11 faudrait
tirer au clair le dialogne essentiel — celui qui rend momentanément I’Autre semblable a Soi pour satisfaire un besoin du

4



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

wenn ihm etwas entgegensteht, wenn der Freund jener Gegenstand und individuierte Rest ist, an
dem es sich reibt.

Diese Begegnung findet jedoch nicht auf Augenhéhe statt, sondern ist, als dialektische Ausset-
zung des Anderen aus dem Selben (C 11, S. 1525), hierarchisch gegliedert.m" Dabei ist das Bezeugen
lediglich die Zwischenstufe einer Anndherung: Der Andere wird in seinem begrenzten Feld wahrt-
genommen (er selbst nimmt sich in diesem Feld nicht wahr), seine Bewegungen und Fehler sind
fir den Zeugen bereits vorhersehbar, als Observierender ist er dem Bezeugten tiberlegen, welcher
sich im Nahkampf mit den Widrigkeiten seines Lebens befindet (C1I, S. 285 f.). Doch in dem
Moment, wo der Zeuge als Ich den Anderen als Du anspricht, wird jene durch Ausgrenzung be-
dingte Hierarchisierung aufgehoben. Denn dann wird das Du im Raum des Ich eingeschlossen,
und die Symmetrie der EinschlieBung begrindet gleichsam, dass der Zeuge nicht mehr als Zeuge

dienen kann, sondern ebenso eingeschlossen ist.

Une étrange jouissance complexe, a plusieurs gotits comprenant "amertume, est de voir un autre en devinant sa
pensée limitée actuellement, — on le regarde se mouvoir dans un petit cercle dont on est le champ, I’espace et se
heurter de ci de la a trois ou quatre choses prévues, attendre ce qui est déja artivé pour le témoin, [...] suivre le
chemin qu’il croit le seul — et on note 'échange perpétuel d’idées, de petits actes, d’absences, de reprises, de
surprises et de réparations [...] comme dans un monde entomologique ou les effets de plusieurs especes insectes
collaborant, se dévorant, se reproduisant, sans arrét, sans explications, — se composent et demeurent enfermés
dans leur petit domaine.

Mais si je suis 'espace ou tu te meus, bient6t tu m’enfermeras a mon tour. (C1I, S. 285 £.)

Hier wird noch einmal deutlich, inwiefern dem Konzept der realen Freundschaft bei Valéry zu-
néchst eine Subjekt-Objekt-Struktur zugrunde liegt: Der Freund bezeugt den anderen in einem
Observationsverhiltnis, die jenen objektiviert und diesen seiner Identitit versichert. Diese Zeugen-
struktur teilt den beteiligten Partnern die Rollen von Selbst und Anderem zu. Und doch tiberschrei-
tet bei Valéry das Potential der Freundschaft diese Distribution. Denn in der Prisenzerfahrung des
Freundes kénnte eben diese seine Objektivierung aufgehoben und in eine umfassenden Einschlie-
Bung integriert werden.

Valérys Freundschaftsbegriff zerfillt also in einen realen gegeniiber einem idealen Aspekt. Ihre
primare Aufgabe liegt in einer Reprasentation verborgen, die das Ich iiber den Umweg des Anderen

mit sich selbst in Kontakt bringt.z Dieser Prozess einer dialogischen Wiederkehr, in der das

Soi gue 'Auntre est supposé pouvoir ressentir, et qui tend a utiliser cette modification (de ’Autre) dans cette intention.
«Jai faim » n’a de sens que pour qui peut avoir faim, et n’a de but que de le solliciter a donner des aliments. L’émis-
sion [’ai faim est alors bien déterminée.” (C'1, S. 4706)

11 Die Begriindung dieser Differenz zweier Ordnungen ist jedoch weniger im spekulativen Denken Hegels zu suchen,
sondern vielmehr in der phinomenologischen Annahme, dass jedes Wahrgenommene, auch das als Anderes Wahr-
genommene, Teil einer geschlossenen Wahrnehmungswelt ist, die das Ich aus sich heraus erschlief3t.

12 Aus genau diesem Grunde, nimlich der primiren Identifizierung des Freundes mit sich selbst, rithrt die Tatsache
her, dass Valéry seinen Freund Gide demselben Anspruchsdenken leidvoll aussetzt, das sein eigenes Denken,
Schreiben und Leben messianisch héht (Degas nannte ihn einen Engel) und ins Unmenschliche strafft: ,,Gide, —
nous sentons bien différemment les choses de I'esprit. Nous nous comprenons et nous nous savons admirablement.
Par malheur, il croit que je le déprime, et je suis sir qu’il m’excite. Je me suis apercu que je ne le voyais pas comme



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

Bezeugen geschieht, ist bei Valéry mal3geblich sprachlich gedacht, als kreisférmiger Dialog, in dem
die Kommunikation mit dem Anderen als Voraussetzung fiir eine Konstitution des Ich gilt. Dabei
fungiert der Andere lediglich als Mittel (dézour) zum Selbstgesprich: ,,Entre /ui et /uz, 'intermédiaire
est Autrui.” (C'1, 456) Die Wahrnehmung des Gegentibers als Reprisentation des eigenen Ich wei-
tet dann die Selbstwahrnehmung zu einem dialektischen Prozess, der sich ebenfalls sprachlich au-

sagiert.

Tout langage pose ou suppose Deux membres. [...] Méme avant tout langage il y a la réciproque perception. |...]
11y 2 un moment dans I’évolution de 'enfant qui patle, le fans, que son implexe langage prend en lui le caractére et
la liberté d’une fonction organique et n’est plus une imitation.

L’enfant joue avec son langage comme avec ses membres, et se parle, — et C’est le commencement de la < pensée »
— de ce monologue et aparté qui va durer toute sa vie et lui faire croire qu’il est Quelgu’un. |...] Nous recevons
notre Moi connaissable et reconnaissable de /a bouche d’autrui. Autrui est source, et demeute si substantiel dans une
vie psychique qu’il exige dans toute pensée la forme dialognée. On parle, un en-tend, — et le systéme indivisible Par/er-
entendre (qui devient de trés bonne heure silencieux, non extériorisé) produit une Dualité-Une, une Binité en 2 pet-
sonnes qui s’exprimerait par cette formule théologique : il y a deux personnes en Moi — en #r# Moi —; on dirait
aussi : Un Moi est ce qui est en dezx Personnes — mais ce sont deux fonctions dont I'indivisibilité fait un Moi. Cette
indivisibilité peut étre altérée. Ceux qui entendent des voix et ne SE les attribuent pas. Ceux qui parlent en s’en-
dormant et ne s’entendent pas. (C1, S. 467)

So setzt die Entstehung der Sprache eine duale Figuration voraus, in der wir die Grundstruktur
jener Figuration der Zeugenschaft erkennen. Dass diese Dualitit sich bei Valéry in eine phino-
menologische Einheit eingestellt sicht, tut der Anerkennung des Anderen keinen Abbruch. Der
Egozentrismus Valérys bleibt seinem integrativen Anspruch treu, dem Anderen als Quelgn’un wie
als Selbst mit gréBter Anerkennung zu begegnen. Und doch bleibt ein Abstand (éear?) nétig, damit
nicht Identifikation oder sensation, sondern Reprisentation stattfinden kann. Das betrifft auch das

Verhaltnis zu Gide:

Gide a la curiosité des sndividus, le désir de les confesser et de se confesser a eux, il les tient pour beaucoup, et moi
pour rien. Nous sommes tout opposés quant aux valeurs que n[ou]s donnons a ’étre. J’ai I'instinct de ne pas me
livrer et de ne pas aimer qu’on se livre, et lui le contraire. (C'L, S. 112)

Es scheint, um auf das eingangs modellhaft beleuchtete Verhiltnis von Gide und Valéry zurtick-
zukommen, nun deutlicher zu werden, inwiefern das Verstindnis von einem Ich, wie es Valéry
vorschwebt, mit einer Freundschalft, die sich in der gegenseitigen Hingabe tbt, schwer zu vereinen
ist. Der Freund kann, Valéry ist sich da im Klaren, von ihm nur als Teil des egozentrischen Welt-

bezugs und als Weg zu sich selbst gelesen werden; nicht jedoch als Anlass fiir eine echte Begegnung.

ses amis le voient. Je vois Gide a peu pres comme je me vois — c’est-a-dite qu’il me parait digne de... justice. Ce
mot abject n’a de sens qu’en égotisme. Saisissez s. v. p. Quand j’aime quelqu’un, je le traite comme moi-méme,
C’est-a-dire tres mal, tres soigneusement, trés intimement durement. Je me rens insupportable — mais le sujet ne
sait pas combien je parle, et je pense avec lui[.] [...] Pour moi, le comble de I’art serait de faire un dialogue ou cela
se patlerait tout seul [...]. Jappelais cela Narcisse[.] ((E 1, 1793) Hier wird mit Bezug auf Gide noch einmal der
angesichts der realen Freundschaft geduBerte Wunsch nach dem dialogue total geduB3ert, der sein mythisches Urbild
und isthetisches Aquivalent im Echogesang des Narziss gefunden hat. Anfang der neunziger Jahre arbeiten sogar
beide parallel an Texten mit ebendiesem Titel (Gide an einem Traité du Narcisse, Valéry an seinem Gedicht Narisse
parle, das wiederum in Pierre Louys Zeitschrift ,,L.a Conque® erscheint), aber eben #icht gemeinsam. Vgl. das gleich-
namige Kapitel in Mondor (1947), S. 113-133.



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

Sein allzu grole Perfektionismus, sein Beharren auf dem Absoluten und seine radikale Stellung-
nahme beispielsweise in der Debatte um das ,,a-peu-pres® fihrten beim jungeren Valéry zu einer
zeitweiligen Vereinsamung.» Seine spiteren AuBerungen zur Freundschaft propagieren dagegen

eine Symmetrie der Diskretion als Garant der Freundschaft:

On ne devient vraiment intimes qu’entre gens du méme degré de discrétion. Le reste, caractere, culture méme,
gout, importe peu.
L’intimité véritable repose sur les sens mutuel des pudenda et des tacenda. (C'11, 1376)14

Wenn der lebenserfahrene Denker nun dasjenige, was gerade nicht zur Sprache kommt, als conditio
sine qua non der Freundschaft bzw. der Intimitit kennzeichet, so scheint er damit einem Ratschlag
Gides Folge zu leisten: ,,[O]n ne sort de la solitude qu’a I'aide d’une illusion ; mais il faut consen-
tir[.]*s Und doch: die reale Freundschaft bleibt bei Valéry eine defektive angesichts einer idealen
Nihe zum Anderen, wie er sie zumindest theoretisch entwickelt. Das Milieu der EinschlieBung
verdeutlicht den utopischen Aspekt dieser Spielart der Freundschaft, in dem jegliche selektive Oko-
nomie der Kommunikation tiberwunden scheint. Ja, aufgrund der Einverstindnisses im Moment
der kommunikativen Verschmelzung muss letztlich, so Valéry, gar keine Kommunikation mehr
stattfinden.s Es wird jedoch deutlich, dass die EinschlieBung fiir Valéry lediglich den utopischen
Horizont stellt, vor dem er seine stets von einer unmerklichen Distanz geprigte reale Freundschaft
inszeniert. Das dialogische Potential der Freundschaft ruht gerade in der Sehnsucht, dem anderen
alles sagen zu kénnen, dergestalt, dass jeder Gedanke, jede Regung dem einen vom anderen bezeugt

wird, selbst in der Méglichkeit, dass dieser Gedanke Hass wire (C1I, S. 1378).

Si deux hommes se juraient : Convenons que toute idée, tout mouvement venant a I'un de nous sur 'autre, ou a
propos de l'autre, sera dite par 'un a 'autre ; que 'un puisse toujours la dire, autre entendre, et que celui-ci
avouera et précisera le mouvement de riposte, de défense, de haine qui devra lui venir.

Cela s’est-il jamais vu ?

Cela rendrait singuliérement forts deux hommes.

13 Peter Fawecett, ,,Introduction®, in: Gide/Valéty, Correspondance, a.a.0., S. 15.

14 Diese AuBerung entspricht beinahe wortwortlich einem Zitat iiber die Freundschaft aus Nietzsches Menschliches,
Allzumenschliches (§ 370): ,,[J]a, es gibt Freunde, aber der Irrtum, die Tduschung fithrte sie Dir zu; und Schweigen
missen sie gelernt haben, um dir Freund zu bleiben; denn fast immer beruben solche menschliche Beziehungen daranf, daff
irgend ein paar Dinge nie gesagt werden, da daff an sie nie geriihrt wird: kommen sie aber ins Rollen, so folgt die Freundschaft
hinterdrein und zerbricht. (Nietzsche (1955), Bd. 1, S. 645, Hervorhebung CR) Doch gerade in der Gegensitz-
lichkeit der Freunde erblickt Nietzsche auch das Potenzial der Freundschaft: ,,In seinem Freunde soll man seinen
besten Feind haben. Du sollst ihm am néichsten mit dem Herzen sein, wenn Du ihm widerstrebst.“ (Ebd., Bd. II,
320) In der paradoxen Engfiihrung von amicus und inimicns sowie der Metaphorik der Nihe und der Ferne erblicken
wit ein grundlegendes Motiv nachmoderner Rede von der Freundschaft bzw. von der Begegnung mit dem Ande-
ren; vgl. dazu auch den Beitrag von Bernard Stiegler in diesem Band.

15 Brief Gides an Valéry vom 24. August 1893, in: Gide/Valéry (2009), S. 256.

16 Vgl. dazu auch Montaignes Authebung des monetiren Tauschs zwischen den Freunden in der finanziellen Teil-
habe, in der Derrida eine 6konomische Ubersetzung der aristotelischen Definition von der einen Seele in zwei
Korpern erblickt, in: Jacques Derrida: Politiques de lamitie, Paris 1994, S. 203 f.



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

Méme sans < personnalités > avoir et étre un confident des pensées toutes nues, des incidents incessants, des asso-
ciations baroques, des remarques bétes, des idées trop particulieres, trop instantanées ; de tout I'inutilisable, de tout
inavouable, de tout I'indifférent, absurde, in-sensé, le nul — — ce serait sans prix. (C 11, 1379)

Vielleicht lisst sich aus diesen Sitzen, die in der Wirklichkeit ihr Aquivalent suchen missen, die
kindliche Sehnsucht eines Menschen der Distanz nach der Nihe der Freundschaft erahnen. Die
Utopie der kommunikativen Einheit erscheint als Wunsch, jenseits der Zeugenschaft in der Inti-
mitit der Gemeinsamkeit mit dem Anderen eine unmenschliche Stirke einzunehmen, ein sans-prix
jenseits der selektiven Okonomie der Kommunikation zwischen Ich und Zeuge. Auf diese Weise
konnte, Valéry benutzt diesen utopischen Konjunktiv, kénnte Freundschaft die tiefste Form von
Erkenntnis sein (C II, S. 1380). Dabei dienen ihm zwei menschliche Augen als Vergleichsobjekt
fir die Kunst, das schwierige Verhiltnis zwischen Distanz und Nihe, das die Freundschaft bedeu-
tet, auszutarieren, um Unterordnung oder Assimilation zu vermeiden. ,,I1 faut conserver I’écart des
deux observatoires, leur base, et les conjuguer.” (Ebd.) Wo Freundschaft die Offnung fiireinander
voraussetzt, bedingt sie gleichzeitiges ein paradoxes Ineinander von Schwiche und Stirke: ,,I’ami-
tié, 'amour c’est pouvoir étre faibles ensemble.” (C'I1, S. 395) Diese Stirke in der Schwiche und
Schwiche, die mit Stirke herbeigefithrt wird (,,Faiblesse immense voulue avec force®, C1, S. 394),
bilden jedoch lediglich den idealen Horizont einer jeden realen Freundschaft.

Wihrend die in der absoluten Hingabe an den Freund herbeigefiihrte Einheitserfahrung auf die
Potentialitit der Freundschaft verweist, bleibt der Kontrollverlust in der Hinwendung zum Ande-
ren genau deshalb theoretisch, weil die maitrise sich als wichtigstes Prinzip der Selbstfihrung be-
hauptet. Freunde sind diejenigen wenigen, ,,qui vous donnent la sensation de toute liberté avec eux,
bornée par une sensibilité tres fine des réserves a observer (C'1, S. 200). Die Aktualisierung der
Freundschaft bedingt immer eine Nihe auf Abruf, deren letzte Zuflucht die Distanznahme durch
dasjenige darstellt, was dem Anderen verschwiegen wird, in der der esprit /ibre sich dadurch aus-

zeichnet, dass er sich eben gerade nicht verbindet (C'11, S. 1380).1

*

Wir wollen uns etwas genauer dem bereits gefallenen Begtiff der sensation zauwenden, der im Uber-
gang vom Konzept der Freundschaft bei Valéry zu jenem bei Deleuze als Scharnier dienen kann.
Denn Deleuze entlehnt das Konzept der Sensation bei Valéry, um es auf die Figurendarstellungen

des Malers Francis Bacon anzuwenden: ,,Suivant un mot de Valéry, la sensation, c’est ce qui se

17 Und sicher, das soll hier abschlieBend bemerkt sein, miindet in jener funzigjahrigen Freundschaft auch deshalb die
gegenseitige Sympathie nicht in einer sensation, weil sich die gemeinsame Allianz in einem literarischen Feld zu
verorten hat, das von den Avantgarden strukturiert wird, und hier einen praktischen Nutzwert als dsthetische En-
tente zu entfalten hat. Paul Valéry schreibt an Gide am 25. Oktober 1899: ,,J’avais peur depuis longtemps que tu
fusses devenu insensible a ’endroit du groupe que nous pouvions former ensemble ; il m’a semblé que nous n’avons

pas le loisir de nous étre inutile. Gide/Valéry (2009), S. 548.



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

transmet directement, en évitant le détour ou ’'ennui d’une histoire a raconter.“s Sensation ist, so
Deleuze, da gegeben, wo das Gesehene oder aber ein Gemilde direkt auf das Nervensystem wit-
ken. Diese unmittelbare und unvermittelte Reiztibertragung bringt eine explosionsartige Pluralisie-
rung der Beztge unter den Beteiligten hervor, und zwar nach Valéry umso unmittelbarer, als kein
Verstehensprozess sie verzogert. ,,la sensation est comme une étincelle dans une chambre de
miroirs qui anime une infinité de figures et puis de relations implexes entre ces figures™ (C1,
S. 1156). Die optische Metapher des Funkens steht hier fiir das Initialphinomen, welches eine
Verschaltung von Systemen in Gang setzt. Entsprechend ist fiir Valéry die Sensation ,,une trans-
formation interne (d’énergie) permise par une modification externe, — une variation dans I’état
d’un systeme clos qui forme relais par rapport a un systeme séparé.“ (C'1, S. 1157)

Was bedeutet nun die Sensation im Licht der Freundschaft? Sie driickt die utopische Ubertra-
gung oder direkte psychophysische Teilhabe am Anderen aus, die Innen und Aufen, Ich und Du
nicht etwa verschmelzen lassen, aber in eine Korrespondenz einstellen, die die Dichotomie von
Aktion und Reaktion, von Agens und Patiens in einer unentwegten Gegenseitigkeit authebt. Diese
relaisartige Verschaltung der beteiligten Systeme verkniipft die Freunde wie in einem einzigen
Funktionszusammenhang oder einem Organismus miteinander. Gerade weil das Gegeniiber hier
nicht geseben, also nicht anhand eines Begriffs oder eines Namens fasslich zurechtgestutzt wird,
kann es Sensation bleiben.” Jenes Prinzip der Sensation, das Deleuze in den deformierten Men-
schendarstellungen Francis Bacons erliest, bezeichnet somit die Wahrnehmung des Gegentibers
nicht als Objekt oder Figuration, sondern als Figur, als unbegriffene und unbegriffliche Entitit.
Wo der Sehende sich dem Gesehenen ginzlich 6ffnet, transformiert es sich in der Sensation, die
Starrheit seiner Form erweist sich als Struktur in bestdndiger Verinderung (FB, S. 40 f.). Damit
wird jedoch deutlich, dass das Prinzip der Sensation in der Begegnung mit dem Anderen nicht nur
eine Frage des vielf6rmigen Objekts, sondern auch des sich bestindig 6ffnenden Blicks ist, welchen
ein Freund fir den anderen bewahrt. Fokussieren wir zunichst die besondere Art der nicht-narra-

tiven Beziehung, als welche Deleuze die Begegnung mit seinem Freund Félix Guattari beschreibt:»

Félix avait déja un long passé politique, et de travail psychiatrique. 11 n’était pas « philosophe de formation », mais il
avait d’autant plus un devenir-philosophe, et beaucoup d’autres devenirs. Il ne cessait pas. Peu de personnes m’ont
donné I'impression de bouger a chaque moment, non pas de changer, mais de bouger tout entier a la faveur d’un

18 Gilles Deleuze, Logique de la sensation. Francis Bacon, Paris 1981, S. 40 f. In der Folge zitiert als FB.

19 Vgl. dazu auch Valérys Konzept des nicht denkenden Sehens in Introduction a la Méthode de Léonardo de V'inci, welches
das Wahrgenommene in neuer Unmittelbarkeit erschlieBen lisst ((E 1, S. 1170). Dieses Sehen wird bei Valéry auf
Welt und Gegenstinde, nicht jedoch auf Menschen und vor allem Freunde angewendet.

20 Weit jenseits eines rein autobiographischen Schreibens nutzt Deleuze hier Inhalte seiner Biographie, um die Inhalte
seiner Philosophie zu exemplifizieren. Zum gemeinsamen Lebensweg der beiden Denker vgl. Francois Dosse, Gilles
Delenze et Félix Guattari. Biographie croisée, Paris 2007.



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

geste qu’il faisait, d’'un mot qu’il disait, d’un son de voix, comme un kaléidoscope qui tire chaque fois une nouvelle
combinaison.2!

Deleuze nennt die Freundschaft mit Guattari eine Beziehung, die sich auf das gemeinsame Schrei-
ben hin definierte. Das entstehende Buch war die Ebene des Werdens, welches die Beziehung
zwischen beiden bestindig aktualisierte, auf eine Art und Weise, bei der jeder sich mit dem anderen
verstand, durch den anderen vervollstindigte, sich im anderen entpersénlichte, um durch ihn zur
Singularitit zu werden.22 Hier ist die Bezugnahme in den Metaphern der Wahrnehmung beschrie-
ben: Denn das Kaleidoskop dient dem Zeugen in der Betrachtung des Freundes nicht nur als Mo-
dell fir dessen wechselhafte Struktur, es ist zugleich Zeichen jenes bezeugenden Blickes, der die

sich wandelnden Konstellationen bejaht, welche den Freund ausmachen.»

Toujours le méme Félix, mais dont le nom propre désignait quelque chose qui se passait, et non pas un sujet. Félix
était un homme de groupe, de bandes ou de tribus, et pourtant c’est un homme seul, désert peuplé de tous ces
groupes et de tous ses amis, de tous ses devenirs. (D, S. 23)

Es wird deutlich, dass der Name, dass die Person Félix nur als Platzhalter einer schwarmhaften
Verdichtung von Beziigen fungiert, als die Deleuze den Freund wahrnimmt — der Name verfligt
tber kein eindeutiges Signifikat mehr, sondern wird in eine unendliche Bezugstruktur verschoben:
,Le nom propre ne désigne pas un sujet, mais quelque chose qui se passe, au moins entre deux
termes qui ne sont pas des sujets, mais des agents, des éléments.” (D, S. 65) So erscheint bereits
Name des Freundes (agen?) bei Deleuze uberfihrt in jene Gefugestruktur (agencement), die sich mit
dem Ich selbst zu einem dialogischen Geschehen verkniipft, das im Dazwischen stattfindet: ,,Nous
n’étions que deux, mais ce qui comptait pour nous, ¢’était moins de travailler ensemble, que ce fait

étrange de travailler entre les deux.” (D, S. 23 f.) Deleuze beschreibt nun diese Arbeit, die zwischen

2t Gilles Deleuze und Claire Parnet, Dialogues, Paris 1996, S. 23. In der Folge zitiert als D.

22 Gilles Deleuze, Pourpariers 1972-1990, Paris 2003, S. 16.

2 Die von Baudelaire eingefiihrte Metapher des Kaleidoskops wird von Valéry autopoietisch abgewandelt: Quelgues
morceanx de verre coloré, 3 miroirs et une rotation. Les mots, les images, les symétries. (C 11, 1235). Noch bei Baudelaite ist das
Kaleidoskop rein wahrnehmende Apparatur der Reize, die den Flaneur von auBlen heimsuchen. Dieser ist Spiegel
der Wirklichkeit, die er kaleidoskopartig wiedergibt. Das produktionsisthetische Verfahren besteht erstens aus der
Lekture des dictionnaire der Wirklichkeit, aus der Ansammlung des inneren Motivschatzes und zweitens aus der
Komposition einer dsthetischen fantasmagorie, die die Elemente der Anschauung in der Distanz (der nach Hause
zuriickgekehrte Flaneur in seiner Mansarde) neu zusammenstellt. Bei Valéry dagegen wird das Kaleidoskop zu-
gleich gestaltendes Instrument auch der inneren Vorginge. Vgl. Charles Baudelaire, Oenvres completes, hg. von Claude
Pichois, Paris 1975 £., hier Bd. 11, S. 692. Deleuze schlieBlich macht das Kaleidoskop zum Vergleichsobjekt eines
sich der Sensation 6ffnenden Wahrnehmungsapparates, in der der Freund als Ereignis erfahren wird. Bei diesem
Vorgang wird ununterscheidbar, ob das Kaleidoskop den Freund oder den Blick auf ihn beschreibt.

24 Als postmoderner Referenztext fiir den Verlust eines Namens, der eine identifizierende Praxis der Individuation
erlaubte, ist Lyotards Der Name und die Ausnabme anzusehen. Hier initiieren Namen keine Referenzbezichung mehr,
sondern erhalten ihre Wertigkeit lediglich im Kontext, in der ,,Wolke“ des Satzes. Diese kann sich unaufhétlich
umbilden, neubilden oder aufblihen; die Namen, ,,um die herum sie [d. h. die Sitze] sich gruppieren, gentigen, da
sie ein System bilden, um diese Wolke von Sitzen in einer einzigen >Welt« zu situieren.” Die Gefiigestruktur De-
leuzes zeigt sich mit der systemischen Struktur der Wolke bei Lyotard isomorph. Jean-Francois Lyotard, ,,Der
Name und die Ausnahme®, in: Die Frage nach dem Subjefet, hg. v. Manfred Frank et al., Frankfurt 1988, S. 180-191,
hier 186.

10



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

den beiden Freunden entstand, anhand des gemeinsamen Schreibens des siebten Kapitel (Année

Zéro — Visagéité) in Mille Plateanx:

Félix travaillait sur les trous noirs ; cette notion d’astronomie le fascine. [...] Moi je travaillais plutét sur un mur
blanc : qu’est-ce que c’est un mur blanc, un écran, comment limer le mur, et faire passer une ligne de fuite ? (D,
S. 24)

Was ergeben nun zwei Punkte und eine Linie? Die Zusammenarbeit der beiden erwiachst nicht aus
der reinen Kombination beider Phinomene, sondern, indem etwas entsteht, was in den beiden
Ausgangsinteressen noch nicht enthalten war, das sich daraus ergibt, dass die eine mit der anderen

Idee sympathisiert, bis beide ein Gefiige (agencement) bilden, ,,qui va produire du visage®. Damit

3
ethebt sich nicht nur die Kommunikation detr Freunde, sondern auch ihr ursichlich rein an Zu-
handenem orientiertes inhaltliches Interesse auf ein neues, politisches Niveau: die ,. visagéité >

comme fonction sociale.“ (D, S. 24 f.)

Valérys Idee vom Werden hatte sich bei aller Prozessualitit in letzter Konsequenz auf ein dul3erstes,
wenn auch unerreichbares Ziel gerichtet: ,,Le but, la fin — ou plutot avec précision — le point
vers lequel tend ’homme, n’est-ce pas de devenir ce qu’il est »*“ (C'1I, S. 1381) Im Punkt fand das
Valérysche Subjekt seine geometrisch-geographische Metapher. Das schwache Subjekt der Mo-
derne behauptete hier — in einer zur Unausgedehntheit verdichteten Egozentrik — seinen Stand-
punkt in der Welt. Im Unterschied dazu verweigert Deleuze jegliche Subjektivation als Punkt-Wer-
den. Sein Modell einer Individuation ohne In-dividuum, folgt der Idee eines Werdens, das keine
Rickschliisse mehr auf ein Subjekt bendtigt. Dieses umschreibt er mit der Formel: ,,S’empécher
de faire le point® (D, S. 42). Vielmehr wird das Ich bei Deleuze in eine Dynamik iberfiihrt, in der
der Freund Initiator und Partner zugleich ist, in der beide zu agents werden. Diese Dynamik nennt

Deleuze das agencement.ss Nicht die beiden Enden oder die beteiligten Entitdten, sondern die Mitte

25 Die Struktur des agencement wird bei Deleuze entgegen der starren und zweidimensionalen Physis des Strukturbaums
als Geflge, als rhizomatische Vernetzung identifiziert und jener Baumstruktur entgegengesetzt, die die traditionelle
Philosophie mit den epistemologischen Verzweigungen des Wissens und dem bindr organisierten Begriffsgebaude
verband. Man denke beispielsweise an die beriihmte Abbildung — und ihre in der Wissenschaftsgeschichte letztma-
lige Anwendung — dieser arbor porphyriana in Diderots Enzyklopidie, die Foucault in seinem Werk Les Mots et les
choses (1966) mit dhnlichen Argumenten angreift wie Deleuze. Interessanterweise benutzt Valéry die Metapher des
Baumes auch, um die Nihe zweier Menschen zu versinnbildlichen — allerdings wird bei ihm die Metapher geprigt
durch die cartesianische Dualitit von Krone und Wurzelwerk:,,Deux arbres peuvent nouer leurs ramures et leurs
racines pour s’élever et s’approfondir ensemble ; pour ciel et terre.” (C 11, S. 433) Der Mythos von Philemon und
Baucis ist im Hintergrund dieses Bildes wirksam, und doch spricht Ovid explizit von den Stimmen, in die sich die
Liebenden verwandeln, nicht jedoch von Krone und Wurzel — ein wichtiger Unterschied, vgl. Ovid: Mezamonphosen,
hg. v. Michael von Albrecht, Stuttgart 1994, VIII, 712-719). Deleuzes Rhizom-Werden der Freunde bzw. ihr agence-
ment konnen wir also durchaus mit jener bei Ovid geschilderten Metamorphose vergleichen, in der die Aste die
Kommunikation der beiden Liebenden bzw. der Stimme physisch verlingern; Valérys Bild dagegen zeigt eine
Interpretation, die die Vertikale betont und den Baum polarisiert.

11



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

dazwischen zeichnet das Gefuige zwischen den Freunden aus, ein durch Handlungen beschriebenes

Linear-Werden.

L’agencement, c’est le co-fonctionnement, c’est la « sympathie », la symbiose. Croyez a ma sympathie. La sympathie
n’est pas un vague sentiment d’estime ou de participation spirituelle, au contraire c’est 'effort ou la pénétration des
corps, haine ou amout|.] [...] La sympathie, ce sont des corps qui s’aiment ou s’hafssent, et chaque fois des popu-
lations en jeu, dans ces corps ou sur ces corps. (D, S. 66)

So umreil3t Deleuze einen Prozess, in dem die einzelnen Akte nicht absolut gesetzt sind, sondern
gleichsam auf ihr Gegenteil verweisen’ und dieses bezeugen kénnen, in einem nicht mehr eindeu-

tigen, sondern gleichsam sein Gegenteil bezeugenden Akt:

Chaque acte décisif témoigne d’une autre pensée, pour autant que les pensées sont des choses elles-mémes. [...] 11
y a des lignes, qui ne se ramenent pas au trajet d’un point, et qui s’échappent de la structure, lignes de fuite, devenirs,
sans avenir ni passé[...] C’est tout cela le rhizome. Penser, dans les choses, parmi les choses, c’est justement faire
rhizome, et pas racine, faire la ligne, et pas le point. (D, S. 34)

Was aber ist genau diese /igne vivante oder ligne brisée (D, S. 36)? Sie verzeichnet nach Deleuze ein
Zickzack im Dazwischen, eine Linie, die jenes initiale Geschehen wiederholt und energetisch ak-
tualisiert, das die Entstehung der Welt bedingt. Dabei geht er von der Frage aus, inwiefern man
disparate Singularititen in einen Bezug zueinander (rappor?) setzen kann. In seinem Abécédaire erliu-

tert Deleuze gleichsam die kosmologisch-mechanische Herkunft dieser Linienmetapher:

Comment mettre en rapport des potentiels ? [...] Ils expliquent qu’entre deux potentiels il se passait un phénomeéne
qu’ils définissent par I'idée d’un sombre précurseur. Le précurseur sombre, c’est ce qui met en rapport les potentiels
différents. Et une fois qu’il y avait le trajet du sombre précurseur, les deux potentiels étaient en état de réactions la,
et entre les deux, fulguraient I’événement visible. L’éclair. [...] C’est comme ¢a que le monde nait. C’est ¢a le grand
/.27

Das, was im Dazwischen der Freunde entsteht, lisst keine Ruckschlisse auf die Entititen ,,Ergeb-
nis“ und ,,Autor® zu und repriasentiert kein Ich mehr, das sich durch seine pozesis definierte; sondern
es bildet den Ort einer Gemeinschaft, die den Blick fir das Dazwischen 6ffnet als den Zwischen-
raum, an dem etwas Gemeinsames zu geschehen nicht authért — die Freundschaft wird Gberfihrt
in Ereignishaftigkeit, kurz — in Sensation: ,,C’est cela, un rhizome, ou de la mauvaise herbe |...]:
elle déborde a force d’étre sobre. Elle pousse entre. Elle est le chemin lui-méme.* (D, S. 38) Die
Pflanzenmetaphern des Rhizoms oder des Unkrauts zeugen dabei von der Metamorphose der
Freunde hin in ein in seiner psychophysischen Evidenz lebenstahiges Geflecht, das organischer
Ausdruck einer politischen Kommunikation ist.

Dieses Paradox einer Freundschaft als Synthese des Gegensitzlichen meint ein Anders-Werden,

das zugleich ein Der-Andere-Werden ist, ohne der Andere zu sein, ,,un phénomene |[...] de noces

33

2 Die Liebe der Freunde wird bei Deleuze verstanden als eine Erforschung der Distanz, als eine lange Strecke (Ge-
rade), bei der der Hass auf den Freund und die Liebe des Freundes — amicus und inimicus zugleich — zwei konver-
gierende Serien darstellen. Diese Synthese entspricht einer Strategie der Freundschaft, in der die Univozitit auf der
Differenz beruht. Vgl. Gilles Deleuze, Logique du sens, Patis 1969, S. 209 f.

27 Gilles Deleuze und Claire Parnet, ,,Z%, in: I.'abécédaire de Gilles Deleuze, DVD.

12



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

entre deux régnes.“ (D, S. 8) Es entlisst letztlich die Freunde, die es bezeugen, als Entitdten in das
Ereignis der Freundschaft selbst. Gleichsam zersetzt das gemeinsame Schreiben die Instanz der
Autoren und tGberfihrt sie in die organische Linie der Schrift. Auf diese Weise ist der Autor im

Schreiben mit seinem Nicht-Autor-Werden konfrontiert.

Car les incovéniants de I’Auteur, c’est de constituer un point de départ ou d’origine, de former un sujet d’énoncia-
tion dont dépendent tous les énoncés produits, de se faire reconnaitre et identifier dans un ordre de significations
dominantes ou de pouvoirs établis. (D, S. 35 £

Was hier entsteht, ist keine Erzédhlinstanz, sondern ein entretien, als ein Gesprich oder Schreiben im
Dazwischen, als Zickzacklinie, die sich unentwegt fortsetzt. Das monadische Ich Valérys, das auch
in der Hinwendung zum Freund monadisch? bleibt, steht hier einem Nomadisch-Werden der bei-
den Freunde gegentiber: ,,LLes nomades sont toujours au milieu. (D, S. 39) Diese Nomaden ver-
zeichnen die gemeinsame Fluchtlinie ihrer Schrift als eine Spur in der Ebene. Weil beide Freunde
in der gemeinsamen Sensation aufgehen, wird es der Leser sein, der als Zeuge die Bewegung ihrer

Freundschaft nachvollzieht.

Doch nicht nur der Freund zeichnet sich dadurch aus, dass er sich als Sensation offenbart, bis er
vom Selbst nicht mehr unterscheidbar ist und dieses auflést; Deleuze versteht das Philosophieren
selbst als Sensation, in der das Denken dadurch unmittelbar wird, dass es nicht Gedachtes ist,
sondern sich durch die unausgesetzte Produktion von Begriffen bestindig aktualisiert. Hier wird
das Prinzip des Werdens auf der Sprachebene gedoppelt.

Auf diese Weise bestimmt das Prinzip der Auflosung bei Deleuze und Guattari nicht nur die
Relation der realen Freunde, sondern auch die philia der Philosophie.» Sie wird verstanden als eine
Meta-Relation zwischen dem Philosophen und der Begriffsperson, die im philosophischen Text
spricht. Damit ist der Freund in der Philosophie fiir Deleuze/Guattati keine dullere Person mehr,
sondern erfihrt seine Prisenz im Inneren des Denkens, als ,,une présence intrinseque a la pensée.*
(QOuP, S. 9) Der Freund als Begriffsperson, die das philosophische Denken artikuliert (wie beispiels-
weise die Figur des Sokrates in den Schriften Platons), ermdglicht tiberhaupt erst das begriffliche
Denken in der Philosophie. Weil der Philosoph ein Freund der Begriffe ist und weil Philosophie
das unablissige Hervorbringen neuer Begriffe bedeutet, erschafft er im Begriff den Freund, der

diese Begriffe vorstellt (O«P, S. 9). In diesem begrifflichen agencement spannt die Philosophie eine

2 Zum Konzept der Monade bei Paul Valéry vgl. Philippe Marty, ,,Monades. Leibniz, Valéry®, in: Paul 1 aléry, les
philosophes, la philosophie, hg. v. Anne Mairesse, Paris 2004, S. 129-159.

2 Deleuze/Guattari haben selbst auf solche Uberginge zwischen Begriffsperson und dsthetischer Figur, zwischen Realperson und text-
immanenter Denkinstanz hingewiesen. Eine Figurologie beispielsweise stellt die Schnittstelle dar, in der die Begriffsperson zur dstheti-
schen bzw. zur als sensation empfundenen Figur des Freundes aufschlieSt und die Kompositionsebene der Kunst und die Imma-
nenzebene der Philosophie in bestimmten Aspekten konvergieren. Vgl. dazu Gilles Deleuze und Félix Guattari: Qu’est-ce que la philoso-
phie 2, Paris 1991, S. 65. In der Folge zitiert als QuP.

13



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

horizontale Immanenzebene auf, und das Verhiltnis der Freunde ist Bedingung dieser Geographie:
Seul des amis penvent tendre un plan d’immanence comme un sol qui se dérobe aux idoles. (QuP, S. 46) Die philia
erscheint damit als das strategische Mittel, mit dem ein Denken sich topologisch behaupten kann,
die Sensation als ereignishafte Begegnung der Freunde, deren Gelingen eine Ebene entwirft. Und
weil die Begriffsfigur des philosophischen Textes die Auflésung des Autorsubjektes bedingt, ver-
blasst dessen Name schlieBlich lediglich zum Pseudonym der Figur (O«P, S. 62). Wir sehen hier
also deutlich, wie der Begriff von Zeugenschaft und Freundschaft enggefithrt werden, um den

Freund, um das Bezeugte als Entitit aufzulésen.

Francis Bacons Bilder sind édsthetische Zeugnisse verstorender koérperlicher Versehrtheit und ge-
steigerter Affekte, die jenseits des Humanen vermutet werden missen. Ein Grof3teil von ihnen ist
als Triptychon konzipiert. In Deleuzes Betrachtung der Gemilde Bacons wird der Zeuge als der
Dritte kenntlich, nicht mehr, wie noch bei Valéry, als der Freund selbst, der einem inneren Dialog
beiwohnte. Der Zeuge ist als Betrachter, als Leser oder Zuhorer Beisteher einer Freundschaft. In
den Dialogues verdeutlicht Deleuze dies durch die besondere Rolle der Interviewpartnerin Claire

Parnet:

[P]roduire quelque chose qui n’est a aucun de nous, mais entre 2, 3, 4... 7. Ce n’est plus « x explique x, signé x’ p],
< Deleuze explique Deleuze, signé l'interviewer >, mais < Deleuze explique Guattari, signé toi», < x explique y signé
z>. (D, S. 206)

Deleuze verwirft hier ebenjene Selbstvergewisserungsstrategie, in der die Identitdt eines Ich mit
sich selbst durch einen Anderen (x’) bezeugt wiirde. Mit ,,toi* ist vielmehr die Dialogpartnerin
selbst angesprochen, und zwar ebenfalls nicht als Entitit (znterviewer), sondern als Beztiglichkeit —
die Figuren sprechen nicht ziber den Zeugen, sie sprechen ihn az und l6sen dadurch die Zeugen-
schaft allererst aus. Dieses triadische Modell identifiziert Deleuze auch in den Bildern Francis Ba-
cons, in denen Figuren ein Gefiige der Korper bilden.

Wo hier nimlich zwei Sensationen aufeinander treffen, sind sie paarweise zur Figur kon-figu-
riert. I y a une Figure commune des denx corps, on un < fait > commun des denx Figures, sans la moindre histoire
a raconter. (FB, S. 65 f.) Nur da, wo der Andere als Sensation, als Ereignis wahrgenommen wird, ist
er Figur. Denn jene epiphanische Resonanz ist das einzige Ereignis, das zwischen den Figuren
vorherrscht, sie sind durch keinerlei Geschichte aneinander gekoppelt, was sie verbindet, ist die
jeweilige Gegenwart des Anderen, eine Zeugen- oder Anwirterschaft (,,attendant™, F'B, S. 73), die

Faktum ist:

[I]1 faut qu’il y ait un rapport entre les parties séparées, mais ce rapport ne doit étre ni logique ni narratif. [...] 11
doit a son tour incarner un fait commun pour les Figures diverses. 11 doit dégager une « matter of fact». (FB, S. 68)

14



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

Unter genauer Betrachtung vieler dieser Gemilde hat Deleuze in der Begegnung der dargestellten
Figuren drei Funktionen ausgemacht. Diese funktionalen Beztige, die sich tiber die drei Einzeltafeln
des Triptychons hinweg herstellen, sind keinesfalls narrativ, sondern sind als Konfrontation von
Sensationen der Figuren untereinander zu verstehen, die sich gegenseitig durchdringen, bezeugen
und dadurch bedingen. ,,[L]e témoin indique seulement une constante, une mesure ou cadence, par
rapport a laquelle on estime une variation.” (FB, S. 69) Die Figuren benétigen den Zeugen, um die
intimen Veridnderungen ihres Korpers tiiber den Bezug wahrzunehmen, um sich ihrer selbst im
anderen zu vergewissern. Fiir die Variation der Figur, die unablissige Bedingung wie Hinweis dafiir
ist, dass die Figur eine Sensation bleibt, bedarf es weiterhin des Zeugen. Die Funktion des Bezeu-
gens kann sich dabei jedoch auf mehrere Figuren des Triptychons verteilen, sie versteht sich als
flottierende und rhythmisierende Dynamik zwischen dem Aktiven, dem Passiven und — als Funk-
tion, ohne die die anderen beiden nicht berechtigt wiren — dem Zeugen selbst. Deleuze beschreibt,
dass dieser dreifache Rhythmus selbst Figur wird, theatralische, musikalische Figur, in der der Trip-
tychon sich als kreisf6rmige und nicht als lineare Organisation offenbart (FB, S. 70) und in welchem
die Figuren als wahrgenommene Sensationen jene Grenzen tberschreiten, die Korper, Linie und

Rahmen setzen:

[Lles figures sont soulevées, ou projetées en air, mises sur des agrés aériens d’ou tout d’un coup elles tombent.
Mais en méme temps, dans cette chute immobile, se produit le plus étrange phénomene de recomposition, de
redistribution, car c’est le rythme lui-méme qui devient sensation, c’est lui qui devient Figure, d’apres ses propres
directions séparées, 'actif, le passif et le témoin... (FB, S. 71)

In dieser Weise wird deutlich, dass die drei Tafeln des Triptychons nicht nur rhythmisch aufeinan-
der bezogen sind, sondern dass sie in einer Dynamik der Zeugenschaft zirkuldr miteinander ver-
kntpft sind, dergestalt, dass der Rahmen eines jeden Gemildes zum Verweis auf eine wnité distribu-
tive der drei Einheiten wird (F'B, S. 81). Die Funktion des Bezeugens erscheint damit nur als Initiator
einer Rotationsbewegung der gegenseitigen Beztiglichkeiten. Der Dreitakt aus Aktivem, Passivem
und Zeugen ist in Gang gesetzt und wird zur rhythmischen Schleife, in der die Beteiligten in be-
stindigem Wechsel der Rollen aufeinander verweisen.

*

Vielleicht kénnen wir abschlieBend jene beiden so unterschiedlichen Ansitze in der Beschreibung
dessen, was zwischen den Freunden entsteht, tber die Bewegungen der Rickkehr zum Selbst bei
Valéry — in den beiden Semen ,,se* und ,,re destilliert — und der Entfernung vom Selbst bei De-
leuze — ausgedriickt in der Konjunktion ,,et* — beschreiben.

Auch bei Valéry, und hier berithren wir eine der wichtigen Gemeinsamkeiten beider Denker, ist
das Werden maf3geblich. Und doch ist dieses Werden eine Erfahrung der Alteritit, anhand derer

noch einmal ein moi pur synthetisiert wird. Valérys Projekt ist letztlich die Suche nach einem

15



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

Signifikat fur ein Ich, das die Kontingenzerfahrung der Moderne, und sei sie noch so disparat,
integriert. Das Ich formiert sich in der Wiederkehr, in bestindiger Alteritit mit sich selbst. ,,L.e moi
est ici ce qui se conserve, mais NON CONTINUMENT ; c’est par rappels — retours.” (C 1, S. 954)
Dem entspricht auch das Ankntipfen des Bewusstseins an Elemente der Erinnerung: Wiedererken-

nen ist der Vorgang par excellence dieser Rickkehr zum Bekannten.

RE et SE-RE

[...] La grande affaire de la fonction W est de re-connaitre, reconstituer — re-trouver, dont la capitale est SE REcon-
naitre, SE REssaisir, — etc. a partir de toute situation initiale ou événement-premier-par nature. (C1, S. 1074)

Daraus erhellt, inwiefern Valérys Ansatz, iber den Freund zu sich selbst zu gelangen, ein metapho-
rischerist: Das Andere, der Andere sagen tber das Eigene aus und fihrt doch letztlich auf es zurtick.

Bei Deleuze dagegen generieren die beiden Freunde ein Drittes, eine Freundschaft, ein Schrei-
ben, das sich bestindig fortsetzt und eben nicht mehr zur Ausgangsstelle, wenn auch verindert,
zuriickkehrt. Hier findet genau keine Identifikation eines Subjekts mehr statt, sondern die Uber-
fihrung der Identititen in Ereignis. Die bestindige Aktualisierung dieses Ereignisses stellt Deleuze
durch Reihen dar, die in der Beziiglichkeit (rappor?), in der Sympathie der Freunde ihren Ursprung
fanden und durch die Konjunktion ,,et™ metonymisch verbunden werden.» Die Synthese, die in die-

sem Bezug der Freunde stattfindet, nennt Deleuze denn auch eine konjunktive.

Les relations pourraient encore s’établir entre leurs termes, ou entre deux ensembles, de I'un a 'autre, mais le ET
donne une autre direction aux relations, et fait fuir les termes et les ensembles, les uns et les autres, sur la ligne de
fuite qu’il crée activement. Penser avec ET, au lieu de penser EST[.] (D 71)

Mit dem Verb ,,sein‘ verbindet Deleuze jene Selbstvergewisserung, die noch das moderne Subjekt
auszeichnete. So blieb in der negativen Anthropologie Valérys das Ich in sich selbst eingeschlossen;
den Abstand zum Anderen lasen wir demzufolge als Symptom einer Angst des schwachen Subjekts
der Moderne vor dem Selbstverlust. Deleuzes Subjektverstindnis dagegen zeugt von einem ande-
ren Selbstbewusstsein dergestalt, dass es sich dem gemeinsamen Werden mit dem Anderen tGber-
antwortet. Dies kann insofern gelingen, als Deleuze das Ich in den Horizont einer Immanenz, eines
Un-tout, einstellt. Damit tritt das Ich bei ihm nicht lediglich hinter die Sprache zuriick, wie dies jene
Programmschriften behaupteten, in denen Barthes und Foucault den Tod des Autors (und damit
des Subjekts) heraufbeschworen, sondern zeitigt eine Freundschaftspraxis, die aus der Spannung

von Ich und Du, Einendem und Diffetenz erwichst.

*

50 Zum Stellenwert der Konjunktion in Deleuzes Denken vgl. Mirjam Schaub: ,,Das Wortchen >undc. Zur Entdeckung
der Konjunktion als philosophische Methode®, in: Philosophie und Nicht-Philosophie. Gilles Delenze — Aktuelle Diskussi-
onen, hg. v. Friedrich Balke und Marc Rolli: Bielefeld 2011, S. 227-251.

16



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

Wenn Freundschaft einerseits fiir Valéry das kaum noch merkliche Verteidigen einer Differenz
bedeutet, die die Gewissheit des Figenen, Angestammten gerade noch aufrecht erhilt und diese
dennoch gleichzeitig in einen Horizont der Verschmelzung und der Einheit mit dem Anderen ein-
stellt, dann ist sie bei Deleuze zur kompromisslosen Bereitschaft ausgeformt, in der Erfahrung des
Anderen als Sensation aufzugehen: ,,I’actuel n’est pas ce que nous sommes, mais plutot ce que
nous devenons, ce que nous sommes en train de devenir, c’est-a-dire I’Autre, notre devenir-Autre.*
(QOuP, S. 107) Die Aktualitit der Begegnung mit dem Anderen besteht darin, dass wir selbst zum
Anderen werden. Dieses Verweisen des Zeugen auf den Anderen ist keine Observation mehr, son-
dern sie ist Faktum, ist selbst Figur und unbegriffliche Gegenwart und tiberschreitet jene Grenz-
ziehungen der Zeugenschaft, die Valéry noch vornahm. Das kann deshalb gelingen, weil die Nach-
moderne die Furcht abgestreift hat, in den Strategien der Differenz immer noch einer verlorenen
Einheit nachzutrauern. Die Gewissheit, dass die Erfahrung der Differenz in einen Horizont der
Einung eingestellt ist, findet in der Doppelcodierung des Triptychons (als das Geteilte und das
Eine) jene symbolische Struktur, die Deleuze an anderer Stelle als disjunktive Synthese bezeichnet.»
Wo die Funktionen des Triptychons zu rotieren beginnen, kénnen wir schlussendlich wieder die
Struktur des Kaleidoskops wiederentdecken, durch das Deleuze seinen Freund Guattari erblickte;
und der Blick in den sich drehenden Papptubus steht, so haben wir gesehen, bei Deleuze zugleich
fir den offenen Blick auf den Freund wie fir die bestindige Metamorphose des Freundes auf
diesen Blick hin. Das bedeutet, dass in der Triangulation des Triptychons die Funktionen von
Zeuge und Bezeugtem flukturieren und schlieBlich ebenso aufgehoben werden, wie die Wahrneh-
mung unseres Gegeniibers sich zu einer Gegenwart weitet, die Sensation ist. Erst die Stirke des
nachmodernen Subjekts macht diese Erfahrung méglich.

Mit dem Modell der disjunktiven Synthese modelliert Deleuzes seine nachmoderne Ontologie,
die in Anbetracht postmoderner Sterbegesinge® auf alles mit sich Identische einen mildernden,
einen besinftigten Blick nicht nur auf den Freund und die Rede von ihm, sondern auch auf das
Subjekt als solches wirft. Und in der Tat lief3e sich schon im Schreiben Roland Barthes eine Wende
verzeichnen, die angesichts ihres Autors nicht nur tiberrascht, sondern auch fiir eine neue Rede
vom Ich und seiner Hinwendung zum Freund beispielhaft sein kann. In ihrer Schlichtheit und

Menschlichkeit legt sie die Sehnsucht des Ich zum Anderen vielleicht am ungeschiitztesten frei.

st Vgl. dazu Alain Badiou, Delenze. La Clamenr de Fitre, Paris 1997, S. 36.

22 Binen Uberblick gewihrt Heinrich Detering in: ,,Die Tode Nietzsches. Zur antitheologischen Theologie der Post-
moderne®, in: Postmoderne. Eine Bilang (Sonderheft Merkur), hg. v. Karl-Heinz Bohrer und Kurt Scheel, Stuttgart
1998, S. 876-889.

33 Peter Burger identifiziert als prominentes Ereignis dieser Wende Barthes Proust-Essay, in dem sich eine neue und
nicht mehr der Modernitit verpflichtete Schreibpraxis vom Ich artikuliert, die dem Leser grundsitzliche Themen
wie Liebe und Tod nunmehr als Wahrheit vermittelt. In: Burger (1998), S. 210.

17



PREPRINT! This version is not quotable. For the published or final version, see the bib-
liographical references.

Wihrend Valérys Freundschaft lediglich das Ich reprisentierte und bei Deleuze der Zeuge ein
Freundschaften bezeugte, in welchem die Individuen der Freunde nicht mehr klar erkennbar blie-
ben, hat Barthes in seinem letzten Lebensabschnitt die freundschaftliche Rede vom Anderen auf
eine in ihrer Einfachheit bertickende Formel gebracht: ,,[D]ire ceux qu’on aime, c’est témoigner
qu’ils n’ont pas vécu (et bien souvent souffert) spour rienc.“** Der Trost, der aus dieser Zeile spricht,
lisst hoffen, dass es auch in der real gelebten Freundschaft méglich sein kann, einander als Zeuge

zu genligen.

3+ Roland Barthes, Essais critiques IV, Le bruissement de la langne, Paris 1984, S. 324.

18



