Oliver Kohns
Das Paradox iiber den Schauspieler. Mimesis,

13

Ironie und Wahnsinn in ,,Prinzessin Brambilla

1. Dissonanz

Die Lektiire von Hoffmanns Capriccio ,,Prinzessin Brambilla® ist sicherlich nicht die
leichteste. Auch wer dem Text jederzeit zu folgen vermag, wird dennoch nach vollendeter
Lektiire Schwierigkeiten haben, die Handlung zusammenzufassen, ohne entweder ent-
scheidende Elemente auszulassen oder selbst notwendigerweise in epischer Breite zu
sprechen. Dieser Widerstand gegen die Paraphrase, der moglicherweise fiir Hoffmanns
Erzéhlungen generell charakteristisch ist, folgt in ,,Prinzessin Brambilla® aus der auch
nach mehrmaligem Lesen immer noch schier uniiberschaubar komplexen Struktur des
Textes.

,Unmoglich wird sich der geneigte Leser dariiber beschweren konnen, dafl der Autor
ihn in dieser Geschichte durch zu weite Ginge hin und her ermiide®,' heifit es zu Anfang
des siebten Kapitels mit einigem Augenzwinkern. Die Handlung des Capriccios bewegt
sich zwar nicht ,,zwischen Atlantis und Frankfulr‘[“,2 wie andere Erzédhlungen Hoffmanns,
aber dafiir sind die verschiedenen Stringe der Handlung umso mehr ineinander verschach-
telt und reflexiv aufeinander verwiesen: ,,Prinzessin Brambilla® erzihlt die Geschichte des
Schauspielers Giglio Fava und seiner Putzmacherin Giacinta Soardi ebenso wie die des
Prinzen Cornelio Chiapperi und der Prinzessin Brambilla; diejenige von Konig Orphioch
und Kénigin Liris® ebenso wie die von Arlecchino und Colombina, vom bunten Vogel und
Prinzessin Mystilis und vom Leser und der Geschichte ,,Prinzessin Brambilla®“.* Diese
Konstellationen bezeichnen teilweise Erscheinungen der jeweils gleichen Figuren und

differenzieren teilweise lediglich verschiedene Identifikationen und Identititen. Die Ebe-

" E.-T.A. Hoffmann: Prinzessin Brambilla. In: ders.: Simtliche Werke in sechs Binden. Hrsg. von Wulf
Segebrecht und Hartmut Steinecke. Frankfurt/M. 1985, Bd. 3, S. 886.

 Vgl. Armand de Loecker: Zwischen Atlantis und Frankfurt. Mérchendichtung und goldenes Zeitalter bei
E.T.A. Hoffmann. Frankfurt/M. u.a. 1983.

? Soweit die in der Literatur gelegentlich vertretene Lektiire mit drei narrativen Ebenen: vgl. Claudia Lie-
brand: Aporie des Kunstmythos. Die Texte E.T.A. Hoffmanns. Freiburg i.Br. 1996, S. 262; Till Dembeck:
(Paratextual) Framing and the Work of Art: E.T.A. Hoffmann’s Prinzessin Brambilla. In: Framing Borders
in Literature and Other Media. Hrsg. von Werner Wolf und Walter Bernhart. Amsterdam, New York 2006,
S. 263-293, hier: S. 272f.

* Soweit Christians Jiirgens’ Lektiire mit sechs narrativen Ebenen: vgl. Christian Jiirgens: Luftschlosser triu-
men — Theatralitit und ihre Uberschreitung in E.T.A. Hoffmanns Prinzessin Brambilla. In: ,In die Hohe fal-
len“. Grenzgénge zwischen Literatur und Philosophie. Hrsg. von Anja Lemke und Martin Schierbaum.
Wiirzburg 2000, S. 23-54, hier: S. 32f.



nen sind daher teilweise ineinander verschrinkt; entsprechend komplex ist ihr Verhéltnis
zueinander.

Die Schwierigkeiten, die die Erzdhlung ihren Lesern aufgibt, beruhen jedoch nicht
allein auf den komplexen internen Relationen. Nicht nur die Identitdt und Einheit der
handelnden Figuren, sondern auch die des Textes selbst erscheint gebrochen, gespalten
und gespiegelt. Im sechsten Kapitel der ,,Prinzessin Brambilla®, erfahrt der iiberraschte
Leser, daB} er kein Original, sondern nur eine Nachahmung — wenngleich eine genaue — in
den Hénden hélt. ,,In dem hochst merkwiirdigen Originalcapriccio, dem der Erzédhler ge-

nau nacharbeitet, befindet sich hier eine Liicke®, heil3t es unvermittelt, und weiter:

,Um musikalisch zu reden, fehlt der Ubergang von einer Tonart zur andern, so daB der
neue Akkord ohne alle gehorige Vorbereitung losschligt. Ja man konnte sagen, das Cap-
riccio briche ab mit einer unaufgeldsten Dissonanz. Es heiit nehmlich, der Prinz (es kann
kein anderer gemeint sein, als Giglio Fava, der dem Giglio Fava den Tod drohte) sei plotz-
lich von entsetzlichem Bauchgrimmen heimgesucht worden [...], dann aber [...] einge-
schlafen, worauf ein groBer Larm entstanden. — Man erféhrt weder, was dieser Larm be-
deutet, noch wie der Prinz, oder Giglio Fava, nebst Celionati aus dem Palast Pistoja ge-

5
kommen.“

Der Text inszeniert sich hier als eine Nachahmung: als Ubersetzung oder Uberarbeitung
eines anderen, ihm vorausliegenden Textes. Das ,,Original“ erscheint hier ironischerweise
in seiner Absenz, als ,,Liicke*: Als Liicke zwischen verschiedenen Ereignissen sowie zwi-
schen verschiedenen Figurationen — personae — der auftretenden Akteure (die auch noch
den gleichen Namen tragen: ,,Giglio Fava“ und ,,Giglio Fava®). Nachgeahmt, iibersetzt
oder tiiberarbeitet wird hier also — bei ndherem Hinsehen — nicht ein einziger, in sich und
mit sich zusammenhédngender Text, sondern ein dissonanter, unaufgeloster und eben da-
rum nicht verkniipfter, sondern multipler Text.

Hoffmanns Text nimmt damit die literarische Tradition der Uberarbeitungs- bzw.
Ubersetzungsfiktion auf, um sie zu radikalisieren. Bereits Cervantes’ Don Quijote — Fried-
rich Schlegel zufolge ,,noch immer der einzige durchaus romantische Roman“® — fingiert
sich selbst als die Ubersetzung eines Textes in maurischer Sprache. Cervantes jedoch lobt
ausdriicklich die ,,Sorgsamkeit™, mit der ,,Sidi Hamét“, der vorgebliche Verfasser der
vorgeblich iibersetzten maurischen Erzdhlung, ,,uns selbst die kleinsten Sechszehntelnoten

von ihrer Melodie uns horen 146t und auch am Geringfiigigsten nicht vorbeigeht, ohne es

3 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 876f.

% Friedrich Schlegel: Literarische Notizen 1797-1801. Literary Notebooks. Hrsg. von Hans Eichner. Frank-
furt/M., Berlin, Wien 1980, S. 121. Die Begriindung fiir dieses Urteil liefert Schlegel mit dem Hinweis auf
die konsequente Autoreferentialitit des spanischen Romans: ,,Die Hauptperson in II D[on] Q[uixote] ist der
erste Theil. Es ist durchgéngig Reflexion des Werks auf sich selbst* (Ebd., S. 177).



klar ans Licht zu zichen.*” Hoffmann nimmt den fopos und sogar die musikalische Analo-
gie auf, um beide ins genaue Gegenteil zu verkehren. Wo Cervantes — durch den rhetori-
schen Verweis auf die Authentizitit der Vorlage natiirlich hochst ironisch — die Klarheit
des Klangs und der Sicht an seiner fremdsprachigen Vorlage riihmt, zeigt sich fiir den
Erzéhler der ,,Prinzessin Brambilla® nichts als Dissonanz und also Unzusammenhang und
Unklarheit.

Der Hoffmannsche Text inszeniert sich damit als eine Nachahmung und Ubertragung,
die ihre Identitit in der Ubereinstimmung mit der Nicht-Identitit des ,,Originalcapriccios*
findet. Ganz analog zu dieser Auffindung der eigenen Dissoziation durch den einheitlichen
Bezug zu einer Vielheit notiert schon Schlegel iiber Tiecks Ubersetzung des Don Quijote,
diese erstmals zusammenhingend lesbare Ubersetzung mache sichtbar, dal in diesem
Werk ,,eben nicht viel mehr, aber auch nicht weniger Zusammenhang ist wie in einer
Komposition der Musik oder der Malerei.*®

Es stellt sich die Frage, worauf diese Fiktion einer dissoziierten und darum dissoziie-
renden Quelle der Erzdhlung ,,Prinzessin Brambilla® hinweisen soll. Wozu dient, mit
anderen Worten, die fiktive Darstellung des eigenen Diskurses als Imitation einer unzu-
sammenhingenden Vorlage? Es liegt nahe, die Relation von Nachahmung und Identitét in
,Prinzessin Brambilla® anhand ihrer expliziten und ausfiihrlichen Thematisierung in der
Figur und Problematik des ,,Schauspielers ndher zu untersuchen. Im Vergleich mit
Diderots ,,Paradoxe sur le comédien” soll im Folgenden zunichst Hoffmanns Paradoxie
der Identitét beschrieben werden (II.). AnschlieBend soll untersucht werden, inwiefern die
Beziehung der verschiedenen narrativen Ebenen in Hoffmanns Erzéhlung als eine ,per-
formative’ Umsetzung dieser Paradoxie begriffen werden kann (IIL.). Als ,,Paradox iiber
den Schauspieler gelesen, zeigt sich Hoffmanns Capriccio nicht nur als eine spielerische
Fortschreibung des Diderotschen ,,Paradoxe, sondern ebenso als eine Reflexion des

Spiels im Medium des Spiels.

"Miguel de Cervantes Saavedra: Der sinnreiche Junker Don Quijote von der Mancha. Ubers. von Ludwig
Braunfels, durchges. von Adolf Spemann. 9. Aufl. Miinchen 1994, S. 844. Ausfiihrlicher zum Spiel mit der
Ubersetzungsfiktion im Don Quijote vgl. Martin von Koppenfels: Durch die Schrift gehen: Die Uberset-
zerszenen im Don Quijote von 1605. In: Schriftkultur und Schwellenkunde. Hrsg. von Achim Geisenhanslii-
ke und Georg Mein. Bielefeld 2008 (im Druck).

¥ Friedrich Schlegel: Tiecks Ubersetzung des Don Quixote von Cervantes. In: ders.: Kritische Schriften.
Hrsg. von Wolfdietrich Rasch. Miinchen [0.]J.], S. 176-179, hier: S. 176. Zum ,,Zusammenhang — im Unzu-
sammenhang® in Schlegels Rezension sowie im Vorwort des Don Quijote vgl. Thomas Schestag: ,,Desocu-
pado lector®. Zur Unzeit im Vorwort des Don Quixote. In: Zum Zeitvertreib. Strategien — Institutionen —
Lektiiren — Bilder. Hrsg. von Alexander Karschnia, Oliver Kohns, Stefanie Kreuzer und Christian Spies.
Bielefeld 2005, S. 159-173, hier: S. 160.



II. Mimesis

Hoffmanns Figur Giglio Fava durchlebt in der Erzdhlung eine grundlegende Verénderung,
die moglicherweise den Kern des plots kennzeichnet: Er verwandelt sich vom paradigma-
tisch ,schlechten® zu einem ,guten’ S(:hauspieler.9 Fava wird zu Beginn als ,.ein etwas

eitler Schauspieler eingefiihrt, ,,dessen Verdienste eben nicht zu hoch angeschlagen wer-

den*.'"” Die Doppeldeutigkeit des Wortes ,Verdienst als Bezeichnung einer Entlohnung

und zugleich einer Leistung wird voll ausgeschopft: Fava ist ein ,,Habenichts“'" (,,Signor

Habenichts“'> oder ,,der Herr Schauspieler Taugenichts“,”® sagt die alte Beatrice), ein

«l5

Larmseliger Schlucker,'* der nur iiber ein »sparliches Einkommen*” verfiigt. Entspre-

chend sieht er nur wenige Tage nach seiner Kiindigung im Theater den ,,bittersten Mangel

«16 ind findet in seinem Geldbeutel nur noch vollkommene Leere vor. Sein

[..] im Anzuge
Mangel an Verdienst bedeutet vor allem aber auch: Fava ist ein schlechter Schauspieler.
Nicht allein wegen seiner Armut, sondern vor allem wegen seines mangelnden Kdnnens
préasentiert sich der Akteur Giglio zu Beginn der Geschichte als ,,der erbdrmlichste Schau-
spieler [...], den es jemals gab.“!” Er scheint in jeder Hinsicht ohne , Vermdgen® zu sein.
Ganz anders stellt sich die Situation gegen Ende der Erzidhlung dar. Im achten Kapitel
erwartet die alte Beatrice die aus dem Theater heimkehrende Giacinta in Begleitung
Favas. Damit wird die Eingangsszene des Capriccios und zugleich die Allusion auf die

18

Eingangsszenerie von Goethes ,,Wilhelm Meister " unter verdnderten Bedingungen neu

inszeniert. Nicht nur ist aus der Armut des Anfangs nun Wohlstand und Gliick geworden'

(aus dem ,,engen Loch* wurde eine ,,helle Kammer*?’

); zugleich erscheint Giglio im letz-
ten Kapitel des Capriccios nicht mehr als gescheiterter Tragddienspieler, sondern als glan-

zender Komddiendarsteller. In der letzten Szene erweisen sich Giglio und Giacinta als

? Vgl. Jean Starobinski: Ironie und Melancholie. Gozzi — E.Th.A. Hoffmann — Kierkegaard. In: Der Monat
18 (1966), H. 215, S. 22-35, hier: S. 26f.; Erika Tunner: Besonnenheit und tolles Spiel. Zur Gestalt des
Schauspielers Giglio Fava in E.T.A. Hoffmanns ,,Prinzessin Brambilla“. In: Germanistik aus interkultureller
Perspektive. Hrsg. von Adrien Finck und Gertrud Gréciano. Stra3burg 1988, S. 271-280.

" Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 775.

" Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 772.

12 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 778.

3 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 803.

" Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 881.

15 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 793.

' Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 793.

7 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 797f.

' Die Eingangsszenerie von ,,Prinzessin Brambilla“ ist, wie David Wellbery zu Recht bemerkt, ,,eine Repri-
se der ersten Szene aus Wilhelm Meisters Lehrjahren® (David E. Wellbery: Rites de passage. Zur Struktur
des Erzdhlprozesses in E.T.A. Hoffmanns Prinzessin Brambilla. In: ders.: Seiltdnzer des Paradoxalen.
Aufsitze zur dsthetischen Wissenschaft. Miinchen, Wien 2006, S. 118-145, hier: S. 125). Eigenartigerweise
erwidhnt Wellbery die Reprise dieser Reprise im achten Kapitel nicht. Die Erzahlung ist durch die beiden
Referenzen auf Goethes Roman geradezu eingerahmt.

' Vgl. Jean Starobinski: Ironie und Melancholie, S. 27.

2 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 907.



Schauspielerpaar, welches den ,,wahren Humor* nicht nur erkennen kann, sondern auch
fahig ist, diese Stimmung ,,so ins duflere Leben treten zu lassen, daB3 sie auf die groe Welt
[...] wirke, wie ein méchtiger Zauber.«*'

Um die Verwandlung des Schauspielers Giglio Fava zu verstehen, gilt es zunichst zu
begreifen, inwiefern die Figur zunichst ein derart minderbegabter Schauspieler ist. Her-
vorstechend ist zunédchst eines: Fava hilt sich fiir einen begnadeten und beliebten Tragddi-

endarsteller, fiir den ,,Abgott Roms*“*

und den ,,beriihmtesten Schauspieler auf der Er-
de“* sogar; aber sein Pathos ist falsch, nachgeahmt, theatralisch im negativsten Sinne.
Mehrfach wird vorgefiihrt, daB3 seine Darstellung hochster Gefiihle nichts als den Eindruck
leerer Pathetik hinterldsst. Im vierten Kapitel glaubt Fava sich in seinem Glauben besta-
tigt, es gebe einen ,,Nebenbuhler“** um Giacintas Gunst und verfillt sofort ,,in den graBli-
chen Verzweiflungs-Monolog irgend eines Trauerspiels des Abbate Chiari“.* Giacintas
Reaktion auf diesen monologisierenden Ausbruch macht die offenkundige darstellerische
Schwiche Favas lesbar — die scheinbar pathetische Emotion folgt jederzeit erkennbar einer
textuellen Vorlage, sie ist a priori soufflierte Sprache: ,,Giacinta hatte diesen Monolog,
den ihr Giglio sonst hundertfiltig vordeklamiert, bis auf den kleinsten Vers im Gedéichtnis
und soufflierte, ohne von der Arbeit aufzusehen, dem verzweifelten Geliebten jedes Wort,
wenn er hie und da ins Stocken geraten wollte.**

Entsprechend kann die Prinzessin Brambilla in Favas feuriger Erklidrung seiner Zu-
neigung gegen Ende des zweiten Kapitels nur hergebracht und hergesagte Theaterrollen
des Tragodienschauspielers erkennen: ,,,Aus welchem®, erwiderte die Prinzessin, ,aus
welchem hochtrabenden Schauspiele habt Thr diese schone Redensart her, mein Herr Pan-
talon Capitano, oder wer Ihr sonst sein wollen mdget?*“?’ Diese Szene ist bereits eine
Wiederholung, denn schon einmal wurde Giglios Pathos als Zitat erkannt. Uber die ,,riih-
rendsten Bekenntnisse™ Giglios, vorgebracht vor Giacintas Tiir, urteilt der ,,dicke Haus-
wirt Signor Pasquale: ,,,Ah! — seid IThr es, Signor Giglio? — Sagt mir nur, welcher bdse
Geist Euch treibt, hier eine O und Ach’s-Rolle irgend eines ldppischen Trauerspiels ins
leere Zimmer hineinzuwinseln?**®
Mit dem ,,0 und dem ,,Ach* — vom ,,geziemlichen O und Ach* des Schauspieler-

tums spricht auch Giglio zuvor*” — sind zwei hervorstechende pathetische Mittel lyrischer

2! Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 910.

22 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 785.

2 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 865.

¥ Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 841.

2 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 847.

2 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 847.

¥ Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 810.

28 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 795.

** Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 778. Einige Seiten spiter spricht Giacinta allerdings etwas abfillig
vom ,,]langweilige[n] Trauerspiel mit noch langweiligerem O, Ach und Weh!* (Ebd., S. 845).



und dramatischer Literatur genannt. Beide dienen, wie die Literaturwissenschaft weil3, zur
Abhebung von ,gewdhnlicher’ Kommunikation: Das ,,0“ durch die apostrophisierende
Zuwendung zu einer abwesenden und durchaus fiktionalen Adresse,*® das ,,Ach“ durch
seine ,,grofftmogliche Ndhe zur Unwillkiirlichkeit eines Naturlauts® als Signum einer
,,unmittelbaren AuBerung eines Erlebnisses®.>! Die scheinbare Abwendung von der Kon-
vention erscheint hier als hochste und leerste Form der Konventionalitit, als ,,winselnde*
Rezitation einer ,,Rolle aus einem ,,ldppischen Trauerspiel“. Die hochste Konventionalitit
gerade der als ,authentisch® und ,unmittelbar* markierten AuBerungen ist in der Rhetorik
wohlbekannt, so sind die Leidenschaften (Pathe) bei Aristoteles, zumindest in der Analyse
Barthes’, immer schon rhetorisch vermittelt (,,die Leidenschaft ist immer nur das, was

iiber sie gesagt wird: ein reiner Intertext, ein ,Zitat >

). Diese rhetorische Paradoxie wird
in Prinzessin Brambilla zu einem Paradox der Identitit eines Subjekts entfaltet: Die
scheinbar reinste EntduBerung eines Innen (,,Bekenntnis®) wird zur Einfliisterung (,,boser
Geist®) des duBersten Auflen, zum leeren Hersagen einer auswendiggelernten Rolle aus
einem ,,lappischen Trauerspiel®.

Damit kein Leser diese Paradoxie iibersechen moge, formuliert Hoffmann sie spéter
auch geradezu buchstiblich aus. Nach dem Kampf Giglios mit seinem Doppelgénger im
sechsten Kapitel berichtet ein ,,junger Mensch* — der von allen als ,,Signor Giglio* ange-
sprochen wird und letztlich wohl niemand anderes als der gescheiterte Akteur ist — iiber
die Leiche Giglios: ,,,Mir ist [...] unbekannt, inwiefern der tragische Schauspieler Giglio
Fava nicht wirklich Fleisch und Blut hatte, sondern nur aus Pappendeckel geformt war;
gewil} ist es aber, dal} sein ganzes Inneres, bei der Sektion, mit Rollen aus den Trauerspie-
len eines gewissen Abbate Chiari gefunden wurde‘“.*® Das , Innere”, die Identitit der
Figur Giglio Fava wie jeder anderen Figur, ist ein Nichts,> nichts als eine Illusion, her-
vorgerufen durch die Einnahme eines absolut Auferen: einer Rolle, hier verstehbar sowohl

als Theaterrolle wie als Schriftrolle. Die Form der Schriftrolle®> — Buchstaben, um ein

¥ Vgl. Georg Stanitzek: Kommunikation (Communicatio & Apostrophe einbegriffen). In: Literaturwissen-
schaft. Hrsg. von Jiirgen Fohrmann und Harro Miiller. Miinchen 1995, S. 13-30, hier: S. 21.

*'Ebd., S. 16.

32 Roland Barthes: Die alte Rhetorik. In: ders.: Das semiologische Abenteuer. Ubers. von Dieter Hornig.
Frankfurt/M. 1988, S. 15-101, hier: S. 77.

3 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 889.

** Hier sei nur am Rande auf die Bedeutung des italienischen Worts ,,fava“ = Bohne hingewiesen — jenes
Nahrungsmittel, das zumindest der allgemeinen doxa zufolge bei der Verdauung zu nichts wird und das
Innere, den Magen mit Luft erfiillt.

* Der Begriff der ,,Rolle* als Bezeichnung der auf einer Biihne dargestellten persona setzt sich — zunéchst
in den romanischen Sprachen — wohl im 16. Jahrhundert durch, metonymisch abgeleitet von der Schriftrolle.
,Die Rolle des Schauspielers geht auf den im 16. Jh. aufgekommenen Brauch zuriick, den eigenen Anteil am
Spiel auf Rollen zu schreiben, von denen bei den Proben nur die gerade benétigte Stelle sichtbar, der Rest
aufgerollt ist“ (Friedrich Kluge: Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. Bearb. von Elmar
Seebold. 23., erw. Aufl. Berlin, New York 1995, S. 691; vgl. Ralf Konersmann: Welttheater als Daseinsme-
tapher. In: ders.: Der Schleier des Timanthes. Perspektiven der historischen Semantik. Frankfurt/M. 1994, S.
84-168, hier: S. 101).



Nichts gewickelt, verbunden mit der moglichen Illusion eines Signifikats beim Leser —
zeigt sich in ,,Prinzessin Brambilla®“ als das Prinzip personaler Identitit. Das Ich des
Schauspielers ist, wie Giglio Fava selbst ganz offen ausspricht, nichts als ein Lektiireef-
fekt, eine durch projektive Imagination beim Lesen hervorgerufene Illusion: ,,.Der junge
Schauspieler [...] ist ein wandelnder Roman, eine Intrigue auf zwei Beinen, [...] ein aus
dem Einband ins Leben gesprungenes Abenteuer, das der Schonsten vor Augen steht,
wenn sie das Buch zugeklappt.“*® Giglios Problem als Schauspieler scheint nun zu sein,
dass er die paradoxe Natur seiner Identitét als Figur sichtbar macht (in gewisser Weise ist
er die Figuration dieser Paradoxie). Um im Bild zu bleiben: Seine Leserin sieht, auch
wenn sie das Buch ,,zugeklappt®, nichts als — wiederum ein Buch vor sich.

Uber Favas schauspielerische Qualititen erfihrt der Leser weiteres durch ein Ge-

sprich zwischen ,,zwei Masken*’

ndheres, welches der Akteur zu seiner grolen Verunsi-
cherung belauscht. Der erste Sprecher, in Hoffmanns Text ,,der Eine“, nennt Fava zu-
néchst den ,,erbarmlichsten Schauspieler, den es jemals gab®, weil er ,,mit hohler Stimme
die Verse holpricht und schlecht hertragierte“.3 % Durch ,,das Ubertriebene® in seiner Dar-
stellung zeige sich der Schauspieler als ,,eine leblose Puppe, die an kiinstlichen Dréhten

von auBen her gezogen, uns mit ihren seltsamen Bewegungen tiuschte.

Fava entpuppt
sich, gerade wenn er besonders lebendig erscheinen will, als eine tote Marionette: ,,Piipp-
chen!*,** nennt ihn Celionati entsprechend mit einiger brutaler Ehrlichkeit.

Der Vorwurf des ersten Sprechers zielt somit darauf, dal Favas Darstellung seine
eigene Person zu sehr in den Vordergrund stelle; mit der Folge, dafl das Dargestellte ins-
gesamt nicht mehr iiberzeugend, sondern desillusioniert und ,,leblos* wirke. Die ,,seltsa-
men Bewegungen der Marionette sind die Bewegungen eines Schauspielers, der jederzeit
als Schauspieler sichtbar bleibt und niemals die Illusion einer Rolle verfligbar macht. Der
zweite Sprecher des Dialogs, ,,der Andere®, scheint zunéchst eine Verteidigung des Ak-

cedl

teurs zu unternehmen (,,,mich diinkt, Ihr beurteilt den armen Fava viel zu hart“""), um

3 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 778. Diese Lektiireszene bildet, wie vor allem Friedrich Kittler her-
ausgearbeitet hat, die implizite Lectiolehre in zahlreichen, wenn nicht in allen Erzdhlungen Hoffmanns.
Klassischerweise sind dabei jedoch die Geschlechterrollen vertauscht: Der Leser ist médnnlich und halluzi-
niert in seiner Lektiire das Idealbild der Frau. So notiert Kittler iiber die Lektiireszene in ,,Der goldne Topf*:
,,Lesbar und verstidndlich macht die reinen Signifikanten, kraus, fremd und unverstiandlich, also ein obsessi-
onell kursiviertes Sie: Die Frau. Antwortend entspringt sie einer Stimme aus dem innersten Gemiit, die
ihrerseits dem Ach der Liebessehnsucht entspringt, das hier und {iberall im Mérchen die Auditionen unterm
Holunder zuriickruft. Deshalb geht umgekehrt auch die imaginére Prasenz Der Frau in einer Stimme auf™
(Friedrich A. Kittler: Aufschreibesysteme 1800 — 1900. 3., vollst. iiberarb. Aufl. Miinchen 1995, S. 109).
Zum geforderten Ubergang vom ,,Medium Alphabet in Optik* in Hoffmanns Lektiireszenen vgl. auch Fried-
rich Kittler: Die Laterna magica der Literatur: Schillers und Hoffmanns Medienstrategien. In: Athendum.
Jahrbuch fiir Romantik 4 (1994), S. 219-237, hier: S. 220.

3" Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 797.

¥ Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 798.

3 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 798.

0 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 785.

! Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 798.



dann selbst umso hirter zu urteilen: ,,Wenn Ihr ihn eitel, geziert scheltet, wenn ihr behaup-
tet, dal er niemals seine Rolle, sondern nur sich selbst spielte, dal er auf eben nicht lo-
benswerte Weise nach Beifall haschte, so moget IThr allerdings Recht haben®.*?

Auf den ersten Blick scheinen die hier versammelten Vorwiirfe gegen Favas Schau-
spielkunst — vorgetragen einerseits von der Prinzessin und Signor Pasquale, andererseits
von den ,,zwei Masken* — geradezu widerspriichlich zu sein. Wenn Fava versucht, ,au-
thentisch® zu sein, gibt er auswendiggelernte ,,Redensarten* aus ebenso ,.hochtrabenden*
wie ,,lappischen* Trauerspielen von sich; wenn er dagegen versucht, auf der Biihne, als
Schauspieler eine Rolle darzustellen, wirkt er wie eine ,,leblose* Marionette oder allenfalls
wie jemand, der nur ,sich selbst auf die Biihne bringt — und somit am Ende vielleicht
sogar zu ,authentisch® ist. Unter dem Aspekt der Nachahmung betrachtet, handelt es sich
in allen Féllen jedoch um die Klage iiber den gleichen darstellerischen Mangel: Die un-
produktive Nachéffung bestehender Formen und Redensarten, Mimesis als bloes Nach-
machen und Nachahmen statt als Darstellung — in der Sprache der Tradition ausgedriickt:
Nachahmung der gestalteten Natur (natura naturata) statt Nachahmung der Natur als
produzierendem Prinzip (natura naturans).”

In dieser Perspektive erscheint es irrelevant, ob Fava ,.sich selbst* spielt oder aber nur
auswendiggelernte Phrasen aus ,ldppischen” Trauerspielen von sich gibt — Hoffmanns
Capriccio lasst dem Leser ohnehin keinen Zweifel, da3 beides das gleiche ist, denn das
Innere Favas, sein ,,Selbst®, besteht ausdriicklich aus nichts anderem als aus Schrift- und
Theaterrollen. Giglio Fava ist folglich nicht einfach ein schlechter Schauspieler, dem es
einfach nur an der Technik dramatischer Darstellung mangeln wiirde. Fava gelingt es
nicht, eine dramatische Figur iliberzeugend darzustellen, weil seine Rolle jederzeit als
,leblose® Nachahmung erkennbar bleibt — auf der Biihne wie im ,wirklichen‘ Leben. Die
Rolle, die Fava tatsidchlich spielt, ist die des Schauspielers, aber auch damit kann er hochs-
tens sich selbst tduschen — nicht jedoch die beiden ,,Masken®, die Fava in seinem alten
Theater belauscht.

Der Akteur erweist sich damit als Personifikation eines darstellerischen Mangels, von
dem bereits ,,der Braune“ in E.T.A. Hoffmanns ,,Seltsamen Leiden eines Theater-
Direktors* spricht: dem mangelnden Vergessen der eigenen Person. ,,Nun ist aber wohl zu

beachten®, sagt ,,der Braune*
b 9

,»dal} eben das zur Schautragen der eignen individuellen Person gerade der grobste Fehler

des Schauspielers ist. [...] Im Traum schaffen wir fremde Personen, die sich gleich Dop-

“2 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 798.

* Vgl. Hans Blumenberg: ,Nachahmung der Natur. Zur Vorgeschichte der Idee des schdpferischen Men-
schen [1957]. In: ders.: Asthetische und metaphorologische Schriften. Auswahl und Nachwort von Anselm
Haverkamp. Frankfurt/M. 2001, S. 9-46.



peltgdngern mit der treusten Wahrheit, mit dem Auffassen selbst der unbedeutendsten
Ziige darstellen. Uber diese geistige Operation [...] muB der Schauspieler mit vollem Be-
wuBtsein, nach Willkiir gebieten [...]. Sprache, Gang, Haltung, Gebehrde gehdren nicht
mehr dem individuellen Schauspieler, sondern der Person an die, die Schopfung des Dich-
ters, wahr und lebendig in ihm aufgegangen und die nun so blendend herausstrahlt, daf3
sein Ich dariliber wie ein farblos nichtiges Ding verschwindet. Das ginzliche Verleugnen
oder vielmehr Vergessen des eignen Ichs ist daher gerade das erste Erfordernis der darstel-

lenden Kunst.«**

Giglio Fava ist demnach in gewisser Weise das Paradigma des ,,grobsten Fehlers des
Schauspielers*: Er verleugnet und vergisst sein ,.eignes Ich® zu keinem Zeitpunkt und
kann deshalb keine ,,fremde Person® mit der ,,treusten Wahrheit® darstellen. Der wirkliche
»Schauspieler dagegen erscheint als Wesen ohne ,,eigenes Ich®, chaméleongleich, wie
eine leere Leinwand — und allein deshalb befdhigt, jede ,,fremde Person* und also jedes
Ich liberhaupt iiberzeugend darzustellen. Hoffmann radikalisiert diese Logik in ,,Prinzessin
Brambilla“ lediglich um einiges, indem er Giglios ,,Ich* ebenfalls als bloe Nachahmung
und Darstellung darstellt. Das ,,eigne Ich®, welches der schlechte Schauspieler nicht ver-
gessen kann, ist demnach gleichfalls nichts als das Produkt einer mimetischen Operation,
der Darstellung und Inszenierung einer Rolle. Wihrend der ,,Braune* in Hoffmanns ,,Selt-
samen Leiden eines Theater-Direktors® dieses Ich und Selbst noch intakt ldsst, macht
,Prinzessin Brambilla® eine paradoxe Steigerung des Zusammenhangs von Mimesis und
Identitdt lesbar: Der mangelhafte Schauspieler stellt nicht allein ,,sich selbst* dar, sondern
dieses ,,Selbst* ist nichts als eine defizitire Nachahmung.

Die Darstellung des ,,Schauspielers® in den ,,Seltsamen Leiden eines Theaterdirek-
tors* und in ,,Prinzessin Brambilla® folgt prézise einem literarischen Prétext: Diderots
Dialog ,,Paradoxe sur le comédien®. Eine Lektiire von Diderots ,,Paradoxe* durch E.T.A.
Hoffmann 146t sich zwar weder belegen noch widerlegen. Der Grund dafiir ist die kuriose
Editionsgeschichte des Diderotschen Textes: Der um 1773 geschriebene Dialog wurde erst
1830 posthum gedruckt, kursierte aber als Manuskript bereits gegen Ende des 18. Jahr-
hunderts, wohl auch in Konigsberg (u.a. bei Hamann).* Wohl aus diesem Grund sind die
Parallelen zwischen dem ,,Paradoxe® und mehreren Texten Hoffmanns zwar gelegentlich

kursorisch vermerkt worden,*® aber eine ausfiihrliche Untersuchung fehlt bis heute.*’

“ E.T.A. Hoffmann: Seltsame Leiden eines Theater-Direktors. In: ders.: Simtliche Werke in sechs Binden.
Hrsg. von Wulf Segebrecht und Hartmut Steinecke. Frankfurt/M. 1985, Bd. 3, S. 399-518, hier S. 435f.

* Vgl. Roland Mortier: Diderot in Deutschland 1750-1850. Ubers. von Hans G. Schiirmann. Stuttgart 1972,
S. 288f.

46 Vgl. Jean Starobinski: Ironie und Melancholie, S. 26. Eine ,,deutliche Parallele* zwischen Diderots ,,Para-
doxe* und der Darstellung des Schauspielers bei E.T.A. Hoffmann (allerdings nicht in ,,Prinzessin Brambil-
la®, sondern in den ,,Seltsamen Leiden eines Theaterdirektors®) bemerkt auBerdem Horst Baader: Diderots
Theorie der Schauspielkunst und ihre Parallelen in Deutschland. In: Revue de Littérature comparée 33



Diese Parallelen sind jedoch offensichtlich: Die Darstellung des ,,schlechten* Schauspie-
lers — Giglio Fava zu Beginn des Capriccios — ist analog zu Diderots Ausfithrungen zum
,Naturschauspieler, und die Umwandlung zum guten Komddianten gelingt Fava in strik-
ter Ubereinstimmung mit den Bestimmungen Diderots zum Wesen des ,,groBen Schau-
spielers*.

Aber worin bestehen diese Analogien? Diderots Dialog beschreibt die Verhandlungen
zwischen zwei Gesprachspartner, die — wie ,,der Braune und ,der Graue* bzw. ,der
Eine und ,,der Andere bei Hoffmann — nur durch ihre Differenz zueinander benannt
werden: ,,.Le premier” und ,le second“. Der ,erste” Sprecher — der spéter beildufig mit
Diderot selbst identifiziert wird, obwohl er sich selbst ausdriicklich gegen die Identifikati-
on einer Figur mit der dargestellten Rolle ausspricht™ — entfaltet in diesem Dialog eine
umfangreiche Theorie und Paradoxie des idealen Schauspielers. Im exakten Gegensatz zur
zeitgenOssischen Betonung des Gefiihls und des Authentischen (u.a. auch insbesondere in
anderen Abhandlungen Diderots zum idealen Schauspieler)® bewertet der ,,erste” Spre-
cher den aus dem eigenen Gefiihl her spielenden Akteur als vollkommen minderwertig.
Der ,,Naturschauspieler (,,comédien de nature®) ist fiir ,,le premier sogar der schlechte
Schauspieler par excellence, weil er nichts als sich selbst darzustellen vermag: ,,S’il est lui
quand il joue, comment cessera-t-il d’étre lui? S’il veut cesser d’étre lui, comment saisira-

S0

t-il le point juste auquel il faut qu’il se place et s’arréte?“”” Dieser nur sich selbst darstel-

lende ,,Naturschauspieler sei im Theater schon deshalb eine traurige Erscheinung, weil er

(1959), S. 200-223, hier: S. 221f.

* Es existieren lediglich komparatistische Untersuchungen zu Diderots Le neveu de Rameau und dessen
Rezeption bei Hoffmann: vgl. George E. Slusser: Le Neveu de Rameau and Hoffmann’s Johannes Kreisler:
Affinities and Influences. In: Comparative Literature 27 (1975), S. 327-343; Christie V. McDonald: Dia-
logue and Intertextuality: The Posteriority of Diderot’s Neveu de Rameau. In: Pre-Text / Text / Context.
Essays on Nineteenth-Century French Literature. Hrsg. von Robert L. Mitchell. Columbus 1980, S. 257-266,
hier: S. 262-265; Ulrich Weisstein: Le neveu du Gluck? E.T.A. Hoffmanns ,,Erinnerung aus dem Jahre
1809 im Spiegel von Diderots Dialog. In: Europa provincia mundi. Essays in Comparative Literature and
European Studies offered to Hugo Dyserinck on the Occasion of his sixty-fifth Birthday. Hrsg. von Joep
Leerssen und Karl Ulrich Syndram. Amsterdam u.a. 1992, S. 495-518.

* S0 sagt der ,,erste” Sprecher ausdriicklich: ,,il [le comédien] n’est pas le personnage, il le joue et le joue si
bien que vous le prenez pour tel: I’illusion n’est que pour vous ; il sait bien, lui, qu’il ne 1’est pas* (Denis
Diderot: Paradoxe sur le comédien précédé des Entretiens sur le fils naturel. Paris: Flammarion 1981, S.
133); ,,er ist nicht die Gestalt, er spielt sie und spielt sie so gut, daB} ihr ihn dafiir haltet; die Illusion ist euer;
er weill genau, daB er sie nicht ist* (Denis Diderot: Das Paradox iiber den Schauspieler. In: ders.: Erzadhlun-
gen und Gespriche. Ubers. von Katharina ScheinfuB. Leipzig 1953, S. 337-416, hier: S. 348). — Uber diese
(und andere) Paradoxien in Diderots Text informiert die minutiose Lektiire bei Stefan Lorenzer: Diderot und
die Paradoxie des Spiels. In: Das Paradoxe. Literatur zwischen Logik und Rhetorik. Festschrift fiir Ralph-
Rainer Wuthenow zum 70. Geburtstag. Hrsg. von Carolina Romahn und Gerold Schipper-Honicke. Wiirz-
burg 1999, S. 48-56, hier: S. 50. Vgl. aullerdem Philippe Lacoue-Labarthe: Paradox und Mimesis. In: ders.:
Die Nachahmung der Modernen. Typographien I1. Ubers. von Thomas Schestag. Basel, Weil am Rhein,
Wien 2003, S. 11-33.

* Horst Baader spricht von einem ,,krassen Widerspruch* zwischen dem ,,Paraodoxe und den vorherge-
henden Texten Diderots zum gleichen Thema (vgl. Baader: Diderots Theorie der Schauspielkunst, S. 208).
" Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 128. ,,Wenn er im Spiel nur er selbst ist, wie soll er je authdren, er
selbst zu sein? Wenn er aufthéren will, er selbst zu sein, wie soll er den Punkt finden, an den er sich stellen
und aufhéren muf3? (Diderot: Das Paradox iiber den Schauspieler, S. 342).

10



offenbar die Differenz zwischen ,Natur® und ,Kunst® vergessen und die eigene Logik der
theatralischen Reprédsentation unterschétzt hitte: ,,Et comment la nature sans 1’art forme-
rait-elle un grand comédien, puisque rien ne se passe exactement sur la scéne comme en
nature, et que les poémes dramatiques sont tous composés d’apres un certain systeme de
principes?“51 Bereits diese entschiedene Entgegensetzung von ,,nature und ,,art” hebelt
entscheidende Elemente der abendldndischen Vorstellung von Kunst als Mimesis aus:
Kunst ist hier keine ,,Nachahmung der Natur® mehr, so wie es eine philosophische und
asthetische Tradition ,,fast zwei Jahrtausende lang“>* gefordert hatte.

In den Reden des ,,premier erscheint Mimesis (und Kunst insgesamt) nicht blof3 als
Gegenteil der ,nature”, sondern schlieBlich als deren Verbesserung und sogar Uberwin-
dung. Die ,natiirlichen* Gefiihle und Leidenschaften, die der ,,Naturschauspieler authen-
tisch wiederzugeben mochte, sind in Wirklichkeit nicht schon — und zugleich nicht wahr-
nehmbar und nicht darstellbar. ,,Mais il en est des plaisirs violents ainsi que des peines
profondes; ils sont muets“,” urteilt Diderots erster Sprecher. Der von Leidenschaften
ergriffene Mensch ist daher buchstiblich zu keiner Verstindigung mehr féhig, er spricht
und versteht nichts mehr: ,,il veut parler; il ne saurait; il bégaye des mots entrecoupés, il ne
sait ce qu’il dit, il n’entend rien de ce qu’on lui répond=.>*

Der ,,groBBe Schauspieler ist flir Diderots ,,premier* das exakte Gegenteil des ,,Natur-
schauspielers®, der nur aus seinen eigenen Gefiihlen heraus bewegt wird und eben darum
kein Vermdgen hat, etwas zu kommunizieren. Der ,,grofle Schauspieler* hat keine Gefiihle
und keine Leidenschaften, er fiihlt nichts: , Nulle sensibilité!“>> —  Kein Gefiihl!*,® lautet
das mimetologische Dogma des ,,Paradoxe®. Nur weil er nichts fiihlt, kann der comedién
alle Gefiihle liberzeugend darstellen. Es ist deshalb keine Frage, wer den von ,,le premier
erzdhlten fiktiven Wettbewerb zwischen einem verliebten ,,Gefiihlsmenschen (,,homme
sensible®) und einem ,,grand comédien um die Zuneigung einer Frau fiir sich entscheiden

kann:

,»Voila deux amants, ils ont I’un et I’autre une déclaration a faire. Quel est celui qui s’en

tirera le mieux? Ce n’est pas moi. Je m’en souviens, je n’approchais de I’objet aimé qu’en

I Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 126. ,,Und wie sollte die Natur auch ohne Kunst einen grof3en
Schauspieler bilden, da sich auf der Biihne doch nichts ebenso abspielt wie in der Natur und da alle dramati-
schen Werke nach einem bestimmten Regelsystem geschaffen sind? (Diderot: Das Paradox iiber den
Schauspieler, S. 339).

>? Blumenberg: ,Nachahmung der Natur*, S. 9.

33 Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 150. ,,Dabei ist es mit den heftigen Freuden ebenso wie mit dem
tiefen Schmerz: sie sind stumm* (Diderot: Das Paradox iiber den Schauspieler, S. 369).

>* Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 150. ,,Er [...] will sprechen — er kann es nicht: er stottert abgehackte
Worte, weil nicht, was er sagt, begreift nichts, was der andere antwortet™ (Diderot: Das Paradox iiber den
Schauspieler, S. 369).

33 Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 128.

*® Diderot: Das Paradox iiber den Schauspieler, S. 341.

11



tremblant; le coeur me battait, mes idées se brouillaient; ma voix s’embarrassait,
J’estropiais tout ce que je disais [...] Tandis que, sous mes yeux, un rival gai, plaisant et
léger, se possédant, jouissant de lui-méme, n’échappant aucune occasion de louer, et de

louer finement, amusait, plaisait, était heureux*.”’

Wihrend der ,,homme sensible” von seiner Leidenschaft besessen nur wirre Worte aussto-
en kann, hat sich der ,,grand comédien* jederzeit in seiner Gewalt — denn keine echte
Regung hemmt seinen Ausdruck. Die ,,Seele* des groen Schauspielers wird durch nichts
festgelegt, sie besitzt keine Gestaltung und keine Form und kann deshalb jede Gestalt
annehmen.”® Immer wieder umkreist Diderots Dialog den gleichen Gegensatz: Der ,,hom-
me sensible hat Gefiihle, kann sie aber nicht mitteilen, der ,,grand comédien* hat nichts
und ist nichts, kann aber gerade deswegen alles darstellen und mitteilen. Weil er nichts isz,
kann er alles werden: ,Et peut-étre est-ce parce qu’il n’est rien qu’il est tout par excel-
lence“.” Hierin liegt moglicherweise das eigentliche Paradox im ,,Paradoxe sur le
comédien®: der ,,grole Schauspieler” ist letztlich ein Mensch ohne jede Eigenheit oder
Eigentlichkeit, er ist nichts und kann deshalb alles darstellen.”

Genau dieses Nichts ist gemeint, wenn Hoffmanns ,,.Brauner” in den ,,Seltsamen
Leiden eines Theater-Direktors* das ,,génzliche Verleugnen oder vielmehr Vergessen des
eignen Ichs* und die Erkenntnis des Ichs als ,,nichtiges Ding* zum ,,ersten Erfordernis der

darstellenden Kunst*¢!

erklart. Hoffmanns Akteur Giglio Fava verkorpert, indem sich vom
paradigmatisch schlechten zum guten Schauspieler entwickelt, genau den Ubergang von
der Person, die etwas ist — und darum nichts zu zeigen und darzustellen hat — zu einer
Person, die schlechthin nichts ist — und darum alles darzustellen vermag. Genauer: Favas
Person ist durchaus von Anfang an ein Nichts — darauf verweist die Episode mit den in

seiner Leiche gefundenen Rollen deutlich genug. Dieses Nichts durchzieht Hoffmanns

" Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 150. ,,Stellen Sie sich zwei Liebhaber vor, die beide eine Erklarung
machen wollen. Welcher wird sich besser aus der Affire ziechen? Ich bestimmt nicht. Ich erinnere mich, daf3
ich mich dem geliebten Wesen immer nur zitternd genaht habe — mir schlug das Herz, meine Gedanken
verwirrten sich, die Stimme erstickte, ich verdarb alles, was ich sagen wollte [...]. Dagegen verstand es ein
heiterer, lustiger Rivale, der sich voll in der Gewalt und an sich selber Freude hatte, unter meinen Augen
keine Gelegenheit voriibergehen zu lassen, seine Verehrung auszusprechen, und zwar in feiner, geistreicher
Weise; er unterhielt, gefiel und hatte Erfolg™ (Diderot: Das Paradox iiber den Schauspieler, S. 369).

% L’ame d’un grand comédien a été formée de 1’élément subtil dont notre philosophe remplissait I’espace
qui n’est ni froid, ni chaud, ni pesant, ni 1éger, qui n’affecte aucune forme déterminée, et qui, également
suspectible de toutes, n’en conserve aucune (Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 161). ,,Die Seele des
groBBen Schauspielers besteht aus jenem feinen Stoff, mit dem unser Philosoph den unendlichen Raum
erfiillte, der weder kalt noch warm, weder schwer noch leicht ist, der keine feste Form annimmt, der jede
Gestalt annehmen kann, aber keine behélt (Diderot: Das Paradox liber den Schauspieler, S. 382).

3 Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 156. ,,Und vielleicht gerade, weil er absolut nichts ist, kann er alles
so vorziiglich sein“ (Diderot: Das Paradox iiber den Schauspieler, S. 376).

60 Vgl. Lacoue-Labarthe: Paradox und Mimesis, S. 24f.; Lorenzer: Diderot und die Paradoxie des Spiels, S.
52f.

! Hoffmann: Seltsame Leiden eines Theater-Direktors, S. 436.

12



Text von Anfang an und immer wieder: ,,Nur sein Traum war sein Leben®, heiflt es etwa
iiber Giglio Fava: ,,alles tibrige ein unbedeutendes leeres Nichts*;** gerade ,, Traume* aber,
daran lasst Hoffmann keinen Zweifel, sind kaum mehr als ,,Luftbilder des aufgeregten
Geistes®, die jederzeit ,,in Nichts verschwimmen“® konnen — ,,[z]erronnen in Nichts*,**
wie auch Giglios ehemaliges Theater ohne dessen Illusionskiinste ,,in ein totes Nichts
zusammen“® fillt, wie zumindest Fava behauptet. ,,Den Beutel aus der Tasche zu ziehen
und sich noch triftiger von seiner Existenz zu iiberzeugen, das wagte Giglio gar nicht,
firchtend, das Blendwerk wiirde in seinen Héanden zerflieSen in nichts*,°® heifit es wenige
Seiten spiter. Das ,reale‘ Leben erscheint als ein Nichts, verglichen mit dem Traum (der
Kunst, der theatralischen Darstellung), doch dieser ist gleichfalls ein Nichts, jederzeit
bedroht von seiner Auflosung in ein nur noch nichtigeres Nichts. Die liberdrehte, karneva-
leske Frohlichkeit bildet in ,,Prinzessin Brambilla®“ eine nur hauchdiinne Decke iiber ein
erschreckendes, weil vollkommen totes, den Tod reprasentierendes Nichts.

Hoffmanns Erzdhlung entfaltet ein Paradox der Identitdt, welches wohl nur in der
humoresken Stimmung dieser iiberdrehten Geschichte ertrdglich erscheint: Das Ich ist
nichts als eine theatralische Nachahmung, kaum mehr als ein Nichts, und erst die Annah-
me dieses Nichts macht es darstellbar. Der Lernprozess des Protagonisten zielt keinesfalls,
wie hartnidckig behauptet wird, auf ,,humoristische Identitéitsﬁndung“,67 auf eine ,,Einsicht
in die eigene, vielschichtige Personalitétsstruktur* oder gar auf das Erreichen eines ,reifen

Identititsverstindnisses*.® Hoffmanns Geschichte handelt nicht davon, daB sein Protago-

«69 _ sondern im

nist lernt, ,,sein wahres Ich [zu] entfalten und die Liebe [zu] verdienen
exakten Gegenteil von der Einsicht in den notwendigen Verlust jeder personalen Identitét,
welche die Annahme jeder Rolle und Maskierung erst ermdglicht. Erst in dem Moment, in
dem Giglio nicht mehr an den Ausdruck eines /nneren glaubt, als er sein tragisches Pathos
verabschiedet, kann er zum erfolgreichen Akteur werden und paradoxerweise gerade dann

die Darstellung einer Figur leisten. Wer in dieser Einsicht in die eigene Nichtigkeit allen

62 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 793 (Hervorhebung von mir, O.K.).

% Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 791 (Hervorhebung von mir, O.K.).

% Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 794 (Hervorhebung von mir, O.K.).

% Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 797 (Hervorhebung von mir, O.K.).

% Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 799 (Hervorhebung von mir, O.K.).

7 Vgl. Hee-Ju Kim: ,,Prinzessin Brambilla“: Humoristische Identititsfindung im Spannungsfeld von Wirk-
lichkeit und Phantasie. In: E.T.A. Hoffmann. Romane und Erzéhlungen. Hrsg. von Giinter Salle. Stuttgart
2004, S. 237-255.

% Birbel Frischmann: Personale Identitit und Tronie. E.T.A. Hoffmanns Prinzessin Brambilla, Fichtes
Philosophie und Friedrich Schlegels Ironie. In: Colloquia Germanica. Internationale Zeitschrift fiir Germa-
nistik 38 (2005), S. 93-122, hier: S. 105. In diesem Sinn spricht bereits Heide Eilert génzlich unironisch von
einer ,,neugewonnenen Identitit und BewulBtheit™ der Protagonisten gegen Ende der Erzdhlung (Heide Eilert:
Theater in der Erzahlkunst. Eine Studie zum Werk E.T.A. Hoffmanns. Tiibingen 1977, S. 136).

% Bernard Dieterle: Erzihlerische Improvisationen. Die Commedia dell’ Arte als poetologisches Modell bei
E.T.A. Hoffmann und Robert Coover. In: Die Formel und das Unverwechselbare. Interdisziplindre Beitrage
zu Topik, Rhetorik und Individualitit. Hrsg. von Iris Denneler. Frankfurt/M. u.a. 1999, S. 128-143, hier: S.
131.

13



Ernstes eine ,heitere Therapie*’

erkennen will, muss wohl {iber einen recht speziellen
Begriff sowohl von ,heiter* als auch von ,Therapie‘ verfiigen.

Es kann wohl kaum eine sinnvolle Frage sein, ob oder wie Hoffmanns Text dieses
Nichts unter einer diinnen Schicht miithsamer Heiterkeit fiir den Leser erfahrbar macht —
denn diese Frage wire Hoffmanns Ideologie mimetischer und identifikatorischer Lektiire
bereits auf den Leim gegangen. Dennoch verdoppelt der Diskurs der Ironie in ,,Prinzessin
Brambilla“ die anhand der Frage des Schauspiels entwickelte Paradoxie der Identitédt auf
der Ebene der textuellen Représentation. Im Kontext der Mimesis wie auch in dem der
Ironie zeigt sich die gleiche Logik der Darstellung. Die Identitét und Einheit eines Charak-
ters ist spielbar nur vor dem Hintergrund seiner wahren Nichtigkeit, und Ironie ist der
Modus des Sprechens vor dem Hintergrund dieses Nicht-Wissens iiber die eigene Existenz

(oder korrekter: dieses Wissens iiber die eigene Nicht-Existenz).

II1. Ironie

Die ebenso hdufig zitierte wie interpretierte Episode um die Urdarquelle fiihrt vor, inwie-
fern diese Einsicht in das paradoxe Wesen (oder eher: Unwesen) der Identitét in ,,Prinzes-
sin Brambilla® {iber das in der Literatur und Philosophie ,um 1800° verbreitet diskutierte

Vermogen der ,Reflexion vermittelt wird. Die ,,Geschichte von dem Konige Ophioch und

der Kénigin Liris“,”" wie sie im dritten Kapitel des Capriccios erzihlt wird, braucht hier

wohl nicht in aller Ausfithrlichkeit nacherzidhlt werden. In aller Kirze das wesentliche:

«72

Konig Ophioch ist ,,von einer gewissen seltsamen Traurigkeit befallen*’”, von ,,Melancho-

. 3 . . 4 . . . . . . .
lie“”® und ,,Tlefsmn“,7 er ist ,traurig und tlefsmmg“,75 wird auch nach der Hochzeit mit

76

der frohlichen Konigin Liris ,,noch ernster und trauriger”” — und erst der Blick in die

geheimnisvolle Urdarquelle bringt Hilfe:

,»Als sie [Konig Ophioch und Koénigin Liris, O.K.] nun aber in der unendlichen Tiefe den
blauen glinzenden Himmel, die Biische, die Biaume, die Blumen, die ganze Natur, ihr

eignes Ich in verkehrter Abspiegelung erschauten, da war es, als rollten dunkle Schleier

" Vgl. Maximilian Bergengruen: Die heitere Therapie. Personlichkeitsspaltung und Groteske in E.T.A.
Hoffmanns Prinzessin Brambilla. In: Das Groteske. Hrsg. von Martin Hedinger, Roger W. Miiller Farguell
und Reto Sorg. Freiburg/Schweiz 2005 (Colloquium Helveticum. Schweizer Hefte fiir allgemeine und
vergleichende Literaturwissenschaft 35/2004), S. 119-142.

" Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 817.

"2 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 818.

3 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 818.

" Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 819.

> Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 821.

"® Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 820.

14



auf, eine neue herrliche Welt voll Leben und Lust wurde klar vor ihren Augen und mit der
Erkenntnis dieser Welt entziindete sich ein Entziicken in ihrem Innern, das sie nie gekannt,

nie geahnet.*”’

Dem Blick in die spiegelnde Quelle, der das eigene Gesicht zuriickwirft, folgt Erkenntnis
des Selbst und der Welt: ein klassisches Bild der Reflexion. Wie viele Kommentatoren
dieser Szene deutlich herausgestellt haben, geht es hier freilich nicht, wie es zunéchst
scheinen konnte, blo3 um die literarische Umsetzung idealistischer Identitdtsphilosophie.
Man darf nicht iiberlesen, dal3 es das ,,Ich in verkehrter Abspiegelung* ist, welches Er-
kenntnis iiber dessen Struktur und infolgedessen ,,Entziicken* ermoglicht. Das Ich ver-
doppelt sich im Blick in den Spiegel, doch das gespiegelte Ich ist seitenverkehrt: Die Re-
flexion wirft ein falsches, verkehrtes und mit dem Ich nicht-identisches Bild zuriick. Hier
wird folglich nicht eine gegliickte Identititsfindung vorgefiihrt, sondern geradezu im Ge-
genteil die Einsicht in die Verkehrtheit und Falschheit des reflektierten Ichs. ,,In der Ver-
kehrung erkennt es [das Ich] sich selbst als eine Phantasmagorie.“’®

Die Nichtigkeit des eigenen Ich beherrscht auch die Geschichte iiber die Urdarquelle.
Man konnte den letzten Satz des Konigs Ophioch fiir das philosophische Bekenntnis zu
humoristischer Selbsterkenntnis halten — ,,,Der Moment, in dem der Mensch umfillt, ist

9 . . .
«? _ wenn dieser Satz nicht, wie Paul

der erste, in dem sein wahrhaftes Ich sich aufrichtet
de Man hervorhebt, eben der letzte Satz des Konigs wire: ,,da wir nicht auf die Idee kom-
men sollen, damit sei eine positive, hoffnungsvolle Zukunft fiir den Regenten und sein

Volk gemeint, fallt der Konig sogleich tot um.

Wieder das paradoxe Prinzip der Identi-
tat: Der Augenblick der Erkenntnis des ,,wahrhaften Ichs* ist der Moment der unwiderruf-
lichen Vernichtung desselben durch den Tod. Das ,,wahrhafte* Selbst ist, mit anderen
Worten, das tote Ich. Das Nichts, die Vernichtung des Ich durch den Tod: Die einzig wah-
re Wahrhaftigkeit.

Das weitere Schicksal des Konigs Ophioch erzéhlt eine Verbindung zwischen der
(ironischen) Figur der Reflexion auf das Selbst als Nichts und dem mimetologischen Dis-
kurs des Ichs als Marionette. Die Bewohner des Landes Urdargarten unternehmen nach
dem Tod ihres Konigs eine hochst originelle Interpretation der Lehre von den ,zwei Kor-
pern‘ des Konigs: Sie unterscheiden zwischen dem sterblichen Kdrper des menschlichen
Konigs und dem unsterblichen Korper des Konigs als Représentant monarchischer Macht

—und beschlieen, den Leichnam als untoten Regenten wiederaufzurichten:

" Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 824.

"8 Tina-Karen Pusse: Von Fall zu Fall. Lektiiren zum Lachen: Kleist, Hoffmann, Nietzsche, Kafka & StrauB.
Freiburg i.Br. 2004, S. 56.

" Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 858.

% Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit. In: ders.: Die Ideologie des Asthetischen. Hrsg. von Christoph
Menke. Ubers. von Jiirgen Blasius. Frankfurt/M. 1993, S. 83-130, hier: S. 116.

15



,Der Hofastronom, ein sinnreicher Mann, fiel endlich auf ein Mittel, die weise Regierung
des Konigs Ophioch dem Lande noch auf lange Jahre zu erhalten. Er schlug nehmlich vor,
eben so zu verfahren, wie es mit einem bekannten Geisterfiirsten (Konig Salomo) geschah,
dem, als er schon léngst gestorben, die Geister noch lange gehorchten. Der Hoftischler-
meister [...] verfertigte ein zierliches Gestell von Buchsbaum, das wurde dem Konig O-
phioch, nachdem sein Korper gehorige Speisung der trefflichsten Spezereien erhalten,
unter den Steill geschoben, so daf} er ganz staatlich dasal}; vermoge eines geheimen Zuges,
dessen Ende wie eine Glockenschnur im Konferenzzimmer des groen Rats herabhing,
wurde aber sein Arm regiert, so daf er das Szepter hin und her schwenkte. Niemand zwei-
felte, daB Konig Ophioch lebe und regiere. [...] Das groBte Ungliick ist aber gestern ge-
schehen, da es dem guten Konig Ophioch eben so ergangen, wie jenem Geisterfiirsten. Der
bose Holzwurm hatte unbemerkt das Gestell zernagt und plétzlich stiirzte die Majestét im
besten Regieren um, vor den Augen vielen Volks, das sich in den Thronsaal gedringt, so

daB nun sein Hinscheiden nicht linger zu verbergen.«*'

Der Konig als Gespenst: Statt einer Hamlet-Tragddie ergibt sich hieraus zunidchst eine
Satire en miniature, die vorfiihrt, da3 das Volk den Tod seiner Regierung nicht unbedingt
bemerken mul}. Zudem erzéhlt die Episode eine Geschichte iiber das ,,wahre Ich* des
Konigs, das seiner eigenen Aussage zufolge im Augenblick seines Falls ,,sich aufrichtet™:
Dieses wird hier als eine buchstiblich ,,fotes Nichts*, namlich als eine Marionette erkenn-
bar. Aufgerichtet durch ein in seinen ,,Steil* gerammtes Gestell, fernbewegt durch Glo-
ckenschniire, ist der tote Konig Ophioch ein Zwillingsbruder des marionettenhaften
Schauspielers Giglio Fava; ebenso wie dieser stellt er die Nichtigkeit des eigenen Ichs dar.

Auch wenn Paul de Man auf diese Wendung der Urdargeschichte nicht weiter ein-
geht: Sie liefert einen Hinweis darauf, daf die reflexive Dynamik der Ironie in der ,,Prin-
zessin Brambilla® iiber die Funktion der Markierung einer Illusionsstorung bzw. Fikti-
onsmarkierung hinausgeht.*

In Hoffmanns Text wird Ironie unter génzlich anderen Vorzeichen diskutiert. In der
Rahmenhandlung im ,,Caffé greco wird die Geschichte von der Urdarquelle als ein Bei-
spiel fiir ironisches Erzéhlen eingefiihrt, doch beantwortet das noch nicht gleich die Frage,

was das zu bedeuten haben kann. Das dritte Kapitel beginnt mit einer lingeren AuBerung

8! Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 858f.

%2 Nichtsdestotrotz bietet diese Funktion immer noch den geldufigen Zugriff auf das Thema Ironie in Hoff-
manns Text. Vgl. Pusse: Von Fall zu Fall, S. 58f.: ,,Die Ironie der Figuren besteht darin, daB} sie iiber ihr
Puppendasein, liber ihre Literarizitit reflektieren und damit fiir einen Moment aus diesem Dasein heraustre-
ten, bis der geniigend ironiegeiibte Leser sie wieder hineinfallen 148t, indem er auch dies als literarisches
Geschehen begreift.”

16



des ,.teutschen Malers, Franz Reinhold“,83 der einen Vergleich zwischen deutschem und

«84

italienischen Humor zieht, ,,oder besser gesagt, zwischen eurer und unserer Ironie.””" Dem

deutschen Humor spricht Reinhold nun zu, {iber ein ,,im Innern liegendes Prinzip der

. 85
Ironie

zu verfligen, wihrend der italienische Humor — gemeint ist in diesem Kontext
natiirlich vor allem das karnevaleske Treiben — als das ,,Possenhafte*®® beschrieben wird,
dem zudem durch ein ,,Prinzip der Obszonitit jede ,,Gemiitlichkeit” und Reinheit des
Scherzes verloren gehe.®” Gegen diese Position ergreift anschlieBend Celionati das Wort,
und er kiindigt seine Erzdhlung (iiber den Konig Ophioch und die Urdarquelle) nicht nur
als eine Verteidigung italienischen Humors und Ironie an — sondern zugleich auch als ein
Exempel in Fragen literarischer Hermeneutik. Die italienische Form der Ironie, supponiert

Celionati, unterbricht die Verbindung der Sprache zum Sprechenden:

,,Wer steht euch dafiir, dal} der Celionati, dem ihr weis machen wollt, die Italidner ver-
stiinden sich nicht auf die Ironie, nicht eben jetzt am Ganges spazieren geht und duftige
Blumen pfliickt, um Paris Rappé daraus zu bereiten fiir die Nase irgend eines mystischen
Idols? [...] Doch halt, ich will wirklich so tun, als séd3e Celionati hier im Caffé greco und
euch erzdhlen von dem Konige Ophioch, der Konigin Liris und von dem Wasserspiegel

der Quelle Urdar, wenn ihr dergleichen héren wollt.“*®

Natiirlich kiindigt Celionati hier ironisches Sprechen nicht nur an, er praktiziert es bereits:
Ironie, so kann man notieren, ist eine Form der Sprache, die nicht mehr sicher eine Spra-
che ist, die einem bestimmten Sprecher gehoren oder zugerechnet werden kann: Hoff-
manns Protagonist spricht nur im Modus, als ob er der Protagonist wére, der sprechen
wiirde.

Diesen Umstand kdnnte man mdoglicherweise noch einer etwas kuriosen Variante der
[lusionsstorung und Fiktionsironie zuschlagen. (Nicht zu Unrecht: schlieBlich ist es nicht
die Figur Celionati, die hier spricht, denn dieser ist natiirlich eine fiktive Figur.) Dennoch
geht es in Celionatis Erzédhlung, ebenso wie in Hoffmanns Text, um mehr. Celionati wehrt
sich gegen die Aussage des ,teutschen Malers* Franz Reinhold, der den Italienern den
Sinn fiir echte Ironie abgesprochen hat, und ihnen stattdessen allenfalls das ,,Possenhafte*
und ein ,,Prinzip der Obszonitdt” zubilligt. Man konnte folglich die Geschichte der Urdar-
quelle — und mdglicherweise auch die Geschichte der ,,Prinzessin Brambilla® insgesamt

als einen Versuch interpretieren, die Vereinbarkeit von Possenhaftigkeit (und vielleicht

% Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 812.
8 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 813.
%5 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 813.
8 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 813.
%7 Vgl. Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 814.
88 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 815f.

17



auch Obszonitdt) mit dem Prinzip der Ironie zu beweisen. Die wichtigste Frage ist hierbei
freilich weniger die Moglichkeit der Verbindung des Possenhaften mit Ironie, sondern
vielmehr, was in diesem Zusammenhang unter Ironie zu verstehen ist. Hoffmanns Prota-

gonist Franz Reinhold fiihrt aus:

,Wahr ist es, immer habt Thr uns Deutschen vorgeworfen, dal wir von jedem Scherz ver-
langten, er solle noch etwas anderes bedeuten, als eben den Scherz selbst und ich will
Euch Recht geben, wiewohl in ganz anderem Sinn, als Thr es wohl meinen moget. Gott
troste Euch, wenn Thr uns etwa die Dummbheit zutrauen solltet, die Ironie nur allegorisch

gelten zu lassen!“™

Ganz im Gegensatz zu de Mans Begriffsverwendung werden hier Ironie und Allegorie
deutlich gegeniibergestellt. Der Terminus ,Allegorie® wird hier ganz im Sinne der rhetori-
schen Tradition gebraucht: als Bezeichnung eines Sprechakts, der durchgehend eine ge-
wissermallen ,doppelte® Lektiire ermoglicht — es gibt eine zweite Referenzebene, die etwa
als ,,Sinn“ von einer ,,wortlichen* Bedeutung unterschieden werden kann.”’ Die Bedeu-
tung allegorischer Lektiire in der christlichen Hermeneutik ist als Kontext fiir die abwer-
tende AuBerung von Hoffmanns Akteur ebenso bedeutsam wie der damit unvermeidlich
vorausgesetzte platonische Dualismus von ,Korper® und ,Seele‘. Der ,,reine Scherz*,”!
worunter hier die wirkliche Ironie verstanden wird, soll dagegen ,,eben der Scherz selbst*
sein: Keine durchgehende Mehrfachreferenz auf verschiedene hierarchisch gestufte Ebe-
nen, keine Abstufung von Kdorper und Geist.

Die Frage des Verhiltnisses von Scherz und Ironie wird im siebten Kapitel des Cap-
riccios wieder aufgenommen. Im ,,Caffé greco* unterhilt sich ein ,,junger Mensch* —wie
bereits erwdhnt: es handelt sich um Giglio Fava — mit Celionati und mit Franz Reinhold;
in diesem Gespréch stellt Celionati dem Schauspieler Fava, der gerade einen Fechtkampf
mit seinem Doppelgénger absolviert hat, eine vielzitierte Diagnose: ,,Der junge Mensch
leidet nehmlich an dem chronischen Dualismus.“”* Der ,junge Mensch“ Giglio antwortet

auf diese Diagnose wenige Seiten spéter durch eine Selbstdiagnose:

,»»Seht‘, sprach nun der junge Mensch anmutig ldchelnd, ,seht ihr es wohl, ihr Herren? Das
ist nun wieder eine pure Allegorie, und doch kennt Meister Celionati meine Krankheit sehr
genau, und doch weiB} er, daB3 ich nur an einem Augeniibel leide, welches ich mir durch zu

frithzeitiges Brillentragen zugezogen. Es muf} sich etwas in meinem Augenspiegel ver-

% Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 813.
%0 vgl. Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol. 4., durchges. Aufl. Gottingen 1997, S. 34f.
! Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 813.
2 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 893.

18



riickt haben; denn ich sehe leider meistens alles verkehrt und so kommt es, da3 mir die
ernsthaftesten Dinge oft ganz ungemein spalhaft, und umgekehrt die spahaftesten Dinge

oft ganz ungemein ernsthaft vorkommen.*”

Diese Aussage zitiert nahezu wortlich eine der beriihmtesten Definitionen der Ironie aus
der Feder Friedrich Schlegels:**

,Die Sokratische Ironie ist die einzige durchaus unwillkiirliche, und doch durchaus beson-
nene Verstellung. Es ist gleich unmoglich sie zu erkiinsteln, und sie zu verraten. Wer sie
nicht hat, dem bleibt sie auch nach dem offensten Gestdndnis ein Raitsel. [...] In ihr soll

alles Scherz und alles Ernst sein, alles treuherzig offen, und alles tief verstellt.«”

Ironie ist damit keineswegs einfach, wie man vielleicht denken kdnnte, einfach der Gegen-
satz zu ,Ernst‘. Vielmehr ist [ronie eine Markierung der Unmdoglichkeit, im Medium Spra-
che noch zwischen ,Scherz‘ und ,Ernst* wirksam unterscheiden zu koénnen: Jeder Ernst
kann durch Ironie scherzhaft erscheinen, jeder Scherz ernsthaft.”® Der Ironiker weiB folg-
lich nicht mehr, ob er ernst spricht, ob er scherzt; er weill, wie Hoffmanns Protagonist
Celionati, nicht einmal mehr, ob er liberhaupt spricht (oder jemand anderes). In den Wor-
ten Hans-Jost Freys: ,,Ironie ist nicht etwas, das dem Ernst gegeniibersteht, sondern Ironie
bedeutet, dafl der Ernst immer schon unterh6hlt ist. Ironie ist deshalb nicht eine Gegenpo-
sition zum Ernst, sondern sie ist Positionslosigkeit als AuBlerkraftsetzung jeglicher Positi-
on.«”’

Wenn Ironie nicht mehr als Gegenteil zum ,Ernst‘ verstanden werden kann, sondern
eher als eine Ausheblung der Unterscheidung zwischen ,Scherz® und ,Ernst‘, dann hort sie
notwendig auf, ein rhetorisches oder poetologisches Mittel zu sein, das ein Autor kontrol-
liert einsetzen konnte, um einen Effekt zu erzielen. Schlegel erkldrt Ironie deshalb im
obigen Zitat kurzerhand zu einem ,,Rétsel®. Ironie ist hier kein Mittel mehr, sondern viel-
mehr eine Eigenschaft von Sprache, allenfalls noch ein Wissen des Sprechenden: dariiber,
daB jede ,ernsthafte’ AuBerung jederzeit ,scherzhaft‘ erscheinen kann und umgekehrt. In
diesem Sinn notiert Schlegel in seiner spéteren Vorlesung iiber die Philosophie der Spra-

che und des Wortes, Ironie sei ,nichts andres, als dieses Erstaunen des denkenden Geistes

% Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 896. Das ,,zu friihzeitige Brillentragen® spielt natiirlich auf die ,,magi-
schen Brillen” (ebd., S. 785) des Celionati aus dem ersten Kapitel des Capriccios an.

**Vgl. Pusse: Von Fall zu Fall, S. 51.

% Friedrich Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Hrsg. von Ernst Behler. [Bisher:] Bd. 1-24, Bd.
29-30, Bd. 33, Bd. 35. Paderborn u.a. 1958-2006, Bd. 2, S. 160 (Kritische Fragmente, Nr. 108).

% Vgl. David Martyn: Fichtes romantischer Ernst. In: Sprachen der Ironie — Sprachen des Ernstes. Hrsg. von
Karl Heinz Bohrer. Frankfurt/M. 2000, S. 76-90, hier: S. 80.

°7 Hans-Jost Frey: Uber das Spiel. In: ders.: Der unendliche Text. Frankfurt/M. 1990, S. 263-294, hier: S.
273.

19



iiber sich selbst“:*® Ironie ist das Erstaunen des Sprechenden iiber seine eigene Sprache,

die jederzeit zugleich ernsthaft und scherzhaft erscheinen kann.

Damit markiert Ironie eine Hinwendung des Sprechenden auf seine eigene AuBerung
und seine Féhigkeit, sich zu duflern — folglich kann es nicht tiberraschen, da3 Schlegel sie
durchgehend im Zusammenhang mit dem Problem und Potential der Reflexion diskutiert.”
Als solche ist die philosophische und literarische Ironie ein Teil der Schlegelschen Forde-
rung nach einer ,,Transzendentalpoesie®, welche die Bedingungen ihrer eigenen Moglich-
keit reflektieren soll. Die romantische ,,Poesie* soll, so Schlegel in der beriihmten Formel

des 116. Athendumfragments,

,»gleich dem Epos ein Spiegel der ganzen umgebenden Welt, ein Bild des Zeitalters wer-
den. Und doch kann auch sie am meisten zwischen dem Dargestellten und dem Darstel-
lenden, frei von allem realen und idealen Interesse auf den Fliigeln der poetischen Refle-
xion in der Mitte schweben, diese Reflexion immer wieder potenzieren und wie in einer

endlosen Reihe von Spiegeln vervielfachen. '’

Der Vergleich der Selbstreflexion mit einem sich spiegelnden Spiegel verdeutlicht, warum
diese einen ProzeB darstellt, der a priori unabschliebar sein muf3. Die Reflexion bringt
eine Spaltung hervor, eine Teilung in einen reflektierenden und einen reflektierten Teil.
Aufgrund dieser Teilung kann die Reflexion auch niemals eine Selbstreflexion sein, denn
das Reflektierende miilte sich nochmals in einen reflektierenden und einen reflektierten
Teil spalten — und so die Teilung wie auch die Reflexion ,,immer wieder potenzieren® —,
um sich selbst reflektieren zu kdnnen. Selbstreflexion ist damit, streng besehen, eine kate-
gorische Unmoglichkeit: Die Reflexion verfehlt das Selbst notwendigerweise stets und
mul} die Konstituierung einer reflexiven Einheit immer weiter in eine unendlich offene
Zukunft verschieben. Ironie als sprachliche Markierung eines Erstaunens liber die eigene
Sprache ist, in diesem Kontext betrachtet, nicht der Teil einer reflexiven Dynamik eines
Ichs, sondern der sprachliche Ausdruck der Unmdglichkeit von Selbstbewusstsein (qua
Selbstreflexion). Sie ist, als immer wieder erneuerbares Erstaunen {iber die eigene Spra-

che, die Form einer negativen Reflexion, die Form des notwendigen Scheiterns von
(Selbst-)Reflexion.

%% Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 10, S. 353.

% Dies hat erstmals Peter Szondi in seinem wichtigen Beitrag zu diesem Thema herausgearbeitet. Vgl. Peter
Szondi: Friedrich Schlegel und die romantische Ironie. Mit einer Beilage iiber Tiecks Komddien. In: ders.:
Schriften II. Hrsg. von Jean Bollack. Frankfurt/M. 1978, S. 11-31. Vgl. dazu und ausfiihrlicher zum Folgen-
den Oliver Kohns: Romantische Ironie und die Moglichkeit von Metaliteratur. In: Metaisierung in Literatur
und anderen Medien. Theoretische Grundlagen — Historische Perspektiven — Metagattungen — Funktionen.
Hrsg. von Janine Hauthal, Julijana Nadj, Ansgar Niinning und Henning Peters. Berlin, New York 2007, S.
194-205.

1% Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 2, S. 182f. (Fragmente, Nr. 116).

20



IV. Wahnsinn

Auch wenn E.T.A. Hoffmann in der Sekundérliteratur gemeinhin als eher ,unphilosophi-
scher Autor gehandelt wird, sind seine Bezugnahmen auf das Schlegel’sche Konzept der
Ironie in ,,Prinzessin Brambilla® dennoch kaum zu iibersehen. Schlegels Beschreibung
einer durch die Struktur der Reflexion notwendigerweise scheiternden reflexiven Bewe-
gung wird in Hoffmanns Erzdhlung durch die zahllosen, vielfach variierten Doppelgénger-
situationen sogar auf der offensichtlichen Ebene der Handlung aufgenommen. So gibt
Hoffmann zu Beginn des vierten Kapitels einen inneren Monolog Giglios wieder, der eine
innere Spaltung vorbereitet, die alsbald duBerlich sichtbar werden wird: ,,,Hoho*, dachte
Giglio, ,nur mein Ich ist Schuld daran, dal ich mein Braut, die Prinzessin, nicht sehe; ich
kann mein Ich nicht durchschauen und mein verdammtes Ich will mir zu Leibe mit gefahr-
licher Waffe, aber ich spiele und tanze es zu Tod und dann bin ich erst ich, und die Prin-
zessin ist mein!““!°! Diese Gedanken sind in der Tat, wie Hoffmanns Erzihler sofort be-
merkt, ,,etwas konfus“,102 denn hier stehen sich ,,Ich* und ,,Ich* ebenso unversohnlich wie
ununterscheidbar gegeniiber. Einmal mehr ist, wie in der ironischen Sprache Celionatis,
nicht auszumachen, wer (welches ,,Ich* Giglios) hier liberhaupt spricht. Der einige Kapitel
spater folgende Zweikampf zwischen den beiden Giglio Favas wird hier auf sprachlicher
Ebene vorweggenommen als Kampf zwischen ,,Ich* und ,,mich*. Die transzendentalphilo-
sophische Grundlage fiir diese ,,konfusen Gedanken* bildet zweifelsfrei Schlegels Uberle-
gung, dal die Selbstreflexion notwendigerweise ein Ich hervorbringt, da3 auf sich selbst
wie auf ein vollig fremdes Ich blickt und sich deshalb niemals ,,durchschauen* kann. Das
Signifikat ,Wahnsinn® durchzieht die Erzdhlung ,,Prinzessin Brambilla® entsprechend
nahezu ubiquitir.

Mit der bereits bei Schlegel prekdren Néhe zwischen Reflexion, Ironie und Wahn-
sinn'? spielt Hoffmanns Erzihlung durchgehend. Die ,,Potenzierung der reflexiven Dy-
namik erzeugt multiple Identititen und Personlichkeiten, die bekannten Phdnomenen
psychischer Stérung bedrohlich dhneln. So entfihrt es Giglio in einem seltenen Moment
volliger Klarheit: ,,,Ich rede Unsinn, ich weil3 es; aber das ist recht, denn ich bin eigentlich
toll geworden, weil der [sic!] Ich keinen K&rper hat — Ho ho! frisch darauf, frisch darauf,

mein liebes holdes Ich!*'%*

101
102
103

Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 831.

Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 831.

Vgl. dazu ausfiihrlicher Oliver Kohns: Die Verriicktheit des Sinns. Wahnsinn und Zeichen bei Kant,
E.T.A. Hoffmann und Thomas Carlyle. Bielefeld 2007, bes. S. 151-170.

1% Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 868.

21



Die Frage der Moglichkeit von Reflexion — und vor allem der Moglichkeit von Selbs-
treflexion — bestimmt jedoch nicht nur die Ebene der Handlung um den ,,wahnsinnigen
Schauspieler“'”” Giglio Fava. Zwar zitiert Hoffmann ironisch jenen fopos, demzufolge

® aber sowohl

Schauspieler a priori eine gewisse Tendenz zum Wahnsinn aufweisen,'
Giglios Beruf wie auch seine Verriicktheit symbolisieren in ,,Prinzessin Brambilla® weit-
aus allgemeinere Prozesse. Es liegt nahe, die gesamte Struktur des Capriccios, insbesonde-
re die vielfach ineinander verschachtelten Handlungsebenen, als eine Reflexion auf dieses
Problem zu lesen. Wie die verschiedenen Identititen Favas, so prasentiert sich auch Hoff-
manns Text vervielfacht und mehrfach verdoppelt: Die verschiedenen Handlungsebenen
sind deutlich aufeinander bezogen, begegnen sich auch teilweise, aber weder eine logische
Struktur noch eine grundlegende Einheit sind erkennbar. Daraus folgt: Die verschiedenen
Ebenen erzdhlen zwar eine teilweise dhnliche Geschichte — die Geschichte der Urdarquelle
wiederholt in manchen Teilen die Geschichte um Fava —, aber sie bieten keinen gegensei-
tigen AufschluB. ,,In diesem Sinne wire es ein Irrtum, die Erzdhlwelten zu hierarchisieren,
den Urdarmythos etwa als marchenhaften Urkode des Ganzen zu deuten, wie es etwa bei
Novalis legitim wire“,'"” urteilt David Wellbery.

Eine Interpretation des Textes als strukturell selbstreflexiv ist dagegen offensichtlich
stets versucht, eine Figur zum ,,Stellvertreter des Autors in der Welt der Erzéihlung“108 zZu
erkliren und ihre AuBerungen folglich als Instanz einer autoritir beglaubigten Wahrhaf-
tigkeit zu behandeln. In diesem Sinne wurde die Idee einer ,Metasprache aus poststruktu-
ralistischer Perspektive kritisiert: nicht etwa, weil es keine ,Sprache iiber Sprache® gibe,
sondern weil es keine Moglichkeit gibt, eine oberste Ebene zu benennen, die nicht wieder
— zumindest potentiell — von anderen sprachlichen Ebenen als ,Objektsprache® behandelt

' Fiir die in der Literaturtheorie seit einigen Jahren diskutierte Kategorie der ,Me-

wiirde.
taliteratur® stellt sich das gleiche grundsitzliche Problem. ,,Prinzessin Brambilla“ ist, wie
wohl jeder Leser bestitigen kann, liber weite Strecken Literatur iiber Literatur, aber den-

noch bildet das Capriccio keine ,Metaliteratur® im Sinne der neueren Literaturtheorie —

105
106

Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 804.

Vgl. Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 831. Dieser fopos bezeichnet gewissermalien den zeitgendssi-
schen common sense. In seiner ,,Welt als Wille und Vorstellung® (1819) schreibt Arthur Schopenhauer:
»Meine eigene, vieljahrige Erfahrung hat mich auf die Vermutung gefiihrt, da8 Wahnsinn verhéltniBmaBig
am hdufigsten bei Schauspielern eintritt. Welchen Miflbrauch treiben aber auch diese Leute mit ihrem Ge-
dachtnif!“ (Arthur Schopenhauer: Werke in fiinf Banden. Nach den Ausgaben letzter Hand hrsg. von Ludger
Liitkehaus. Ziirich 1988, Bd. 2, S. 465).

7 Wellbery: Rites de passage, S. 133.

1% Michael Scheffel: Die Geschichte eines Abenteuers oder das Abenteuer einer Geschichte? Poetische
Autoreflexivitit am Beispiel von E.T.A. Hoffmanns ,,Prinzessin Brambilla“. In: E.T.A. Hoffmann. Text +
Kritik Sonderband. Hrsg. von Heinz Ludwig Arnold. Miinchen 1992, S. 112-124, hier: S.118f.

109 Vgl. David Martyn: Dekonstruktion. In: Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs. Hrsg. von Helmut Bra-
ckert und Jorn Stiickrath. Reinbek bei Hamburg 1992, S. 664-677, hier: S. 666: ,,Mit jedem Schritt wird die
vorhergehende Metasprache zu einem Gegenstand, zu einer Objektsprache konstituiert, iber die man mittels
einer ,hoheren® Metasprache sprechen kann.* Vgl. Erhard Schiittpelz: Objekt- und Metasprache. In: Litera-
turwissenschaft. Hrsg. von Jiirgen Fohrmann und Harro Miiller. Miinchen 1995, S. 179-216.

22



schlicht deswegen, weil es hier keine hierarchisch ,oberste‘ Ebene gibt, die den anderen
Ebenen Sinn zuweisen wiirde und der dann so etwas wie ein ,Bewufltsein‘ zugesprochen

werden konnte.'!°

Es gibt keine narrative Ebene im Capriccio, die eine absolute Wahrheit
iiber die anderen Ebenen aussprechen konnte; ebenso wenig gibt es eine ,Meta‘-Figur, die
iiber eine Wahrheit iiber die anderen Figuren verfiigt.

Die eigentlich unwahrscheinlich erscheinende Leistung der Erzdhlung ,,Prinzessin
Brambilla“ ist wohl, daB sie trotz ihrer bis in die vollige Unverstandlichkeit verschachtel-
ten Handlung, trotz all ihrer hochreflexiven Paradoxien immer noch ein hochst lesbarer
Text bleibt. Die mimetologischen Reflexionen in ,,Prinzessin Brambilla®“ lassen keinen
Zweifel daran, daf das schauspielernde Ich ein Nichts ist: nichts als eine tote Marionette,
die allenfalls eine Illusion von Leben erzeugen kann. Im Anschluf3 daran verdeutlicht die
strukturelle Ironie in ,,Prinzessin Brambilla“, dal keine narrative Ebene einen Aufschluf3
iiber eine andere liefern kann, sowie daB3 alle Protagonisten in einem Modus des als ob
sprechen und handeln, der eine fundamentale Unsicherheit iiber die Beherrschbarkeit ihres
Sprechen und Handelns durch das Ich nicht verschleiern kann. Dennoch bleiben die Han-
delnden — qua ihrer Namensnennung — plausible Akteure, dennoch nimmt Leser die ironi-
sche Struktur wohl allenfalls als vertraute Fiktionsironie wahr und sucht notwendiger-
weise unverdrossen nach Verbindungen und Zusammenhingen zwischen den verschiede-

nen Erzihlebenen. Resistance to Theory, hitte die Dekonstruktion dazu wohl gesagt.'"!

"9 Ohne diese Fiktion der Instanz ,BewuBtsein‘ kommt eine Theorie der Metaliteratur offenbar nicht aus.
Ein Beispiel unter vielen moglichen, das seine hochst fiktionalen Setzungen geschickt durch eine forcierte
naturwissenschaftliche Rhetorik verschleiert: ,,,Metaisierung‘ bedeutet im Kontext der Literatur und anderer
Medien das Einziehen einer Metaebene in ein Werk, eine Gattung oder ein Medium, von der aus metarefe-
rentiell auf Elemente oder Aspekte eben dieses Werkes, dieser Gattung oder dieses Mediums als solches
rekurriert wird. Dies geschieht in der Form ausdriicklicher oder wenigstens angedeuteter (rationaler [?])
Aussagen, Kommentare usw., die ein Medien- bzw. Literaturbewusstsein voraussetzen* (Werner Wolf:
Metaisierung als transgenerisches und transmediales Phdnomen: Ein Systematisierungsversuch metareferen-
tieller Formen und Begriffe in Literatur und anderen Medien. In: Metaisierung in Literatur und anderen Me-
dien. Theoretische Grundlagen — Historische Perspektiven — Metagattungen — Funktionen. Hrsg. von Janine
Hauthal, Julijana Nadj, Ansgar Niinning und Henning Peters. Berlin, New York 2007, S. 25-64, hier: S. 31
[Hervorhebung von mir, O.K.]).

"' Nur am Rande sei dazu notiert, daf die Theorieentwiirfe der Dekonstruktion den Widerstand gegen ihre
eigenen Einsichten immer schon mit eingeplant haben. Wenn gelegentlich behauptet wird, der Topos des
regelmdfig ausgerufenen ,Tod der Dekonstruktion® gleiche strukturell der (versuchten) Austreibung eines
Gespensts (vgl. Peggy Kamuf: The Ghosts of Critique and Deconstruction. In: dies.: Book of Addresses.
Stanford/Ca. 2005, S. 219-237), dann kann diese These wohl auch umgekehrt werden: Dekonstruktion hat
ihren eigenen Tod von Anfang an mit bedacht. Im allgemeinen Feld dekonstruktiver Theoriebildung ist der
Name fiir diesen inkorporierten Tod ,Metaphysik®, denn diese kann, wie Derrida betont, niemals iberwun-
den werden: ,.es ist sinnlos, auf die Begriffe der Metaphysik zu verzichten, wenn man die Metaphysik er-
schiittern will. Wir verfiigen {iber keine Sprache — iiber keine Syntax und keine Lexik —, die nicht an dieser
Geschichte beteiligt wére. Wir konnen keinen einzigen dekonstruktiven Satz bilden, der nicht schon der
Form, der Logik, den impliziten Erfordernissen dessen sich gefiigt hétte, was er gerade in Frage stellen
wollte* (Jacques Derrida: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen. In: ders.: Die Schrift und die Differenz.. Ubers. von Rodolphe Gasché. Frankfurt/M. 1976, S.
422-442 hier: S. 425). Im Bereich der literaturtheoretisch ausformulierten Dekonstruktion ist der Name fiir
diesen Tod wohl ,Metapher‘: ,,Die Metapher*, schreibt de Man, ,,iibersieht das fiktionale, textliche Element
in der Natur des von ihr Konnotierten. Sie setzt eine Welt voraus, in der inner- und auBlertextliche Ereignis-

23



Es kann nicht iiberraschen, da3 Hoffmanns Capriccio auch diesen Widerstand bereits
vorwegnimmt. Eine ausfiihrliche Leseransprache zu Beginn des zweiten Kapitels etwa 1403t
keinen Zweifel an der gewiinschten Lektiirehaltung: Der Leser soll dem ,,Wunderbaren*
gegeniiber ,,willig* sein. ,,Du magst, geliebter Leser! nicht ziirnen, wenn der, der es unter-
nommen, dir die abenteuerliche Geschichte von der Prinzessin Brambilla gerade so zu
erzdhlen, wie er sie in Meister Callots kecken Federstrichen angedeutet fand, dir geradehin
zumutet, dafl du wenigstens bis zu den letzten Worten des Biichleins dich willig dem
Wunderbaren hingeben, ja sogar was weniges davon glauben mégest.“''> Das ,,Wunderba-
re’ umfaflt in ,,Prinzessin Brambilla® freilich nicht allein die wahrlich bemerkenswert
seltsame Handlung um den gescheiterten Schauspieler Giglio Fava, sondern zumal auch
das Geflecht der reflexiven und intertextuellen (sowie intermedialen) Beziehungen zwi-
schen verschiedenen narrativen Ebenen und vermeintlichen textuellen ,Quellen‘. Auch ein
skeptischer Leser, der Relationen zwischen diesen Ebenen zu rekonstruieren versucht,
wird so letztlich in den Bann illusiondrer Halluzinationen gezogen. In diesem Sinn wird
die Unvermeidlichkeit des Wahnsinns zu Beginn des flinften Kapitels bereits als eine
allgemein anerkannte Lebensweisheit verkiindet: ,,Jeder, der mit einiger Fantasie begabt,
sollte, wie es in irgend einem Lebensklugheitsschweren Buche geschrieben steht, an einer

Verriicktheit leiden, die immer steigt und schwindet, wie Ebbe und Flut.«'"

se, wortliche und figurale Sprachformen unterschieden werden kénnen [...]. Dies ist ein Irrtum, obwohl man
sagen kann, da3 ohne diesen Irrtum keine Sprache moglich wire* (Paul de Man: Metapher. In: ders.: Die
Ideologie des Asthetischen. Hrsg. von Christoph Menke. Ubers. von Jiirgen Blasius. Frankfurt/M. 1993, S.
231-262, hier: S. 249).

"2 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 790.

'3 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 850.

24



