
	
   1	
  

Oliver Kohns 
Das Paradox über den Schauspieler. Mimesis,  
Ironie und Wahnsinn in „Prinzessin Brambilla“ 
 
 
 
I. Dissonanz 
 
Die Lektüre von Hoffmanns Capriccio „Prinzessin Brambilla“ ist sicherlich nicht die 
leichteste. Auch wer dem Text jederzeit zu folgen vermag, wird dennoch nach vollendeter 
Lektüre Schwierigkeiten haben, die Handlung zusammenzufassen, ohne entweder ent-
scheidende Elemente auszulassen oder selbst notwendigerweise in epischer Breite zu 
sprechen. Dieser Widerstand gegen die Paraphrase, der möglicherweise für Hoffmanns 
Erzählungen generell charakteristisch ist, folgt in „Prinzessin Brambilla“ aus der auch 
nach mehrmaligem Lesen immer noch schier unüberschaubar komplexen Struktur des 
Textes.  
 „Unmöglich wird sich der geneigte Leser darüber beschweren können, daß der Autor 
ihn in dieser Geschichte durch zu weite Gänge hin und her ermüde“,1 heißt es zu Anfang 
des siebten Kapitels mit einigem Augenzwinkern. Die Handlung des Capriccios bewegt 
sich zwar nicht „zwischen Atlantis und Frankfurt“,2 wie andere Erzählungen Hoffmanns, 
aber dafür sind die verschiedenen Stränge der Handlung umso mehr ineinander verschach-
telt und reflexiv aufeinander verwiesen: „Prinzessin Brambilla“ erzählt die Geschichte des 
Schauspielers Giglio Fava und seiner Putzmacherin Giacinta Soardi ebenso wie die des 
Prinzen Cornelio Chiapperi und der Prinzessin Brambilla; diejenige von König Orphioch 
und Königin Liris3 ebenso wie die von Arlecchino und Colombina, vom bunten Vogel und 
Prinzessin Mystilis und vom Leser und der Geschichte „Prinzessin Brambilla“.4 Diese 
Konstellationen bezeichnen teilweise Erscheinungen der jeweils gleichen Figuren und 
differenzieren teilweise lediglich verschiedene Identifikationen und Identitäten. Die Ebe-

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 E.T.A. Hoffmann: Prinzessin Brambilla. In: ders.: Sämtliche Werke in sechs Bänden. Hrsg. von Wulf 
Segebrecht und Hartmut Steinecke. Frankfurt/M. 1985, Bd. 3, S. 886. 
2 Vgl. Armand de Loecker: Zwischen Atlantis und Frankfurt. Märchendichtung und goldenes Zeitalter bei 
E.T.A. Hoffmann. Frankfurt/M. u.a. 1983. 
3 Soweit die in der Literatur gelegentlich vertretene Lektüre mit drei narrativen Ebenen: vgl. Claudia Lie-
brand: Aporie des Kunstmythos. Die Texte E.T.A. Hoffmanns. Freiburg i.Br. 1996, S. 262; Till Dembeck: 
(Paratextual) Framing and the Work of Art: E.T.A. Hoffmann’s Prinzessin Brambilla. In: Framing Borders 
in Literature and Other Media. Hrsg. von Werner Wolf und Walter Bernhart. Amsterdam, New York 2006, 
S. 263-293, hier: S. 272f. 
4 Soweit Christians Jürgens’ Lektüre mit sechs narrativen Ebenen: vgl. Christian Jürgens: Luftschlösser träu-
men – Theatralität und ihre Überschreitung in E.T.A. Hoffmanns Prinzessin Brambilla. In: „In die Höhe fal-
len“. Grenzgänge zwischen Literatur und Philosophie. Hrsg. von Anja Lemke und Martin Schierbaum. 
Würzburg 2000, S. 23-54, hier: S. 32f. 



	
   2	
  

nen sind daher teilweise ineinander verschränkt; entsprechend komplex ist ihr Verhältnis 
zueinander.  
 Die Schwierigkeiten, die die Erzählung ihren Lesern aufgibt, beruhen jedoch nicht 
allein auf den komplexen internen Relationen. Nicht nur die Identität und Einheit der 
handelnden Figuren, sondern auch die des Textes selbst erscheint gebrochen, gespalten 
und gespiegelt. Im sechsten Kapitel der „Prinzessin Brambilla“, erfährt der überraschte 
Leser, daß er kein Original, sondern nur eine Nachahmung – wenngleich eine genaue – in 
den Händen hält. „In dem höchst merkwürdigen Originalcapriccio, dem der Erzähler ge-
nau nacharbeitet, befindet sich hier eine Lücke“, heißt es unvermittelt, und weiter:  
 
„Um musikalisch zu reden, fehlt der Übergang von einer Tonart zur andern, so daß der 
neue Akkord ohne alle gehörige Vorbereitung losschlägt. Ja man könnte sagen, das Cap-
riccio bräche ab mit einer unaufgelösten Dissonanz. Es heißt nehmlich, der Prinz (es kann 
kein anderer gemeint sein, als Giglio Fava, der dem Giglio Fava den Tod drohte) sei plötz-
lich von entsetzlichem Bauchgrimmen heimgesucht worden [...], dann aber [...] einge-
schlafen, worauf ein großer Lärm entstanden. – Man erfährt weder, was dieser Lärm be-
deutet, noch wie der Prinz, oder Giglio Fava, nebst Celionati aus dem Palast Pistoja ge-
kommen.“5  
 
Der Text inszeniert sich hier als eine Nachahmung: als Übersetzung oder Überarbeitung 
eines anderen, ihm vorausliegenden Textes. Das „Original“ erscheint hier ironischerweise 
in seiner Absenz, als „Lücke“: Als Lücke zwischen verschiedenen Ereignissen sowie zwi-
schen verschiedenen Figurationen – personae – der auftretenden Akteure (die auch noch 
den gleichen Namen tragen: „Giglio Fava“ und „Giglio Fava“). Nachgeahmt, übersetzt 
oder überarbeitet wird hier also – bei näherem Hinsehen – nicht ein einziger, in sich und 
mit sich zusammenhängender Text, sondern ein dissonanter, unaufgelöster und eben da-
rum nicht verknüpfter, sondern multipler Text. 
 Hoffmanns Text nimmt damit die literarische Tradition der Überarbeitungs- bzw. 
Übersetzungsfiktion auf, um sie zu radikalisieren. Bereits Cervantes’ Don Quijote – Fried-
rich Schlegel zufolge „noch immer der einzige durchaus romantische Roman“6 – fingiert 
sich selbst als die Übersetzung eines Textes in maurischer Sprache. Cervantes jedoch lobt 
ausdrücklich die „Sorgsamkeit“, mit der „Sidi Hamét“, der vorgebliche Verfasser der 
vorgeblich übersetzten maurischen Erzählung, „uns selbst die kleinsten Sechszehntelnoten 
von ihrer Melodie uns hören läßt und auch am Geringfügigsten nicht vorbeigeht, ohne es 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 876f. 
6 Friedrich Schlegel: Literarische Notizen 1797-1801. Literary Notebooks. Hrsg. von Hans Eichner. Frank-
furt/M., Berlin, Wien 1980, S. 121. Die Begründung für dieses Urteil liefert Schlegel mit dem Hinweis auf 
die konsequente Autoreferentialität des spanischen Romans: „Die Hauptperson in II D[on] Q[uixote] ist der 
erste Theil. Es ist durchgängig Reflexion des Werks auf sich selbst“ (Ebd., S. 177). 



	
   3	
  

klar ans Licht zu ziehen.“7 Hoffmann nimmt den topos und sogar die musikalische Analo-
gie auf, um beide ins genaue Gegenteil zu verkehren. Wo Cervantes – durch den rhetori-
schen Verweis auf die Authentizität der Vorlage natürlich höchst ironisch – die Klarheit 
des Klangs und der Sicht an seiner fremdsprachigen Vorlage rühmt, zeigt sich für den 
Erzähler der „Prinzessin Brambilla“ nichts als Dissonanz und also Unzusammenhang und 
Unklarheit. 
 Der Hoffmannsche Text inszeniert sich damit als eine Nachahmung und Übertragung, 
die ihre Identität in der Übereinstimmung mit der Nicht-Identität des „Originalcapriccios“ 
findet. Ganz analog zu dieser Auffindung der eigenen Dissoziation durch den einheitlichen 
Bezug zu einer Vielheit notiert schon Schlegel über Tiecks Übersetzung des Don Quijote, 
diese erstmals zusammenhängend lesbare Übersetzung mache sichtbar, daß in diesem 
Werk „eben nicht viel mehr, aber auch nicht weniger Zusammenhang ist wie in einer 
Komposition der Musik oder der Malerei.“8 
 Es stellt sich die Frage, worauf diese Fiktion einer dissoziierten und darum dissoziie-
renden Quelle der Erzählung „Prinzessin Brambilla“ hinweisen soll. Wozu dient, mit 
anderen Worten, die fiktive Darstellung des eigenen Diskurses als Imitation einer unzu-
sammenhängenden Vorlage? Es liegt nahe, die Relation von Nachahmung und Identität in 
„Prinzessin Brambilla“ anhand ihrer expliziten und ausführlichen Thematisierung in der 
Figur und Problematik des „Schauspielers“ näher zu untersuchen. Im Vergleich mit 
Diderots „Paradoxe sur le comédien“ soll im Folgenden zunächst Hoffmanns Paradoxie 
der Identität beschrieben werden (II.). Anschließend soll untersucht werden, inwiefern die 
Beziehung der verschiedenen narrativen Ebenen in Hoffmanns Erzählung als eine ‚per-
formative’ Umsetzung dieser Paradoxie begriffen werden kann (III.). Als „Paradox über 
den Schauspieler“ gelesen, zeigt sich Hoffmanns Capriccio nicht nur als eine spielerische 
Fortschreibung des Diderotschen „Paradoxe“, sondern ebenso als eine Reflexion des 
Spiels im Medium des Spiels.  
 
 
 
 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Miguel de Cervantes Saavedra: Der sinnreiche Junker Don Quijote von der Mancha. Übers. von Ludwig 
Braunfels, durchges. von Adolf Spemann. 9. Aufl. München 1994, S. 844. Ausführlicher zum Spiel mit der 
Übersetzungsfiktion im Don Quijote vgl. Martin von Koppenfels: Durch die Schrift gehen: Die Überset-
zerszenen im Don Quijote von 1605. In: Schriftkultur und Schwellenkunde. Hrsg. von Achim Geisenhanslü-
ke und Georg Mein. Bielefeld 2008 (im Druck).  
8 Friedrich Schlegel: Tiecks Übersetzung des Don Quixote von Cervantes. In: ders.: Kritische Schriften. 
Hrsg. von Wolfdietrich Rasch. München [o.J.], S. 176-179, hier: S. 176. Zum „Zusammenhang – im Unzu-
sammenhang“ in Schlegels Rezension sowie im Vorwort des Don Quijote vgl. Thomas Schestag: „Desocu-
pado lector“. Zur Unzeit im Vorwort des Don Quixote. In: Zum Zeitvertreib. Strategien – Institutionen – 
Lektüren – Bilder. Hrsg. von Alexander Karschnia, Oliver Kohns, Stefanie Kreuzer und Christian Spies. 
Bielefeld 2005, S. 159-173, hier: S. 160. 



	
   4	
  

II. Mimesis 
 
Hoffmanns Figur Giglio Fava durchlebt in der Erzählung eine grundlegende Veränderung, 
die möglicherweise den Kern des plots kennzeichnet: Er verwandelt sich vom paradigma-
tisch ‚schlechten‘ zu einem ‚guten‘ Schauspieler.9 Fava wird zu Beginn als „ein etwas 
eitler Schauspieler“ eingeführt, „dessen Verdienste eben nicht zu hoch angeschlagen wer-
den“.10 Die Doppeldeutigkeit des Wortes ‚Verdienst‘ als Bezeichnung einer Entlohnung 
und zugleich einer Leistung wird voll ausgeschöpft: Fava ist ein „Habenichts“11 („Signor 
Habenichts“12 oder „der Herr Schauspieler Taugenichts“,13 sagt die alte Beatrice), ein 
„armseliger Schlucker“,14 der nur über ein „spärliches Einkommen“15 verfügt. Entspre-
chend sieht er nur wenige Tage nach seiner Kündigung im Theater den „bittersten Mangel 
[..] im Anzuge“16 und findet in seinem Geldbeutel nur noch vollkommene Leere vor. Sein 
Mangel an Verdienst bedeutet vor allem aber auch: Fava ist ein schlechter Schauspieler. 
Nicht allein wegen seiner Armut, sondern vor allem wegen seines mangelnden Könnens 
präsentiert sich der Akteur Giglio zu Beginn der Geschichte als „der erbärmlichste Schau-
spieler [...], den es jemals gab.“17 Er scheint in jeder Hinsicht ohne ‚Vermögen‘ zu sein.  
 Ganz anders stellt sich die Situation gegen Ende der Erzählung dar. Im achten Kapitel 
erwartet die alte Beatrice die aus dem Theater heimkehrende Giacinta in Begleitung 
Favas. Damit wird die Eingangsszene des Capriccios und zugleich die Allusion auf die 
Eingangsszenerie von Goethes „Wilhelm Meister“18 unter veränderten Bedingungen neu 
inszeniert. Nicht nur ist aus der Armut des Anfangs nun Wohlstand und Glück geworden19 
(aus dem „engen Loch“ wurde eine „helle Kammer“20); zugleich erscheint Giglio im letz-
ten Kapitel des Capriccios nicht mehr als gescheiterter Tragödienspieler, sondern als glän-
zender Komödiendarsteller. In der letzten Szene erweisen sich Giglio und Giacinta als 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 Vgl. Jean Starobinski: Ironie und Melancholie. Gozzi – E.Th.A. Hoffmann – Kierkegaard. In: Der Monat 
18 (1966), H. 215, S. 22-35, hier: S. 26f.; Erika Tunner: Besonnenheit und tolles Spiel. Zur Gestalt des 
Schauspielers Giglio Fava in E.T.A. Hoffmanns „Prinzessin Brambilla“. In: Germanistik aus interkultureller 
Perspektive. Hrsg. von Adrien Finck und Gertrud Gréciano. Straßburg 1988, S. 271-280. 
10 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 775. 
11 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 772. 
12 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 778. 
13 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 803. 
14 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 881. 
15 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 793. 
16 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 793. 
17 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 797f. 
18 Die Eingangsszenerie von „Prinzessin Brambilla“ ist, wie David Wellbery zu Recht bemerkt, „eine Repri-
se der ersten Szene aus Wilhelm Meisters Lehrjahren“ (David E. Wellbery: Rites de passage. Zur Struktur 
des Erzählprozesses in E.T.A. Hoffmanns Prinzessin Brambilla. In: ders.: Seiltänzer des Paradoxalen. 
Aufsätze zur ästhetischen Wissenschaft. München, Wien 2006, S. 118-145, hier: S. 125). Eigenartigerweise 
erwähnt Wellbery die Reprise dieser Reprise im achten Kapitel nicht. Die Erzählung ist durch die beiden 
Referenzen auf Goethes Roman geradezu eingerahmt. 
19 Vgl. Jean Starobinski: Ironie und Melancholie, S. 27.  
20 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 907. 



	
   5	
  

Schauspielerpaar, welches den „wahren Humor“ nicht nur erkennen kann, sondern auch 
fähig ist, diese Stimmung „so ins äußere Leben treten zu lassen, daß sie auf die große Welt 
[...] wirke, wie ein mächtiger Zauber.“21 
 Um die Verwandlung des Schauspielers Giglio Fava zu verstehen, gilt es zunächst zu 
begreifen, inwiefern die Figur zunächst ein derart minderbegabter Schauspieler ist. Her-
vorstechend ist zunächst eines: Fava hält sich für einen begnadeten und beliebten Tragödi-
endarsteller, für den „Abgott Roms“22 und den „berühmtesten Schauspieler auf der Er-
de“23 sogar; aber sein Pathos ist falsch, nachgeahmt, theatralisch im negativsten Sinne. 
Mehrfach wird vorgeführt, daß seine Darstellung höchster Gefühle nichts als den Eindruck 
leerer Pathetik hinterlässt. Im vierten Kapitel glaubt Fava sich in seinem Glauben bestä-
tigt, es gebe einen „Nebenbuhler“24 um Giacintas Gunst und verfällt sofort „in den gräßli-
chen Verzweiflungs-Monolog irgend eines Trauerspiels des Abbate Chiari“.25 Giacintas 
Reaktion auf diesen monologisierenden Ausbruch macht die offenkundige darstellerische 
Schwäche Favas lesbar – die scheinbar pathetische Emotion folgt jederzeit erkennbar einer 
textuellen Vorlage, sie ist a priori soufflierte Sprache: „Giacinta hatte diesen Monolog, 
den ihr Giglio sonst hundertfältig vordeklamiert, bis auf den kleinsten Vers im Gedächtnis 
und soufflierte, ohne von der Arbeit aufzusehen, dem verzweifelten Geliebten jedes Wort, 
wenn er hie und da ins Stocken geraten wollte.“26 
 Entsprechend kann die Prinzessin Brambilla in Favas feuriger Erklärung seiner Zu-
neigung gegen Ende des zweiten Kapitels nur hergebracht und hergesagte Theaterrollen 
des Tragödienschauspielers erkennen: „‚Aus welchem‘, erwiderte die Prinzessin, ‚aus 
welchem hochtrabenden Schauspiele habt Ihr diese schöne Redensart her, mein Herr Pan-
talon Capitano, oder wer Ihr sonst sein wollen möget?‘“27 Diese Szene ist bereits eine 
Wiederholung, denn schon einmal wurde Giglios Pathos als Zitat erkannt. Über die „rüh-
rendsten Bekenntnisse“ Giglios, vorgebracht vor Giacintas Tür, urteilt der „dicke Haus-
wirt“ Signor Pasquale: „‚Ah! – seid Ihr es, Signor Giglio? – Sagt mir nur, welcher böse 
Geist Euch treibt, hier eine O und Ach’s-Rolle irgend eines läppischen Trauerspiels ins 
leere Zimmer hineinzuwinseln?‘“28 
 Mit dem „O“ und dem „Ach“ – vom „geziemlichen O und Ach“ des Schauspieler-
tums spricht auch Giglio zuvor29 – sind zwei hervorstechende pathetische Mittel lyrischer 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 910. 
22 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 785. 
23 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 865. 
24 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 841. 
25 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 847. 
26 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 847. 
27 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 810. 
28 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 795. 
29 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 778. Einige Seiten später spricht Giacinta allerdings etwas abfällig 
vom „langweilige[n] Trauerspiel mit noch langweiligerem O, Ach und Weh!“ (Ebd., S. 845). 



	
   6	
  

und dramatischer Literatur genannt. Beide dienen, wie die Literaturwissenschaft weiß, zur 
Abhebung von ‚gewöhnlicher‘ Kommunikation: Das „O“ durch die apostrophisierende 
Zuwendung zu einer abwesenden und durchaus fiktionalen Adresse,30 das „Ach“ durch 
seine „größtmögliche Nähe zur Unwillkürlichkeit eines Naturlauts“ als Signum einer 
„unmittelbaren Äußerung eines Erlebnisses“.31 Die scheinbare Abwendung von der Kon-
vention erscheint hier als höchste und leerste Form der Konventionalität, als „winselnde“ 
Rezitation einer „Rolle“ aus einem „läppischen Trauerspiel“. Die höchste Konventionalität 
gerade der als ‚authentisch‘ und ‚unmittelbar‘ markierten Äußerungen ist in der Rhetorik 
wohlbekannt, so sind die Leidenschaften (Pathe) bei Aristoteles, zumindest in der Analyse 
Barthes’, immer schon rhetorisch vermittelt („die Leidenschaft ist immer nur das, was 
über sie gesagt wird: ein reiner Intertext, ein ‚Zitat‘“32). Diese rhetorische Paradoxie wird 
in Prinzessin Brambilla zu einem Paradox der Identität eines Subjekts entfaltet: Die 
scheinbar reinste Entäußerung eines Innen („Bekenntnis“) wird zur Einflüsterung („böser 
Geist“) des äußersten Außen, zum leeren Hersagen einer auswendiggelernten Rolle aus 
einem „läppischen Trauerspiel“. 
 Damit kein Leser diese Paradoxie übersehen möge, formuliert Hoffmann sie später 
auch geradezu buchstäblich aus. Nach dem Kampf Giglios mit seinem Doppelgänger im 
sechsten Kapitel berichtet ein „junger Mensch“ – der von allen als „Signor Giglio“ ange-
sprochen wird und letztlich wohl niemand anderes als der gescheiterte Akteur ist – über 
die Leiche Giglios: „‚Mir ist [...] unbekannt, inwiefern der tragische Schauspieler Giglio 
Fava nicht wirklich Fleisch und Blut hatte, sondern nur aus Pappendeckel geformt war; 
gewiß ist es aber, daß sein ganzes Inneres, bei der Sektion, mit Rollen aus den Trauerspie-
len eines gewissen Abbate Chiari gefunden wurde‘“.33 Das „Innere“, die Identität der 
Figur Giglio Fava wie jeder anderen Figur, ist ein Nichts,34 nichts als eine Illusion, her-
vorgerufen durch die Einnahme eines absolut Äußeren: einer Rolle, hier verstehbar sowohl 
als Theaterrolle wie als Schriftrolle. Die Form der Schriftrolle35 – Buchstaben, um ein 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30 Vgl. Georg Stanitzek: Kommunikation (Communicatio & Apostrophe einbegriffen). In: Literaturwissen-
schaft. Hrsg. von Jürgen Fohrmann und Harro Müller. München 1995, S. 13-30, hier: S. 21. 
31 Ebd., S. 16. 
32 Roland Barthes: Die alte Rhetorik. In: ders.: Das semiologische Abenteuer. Übers. von Dieter Hornig. 
Frankfurt/M. 1988, S. 15-101, hier: S. 77. 
33 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 889. 
34 Hier sei nur am Rande auf die Bedeutung des italienischen Worts „fava“ = Bohne hingewiesen – jenes 
Nahrungsmittel, das zumindest der allgemeinen doxa zufolge bei der Verdauung zu nichts wird und das 
Innere, den Magen mit Luft erfüllt. 
35 Der Begriff der „Rolle“ als Bezeichnung der auf einer Bühne dargestellten persona setzt sich – zunächst 
in den romanischen Sprachen – wohl im 16. Jahrhundert durch, metonymisch abgeleitet von der Schriftrolle. 
„Die Rolle des Schauspielers geht auf den im 16. Jh. aufgekommenen Brauch zurück, den eigenen Anteil am 
Spiel auf Rollen zu schreiben, von denen bei den Proben nur die gerade benötigte Stelle sichtbar, der Rest 
aufgerollt ist“ (Friedrich Kluge: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Bearb. von Elmar 
Seebold. 23., erw. Aufl. Berlin, New York 1995, S. 691; vgl. Ralf Konersmann: Welttheater als Daseinsme-
tapher. In: ders.: Der Schleier des Timanthes. Perspektiven der historischen Semantik. Frankfurt/M. 1994, S. 
84-168, hier: S. 101). 



	
   7	
  

Nichts gewickelt, verbunden mit der möglichen Illusion eines Signifikats beim Leser – 
zeigt sich in „Prinzessin Brambilla“ als das Prinzip personaler Identität. Das Ich des 
Schauspielers ist, wie Giglio Fava selbst ganz offen ausspricht, nichts als ein Lektüreef-
fekt, eine durch projektive Imagination beim Lesen hervorgerufene Illusion: „Der junge 
Schauspieler [...] ist ein wandelnder Roman, eine Intrigue auf zwei Beinen, [...] ein aus 
dem Einband ins Leben gesprungenes Abenteuer, das der Schönsten vor Augen steht, 
wenn sie das Buch zugeklappt.“36 Giglios Problem als Schauspieler scheint nun zu sein, 
dass er die paradoxe Natur seiner Identität als Figur sichtbar macht (in gewisser Weise ist 
er die Figuration dieser Paradoxie). Um im Bild zu bleiben: Seine Leserin sieht, auch 
wenn sie das Buch „zugeklappt“, nichts als – wiederum ein Buch vor sich.  
 Über Favas schauspielerische Qualitäten erfährt der Leser weiteres durch ein Ge-
spräch zwischen „zwei Masken“37 näheres, welches der Akteur zu seiner großen Verunsi-
cherung belauscht. Der erste Sprecher, in Hoffmanns Text „der Eine“, nennt Fava zu-
nächst den „erbärmlichsten Schauspieler, den es jemals gab“, weil er „mit hohler Stimme 
die Verse holpricht und schlecht hertragierte“.38 Durch „das Übertriebene“ in seiner Dar-
stellung zeige sich der Schauspieler als „eine leblose Puppe, die an künstlichen Drähten 
von außen her gezogen, uns mit ihren seltsamen Bewegungen täuschte.“39 Fava entpuppt 
sich, gerade wenn er besonders lebendig erscheinen will, als eine tote Marionette: „Püpp-
chen!“,40 nennt ihn Celionati entsprechend mit einiger brutaler Ehrlichkeit.  
 Der Vorwurf des ersten Sprechers zielt somit darauf, daß Favas Darstellung seine 
eigene Person zu sehr in den Vordergrund stelle; mit der Folge, daß das Dargestellte ins-
gesamt nicht mehr überzeugend, sondern desillusioniert und „leblos“ wirke. Die „seltsa-
men Bewegungen“ der Marionette sind die Bewegungen eines Schauspielers, der jederzeit 
als Schauspieler sichtbar bleibt und niemals die Illusion einer Rolle verfügbar macht. Der 
zweite Sprecher des Dialogs, „der Andere“, scheint zunächst eine Verteidigung des Ak-
teurs zu unternehmen („‚mich dünkt, Ihr beurteilt den armen Fava viel zu hart‘“41), um 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
36 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 778. Diese Lektüreszene bildet, wie vor allem Friedrich Kittler her-
ausgearbeitet hat, die implizite Lectiolehre in zahlreichen, wenn nicht in allen Erzählungen Hoffmanns. 
Klassischerweise sind dabei jedoch die Geschlechterrollen vertauscht: Der Leser ist männlich und halluzi-
niert in seiner Lektüre das Idealbild der Frau. So notiert Kittler über die Lektüreszene in „Der goldne Topf“: 
„Lesbar und verständlich macht die reinen Signifikanten, kraus, fremd und unverständlich, also ein obsessi-
onell kursiviertes Sie: Die Frau. Antwortend entspringt sie einer Stimme aus dem innersten Gemüt, die 
ihrerseits dem Ach der Liebessehnsucht entspringt, das hier und überall im Märchen die Auditionen unterm 
Holunder zurückruft. Deshalb geht umgekehrt auch die imaginäre Präsenz Der Frau in einer Stimme auf“ 
(Friedrich A. Kittler: Aufschreibesysteme 1800 – 1900. 3., vollst. überarb. Aufl. München 1995, S. 109). 
Zum geforderten Übergang vom „Medium Alphabet in Optik“ in Hoffmanns Lektüreszenen vgl. auch Fried-
rich Kittler: Die Laterna magica der Literatur: Schillers und Hoffmanns Medienstrategien. In: Athenäum. 
Jahrbuch für Romantik 4 (1994), S. 219-237, hier: S. 220.  
37 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 797. 
38 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 798. 
39 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 798. 
40 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 785. 
41 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 798. 



	
   8	
  

dann selbst umso härter zu urteilen: „Wenn Ihr ihn eitel, geziert scheltet, wenn ihr behaup-
tet, daß er niemals seine Rolle, sondern nur sich selbst spielte, daß er auf eben nicht lo-
benswerte Weise nach Beifall haschte, so möget Ihr allerdings Recht haben“.42 
 Auf den ersten Blick scheinen die hier versammelten Vorwürfe gegen Favas Schau-
spielkunst – vorgetragen einerseits von der Prinzessin und Signor Pasquale, andererseits 
von den „zwei Masken“ – geradezu widersprüchlich zu sein. Wenn Fava versucht, ‚au-
thentisch‘ zu sein, gibt er auswendiggelernte „Redensarten“ aus ebenso „hochtrabenden“ 
wie „läppischen“ Trauerspielen von sich; wenn er dagegen versucht, auf der Bühne, als 
Schauspieler eine Rolle darzustellen, wirkt er wie eine „leblose“ Marionette oder allenfalls 
wie jemand, der nur „sich selbst“ auf die Bühne bringt – und somit am Ende vielleicht 
sogar zu ‚authentisch‘ ist. Unter dem Aspekt der Nachahmung betrachtet, handelt es sich 
in allen Fällen jedoch um die Klage über den gleichen darstellerischen Mangel: Die un-
produktive Nachäffung bestehender Formen und Redensarten, Mimesis als bloßes Nach-
machen und Nachahmen statt als Darstellung – in der Sprache der Tradition ausgedrückt: 
Nachahmung der gestalteten Natur (natura naturata) statt Nachahmung der Natur als 
produzierendem Prinzip (natura naturans).43 
 In dieser Perspektive erscheint es irrelevant, ob Fava „sich selbst“ spielt oder aber nur 
auswendiggelernte Phrasen aus „läppischen“ Trauerspielen von sich gibt – Hoffmanns 
Capriccio lässt dem Leser ohnehin keinen Zweifel, daß beides das gleiche ist, denn das 
Innere Favas, sein „Selbst“, besteht ausdrücklich aus nichts anderem als aus Schrift- und 
Theaterrollen. Giglio Fava ist folglich nicht einfach ein schlechter Schauspieler, dem es 
einfach nur an der Technik dramatischer Darstellung mangeln würde. Fava gelingt es 
nicht, eine dramatische Figur überzeugend darzustellen, weil seine Rolle jederzeit als 
„leblose“ Nachahmung erkennbar bleibt – auf der Bühne wie im ‚wirklichen‘ Leben. Die 
Rolle, die Fava tatsächlich spielt, ist die des Schauspielers, aber auch damit kann er höchs-
tens sich selbst täuschen – nicht jedoch die beiden „Masken“, die Fava in seinem alten 
Theater belauscht.  
 Der Akteur erweist sich damit als Personifikation eines darstellerischen Mangels, von 
dem bereits „der Braune“ in E.T.A. Hoffmanns „Seltsamen Leiden eines Theater-
Direktors“ spricht: dem mangelnden Vergessen der eigenen Person. „Nun ist aber wohl zu 
beachten“, sagt „der Braune“,  
 
„daß eben das zur Schautragen der eignen individuellen Person gerade der gröbste Fehler 
des Schauspielers ist. [...] Im Traum schaffen wir fremde Personen, die sich gleich Dop-

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
42 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 798. 
43 Vgl. Hans Blumenberg: ‚Nachahmung der Natur‘. Zur Vorgeschichte der Idee des schöpferischen Men-
schen [1957]. In: ders.: Ästhetische und metaphorologische Schriften. Auswahl und Nachwort von Anselm 
Haverkamp. Frankfurt/M. 2001, S. 9-46. 



	
   9	
  

peltgängern mit der treusten Wahrheit, mit dem Auffassen selbst der unbedeutendsten 
Züge darstellen. Über diese geistige Operation [...] muß der Schauspieler mit vollem Be-
wußtsein, nach Willkür gebieten [...]. Sprache, Gang, Haltung, Gebehrde gehören nicht 
mehr dem individuellen Schauspieler, sondern der Person an die, die Schöpfung des Dich-
ters, wahr und lebendig in ihm aufgegangen und die nun so blendend herausstrahlt, daß 
sein Ich darüber wie ein farblos nichtiges Ding verschwindet. Das gänzliche Verleugnen 
oder vielmehr Vergessen des eignen Ichs ist daher gerade das erste Erfordernis der darstel-
lenden Kunst.“44 
 
Giglio Fava ist demnach in gewisser Weise das Paradigma des „gröbsten Fehlers des 
Schauspielers“: Er verleugnet und vergisst sein „eignes Ich“ zu keinem Zeitpunkt und 
kann deshalb keine „fremde Person“ mit der „treusten Wahrheit“ darstellen. Der wirkliche 
„Schauspieler“ dagegen erscheint als Wesen ohne „eigenes Ich“, chamäleongleich, wie 
eine leere Leinwand – und allein deshalb befähigt, jede „fremde Person“ und also jedes 
Ich überhaupt überzeugend darzustellen. Hoffmann radikalisiert diese Logik in „Prinzessin 
Brambilla“ lediglich um einiges, indem er Giglios „Ich“ ebenfalls als bloße Nachahmung 
und Darstellung darstellt. Das „eigne Ich“, welches der schlechte Schauspieler nicht ver-
gessen kann, ist demnach gleichfalls nichts als das Produkt einer mimetischen Operation, 
der Darstellung und Inszenierung einer Rolle. Während der „Braune“ in Hoffmanns „Selt-
samen Leiden eines Theater-Direktors“ dieses Ich und Selbst noch intakt lässt, macht 
„Prinzessin Brambilla“ eine paradoxe Steigerung des Zusammenhangs von Mimesis und 
Identität lesbar: Der mangelhafte Schauspieler stellt nicht allein „sich selbst“ dar, sondern 
dieses „Selbst“ ist nichts als eine defizitäre Nachahmung.  
 Die Darstellung des „Schauspielers“ in den „Seltsamen Leiden eines Theaterdirek-
tors“ und in „Prinzessin Brambilla“ folgt präzise einem literarischen Prätext: Diderots 
Dialog „Paradoxe sur le comédien“. Eine Lektüre von Diderots „Paradoxe“ durch E.T.A. 
Hoffmann läßt sich zwar weder belegen noch widerlegen. Der Grund dafür ist die kuriose 
Editionsgeschichte des Diderotschen Textes: Der um 1773 geschriebene Dialog wurde erst 
1830 posthum gedruckt, kursierte aber als Manuskript bereits gegen Ende des 18. Jahr-
hunderts, wohl auch in Königsberg (u.a. bei Hamann).45 Wohl aus diesem Grund sind die 
Parallelen zwischen dem „Paradoxe“ und mehreren Texten Hoffmanns zwar gelegentlich 
kursorisch vermerkt worden,46 aber eine ausführliche Untersuchung fehlt bis heute.47 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
44 E.T.A. Hoffmann: Seltsame Leiden eines Theater-Direktors. In: ders.: Sämtliche Werke in sechs Bänden. 
Hrsg. von Wulf Segebrecht und Hartmut Steinecke. Frankfurt/M. 1985, Bd. 3, S. 399-518, hier S. 435f. 
45 Vgl. Roland Mortier: Diderot in Deutschland 1750-1850. Übers. von Hans G. Schürmann. Stuttgart 1972, 
S. 288f. 
46 Vgl. Jean Starobinski: Ironie und Melancholie, S. 26. Eine „deutliche Parallele“ zwischen Diderots „Para-
doxe“ und der Darstellung des Schauspielers bei E.T.A. Hoffmann (allerdings nicht in „Prinzessin Brambil-
la“, sondern in den „Seltsamen Leiden eines Theaterdirektors“) bemerkt außerdem Horst Baader: Diderots 
Theorie der Schauspielkunst und ihre Parallelen in Deutschland. In: Revue de Littérature comparée 33 



	
   10	
  

Diese Parallelen sind jedoch offensichtlich: Die Darstellung des „schlechten“ Schauspie-
lers – Giglio Fava zu Beginn des Capriccios – ist analog zu Diderots Ausführungen zum 
„Naturschauspieler“, und die Umwandlung zum guten Komödianten gelingt Fava in strik-
ter Übereinstimmung mit den Bestimmungen Diderots zum Wesen des „großen Schau-
spielers“.  
 Aber worin bestehen diese Analogien? Diderots Dialog beschreibt die Verhandlungen 
zwischen zwei Gesprächspartner, die – wie „der Braune“ und „der Graue“ bzw. „der 
Eine“ und „der Andere“ bei Hoffmann – nur durch ihre Differenz zueinander benannt 
werden: „Le premier“ und „le second“. Der „erste“ Sprecher – der später beiläufig mit 
Diderot selbst identifiziert wird, obwohl er sich selbst ausdrücklich gegen die Identifikati-
on einer Figur mit der dargestellten Rolle ausspricht48 – entfaltet in diesem Dialog eine 
umfangreiche Theorie und Paradoxie des idealen Schauspielers. Im exakten Gegensatz zur 
zeitgenössischen Betonung des Gefühls und des Authentischen (u.a. auch insbesondere in 
anderen Abhandlungen Diderots zum idealen Schauspieler)49 bewertet der „erste“ Spre-
cher den aus dem eigenen Gefühl her spielenden Akteur als vollkommen minderwertig. 
Der „Naturschauspieler“ („comédien de nature“) ist für „le premier“ sogar der schlechte 
Schauspieler par excellence, weil er nichts als sich selbst darzustellen vermag: „S’il est lui 
quand il joue, comment cessera-t-il d’être lui? S’il veut cesser d’être lui, comment saisira-
t-il le point juste auquel il faut qu’il se place et s’arrête?“50 Dieser nur sich selbst darstel-
lende „Naturschauspieler“ sei im Theater schon deshalb eine traurige Erscheinung, weil er 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
(1959), S. 200-223, hier: S. 221f. 
47 Es existieren lediglich komparatistische Untersuchungen zu Diderots Le neveu de Rameau und dessen 
Rezeption bei Hoffmann: vgl. George E. Slusser: Le Neveu de Rameau and Hoffmann’s Johannes Kreisler: 
Affinities and Influences. In: Comparative Literature 27 (1975), S. 327-343; Christie V. McDonald: Dia-
logue and Intertextuality: The Posteriority of Diderot’s Neveu de Rameau. In: Pre-Text / Text / Context. 
Essays on Nineteenth-Century French Literature. Hrsg. von Robert L. Mitchell. Columbus 1980, S. 257-266, 
hier: S. 262-265; Ulrich Weisstein: Le neveu du Gluck? E.T.A. Hoffmanns „Erinnerung aus dem Jahre 
1809“ im Spiegel von Diderots Dialog. In: Europa provincia mundi. Essays in Comparative Literature and 
European Studies offered to Hugo Dyserinck on the Occasion of his sixty-fifth Birthday. Hrsg. von Joep 
Leerssen und Karl Ulrich Syndram. Amsterdam u.a. 1992, S. 495-518. 
48 So sagt der „erste“ Sprecher ausdrücklich: „il [le comédien] n’est pas le personnage, il le joue et le joue si 
bien que vous le prenez pour tel: l’illusion n’est que pour vous ; il sait bien, lui, qu’il ne l’est pas“ (Denis 
Diderot: Paradoxe sur le comédien précédé des Entretiens sur le fils naturel. Paris: Flammarion 1981, S. 
133); „er ist nicht die Gestalt, er spielt sie und spielt sie so gut, daß ihr ihn dafür haltet; die Illusion ist euer; 
er weiß genau, daß er sie nicht ist“ (Denis Diderot: Das Paradox über den Schauspieler. In: ders.: Erzählun-
gen und Gespräche. Übers. von Katharina Scheinfuß. Leipzig 1953, S. 337-416, hier: S. 348). – Über diese 
(und andere) Paradoxien in Diderots Text informiert die minutiöse Lektüre bei Stefan Lorenzer: Diderot und 
die Paradoxie des Spiels. In: Das Paradoxe. Literatur zwischen Logik und Rhetorik. Festschrift für Ralph-
Rainer Wuthenow zum 70. Geburtstag. Hrsg. von Carolina Romahn und Gerold Schipper-Hönicke. Würz-
burg 1999, S. 48-56, hier: S. 50. Vgl. außerdem Philippe Lacoue-Labarthe: Paradox und Mimesis. In: ders.: 
Die Nachahmung der Modernen. Typographien II. Übers. von Thomas Schestag. Basel, Weil am Rhein, 
Wien 2003, S. 11-33. 
49 Horst Baader spricht von einem „krassen Widerspruch“ zwischen dem „Paraodoxe“ und den vorherge-
henden Texten Diderots zum gleichen Thema (vgl. Baader: Diderots Theorie der Schauspielkunst, S. 208). 
50 Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 128. „Wenn er im Spiel nur er selbst ist, wie soll er je aufhören, er 
selbst zu sein? Wenn er aufhören will, er selbst zu sein, wie soll er den Punkt finden, an den er sich stellen 
und aufhören muß?“ (Diderot: Das Paradox über den Schauspieler, S. 342). 



	
   11	
  

offenbar die Differenz zwischen ‚Natur‘ und ‚Kunst‘ vergessen und die eigene Logik der 
theatralischen Repräsentation unterschätzt hätte: „Et comment la nature sans l’art forme-
rait-elle un grand comédien, puisque rien ne se passe exactement sur la scène comme en 
nature, et que les poèmes dramatiques sont tous composés d’après un certain système de 
principes?“51 Bereits diese entschiedene Entgegensetzung von „nature“ und „art“ hebelt 
entscheidende Elemente der abendländischen Vorstellung von Kunst als Mimesis aus: 
Kunst ist hier keine „Nachahmung der Natur“ mehr, so wie es eine philosophische und 
ästhetische Tradition „fast zwei Jahrtausende lang“52 gefordert hatte.  
 In den Reden des „premier“ erscheint Mimesis (und Kunst insgesamt) nicht bloß als 
Gegenteil der „nature“, sondern schließlich als deren Verbesserung und sogar Überwin-
dung. Die „natürlichen“ Gefühle und Leidenschaften, die der „Naturschauspieler“ authen-
tisch wiederzugeben möchte, sind in Wirklichkeit nicht schön – und zugleich nicht wahr-
nehmbar und nicht darstellbar. „Mais il en est des plaisirs violents ainsi que des peines 
profondes; ils sont muets“,53 urteilt Diderots erster Sprecher. Der von Leidenschaften 
ergriffene Mensch ist daher buchstäblich zu keiner Verständigung mehr fähig, er spricht 
und versteht nichts mehr: „il veut parler; il ne saurait; il bégaye des mots entrecoupés, il ne 
sait ce qu’il dit, il n’entend rien de ce qu’on lui répond“.54 
 Der „große Schauspieler“ ist für Diderots „premier“ das exakte Gegenteil des „Natur-
schauspielers“, der nur aus seinen eigenen Gefühlen heraus bewegt wird und eben darum 
kein Vermögen hat, etwas zu kommunizieren. Der „große Schauspieler“ hat keine Gefühle 
und keine Leidenschaften, er fühlt nichts: „Nulle sensibilité!“55 – „Kein Gefühl!“,56 lautet 
das mimetologische Dogma des „Paradoxe“. Nur weil er nichts fühlt, kann der comedién 
alle Gefühle überzeugend darstellen. Es ist deshalb keine Frage, wer den von „le premier“ 
erzählten fiktiven Wettbewerb zwischen einem verliebten „Gefühlsmenschen“ („homme 
sensible“) und einem „grand comédien“ um die Zuneigung einer Frau für sich entscheiden 
kann: 
 
„Voilà deux amants, ils ont l’un et l’autre une déclaration à faire. Quel est celui qui s’en 
tirera le mieux? Ce n’est pas moi. Je m’en souviens, je n’approchais de l’objet aimé qu’en 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
51 Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 126. „Und wie sollte die Natur auch ohne Kunst einen großen 
Schauspieler bilden, da sich auf der Bühne doch nichts ebenso abspielt wie in der Natur und da alle dramati-
schen Werke nach einem bestimmten Regelsystem geschaffen sind?“ (Diderot: Das Paradox über den 
Schauspieler, S. 339). 
52 Blumenberg: ‚Nachahmung der Natur‘, S. 9. 
53 Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 150. „Dabei ist es mit den heftigen Freuden ebenso wie mit dem 
tiefen Schmerz: sie sind stumm“ (Diderot: Das Paradox über den Schauspieler, S. 369). 
54 Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 150. „Er [...] will sprechen – er kann es nicht: er stottert abgehackte 
Worte, weiß nicht, was er sagt, begreift nichts, was der andere antwortet“ (Diderot: Das Paradox über den 
Schauspieler, S. 369). 
55 Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 128.  
56 Diderot: Das Paradox über den Schauspieler, S. 341.  



	
   12	
  

tremblant; le cœur me battait, mes idées se brouillaient; ma voix s’embarrassait, 
j’estropiais tout ce que je disais [...] Tandis que, sous mes yeux, un rival gai, plaisant et 
léger, se possédant, jouissant de lui-même, n’échappant aucune occasion de louer, et de 
louer finement, amusait, plaisait, était heureux“.57 
 
Während der „homme sensible“ von seiner Leidenschaft besessen nur wirre Worte aussto-
ßen kann, hat sich der „grand comédien“ jederzeit in seiner Gewalt – denn keine echte 
Regung hemmt seinen Ausdruck. Die „Seele“ des großen Schauspielers wird durch nichts 
festgelegt, sie besitzt keine Gestaltung und keine Form und kann deshalb jede Gestalt 
annehmen.58 Immer wieder umkreist Diderots Dialog den gleichen Gegensatz: Der „hom-
me sensible“ hat Gefühle, kann sie aber nicht mitteilen, der „grand comédien“ hat nichts 
und ist nichts, kann aber gerade deswegen alles darstellen und mitteilen. Weil er nichts ist, 
kann er alles werden: „Et peut-être est-ce parce qu’il n’est rien qu’il est tout par excel-
lence“.59 Hierin liegt möglicherweise das eigentliche Paradox im „Paradoxe sur le 
comédien“: der „große Schauspieler“ ist letztlich ein Mensch ohne jede Eigenheit oder 
Eigentlichkeit, er ist nichts und kann deshalb alles darstellen.60 
 Genau dieses Nichts ist gemeint, wenn Hoffmanns „Brauner“ in den „Seltsamen 
Leiden eines Theater-Direktors“ das „gänzliche Verleugnen oder vielmehr Vergessen des 
eignen Ichs“ und die Erkenntnis des Ichs als „nichtiges Ding“ zum „ersten Erfordernis der 
darstellenden Kunst“61 erklärt. Hoffmanns Akteur Giglio Fava verkörpert, indem sich vom 
paradigmatisch schlechten zum guten Schauspieler entwickelt, genau den Übergang von 
der Person, die etwas ist – und darum nichts zu zeigen und darzustellen hat – zu einer 
Person, die schlechthin nichts ist – und darum alles darzustellen vermag. Genauer: Favas 
Person ist durchaus von Anfang an ein Nichts – darauf verweist die Episode mit den in 
seiner Leiche gefundenen Rollen deutlich genug. Dieses Nichts durchzieht Hoffmanns 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
57 Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 150. „Stellen Sie sich zwei Liebhaber vor, die beide eine Erklärung 
machen wollen. Welcher wird sich besser aus der Affäre ziehen? Ich bestimmt nicht. Ich erinnere mich, daß 
ich mich dem geliebten Wesen immer nur zitternd genaht habe – mir schlug das Herz, meine Gedanken 
verwirrten sich, die Stimme erstickte, ich verdarb alles, was ich sagen wollte [...]. Dagegen verstand es ein 
heiterer, lustiger Rivale, der sich voll in der Gewalt und an sich selber Freude hatte, unter meinen Augen 
keine Gelegenheit vorübergehen zu lassen, seine Verehrung auszusprechen, und zwar in feiner, geistreicher 
Weise; er unterhielt, gefiel und hatte Erfolg“ (Diderot: Das Paradox über den Schauspieler, S. 369). 
58 „L’âme d’un grand comédien a été formée de l’élément subtil dont notre philosophe remplissait l’espace 
qui n’est ni froid, ni chaud, ni pesant, ni léger, qui n’affecte aucune forme déterminée, et qui, également 
suspectible de toutes, n’en conserve aucune“ (Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 161). „Die Seele des 
großen Schauspielers besteht aus jenem feinen Stoff, mit dem unser Philosoph den unendlichen Raum 
erfüllte, der weder kalt noch warm, weder schwer noch leicht ist, der keine feste Form annimmt, der jede 
Gestalt annehmen kann, aber keine behält“ (Diderot: Das Paradox über den Schauspieler, S. 382). 
59 Diderot: Paradoxe sur le comédien, S. 156. „Und vielleicht gerade, weil er absolut nichts ist, kann er alles 
so vorzüglich sein“ (Diderot: Das Paradox über den Schauspieler, S. 376). 
60 Vgl. Lacoue-Labarthe: Paradox und Mimesis, S. 24f.; Lorenzer: Diderot und die Paradoxie des Spiels, S. 
52f. 
61 Hoffmann: Seltsame Leiden eines Theater-Direktors, S. 436. 



	
   13	
  

Text von Anfang an und immer wieder: „Nur sein Traum war sein Leben“, heißt es etwa 
über Giglio Fava: „alles übrige ein unbedeutendes leeres Nichts“;62 gerade „Träume“ aber, 
daran lässt Hoffmann keinen Zweifel, sind kaum mehr als „Luftbilder des aufgeregten 
Geistes“, die jederzeit „in Nichts verschwimmen“63 können – „[z]erronnen in Nichts“,64 
wie auch Giglios ehemaliges Theater ohne dessen Illusionskünste „in ein totes Nichts 
zusammen“65 fällt, wie zumindest Fava behauptet. „Den Beutel aus der Tasche zu ziehen 
und sich noch triftiger von seiner Existenz zu überzeugen, das wagte Giglio gar nicht, 
fürchtend, das Blendwerk würde in seinen Händen zerfließen in nichts“,66 heißt es wenige 
Seiten später. Das ‚reale‘ Leben erscheint als ein Nichts, verglichen mit dem Traum (der 
Kunst, der theatralischen Darstellung), doch dieser ist gleichfalls ein Nichts, jederzeit 
bedroht von seiner Auflösung in ein nur noch nichtigeres Nichts. Die überdrehte, karneva-
leske Fröhlichkeit bildet in „Prinzessin Brambilla“ eine nur hauchdünne Decke über ein 
erschreckendes, weil vollkommen totes, den Tod repräsentierendes Nichts.  
 Hoffmanns Erzählung entfaltet ein Paradox der Identität, welches wohl nur in der 
humoresken Stimmung dieser überdrehten Geschichte erträglich erscheint: Das Ich ist 
nichts als eine theatralische Nachahmung, kaum mehr als ein Nichts, und erst die Annah-
me dieses Nichts macht es darstellbar. Der Lernprozess des Protagonisten zielt keinesfalls, 
wie hartnäckig behauptet wird, auf „humoristische Identitätsfindung“,67 auf eine „Einsicht 
in die eigene, vielschichtige Personalitätsstruktur“ oder gar auf das Erreichen eines „reifen 
Identitätsverständnisses“.68 Hoffmanns Geschichte handelt nicht davon, daß sein Protago-
nist lernt, „sein wahres Ich [zu] entfalten und die Liebe [zu] verdienen“69 – sondern im 
exakten Gegenteil von der Einsicht in den notwendigen Verlust jeder personalen Identität, 
welche die Annahme jeder Rolle und Maskierung erst ermöglicht. Erst in dem Moment, in 
dem Giglio nicht mehr an den Ausdruck eines Inneren glaubt, als er sein tragisches Pathos 
verabschiedet, kann er zum erfolgreichen Akteur werden und paradoxerweise gerade dann 
die Darstellung einer Figur leisten. Wer in dieser Einsicht in die eigene Nichtigkeit allen 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
62 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 793 (Hervorhebung von mir, O.K.). 
63 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 791 (Hervorhebung von mir, O.K.). 
64 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 794 (Hervorhebung von mir, O.K.). 
65 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 797 (Hervorhebung von mir, O.K.). 
66 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 799 (Hervorhebung von mir, O.K.). 
67 Vgl. Hee-Ju Kim: „Prinzessin Brambilla“: Humoristische Identitätsfindung im Spannungsfeld von Wirk-
lichkeit und Phantasie. In: E.T.A. Hoffmann. Romane und Erzählungen. Hrsg. von Günter Saße. Stuttgart 
2004, S. 237-255. 
68 Bärbel Frischmann: Personale Identität und Ironie. E.T.A. Hoffmanns Prinzessin Brambilla, Fichtes 
Philosophie und Friedrich Schlegels Ironie. In: Colloquia Germanica. Internationale Zeitschrift für Germa-
nistik 38 (2005), S. 93-122, hier: S. 105. In diesem Sinn spricht bereits Heide Eilert gänzlich unironisch von 
einer „neugewonnenen Identität und Bewußtheit“ der Protagonisten gegen Ende der Erzählung (Heide Eilert: 
Theater in der Erzählkunst. Eine Studie zum Werk E.T.A. Hoffmanns. Tübingen 1977, S. 136). 
69 Bernard Dieterle: Erzählerische Improvisationen. Die Commedia dell’Arte als poetologisches Modell bei 
E.T.A. Hoffmann und Robert Coover. In: Die Formel und das Unverwechselbare. Interdisziplinäre Beiträge 
zu Topik, Rhetorik und Individualität. Hrsg. von Iris Denneler. Frankfurt/M. u.a. 1999, S. 128-143, hier: S. 
131. 



	
   14	
  

Ernstes eine „heitere Therapie“70 erkennen will, muss wohl über einen recht speziellen 
Begriff sowohl von ‚heiter‘ als auch von ‚Therapie‘ verfügen. 
 Es kann wohl kaum eine sinnvolle Frage sein, ob oder wie Hoffmanns Text dieses 
Nichts unter einer dünnen Schicht mühsamer Heiterkeit für den Leser erfahrbar macht – 
denn diese Frage wäre Hoffmanns Ideologie mimetischer und identifikatorischer Lektüre 
bereits auf den Leim gegangen. Dennoch verdoppelt der Diskurs der Ironie in „Prinzessin 
Brambilla“ die anhand der Frage des Schauspiels entwickelte Paradoxie der Identität auf 
der Ebene der textuellen Repräsentation. Im Kontext der Mimesis wie auch in dem der 
Ironie zeigt sich die gleiche Logik der Darstellung. Die Identität und Einheit eines Charak-
ters ist spielbar nur vor dem Hintergrund seiner wahren Nichtigkeit, und Ironie ist der 
Modus des Sprechens vor dem Hintergrund dieses Nicht-Wissens über die eigene Existenz 
(oder korrekter: dieses Wissens über die eigene Nicht-Existenz).  
 
 
III. Ironie 
 
Die ebenso häufig zitierte wie interpretierte Episode um die Urdarquelle führt vor, inwie-
fern diese Einsicht in das paradoxe Wesen (oder eher: Unwesen) der Identität in „Prinzes-
sin Brambilla“ über das in der Literatur und Philosophie ‚um 1800‘ verbreitet diskutierte 
Vermögen der ‚Reflexion‘ vermittelt wird. Die „Geschichte von dem Könige Ophioch und 
der Königin Liris“,71 wie sie im dritten Kapitel des Capriccios erzählt wird, braucht hier 
wohl nicht in aller Ausführlichkeit nacherzählt werden. In aller Kürze das wesentliche: 
König Ophioch ist „von einer gewissen seltsamen Traurigkeit befallen“72, von „Melancho-
lie“73 und „Tiefsinn“,74 er ist „traurig und tiefsinnig“,75 wird auch nach der Hochzeit mit 
der fröhlichen Königin Liris „noch ernster und trauriger“76 – und erst der Blick in die 
geheimnisvolle Urdarquelle bringt Hilfe:  
 
„Als sie [König Ophioch und Königin Liris, O.K.] nun aber in der unendlichen Tiefe den 
blauen glänzenden Himmel, die Büsche, die Bäume, die Blumen, die ganze Natur, ihr 
eignes Ich in verkehrter Abspiegelung erschauten, da war es, als rollten dunkle Schleier 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
70 Vgl. Maximilian Bergengruen: Die heitere Therapie. Persönlichkeitsspaltung und Groteske in E.T.A. 
Hoffmanns Prinzessin Brambilla. In: Das Groteske. Hrsg. von Martin Hedinger, Roger W. Müller Farguell 
und Reto Sorg. Freiburg/Schweiz 2005 (Colloquium Helveticum. Schweizer Hefte für allgemeine und 
vergleichende Literaturwissenschaft 35/2004), S. 119-142. 
71 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 817. 
72 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 818. 
73 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 818. 
74 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 819. 
75 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 821. 
76 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 820. 



	
   15	
  

auf, eine neue herrliche Welt voll Leben und Lust wurde klar vor ihren Augen und mit der 
Erkenntnis dieser Welt entzündete sich ein Entzücken in ihrem Innern, das sie nie gekannt, 
nie geahnet.“77 
 
Dem Blick in die spiegelnde Quelle, der das eigene Gesicht zurückwirft, folgt Erkenntnis 
des Selbst und der Welt: ein klassisches Bild der Reflexion. Wie viele Kommentatoren 
dieser Szene deutlich herausgestellt haben, geht es hier freilich nicht, wie es zunächst 
scheinen könnte, bloß um die literarische Umsetzung idealistischer Identitätsphilosophie. 
Man darf nicht überlesen, daß es das „Ich in verkehrter Abspiegelung“ ist, welches Er-
kenntnis über dessen Struktur und infolgedessen „Entzücken“ ermöglicht. Das Ich ver-
doppelt sich im Blick in den Spiegel, doch das gespiegelte Ich ist seitenverkehrt: Die Re-
flexion wirft ein falsches, verkehrtes und mit dem Ich nicht-identisches Bild zurück. Hier 
wird folglich nicht eine geglückte Identitätsfindung vorgeführt, sondern geradezu im Ge-
genteil die Einsicht in die Verkehrtheit und Falschheit des reflektierten Ichs. „In der Ver-
kehrung erkennt es [das Ich] sich selbst als eine Phantasmagorie.“78 
 Die Nichtigkeit des eigenen Ich beherrscht auch die Geschichte über die Urdarquelle. 
Man könnte den letzten Satz des Königs Ophioch für das philosophische Bekenntnis zu 
humoristischer Selbsterkenntnis halten – „‚Der Moment, in dem der Mensch umfällt, ist 
der erste, in dem sein wahrhaftes Ich sich aufrichtet‘“79 –, wenn dieser Satz nicht, wie Paul 
de Man hervorhebt, eben der letzte Satz des Königs wäre: „da wir nicht auf die Idee kom-
men sollen, damit sei eine positive, hoffnungsvolle Zukunft für den Regenten und sein 
Volk gemeint, fällt der König sogleich tot um.“80 Wieder das paradoxe Prinzip der Identi-
tät: Der Augenblick der Erkenntnis des „wahrhaften Ichs“ ist der Moment der unwiderruf-
lichen Vernichtung desselben durch den Tod. Das „wahrhafte“ Selbst ist, mit anderen 
Worten, das tote Ich. Das Nichts, die Vernichtung des Ich durch den Tod: Die einzig wah-
re Wahrhaftigkeit.  
 Das weitere Schicksal des Königs Ophioch erzählt eine Verbindung zwischen der 
(ironischen) Figur der Reflexion auf das Selbst als Nichts und dem mimetologischen Dis-
kurs des Ichs als Marionette. Die Bewohner des Landes Urdargarten unternehmen nach 
dem Tod ihres Königs eine höchst originelle Interpretation der Lehre von den ‚zwei Kör-
pern‘ des Königs: Sie unterscheiden zwischen dem sterblichen Körper des menschlichen 
Königs und dem unsterblichen Körper des Königs als Repräsentant monarchischer Macht 
– und beschließen, den Leichnam als untoten Regenten wiederaufzurichten:  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
77 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 824. 
78 Tina-Karen Pusse: Von Fall zu Fall. Lektüren zum Lachen: Kleist, Hoffmann, Nietzsche, Kafka & Strauß. 
Freiburg i.Br. 2004, S. 56. 
79 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 858. 
80 Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit. In: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen. Hrsg. von Christoph 
Menke. Übers. von Jürgen Blasius. Frankfurt/M. 1993, S. 83-130, hier: S. 116. 



	
   16	
  

 
„Der Hofastronom, ein sinnreicher Mann, fiel endlich auf ein Mittel, die weise Regierung 
des Königs Ophioch dem Lande noch auf lange Jahre zu erhalten. Er schlug nehmlich vor, 
eben so zu verfahren, wie es mit einem bekannten Geisterfürsten (König Salomo) geschah, 
dem, als er schon längst gestorben, die Geister noch lange gehorchten. Der Hoftischler-
meister [...] verfertigte ein zierliches Gestell von Buchsbaum, das wurde dem König O-
phioch, nachdem sein Körper gehörige Speisung der trefflichsten Spezereien erhalten, 
unter den Steiß geschoben, so daß er ganz staatlich dasaß; vermöge eines geheimen Zuges, 
dessen Ende wie eine Glockenschnur im Konferenzzimmer des großen Rats herabhing, 
wurde aber sein Arm regiert, so daß er das Szepter hin und her schwenkte. Niemand zwei-
felte, daß König Ophioch lebe und regiere. [...] Das größte Unglück ist aber gestern ge-
schehen, da es dem guten König Ophioch eben so ergangen, wie jenem Geisterfürsten. Der 
böse Holzwurm hatte unbemerkt das Gestell zernagt und plötzlich stürzte die Majestät im 
besten Regieren um, vor den Augen vielen Volks, das sich in den Thronsaal gedrängt, so 
daß nun sein Hinscheiden nicht länger zu verbergen.“81 
 
Der König als Gespenst: Statt einer Hamlet-Tragödie ergibt sich hieraus zunächst eine 
Satire en miniature, die vorführt, daß das Volk den Tod seiner Regierung nicht unbedingt 
bemerken muß. Zudem erzählt die Episode eine Geschichte über das „wahre Ich“ des 
Königs, das seiner eigenen Aussage zufolge im Augenblick seines Falls „sich aufrichtet“: 
Dieses wird hier als eine buchstäblich „totes Nichts“, nämlich als eine Marionette erkenn-
bar. Aufgerichtet durch ein in seinen „Steiß“ gerammtes Gestell, fernbewegt durch Glo-
ckenschnüre, ist der tote König Ophioch ein Zwillingsbruder des marionettenhaften 
Schauspielers Giglio Fava; ebenso wie dieser stellt er die Nichtigkeit des eigenen Ichs dar.  
 Auch wenn Paul de Man auf diese Wendung der Urdargeschichte nicht weiter ein-
geht: Sie liefert einen Hinweis darauf, daß die reflexive Dynamik der Ironie in der „Prin-
zessin Brambilla“ über die Funktion der Markierung einer Illusionsstörung bzw. Fikti-
onsmarkierung hinausgeht.82 
 In Hoffmanns Text wird Ironie unter gänzlich anderen Vorzeichen diskutiert. In der 
Rahmenhandlung im „Caffé greco“ wird die Geschichte von der Urdarquelle als ein Bei-
spiel für ironisches Erzählen eingeführt, doch beantwortet das noch nicht gleich die Frage, 
was das zu bedeuten haben kann. Das dritte Kapitel beginnt mit einer längeren Äußerung 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
81 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 858f. 
82 Nichtsdestotrotz bietet diese Funktion immer noch den geläufigen Zugriff auf das Thema Ironie in Hoff-
manns Text. Vgl. Pusse: Von Fall zu Fall, S. 58f.: „Die Ironie der Figuren besteht darin, daß sie über ihr 
Puppendasein, über ihre Literarizität reflektieren und damit für einen Moment aus diesem Dasein heraustre-
ten, bis der genügend ironiegeübte Leser sie wieder hineinfallen läßt, indem er auch dies als literarisches 
Geschehen begreift.“ 



	
   17	
  

des „teutschen Malers, Franz Reinhold“,83 der einen Vergleich zwischen deutschem und 
italienischen Humor zieht, „oder besser gesagt, zwischen eurer und unserer Ironie.“84 Dem 
deutschen Humor spricht Reinhold nun zu, über ein „im Innern liegendes Prinzip der 
Ironie“85 zu verfügen, während der italienische Humor – gemeint ist in diesem Kontext 
natürlich vor allem das karnevaleske Treiben – als das „Possenhafte“86 beschrieben wird, 
dem zudem durch ein „Prinzip der Obszönität“ jede „Gemütlichkeit“ und Reinheit des 
Scherzes verloren gehe.87 Gegen diese Position ergreift anschließend Celionati das Wort, 
und er kündigt seine Erzählung (über den König Ophioch und die Urdarquelle) nicht nur 
als eine Verteidigung italienischen Humors und Ironie an – sondern zugleich auch als ein 
Exempel in Fragen literarischer Hermeneutik. Die italienische Form der Ironie, supponiert 
Celionati, unterbricht die Verbindung der Sprache zum Sprechenden:  
 
„Wer steht euch dafür, daß der Celionati, dem ihr weis machen wollt, die Italiäner ver-
stünden sich nicht auf die Ironie, nicht eben jetzt am Ganges spazieren geht und duftige 
Blumen pflückt, um Paris Rappé daraus zu bereiten für die Nase irgend eines mystischen 
Idols? [...] Doch halt, ich will wirklich so tun, als säße Celionati hier im Caffé greco und 
euch erzählen von dem Könige Ophioch, der Königin Liris und von dem Wasserspiegel 
der Quelle Urdar, wenn ihr dergleichen hören wollt.“88 
 
Natürlich kündigt Celionati hier ironisches Sprechen nicht nur an, er praktiziert es bereits: 
Ironie, so kann man notieren, ist eine Form der Sprache, die nicht mehr sicher eine Spra-
che ist, die einem bestimmten Sprecher gehören oder zugerechnet werden kann: Hoff-
manns Protagonist spricht nur im Modus, als ob er der Protagonist wäre, der sprechen 
würde.  
 Diesen Umstand könnte man möglicherweise noch einer etwas kuriosen Variante der 
Illusionsstörung und Fiktionsironie zuschlagen. (Nicht zu Unrecht: schließlich ist es nicht 
die Figur Celionati, die hier spricht, denn dieser ist natürlich eine fiktive Figur.) Dennoch 
geht es in Celionatis Erzählung, ebenso wie in Hoffmanns Text, um mehr. Celionati wehrt 
sich gegen die Aussage des „teutschen Malers“ Franz Reinhold, der den Italienern den 
Sinn für echte Ironie abgesprochen hat, und ihnen stattdessen allenfalls das „Possenhafte“ 
und ein „Prinzip der Obszönität“ zubilligt. Man könnte folglich die Geschichte der Urdar-
quelle – und möglicherweise auch die Geschichte der „Prinzessin Brambilla“ insgesamt 
als einen Versuch interpretieren, die Vereinbarkeit von Possenhaftigkeit (und vielleicht 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
83 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 812. 
84 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 813. 
85 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 813. 
86 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 813. 
87 Vgl. Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 814. 
88 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 815f. 



	
   18	
  

auch Obszönität) mit dem Prinzip der Ironie zu beweisen. Die wichtigste Frage ist hierbei 
freilich weniger die Möglichkeit der Verbindung des Possenhaften mit Ironie, sondern 
vielmehr, was in diesem Zusammenhang unter Ironie zu verstehen ist. Hoffmanns Prota-
gonist Franz Reinhold führt aus:  
 
„Wahr ist es, immer habt Ihr uns Deutschen vorgeworfen, daß wir von jedem Scherz ver-
langten, er solle noch etwas anderes bedeuten, als eben den Scherz selbst und ich will 
Euch Recht geben, wiewohl in ganz anderem Sinn, als Ihr es wohl meinen möget. Gott 
tröste Euch, wenn Ihr uns etwa die Dummheit zutrauen solltet, die Ironie nur allegorisch 
gelten zu lassen!“89 
 
Ganz im Gegensatz zu de Mans Begriffsverwendung werden hier Ironie und Allegorie 
deutlich gegenübergestellt. Der Terminus ‚Allegorie‘ wird hier ganz im Sinne der rhetori-
schen Tradition gebraucht: als Bezeichnung eines Sprechakts, der durchgehend eine ge-
wissermaßen ‚doppelte‘ Lektüre ermöglicht – es gibt eine zweite Referenzebene, die etwa 
als „Sinn“ von einer „wörtlichen“ Bedeutung unterschieden werden kann.90 Die Bedeu-
tung allegorischer Lektüre in der christlichen Hermeneutik ist als Kontext für die abwer-
tende Äußerung von Hoffmanns Akteur ebenso bedeutsam wie der damit unvermeidlich 
vorausgesetzte platonische Dualismus von ‚Körper‘ und ‚Seele‘. Der „reine Scherz“,91 
worunter hier die wirkliche Ironie verstanden wird, soll dagegen „eben der Scherz selbst“ 
sein: Keine durchgehende Mehrfachreferenz auf verschiedene hierarchisch gestufte Ebe-
nen, keine Abstufung von Körper und Geist.  
 Die Frage des Verhältnisses von Scherz und Ironie wird im siebten Kapitel des Cap-
riccios wieder aufgenommen. Im „Caffé greco“ unterhält sich ein „junger Mensch“ –wie 
bereits erwähnt: es handelt sich um Giglio Fava – mit Celionati und mit Franz Reinhold; 
in diesem Gespräch stellt Celionati dem Schauspieler Fava, der gerade einen Fechtkampf 
mit seinem Doppelgänger absolviert hat, eine vielzitierte Diagnose: „Der junge Mensch 
leidet nehmlich an dem chronischen Dualismus.“92 Der „junge Mensch“ Giglio antwortet 
auf diese Diagnose wenige Seiten später durch eine Selbstdiagnose:  
 
„‚Seht‘, sprach nun der junge Mensch anmutig lächelnd, ‚seht ihr es wohl, ihr Herren? Das 
ist nun wieder eine pure Allegorie, und doch kennt Meister Celionati meine Krankheit sehr 
genau, und doch weiß er, daß ich nur an einem Augenübel leide, welches ich mir durch zu 
frühzeitiges Brillentragen zugezogen. Es muß sich etwas in meinem Augenspiegel ver-

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
89 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 813. 
90 Vgl. Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol. 4., durchges. Aufl. Göttingen 1997, S. 34f. 
91 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 813. 
92 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 893. 



	
   19	
  

rückt haben; denn ich sehe leider meistens alles verkehrt und so kommt es, daß mir die 
ernsthaftesten Dinge oft ganz ungemein spaßhaft, und umgekehrt die spaßhaftesten Dinge 
oft ganz ungemein ernsthaft vorkommen.“93 
 
Diese Aussage zitiert nahezu wörtlich eine der berühmtesten Definitionen der Ironie aus 
der Feder Friedrich Schlegels:94  
 
„Die Sokratische Ironie ist die einzige durchaus unwillkürliche, und doch durchaus beson-
nene Verstellung. Es ist gleich unmöglich sie zu erkünsteln, und sie zu verraten. Wer sie 
nicht hat, dem bleibt sie auch nach dem offensten Geständnis ein Rätsel. [...] In ihr soll 
alles Scherz und alles Ernst sein, alles treuherzig offen, und alles tief verstellt.“95 
 
Ironie ist damit keineswegs einfach, wie man vielleicht denken könnte, einfach der Gegen-
satz zu ‚Ernst‘. Vielmehr ist Ironie eine Markierung der Unmöglichkeit, im Medium Spra-
che noch zwischen ‚Scherz‘ und ‚Ernst‘ wirksam unterscheiden zu können: Jeder Ernst 
kann durch Ironie scherzhaft erscheinen, jeder Scherz ernsthaft.96 Der Ironiker weiß folg-
lich nicht mehr, ob er ernst spricht, ob er scherzt; er weiß, wie Hoffmanns Protagonist 
Celionati, nicht einmal mehr, ob er überhaupt spricht (oder jemand anderes). In den Wor-
ten Hans-Jost Freys: „Ironie ist nicht etwas, das dem Ernst gegenübersteht, sondern Ironie 
bedeutet, daß der Ernst immer schon unterhöhlt ist. Ironie ist deshalb nicht eine Gegenpo-
sition zum Ernst, sondern sie ist Positionslosigkeit als Außerkraftsetzung jeglicher Positi-
on.“97  
 Wenn Ironie nicht mehr als Gegenteil zum ‚Ernst‘ verstanden werden kann, sondern 
eher als eine Ausheblung der Unterscheidung zwischen ‚Scherz‘ und ‚Ernst‘, dann hört sie 
notwendig auf, ein rhetorisches oder poetologisches Mittel zu sein, das ein Autor kontrol-
liert einsetzen könnte, um einen Effekt zu erzielen. Schlegel erklärt Ironie deshalb im 
obigen Zitat kurzerhand zu einem „Rätsel“. Ironie ist hier kein Mittel mehr, sondern viel-
mehr eine Eigenschaft von Sprache, allenfalls noch ein Wissen des Sprechenden: darüber, 
daß jede ‚ernsthafte‘ Äußerung jederzeit ‚scherzhaft‘ erscheinen kann und umgekehrt. In 
diesem Sinn notiert Schlegel in seiner späteren Vorlesung über die Philosophie der Spra-
che und des Wortes, Ironie sei „nichts andres, als dieses Erstaunen des denkenden Geistes 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
93 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 896. Das „zu frühzeitige Brillentragen“ spielt natürlich auf die „magi-
schen Brillen“ (ebd., S. 785) des Celionati aus dem ersten Kapitel des Capriccios an.  
94 Vgl. Pusse: Von Fall zu Fall, S. 51. 
95 Friedrich Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Hrsg. von Ernst Behler. [Bisher:] Bd. 1-24, Bd. 
29-30, Bd. 33, Bd. 35. Paderborn u.a. 1958-2006, Bd. 2, S. 160 (Kritische Fragmente, Nr. 108). 
96 Vgl. David Martyn: Fichtes romantischer Ernst. In: Sprachen der Ironie – Sprachen des Ernstes. Hrsg. von 
Karl Heinz Bohrer. Frankfurt/M. 2000, S. 76-90, hier: S. 80. 
97 Hans-Jost Frey: Über das Spiel. In: ders.: Der unendliche Text. Frankfurt/M. 1990, S. 263-294, hier: S. 
273. 



	
   20	
  

über sich selbst“:98 Ironie ist das Erstaunen des Sprechenden über seine eigene Sprache, 
die jederzeit zugleich ernsthaft und scherzhaft erscheinen kann.  
 Damit markiert Ironie eine Hinwendung des Sprechenden auf seine eigene Äußerung 
und seine Fähigkeit, sich zu äußern – folglich kann es nicht überraschen, daß Schlegel sie 
durchgehend im Zusammenhang mit dem Problem und Potential der Reflexion diskutiert.99 
Als solche ist die philosophische und literarische Ironie ein Teil der Schlegelschen Forde-
rung nach einer „Transzendentalpoesie“, welche die Bedingungen ihrer eigenen Möglich-
keit reflektieren soll. Die romantische „Poesie“ soll, so Schlegel in der berühmten Formel 
des 116. Athenäumfragments,  
 
„gleich dem Epos ein Spiegel der ganzen umgebenden Welt, ein Bild des Zeitalters wer-
den. Und doch kann auch sie am meisten zwischen dem Dargestellten und dem Darstel-
lenden, frei von allem realen und idealen Interesse auf den Flügeln der poetischen Refle-
xion in der Mitte schweben, diese Reflexion immer wieder potenzieren und wie in einer 
endlosen Reihe von Spiegeln vervielfachen.“100 
 
Der Vergleich der Selbstreflexion mit einem sich spiegelnden Spiegel verdeutlicht, warum 
diese einen Prozeß darstellt, der a priori unabschließbar sein muß. Die Reflexion bringt 
eine Spaltung hervor, eine Teilung in einen reflektierenden und einen reflektierten Teil. 
Aufgrund dieser Teilung kann die Reflexion auch niemals eine Selbstreflexion sein, denn 
das Reflektierende müßte sich nochmals in einen reflektierenden und einen reflektierten 
Teil spalten – und so die Teilung wie auch die Reflexion „immer wieder potenzieren“ –, 
um sich selbst reflektieren zu können. Selbstreflexion ist damit, streng besehen, eine kate-
gorische Unmöglichkeit: Die Reflexion verfehlt das Selbst notwendigerweise stets und 
muß die Konstituierung einer reflexiven Einheit immer weiter in eine unendlich offene 
Zukunft verschieben. Ironie als sprachliche Markierung eines Erstaunens über die eigene 
Sprache ist, in diesem Kontext betrachtet, nicht der Teil einer reflexiven Dynamik eines 
Ichs, sondern der sprachliche Ausdruck der Unmöglichkeit von Selbstbewusstsein (qua 
Selbstreflexion). Sie ist, als immer wieder erneuerbares Erstaunen über die eigene Spra-
che, die Form einer negativen Reflexion, die Form des notwendigen Scheiterns von 
(Selbst-)Reflexion.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
98 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 10, S. 353. 
99 Dies hat erstmals Peter Szondi in seinem wichtigen Beitrag zu diesem Thema herausgearbeitet. Vgl. Peter 
Szondi: Friedrich Schlegel und die romantische Ironie. Mit einer Beilage über Tiecks Komödien. In: ders.: 
Schriften II. Hrsg. von Jean Bollack. Frankfurt/M. 1978, S. 11-31. Vgl. dazu und ausführlicher zum Folgen-
den Oliver Kohns: Romantische Ironie und die Möglichkeit von Metaliteratur. In: Metaisierung in Literatur 
und anderen Medien. Theoretische Grundlagen – Historische Perspektiven – Metagattungen – Funktionen. 
Hrsg. von Janine Hauthal, Julijana Nadj, Ansgar Nünning und Henning Peters. Berlin, New York 2007, S. 
194-205. 
100 Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 2, S. 182f. (Fragmente, Nr. 116). 



	
   21	
  

 
 
IV. Wahnsinn 
 
Auch wenn E.T.A. Hoffmann in der Sekundärliteratur gemeinhin als eher ‚unphilosophi-
scher‘ Autor gehandelt wird, sind seine Bezugnahmen auf das Schlegel’sche Konzept der 
Ironie in „Prinzessin Brambilla“ dennoch kaum zu übersehen. Schlegels Beschreibung 
einer durch die Struktur der Reflexion notwendigerweise scheiternden reflexiven Bewe-
gung wird in Hoffmanns Erzählung durch die zahllosen, vielfach variierten Doppelgänger-
situationen sogar auf der offensichtlichen Ebene der Handlung aufgenommen. So gibt 
Hoffmann zu Beginn des vierten Kapitels einen inneren Monolog Giglios wieder, der eine 
innere Spaltung vorbereitet, die alsbald äußerlich sichtbar werden wird: „‚Hoho‘, dachte 
Giglio, ‚nur mein Ich ist Schuld daran, daß ich mein Braut, die Prinzessin, nicht sehe; ich 
kann mein Ich nicht durchschauen und mein verdammtes Ich will mir zu Leibe mit gefähr-
licher Waffe, aber ich spiele und tanze es zu Tod und dann bin ich erst ich, und die Prin-
zessin ist mein!‘“101 Diese Gedanken sind in der Tat, wie Hoffmanns Erzähler sofort be-
merkt, „etwas konfus“,102 denn hier stehen sich „Ich“ und „Ich“ ebenso unversöhnlich wie 
ununterscheidbar gegenüber. Einmal mehr ist, wie in der ironischen Sprache Celionatis, 
nicht auszumachen, wer (welches „Ich“ Giglios) hier überhaupt spricht. Der einige Kapitel 
später folgende Zweikampf zwischen den beiden Giglio Favas wird hier auf sprachlicher 
Ebene vorweggenommen als Kampf zwischen „Ich“ und „mich“. Die transzendentalphilo-
sophische Grundlage für diese „konfusen Gedanken“ bildet zweifelsfrei Schlegels Überle-
gung, daß die Selbstreflexion notwendigerweise ein Ich hervorbringt, daß auf sich selbst 
wie auf ein völlig fremdes Ich blickt und sich deshalb niemals „durchschauen“ kann. Das 
Signifikat ‚Wahnsinn‘ durchzieht die Erzählung „Prinzessin Brambilla“ entsprechend 
nahezu ubiquitär.  
 Mit der bereits bei Schlegel prekären Nähe zwischen Reflexion, Ironie und Wahn-
sinn103 spielt Hoffmanns Erzählung durchgehend. Die „Potenzierung“ der reflexiven Dy-
namik erzeugt multiple Identitäten und Persönlichkeiten, die bekannten Phänomenen 
psychischer Störung bedrohlich ähneln. So entfährt es Giglio in einem seltenen Moment 
völliger Klarheit: „‚Ich rede Unsinn, ich weiß es; aber das ist recht, denn ich bin eigentlich 
toll geworden, weil der [sic!] Ich keinen Körper hat – Ho ho! frisch darauf, frisch darauf, 
mein liebes holdes Ich!‘“104 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
101 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 831.  
102 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 831.  
103 Vgl. dazu ausführlicher Oliver Kohns: Die Verrücktheit des Sinns. Wahnsinn und Zeichen bei Kant, 
E.T.A. Hoffmann und Thomas Carlyle. Bielefeld 2007, bes. S. 151-170. 
104 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 868.  



	
   22	
  

 Die Frage der Möglichkeit von Reflexion – und vor allem der Möglichkeit von Selbs-
treflexion – bestimmt jedoch nicht nur die Ebene der Handlung um den „wahnsinnigen 
Schauspieler“105 Giglio Fava. Zwar zitiert Hoffmann ironisch jenen topos, demzufolge 
Schauspieler a priori eine gewisse Tendenz zum Wahnsinn aufweisen,106 aber sowohl 
Giglios Beruf wie auch seine Verrücktheit symbolisieren in „Prinzessin Brambilla“ weit-
aus allgemeinere Prozesse. Es liegt nahe, die gesamte Struktur des Capriccios, insbesonde-
re die vielfach ineinander verschachtelten Handlungsebenen, als eine Reflexion auf dieses 
Problem zu lesen. Wie die verschiedenen Identitäten Favas, so präsentiert sich auch Hoff-
manns Text vervielfacht und mehrfach verdoppelt: Die verschiedenen Handlungsebenen 
sind deutlich aufeinander bezogen, begegnen sich auch teilweise, aber weder eine logische 
Struktur noch eine grundlegende Einheit sind erkennbar. Daraus folgt: Die verschiedenen 
Ebenen erzählen zwar eine teilweise ähnliche Geschichte – die Geschichte der Urdarquelle 
wiederholt in manchen Teilen die Geschichte um Fava –, aber sie bieten keinen gegensei-
tigen Aufschluß. „In diesem Sinne wäre es ein Irrtum, die Erzählwelten zu hierarchisieren, 
den Urdarmythos etwa als märchenhaften Urkode des Ganzen zu deuten, wie es etwa bei 
Novalis legitim wäre“,107 urteilt David Wellbery.  
 Eine Interpretation des Textes als strukturell selbstreflexiv ist dagegen offensichtlich 
stets versucht, eine Figur zum „Stellvertreter des Autors in der Welt der Erzählung“108 zu 
erklären und ihre Äußerungen folglich als Instanz einer autoritär beglaubigten Wahrhaf-
tigkeit zu behandeln. In diesem Sinne wurde die Idee einer ‚Metasprache‘ aus poststruktu-
ralistischer Perspektive kritisiert: nicht etwa, weil es keine ‚Sprache über Sprache‘ gäbe, 
sondern weil es keine Möglichkeit gibt, eine oberste Ebene zu benennen, die nicht wieder 
– zumindest potentiell – von anderen sprachlichen Ebenen als ‚Objektsprache‘ behandelt 
würde.109 Für die in der Literaturtheorie seit einigen Jahren diskutierte Kategorie der ‚Me-
taliteratur‘ stellt sich das gleiche grundsätzliche Problem. „Prinzessin Brambilla“ ist, wie 
wohl jeder Leser bestätigen kann, über weite Strecken Literatur über Literatur, aber den-
noch bildet das Capriccio keine ‚Metaliteratur‘ im Sinne der neueren Literaturtheorie – 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
105 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 804.  
106 Vgl. Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 831. Dieser topos bezeichnet gewissermaßen den zeitgenössi-
schen common sense. In seiner „Welt als Wille und Vorstellung“ (1819) schreibt Arthur Schopenhauer: 
„Meine eigene, vieljährige Erfahrung hat mich auf die Vermutung geführt, daß Wahnsinn verhältnißmäßig 
am häufigsten bei Schauspielern eintritt. Welchen Mißbrauch treiben aber auch diese Leute mit ihrem Ge-
dächtniß!“ (Arthur Schopenhauer: Werke in fünf Bänden. Nach den Ausgaben letzter Hand hrsg. von Ludger 
Lütkehaus. Zürich 1988, Bd. 2, S. 465). 
107 Wellbery: Rites de passage, S. 133. 
108 Michael Scheffel: Die Geschichte eines Abenteuers oder das Abenteuer einer Geschichte? Poetische 
Autoreflexivität am Beispiel von E.T.A. Hoffmanns „Prinzessin Brambilla“. In: E.T.A. Hoffmann. Text + 
Kritik Sonderband. Hrsg. von Heinz Ludwig Arnold. München 1992, S. 112-124, hier: S.118f. 
109 Vgl. David Martyn: Dekonstruktion. In: Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs. Hrsg. von Helmut Bra-
ckert und Jörn Stückrath. Reinbek bei Hamburg 1992, S. 664-677, hier: S. 666: „Mit jedem Schritt wird die 
vorhergehende Metasprache zu einem Gegenstand, zu einer Objektsprache konstituiert, über die man mittels 
einer ‚höheren‘ Metasprache sprechen kann.“ Vgl. Erhard Schüttpelz: Objekt- und Metasprache. In: Litera-
turwissenschaft. Hrsg. von Jürgen Fohrmann und Harro Müller. München 1995, S. 179-216. 



	
   23	
  

schlicht deswegen, weil es hier keine hierarchisch ‚oberste‘ Ebene gibt, die den anderen 
Ebenen Sinn zuweisen würde und der dann so etwas wie ein ‚Bewußtsein‘ zugesprochen 
werden könnte.110 Es gibt keine narrative Ebene im Capriccio, die eine absolute Wahrheit 
über die anderen Ebenen aussprechen könnte; ebenso wenig gibt es eine ‚Meta‘-Figur, die 
über eine Wahrheit über die anderen Figuren verfügt.  
 Die eigentlich unwahrscheinlich erscheinende Leistung der Erzählung „Prinzessin 
Brambilla“ ist wohl, daß sie trotz ihrer bis in die völlige Unverständlichkeit verschachtel-
ten Handlung, trotz all ihrer hochreflexiven Paradoxien immer noch ein höchst lesbarer 
Text bleibt. Die mimetologischen Reflexionen in „Prinzessin Brambilla“ lassen keinen 
Zweifel daran, daß das schauspielernde Ich ein Nichts ist: nichts als eine tote Marionette, 
die allenfalls eine Illusion von Leben erzeugen kann. Im Anschluß daran verdeutlicht die 
strukturelle Ironie in „Prinzessin Brambilla“, daß keine narrative Ebene einen Aufschluß 
über eine andere liefern kann, sowie daß alle Protagonisten in einem Modus des als ob 
sprechen und handeln, der eine fundamentale Unsicherheit über die Beherrschbarkeit ihres 
Sprechen und Handelns durch das Ich nicht verschleiern kann. Dennoch bleiben die Han-
delnden – qua ihrer Namensnennung – plausible Akteure, dennoch nimmt Leser die ironi-
sche Struktur wohl allenfalls als vertraute Fiktionsironie wahr und sucht notwendiger-
weise unverdrossen nach Verbindungen und Zusammenhängen zwischen den verschiede-
nen Erzählebenen. Resistance to Theory, hätte die Dekonstruktion dazu wohl gesagt.111  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
110 Ohne diese Fiktion der Instanz ‚Bewußtsein‘ kommt eine Theorie der Metaliteratur offenbar nicht aus. 
Ein Beispiel unter vielen möglichen, das seine höchst fiktionalen Setzungen geschickt durch eine forcierte 
naturwissenschaftliche Rhetorik verschleiert: „‚Metaisierung‘ bedeutet im Kontext der Literatur und anderer 
Medien das Einziehen einer Metaebene in ein Werk, eine Gattung oder ein Medium, von der aus metarefe-
rentiell auf Elemente oder Aspekte eben dieses Werkes, dieser Gattung oder dieses Mediums als solches 
rekurriert wird. Dies geschieht in der Form ausdrücklicher oder wenigstens angedeuteter (rationaler [?]) 
Aussagen, Kommentare usw., die ein Medien- bzw. Literaturbewusstsein voraussetzen“ (Werner Wolf: 
Metaisierung als transgenerisches und transmediales Phänomen: Ein Systematisierungsversuch metareferen-
tieller Formen und Begriffe in Literatur und anderen Medien. In: Metaisierung in Literatur und anderen Me-
dien. Theoretische Grundlagen – Historische Perspektiven – Metagattungen – Funktionen. Hrsg. von Janine 
Hauthal, Julijana Nadj, Ansgar Nünning und Henning Peters. Berlin, New York 2007, S. 25-64, hier: S. 31 
[Hervorhebung von mir, O.K.]). 
111 Nur am Rande sei dazu notiert, daß die Theorieentwürfe der Dekonstruktion den Widerstand gegen ihre 
eigenen Einsichten immer schon mit eingeplant haben. Wenn gelegentlich behauptet wird, der Topos des 
regelmäßig ausgerufenen ‚Tod der Dekonstruktion‘ gleiche strukturell der (versuchten) Austreibung eines 
Gespensts (vgl. Peggy Kamuf: The Ghosts of Critique and Deconstruction. In: dies.: Book of Addresses. 
Stanford/Ca. 2005, S. 219-237), dann kann diese These wohl auch umgekehrt werden: Dekonstruktion hat 
ihren eigenen Tod von Anfang an mit bedacht. Im allgemeinen Feld dekonstruktiver Theoriebildung ist der 
Name für diesen inkorporierten Tod ‚Metaphysik‘, denn diese kann, wie Derrida betont, niemals überwun-
den werden: „es ist sinnlos, auf die Begriffe der Metaphysik zu verzichten, wenn man die Metaphysik er-
schüttern will. Wir verfügen über keine Sprache – über keine Syntax und keine Lexik –, die nicht an dieser 
Geschichte beteiligt wäre. Wir können keinen einzigen dekonstruktiven Satz bilden, der nicht schon der 
Form, der Logik, den impliziten Erfordernissen dessen sich gefügt hätte, was er gerade in Frage stellen 
wollte“ (Jacques Derrida: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom 
Menschen. In: ders.: Die Schrift und die Differenz.. Übers. von Rodolphe Gasché. Frankfurt/M. 1976, S. 
422-442, hier: S. 425). Im Bereich der literaturtheoretisch ausformulierten Dekonstruktion ist der Name für 
diesen Tod wohl ‚Metapher‘: „Die Metapher“, schreibt de Man, „übersieht das fiktionale, textliche Element 
in der Natur des von ihr Konnotierten. Sie setzt eine Welt voraus, in der inner- und außertextliche Ereignis-



	
   24	
  

 Es kann nicht überraschen, daß Hoffmanns Capriccio auch diesen Widerstand bereits 
vorwegnimmt. Eine ausführliche Leseransprache zu Beginn des zweiten Kapitels etwa läßt 
keinen  Zweifel an der gewünschten Lektürehaltung: Der Leser soll dem „Wunderbaren“ 
gegenüber „willig“ sein. „Du magst, geliebter Leser! nicht zürnen, wenn der, der es unter-
nommen, dir die abenteuerliche Geschichte von der Prinzessin Brambilla gerade so zu 
erzählen, wie er sie in Meister Callots kecken Federstrichen angedeutet fand, dir geradehin 
zumutet, daß du wenigstens bis zu den letzten Worten des Büchleins dich willig dem 
Wunderbaren hingeben, ja sogar was weniges davon glauben mögest.“112 Das „Wunderba-
re“ umfaßt in „Prinzessin Brambilla“ freilich nicht allein die wahrlich bemerkenswert 
seltsame Handlung um den gescheiterten Schauspieler Giglio Fava, sondern zumal auch 
das Geflecht der reflexiven und intertextuellen (sowie intermedialen) Beziehungen zwi-
schen verschiedenen narrativen Ebenen und vermeintlichen textuellen ‚Quellen‘. Auch ein 
skeptischer Leser, der Relationen zwischen diesen Ebenen zu rekonstruieren versucht, 
wird so letztlich in den Bann illusionärer Halluzinationen gezogen. In diesem Sinn wird 
die Unvermeidlichkeit des Wahnsinns zu Beginn des fünften Kapitels bereits als eine 
allgemein anerkannte Lebensweisheit verkündet: „Jeder, der mit einiger Fantasie begabt, 
sollte, wie es in irgend einem Lebensklugheitsschweren Buche geschrieben steht, an einer 
Verrücktheit leiden, die immer steigt und schwindet, wie Ebbe und Flut.“113 
 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
se, wörtliche und figurale Sprachformen unterschieden werden können [...]. Dies ist ein Irrtum, obwohl man 
sagen kann, daß ohne diesen Irrtum keine Sprache möglich wäre“ (Paul de Man: Metapher. In: ders.: Die 
Ideologie des Ästhetischen. Hrsg. von Christoph Menke. Übers. von Jürgen Blasius. Frankfurt/M. 1993, S. 
231-262, hier: S. 249). 
112 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 790.  
113 Hoffmann: Prinzessin Brambilla, S. 850.  


