PHEDRE DE JEAN RACINE
ET
PARTAGE DE MIDI
DE PAUL CLAUDEL :
UN THEATRE POETIQUE, ENTRE PRESENCE ET ABSENCE

(ENTRE VOIX PARLEE ET SILENCE MUSICAL)

« Des sons se détachent de la voix, entrent dans [’air, encerclent,
assaillent, pénetrent le corps qui occupe cette part de [’air
quoique invisibles, ils font un geste aussi bien que la main quand
elle traverse ['air a la rencontre d’une autre main, et dans ce
geste on peut lire ’alphabet entier du désir, le besoin du corps
d’étre arraché a soi, alors méme qu’il demeure dans la sphére de
son propre mouvement.

Paul Auster, Les Espaces blancs »*.

Introduction

En tant qu’intermédiaire entre le corps et le texte, la voix pose question dans Phedre de
Jean Racine et Partage de midi de Paul Claudel. En effet, au sein de ce corpus, le langage, né
du silence et créé par les deux poetes dramaturges, s’écarte fortement du corps de I’interprete,
lequel est, quant a lui, pourtant pleinement investi dans la représentation afin de faire ressentir
aux spectateurs des émotions intenses telles que la passion monstrueuse, le déchirement, la
haine ou la mort. Dés lors, faut-il dire ou lire ces deux pieces de théatre ? Autrement dit, faut-
il s’en délecter comme d’une partition ou les faire résonner a ’orchestre ? L’effet de distance
dont il est ici d’emblée question rend le théatre racinien et claudélien " poétique " ; ce qui, selon
Patrick Dandrey, n’est pas le cas de tous les théatres. En effet, le langage dans le « théatre
poetique » n’est jamais transparent. Ceci étant dit, qu’est- ce précisément que le « théatre

poetique » ? Nous est-il permis de le définir ? Quels en sont les enjeux et les implications ? Ces

! David Le Breton, Du silence, Paris, Métailié, 1997, p. 175.



questions feront 1’objet de la premicre partie de notre étude. Dans un second temps, nous nous
focaliserons sur le corpus theétral choisi, a savoir Phédre de Jean Racine et Partage de midi de
Paul Claudel quant a I’entrelacement, entre présence et absence, de la voix et du silence. La
troisieme et ultime partie de notre article sera davantage, quant a elle, une réflexion méta-

poetique sur le théatre.
1. «Un théatre poetique » ? : définition, enjeux et implications

L’écriture théatrale est poétique. Telle est la proposition préambulaire énoncée par Denis
Guénoun, initiateur d’une rencontre autour du théatre et de la poésie®. A I’instar de Phédre de
Jean Racine et de Partage de midi de Paul Claudel, les grands textes théatraux sont des poémes.
La tragédie et le drame (héritier du genre tragique) allient I’écriture théatrale a I’écriture
poétique. Au théatre, le poeme constitue le dire inaugural. Pourquoi le poéme se dit-il a voix
haute ? Pourquoi le poeme se donne-t-il & voir et a entendre dans cet espace singulier de
monstration qu’est le théatre ? Pourquoi le théatre, pour se définir en tant que tel, fait-il appel
et sollicite-t-il le poéme ? Pourquoi le poéme est-il autant désiré par le théatre et inversement,
qu’est-ce-qui est théatral dans le poeme ? Précisons que Phedre de Jean Racine et Partage de
midi de Paul Claudel sont, avant toute chose, des piéces de théatre qui interrogent le langage
par le prisme de I’invisible et du silence ; silence de « ceux qui savent », autrement dit, des
« avertis ». Comment des lors interpréter ce paradoxe aux effets significatifs ? En d’autres
termes, comment le théétre peut-il donner d’autant plus a voir qu’il parvient a se taire pour

mieux instruire ?°.

Selon Denis Guénoun, le théatre ne veut rien et n’est rien*. L’essence du théatre est le
poeme. Autrement dit, le théatre est le mouvement qui vise a exposer le poéme. De ce constat
liminaire, découlent des propositions secondaires. Si le théatre expose le poéme et vise a
I’exposition poétique, pourquoi le poéme désire-t-il le théatre ? En d’autres termes, quelle est
la force proprement scénique de la poésie verbale ? Comment et pourquoi le dire poétique fait-
il théatre ? Pour tenter de répondre a ces questions, il y a lieu de se focaliser sur I’hypotypose.

Cette figure de rhétorique et de pensée décrit une chose d’une maniére si intense qu’elle apparait

2 Denis Guénoun, « Théatre et poésie : Propositions »,

https://www.fabula.org/atelier.php?Theatre_et poesie_Propositions (page consultée le 14 juin 2019).

3 Adéle Van Reeth, « Racine 4/4: Phédre », https:/fwww.franceculture.fr/emissions/les-nouveaux-chemins-de-la-
connaissance/racine-44-phedre (page consultée le 14 juin 2019).

4 Denis Guénoun, « Théatre et poésie : Propositions »,

https://www.fabula.org/atelier.php?Theatre_et poesie_Propositions (page consultée le 14 juin 2019).



animée et pleinement vivante aux yeux des spectateurs. Le theatre prend veritablement au mot
I’hypotypose. Ce désir poétique de (re) présenter une 0psis (une « mise en scene ») sans lequel
le poeéme n’existe vraisemblablement pas, le théatre le prend pleinement en charge. Comment
le théatre défie-t-il I’hypotypose, intimement liée au poéme ? Il ne suffit sans doute pas de
mettre scéniquement en exergue le dire pour que cela s’apparente a un acte théatral. Par le
théatre, le poeme est mis en action(s) et en dramata. La parole théatrale est performative. En
d’autres termes, au théatre, il suffit de prendre la parole pour déclencher I’action. Si, en tant que
poeme scénique, le poeme est dit sur scene, il ne reléve pas de I’incarnation. S’incarne ce qui,
par définition, n’est pas physique pour, in fine, le devenir. A contrario, le poéme, uniquement
parlé ou silencieusement pensé, est bel et bien physique. De ’audible au visible, du pensé a
I’opsis et au spectacle, il y a un transport et un transfert du mode verbal ou pensé au mode
physique et visuel. Quand le visible devient poétique et se donne a lire et a voir comme poéme
— poeme physique, visuel et scénique —, une métaphore physique et un transfert matériel
adviennent de corps a corps sur scéne. Dans un corps montré, la métaphore scénique donne
précisément a voir un autre corps qui physiquement le travaille. Les métaphores scéniques font
ou s’apparentent & une poésie matérielle. C’est précisément au statut actorial d’habiter un tel
acte. L acteur qui joue est a la fois I’acte poétique et la métaphore scénique. Nous reviendrons

sur ce phénomeéne d’incarnaction®.

2. Le (non-) dit : la voix pour / contre le silence ?

En 1677, face au succés triomphal de ’opéra, qualifié de « tragédie lyrique » ou de
« tragédie mise en musique »®, Jean Racine ressent vraisemblablement le besoin de rédiger
Phédre avant de se terrer dans le silence’. Il en va semblablement de Paul Claudel. En effet, en
1905, pris d’un amour passionnel pour Rosalie Vetch, il écrit Partage de midi et ne tolére la

représentation d’une nouvelle version de ce drame — qu’il a lui-méme modifiée — qu’en 1948,

5 Patrick Dandrey, « La Voix d’un texte : Racine », https://savoirs.ens.fr/expose.php?id=2217 (page consultée le
14 juin 2019).

® Quand Jean Racine rédige Phedre en 1677, la « Querelle des Anciens et des Modernes » fait rage. Un des enjeux
de cette querelle est I’opéra, art moderne et tragédie enti¢rement chantée que les Modernes assimilent a la tragédie
grecque. Toutes deux sont caractérisées par le chant et la danse. Jean Racine entend réaffirmer la supériorité de la
tragédie parlée sur la tragédie lyrique. Avec son ami Nicolas Boileau, Jean Racine est davantage partisan des
Anciens. Autrement dit, tous deux défendent 1’idée selon laquelle la création artistique nécessite obligatoirement
d’imiter les Anciens. Dans ce cadre, Phédre sert a réaffirmer les valeurs morales tragiques. L’art tragique cherche
a exprimer, de maniére réglée, le déréglement. La violence passionnelle tend a devenir davantage verbale et a
s’apparenter a un affrontement psychologique.

7 A la demande de Madame de Maintenon, Jean Racine, désormais historiographe du roi Louis XIV, revient sur le
devant de la scene théatrale pour créer Esther et Athalie a destination des demoiselles de Saint-Cyr.



a la demande de son ami, le metteur en scéne Jean-Louis Barrault®. Jean Racine et Paul Claudel
décrivent « une saison en enfer de la passion comme une illumination poétique et visionnaire »°.
Jean Racine est le précurseur de I’inconscient, duquel Paul Claudel va étre grandement
imprégné. Ces deux dramaturges réussissent pleinement a exprimer le désordre des passions et
a créer une complexité a partir d’une relative simplicité. Partage de midi présente la situation
conjugale stéréotypée suivante : la femme, le mari, I’ancien amant, le houvel amour-amant et
remet ainsi en cause les conventions sociales en vigueur & la fin du XIX®™ siécle. Dans le méme
ordre d’idées, Phedre allie deux sujets :

e Par quiproquo fatal, un pére condamne a mort son fils et finit par le regretter : Thésée,

Hippolyte et le monstre.
e Une belle-mére convoite de fagon incestueuse son beau-fils. Plutot que de dénoncer son

propre amour, elle s’arrange pour faire accuser Hippolyte.

Jean Racine parvient a conjuguer ces deux thémes par ’intervention du personnage
d’Aricie. Cette jeune femme est, d’une part, (réciproquement) passionnément aimée par
Hippolyte ; ce qui va provoquer la jalousie de Phedre. D’autre part, Aricie est aussi et surtout
I’ennemie de Thésée, le pére d’Hippolyte. Tout I’enjeu de la tragédie réside dans le retour de la
figure paternelle. Au vers 827, soit a la moitié de la tragédie, Thésée revient. Il y a donc un
avant et un apres ce retour inopiné. Auparavant, a I’annonce de la mort de Thésée, au cours de
I’acte II, Hippolyte se déclare malgré lui a Aricie et, de la méme maniere, Phedre se déclare
malgreé elle a Hippolyte. Thésée ne pése désormais plus sur ce langage passionnel qui n’aurait
pas d étre exprimé. Les scénes raciniennes d’aveu et les scénes claudéliennes de rencontre —
au sens fort du terme, en ce qu’elle révele quelque chose a soi-méme et déjoue les attentes —,
passent, entre présence et absence, de la voix au silence. Comment le silence « musical »
alterne-t-il spécifiquement avec la voix parlée ? Pourquoi nous est-il permis d’affirmer que ces
deux picces de théatre se construisent comme un opéra syllabé, a défaut d’étre chanté ?

Comment et ou situer la passion née d’un seul regard ?

8 Au cceur de la « querelle du vers libre », Paul Claudel va, aux cotés de Stéphane Mallarmé, s’opposer & René
Ghil, partisan de I’instrumentalisation du verbe. D une part, Paul Claudel entend dé-référentialiser le langage par
des répétitions ou des différences et revenir ainsi aux fondamentaux du signe. Entre 1880 et 1935, par la prégnance
du modéle musical, les artistes comprennent que les arts peuvent se passer de mots. D’autre part, dans Partage de
midi, le dramaturge entend insister sur la puissance imageante de 1’autre, autrement dit réintégrer, a I’intérieur des
mots, la puissance évocatrice des images, des illustrations et des monstrations d’affectivité desquelles la musique
rend compte au sein de 1’opéra ou de la symphonie.

% Tels sont les mots de Patrick Dandrey.

Patrick Dandrey, « La Voix d’un texte : Racine », https://savoirs.ens.fr/expose.php?id=2217 (page consultée le 14
juin 2019).



Le regard dont il est ici question se veut intense et vise inlassablement la totalité de 1’étre.
Or, le regard ne peut jamais étre plein, car I’objet pergu, a savoir 1’étre convoité, ne cesse de se
dérober. Le regard est ainsi voué a I’insatisfaction et a I’inassouvissement. Derriére ce que 1’on
voit, il y a ce que 1’on entrevoit et ce que 1’on ne voit pas, autrement dit, I’inconscient. « Voir »
peut désigner le savoir et la connaissance precise des vérités temporelles et spirituelles. Ce
verbe peut aussi — et tel est le cas ici —, renvoyer a un élan affectif inopiné, a la convoitise
amoureuse, a la présence de 1’étre désiré et a la prescience d’une funeste fin (punition et
malédiction divine). Ce verbe oscille donc entre présence et absence vis-a-vis du silence, entre

clarté et I’obscurité, savoir et aveuglement.

Les protagonistes raciniens et claudéliens sont « profonds ». Méme s’ils ne sont pas
entierement visibles, ces personnages sont en revanche caractérisés a la fois par 1’outrance et le
manque. Le regard convoite et fait souffrir. Les scénes s’apparentent a des entrevues au cours
desquelles les personnages s’adressent 1’un a ’autre et s’entre-regardent. Ces regards sont
autant synonyme d’étreinte que de blessure et peuvent troubler les ames. Les contraires
s’attirent. La poésie témoigne de ce paradoxe et de cette alliance entre pureté et monstruosité.
La parole parlée fait ainsi place au langage silencieux de I’ceil et au pouvoir signifiant du corps.
Dans sa violence possessive, 1’acte de voir contribue a la magie de ces deux textes théatraux.
L’ceil du lecteur se voit introduit au coeur d’un échange silencieux de regards. Par conséquent,
ce n’est pas la scene qui est mise en exergue mais bel et bien un arriere-pays qui existe
uniquement pour et par la vue et se situe au-dela des mots. Les amants raciniens et claudéliens
se sont tout d’abord vus pour ensuite s’aimer et/ou se hair et leur discours ne cesse de s’axer
sur le regard. En effet, ils brllent de « se revoir », désirent se voir tout en étant parfaitement
conscients qu’ils ne se verront peut-étre plus. C’est ainsi qu’ils sont confrontés a la logique de
la répétition qui peut devenir révélation, au perpétuel recommencement et a 1’espoir menacé.
Leur histoire d’amour n’en finit pas de finir et leur bonheur est synonyme d’agonie. Ils se
laissent guider par la passion avec lassitude et cette pesante fatigue devient 1’arme inédite de
I’amour. Un mot ou un silence fatal et funeste fait tout basculer. Etant donné que les
personnages préférent s’éviter, quand ils se retrouvent face a face I’un de 1’autre, ils ne peuvent
s’empécher de se parler, beaucoup pour ne rien dire. Les protagonistes souhaitent en fait

paradoxalement revivre pour la premiére fois cette passion née d’un regard.



La parole existe pour accompagner voire prolonger le regard et parait étre I’ intermédiaire
entre le premier et I'ultime regard sur un étre inter (-) dit duquel ’image s’éclaire sur fond
d’obscurité. C’est dans cet entre-deux qu’adviennent les modulations du chant racinien et
claudélien. L’étre se chante uniquement dans le mouvement qui le porte au regard ou le prive
de voir. La puissance du regard demeure pleinement intégrée a I’intérieur du vers — I’alexandrin
pour 'un et le vers libre pour 1’autre — et crée une ligne horizontale sur laquelle s’amuit la
parole. C’est pourtant Ia que triomphe pleinement cette parole, car elle existe dans ce qui semble

I’exclure, en d’autres termes le silence, 1’espace et les lignes de force affectives.

Chez Jean Racine et Paul Claudel, amour rime avec fatalité. « L’amour convie le lyrisme
a remodeler indéfiniment le langage, & mettre en cause les régles et les formes, a s’aventurer
vers les territoires de la musique et du silence »'°. Seul I’amour confére un sens a la solitude et
au silence. Le silence ne s’apparente alors pas tant a un déficit de parole qu’a une présence
amoureuse liée au mystére, a la communion avec le sacré et avec les profondeurs de I’étre. Ce
silence est avant tout intérieur et incite a I’écoute. A défaut de le posséder, nous accueillons le
silence amoureux, non seulement par 1’audition, mais aussi par la respiration, la conscience et
la posture corporelle. La passion, née d’un seul regard, est vécue comme une altération, une
intrusion et une altérité de soi. Les deux dramaturges décrivent le for intérieur et I’émergence
du désir ; ce qui, par définition, ne se nomme pas et est ineffable. Ces deux auteurs expriment
I’effroi et la fureur dans I’intimité au travers d’images labyrinthiques, de noms de divinités, de
fables mythologiques ou bibliques. Le désir est une maladie qui saisit ’individu, lequel n’est
alors plus lui-méme. L’ordinaire du désir devient ainsi extra-ordinaire par le langage. L’amour
parait a la jonction entre le corps et I’ame égarée. Les protagonistes de ces deux piéces de théatre
parlent beaucoup, mais ne disent rien. Ils sont « incapables de langage »!. Ils ne parviennent
pas a se parler simplement et posément. 1ls ne savent pas ce qu’ils ressentent. Par conséquent,

nous sommes dans la maieutique pure et incessante.

10 Jean-Michel Maulpoix, La voix d’Orphée, Paris, José Corti, 1989, p. 121.

11 Propos de Patrick Dandrey :

Adéle Van Reeth, « Racine 4/4: Phedre », https://www.franceculture.fr/femissions/les-nouveaux-chemins-de-la-
connaissance/racine-44-phedre (page consultée le 14 juin 2019).



Dans le cadre de cet article, Phédre de Jean Racine fait 1’objet d’une analyse
métathéatrale, autrement dit d’une lecture (auto)réflexive du langage tragique. Le statut théatral
de cette tragédie est ambigu. Tout d’abord, méme si la voix atteste conventionnellement de la
présence physique des acteurs, les protagonistes raciniens refusent d’apparaitre sur scéne.
Ensuite, ils se complaisent dans un mutisme assumé. Comment un protagoniste théatral peut-il
sciemment se dérober au regard des autres ? Pourquoi refuse-t-il de s’exprimer ? Pour quelle
raison le silence fait-il de la parole tragique une « non-parole » ? Les protagonistes raciniens
se trouvent en fait sur une scéne précédant la ‘vraie’ scéne ; un no man’s land théatral. Le non-

scénique semble Etre la scéne sur laquelle se déroule 1’action.

Si Phédre atteste d’une représentation, elle apparait sous forme d’énoncés performatifs,
dans lesquels I’espace scénique ne posséde plus d’autre référant que les va-et-vient et chassé-
croisé des personnages. En effet, les répliques des comédiens sont centrées sur leur entrée et
leur sortie de scene. Dés lors, le spectacle se fissure a travers des visions intermittentes et
I’apparition et la disparition des protagonistes, lesquels ne parviennent pas a rester longtemps
ensemble, n’arrivent a s’exprimer qu’a travers deux portes et leurs rencontres se font en
coulisses. En atteste le rendez-vous manqué et furtif d’Hippolyte et Aricie. Quant a Thésée, il
est, jusqu’au vers 827, le centre manquant des discours des personnages. Par conséquent,

I’existence des protagonistes demeure fantomatique.

En ce qui concerne Partage de midi, cette ceuvre parait esquisser un imaginaire de la
diction spécifique. En effet, cette ceuvre réinvente la différenciation entre le parlé et le chanté
et tente ainsi d’élaborer sa propre poétique. Pour rédiger cette piéce de théatre, Paul Claudel
s’est basé sur Tristan et Isolde de Richard Wagner. D’un point de vue narratologique, il s’agit,
dans I’un et I’autre cas, d’un amour absolu. Ce désir d’amour total, d’osmose, de fusion et de
dépassement de I’individualisme toi/moi, lequel génére inévitablement la mort, est formulé
dans le cimetiére d’Hong Kong. Le sentiment amoureux vise a rechercher I'unité et la
compréhension totale de l’autre. L’amour fait donc fi de I’individuation, échappe aux

contraintes sociales et aux limites corporelles, physiques et se réalise uniquement dans la mort.

Paul Claudel se distancie du grand Tout (Gesamtkunstwerk) caractéristique de la
métaphysique wagnérienne. Ysé€, I’héroine claudélienne, oppose le corps a I’ame. La fusion des
« ames » introduit une coupure binaire au sein du sujet humain. L’ame immatérielle de cette
jeune femme permet la relation intensément érotique a ’autre. Le corps demeure un lieu

d’opacité, d’interaction, de désir et de souffrance. En atteste le statut corporel ambigu et

7



équivoque de Mesa a la fin du drame. La scéne théatrale devient un espace au-dela de la mort,
un « entre - deux » qui scelle I'union entre deux ames incarnées et douées de parole. Le mode

d’expression choisi pour témoigner de cette incertitude est la musique (dépourvue de partition).

Bien qu’il ne renseigne pas sur la maniere de prononcer les vers de Partage de midi, Paul
Claudel accorde en revanche une grande importance au ton. Les personnages « déclament » ou
« récitent ». « Réciter » revient a s’effacer devant 1’énonciation et a refuser d’étre énonciateur.
Il en va de méme pour « déclamer » a la différence pres que ce verbe est emphatique et insiste
sur la spectacularité de la parole. Par consequent, le texte de Partage de midi oppose lui aussi
la voix au silence. Au premier acte, Mesa dit a Ysé qu’il s’est tenu devant Dieu comme un
homme désireux de tout donner mais dépourvu de parole. Il s’agit bien 1a de la capacité
d’audition et non de la parole. Mesa établit ainsi une « théorie langagiere et sonore ». Le son
s’oppose au silence et est un des médiateurs entre le logos et le caractére concret du monde. La
surdité, le silence, I’altérité et la non-réponse sont autant d’épreuves fondamentales et
nécessaires pour atteindre I’amour et la rédemption. Passer par le silence, la déréliction et la
mort permet au « je » de s’éprouver en tant que « je », en symbiose avec une instance divine de
laquelle il tire son existence. Le silence et la surdité deviennent alors une écoute excessivement
forte. Ce n’est plus un gouffre mais une présence. Comme vu précédemment, I’amour génére
ce silence et cette intériorisation de la parole, laquelle progressivement se résorbe au sein du

silence créateur de Dieu.
3. Entre présence et absence de la voix et du silence : réflexion méta - poétique sur le théatre

Au XVIIE™ sigcle, représenter est un verbe li¢ a I’imitatio qui cherche a reproduire une
image ou I’héritage d’une tradition textuelle. Or, dans le théatre racinien, tout se déroule comme
si les protagonistes refusaient de revétir leur personae dramatis, autrement dit, leur role et de
réactualiser scéniquement des exempla, c’est-a-dire des données mythiques octroyées par la
tradition. Phédre remet ainsi en question la flamboyance caractéristique de la scénographie
baroque. Les personnages paraissent, non seulement refuser d’assumer leur rdle, mais
apprécient aussi de le pervertir ou plus précisément de I’éluder. En atteste I’aveu fantasmatique
de Phedre a Hippolyte (Acte I, Scéne 5) dans lequel la reine athénienne substitue le fils au
pére!?. Soudain, la stratégie de I’énonciation change la scéne du mythe et ’oblitére en tant que

scéne et mythe amoureux. Ce travestissement des roles interroge le changement

12 B¢nédicte Louvat-Molozay et Anne Piéjus. « La petite musique de Jean Racine. A la recherche de la musicalité
du texte racinien ». XVlle siécle, 189, 1995, p. 768.



épistémologique de la notion méme de littérature, lequel met en exergue 1’autonomie lyrique
de la voix. Cette « nouvelle rhétorique » est inversée, fait et défait le discours et se concoit
autant pro que contra la rhétorique. En définitive, Phédre est une tragédie du langage. La
monstruosité opératique sert a revéler le cas-limite du langage ou le non-figurable peut, par

I’aveuglement des mots, étre donné a voir.

Quant a la représentation de Partage de midi, elle pose directement la question sonore de
la voix et de la fagon dont un individu va, avec sa voix et son physique, prononcer les mots. Le
« sonore » peut donc parfaitement prolonger la parole. Toutefois, cette « parole » doit renfermer
I’idée d’une articulation entre le (dis) continu, le son et le silence, le mot et le corps, le sublime
et le trivial. Incarner pareille tension a travers une parole unifiée est a recréer sans cesse au

cours d’une nouvelle mise en scéne.

En cherchant désespérément a se taire et a (se) fuir, les personnages raciniens et
claudéliens mettent, in fine, au jour I’ambivalence du terme " représentation " et emblématisent
le vertige de I’image fallacieuse!®. Un acteur n’existe que dans 1’écart et il entend entrer en
altérité. Pour ce faire, il accepte d’endosser la personnalité d’un rdle et de devenir, le temps

d’une représentation, quelqu’un d’autre qui n’est pourtant pas tout a fait « autre ».

Phédre et Partage de midi sont deux textes extrémement charnels. A la question initiale :
« faut-il lire ou dire ces pieces de théatre ? », une seule réponse ne peut suffire, car vouloir les
lire, c’est désirer les dire et vice versa, tant ce sont des textes de chair. Nous nous retrouvons
ainsi devant une interface langage et personnage qui fait qu’un comédien, interpréte de ces
textes, ignore s’il exprime une émotion ou si le langage se joue de lui, car le langage se joue
des interprétes. Tel est vraisemblablement le mystere du « théatre poétique », lequel se veut

autant une poésie représentée qu’une une représentation de poeme.

13 Propos de Patrick Dandrey :
Adéle Van Reeth, « Racine 4/4: Phedre », https://www.franceculture.fr/femissions/les-nouveaux-chemins-de-la-
connaissance/racine-44-phedre (page consultée le 14 juin 2019).



Conclusion

Qu’est- ce précisément que le « théatre poétique » ? Peut-on le définir ? Quels en sont les
enjeux et les implications ? Ces questions ont fait I’objet de la premiére partie de notre étude.
Nous avons vu que le théatre et la poésie sont intimement liés. Au théatre, le poéme est le dire
inaugural. Or, comme nous avons tenté de le démontrer dans la deuxieme partie de notre article,
ce constat ne va pas de soi. En effet, Phédre de Jean Racine et Partage de midi de Paul Claudel
guestionnent, entre présence et absence, le langage par le prisme de I’invisible et du silence face
au désir innommé. Le langage rend donc extra-ordinaire 1’ordinaire du désir. Dans le troisiéme
temps de notre étude, nous nous nous sommes axée sur 1’entrelacement entre la voix et le silence
au sein de notre corpus théatral et nous avons, in fine, réfléchi méta- poétiquement sur le théatre.
Nous nous sommes ainsi rendue compte que la voix et le silence s’averent des concepts
opeératoires pour interroger la notion méme de " représentation " théatrale et d’image
fallacieuse, a travers laquelle, par le plus grand des détours, il nous est permis de retrouver une

part de vérité.

10



Bibliographie

Violaine Anger, « L’opposition parlé - chanté dans Partage de midi de Paul Claudel », Les

Interactions entre musique et théatre, 2011, p. 10-25.

Virginie Bloch-Lainé, « Jean Racine, le caméléon (1639-1699) »,
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/jean-racine-le-cameleon-1639-
1699 (page consultée le 14 juin 2019).

Patrick Dandrey, « La Voix d’un texte : Racine », https://savoirs.ens.fr/expose.php?id=2217

(page consultée le 14 juin 2019).

Denis Guénoun, « Théatre et poésie : Propositions »,
https://www.fabula.org/atelier.php?Theatre_et _poesie_Propositions (page consultée le 14 juin
2019).

Simon Harel, « La voix chantée du silence », Protee, 28, 2, 2000, p. 17-24.
Emmanuelle Kaés, Paul Claudel et la langue, Paris, Classiques Garnier, 2011.

David Le Breton,
- Dusilence, Paris, Métailié, 1997.

- Eclats de voix : une anthropologie des voix, Paris, Métailié, 2003.
Aude Locatelli, Littérature et musique au XXe siécle, Paris, P.U.F., 2001.

Bénédicte Louvat-Molozay et Anne Piéjus. « La petite musique de Jean Racine. A la recherche
de la musicalité du texte racinien ». XVlle siecle, 189, 1995, p. 763-768.

Jean-Michel Maulpoix, La voix d’Orphée, Paris, José Corti, 1989.

Renée Morel, « Narcisse mortifié et mortifére : le regard chez Racine », The French review,
64, 6, 1991, p. 921-933.

Michel Plourde, Claudel. Une musique du silence. Montréal, Presses Universitaires de
Montréal, 1970.

Olivier Pot, « Phedre ou le suicide de la tragédie », Travaux de littérature VI, 1993, p. 159-172.

11



Arnaud Rykner, Paroles perdues : faillite du langage et représentation, Paris, Corti, 2000.
Jean Starobinski, L ‘@il vivant, Paris, Gallimard, 1999.

Adéle Van Reeth, «Racine 4/4: Phedre », https://www.franceculture.fr/emissions/les-

nouveaux-chemins-de-la-connaissance/racine-44-phedre (page consultee le 14 juin 2019).

Résumé de article

La problématique de cet article, divisé en trois parties, peut se formuler comme suit :
« Comment, entre présence et absence, la voix parlée alterne-t-elle avec le silence musical dans
Phedre de Jean Racine et Partage de midi de Paul Claudel ? ». La premiére partie de cette étude
constitue un versant théorique. Nous tenterons de cerner ce qu’il faut précisément entendre par

« théatre poétique ».

Nous nous axerons ensuite plus particulierement sur le corpus théatral choisi, a savoir
Phedre de Jean Racine et Partage de midi de Paul Claudel. Les présupposés théoriques
préalablement définis dans la premiere partie vont nous permettre d’aborder, dans une
deuxieme partie, Phedre de Jean Racine et Partage de midi de Paul Claudel pour tenter d’y
déceler une alternance spécifique entre la voix et le silence et tenter de démontrer ainsi que ces
deux piéces de théétre se construisent comme un opéra syllabé, a défaut d’étre chanté. La
frontiére et la lisiere entre la voix et le silence sont donc, au sein de ce corpus, extrémement
poreuses. Quant a notre troisieme partie, elle envisage plus spécifiquement la voix et le silence

comme des concepts opératoires pour mener une réflexion méta-poétique sur le théatre.

12



