
55

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

L’Iconique de Max Imdahl et sa fécondité 
pour le décloisonnement des savoirs

Qu’est-ce qu’une image ? Derrière l’apparente simplicité de cette question s’organise 
Outre-Rhin un discours académique sur les images et l’anthologie éponyme 1 éditée en 
1994 par l’historien de l’art et philosophe Gottfried Boehm y occupe une place prépon-
dérante. Parmi les écrits de référence publiés dans cet ouvrage, le chapitre correspon-
dant au texte de l’historien de l’art Max Imdahl 2 est régulièrement cité au-delà du 
champ disciplinaire de l’histoire de l’art. Cette fortune induit des interprétations variées 
de l’œuvre d’Imdahl, mais le succès de son approche, l’Iconique ( Ikonik ), témoigne du 
nécessaire décloisonnement académique des études visuelles.

De fait, décisifs dans la sphère germanique, les travaux de Max Imdahl sont fé-
conds dans de nombreuses disciplines relevant des sciences sociales.3 Depuis une 
vingtaine d’années, se développent de nombreuses recherches empiriques qui cher-
chent à prendre en considération la relation entre la structure des œuvres et l’acte de 
les regarder.  

De toute évidence, ce foisonnement d’études interdisciplinaires ne s’explique pas 
uniquement par la réception de l’anthologie de 1994, mais fait écho aux nombreux 
engagements de Max Imdahl, tant sur un plan scientifique que culturel ; sa participa-
tion aux activités du ZiF ( Zentrum für interdisziplinäre Forschung ) de Bielefeld aux 
côtés de l’historien Reinhart Koselleck,4 son investissement culturel et civique dans le 
bassin industriel de Bochum, pour n’évoquer que ces activités, en témoignent. Cette 
capacité à s’affranchir des carcans académiques et à innover s’illustre particulièrement 
à travers les séminaires qu’il animait auprès des délégués du personnel de la société 
Bayer à Leverkusen. Les retranscriptions publiées de ces échanges entre l’historien de 
l’art et les personnels de l’industrie pharmaceutique rendent particulièrement tangible 
l’idée de cette tension entre l’acte du regard regardant ( sehendes Sehen ) et celui du 
regard reconnaissant ( wiedererkennendes Sehen ) qui fonde la possibilité du regard 
connaissant ( erkennendes Sehen ) dont se saisit l’Iconique. Cette dialectique devient 
d’autant plus explicite à travers ces publications et peut servir d’exemple pour alimen-
ter de nouvelles recherches.

UNE MÉTHODE HEURISTIQUE DÉDIÉE À TOUT PUBLIC

L’objet premier des séminaires organisés en 1979 et 1980 avec les personnels de l’in-
dustrie Bayer ne concernait pas directement la question des arts visuels mais s’inscri-
vait dans un programme culturel dont l’objectif consistait à interroger les préjugés, les 
a priori, qui irriguent les représentations sociales liées à l’art moderne. 

MB
Note
Accepted définie par MB



56

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

Le dispositif induisait une prise de risque à la fois pour les participants profanes et 
pour l’expert car chacun était obligé de sortir d’une zone de confort, de faire preuve 
de réflexivité par rapport à son discours et ses pratiques. Les retranscriptions des dé-
bats publiés en 1982 témoignent d’un engagement des travailleurs et d’une bienveil-
lance de Max Imdahl qui n’appuie jamais ses interventions d’arguments d’autorité. Au 
contraire, la discussion qu’il provoquait restait fondamentalement orientée vers ses 
interlocuteurs et il s’efforçait de rebondir sur les interventions de chacun. De fait, le 
dialogue instauré ne correspondait pas à une conversation, mais bien à une maïeu-
tique orientée vers la prise de conscience et la mise à distance de l’expérience visuelle 
des participants au séminaire, les relances de l’historien de l’art laissant clairement 
entrevoir la structure des échanges et sa volonté d’accompagner ses interlocuteurs 
vers une compréhension des œuvres qui s’empare des interrogations partagées par 
les spécialistes. À ce titre, la prise en considération des écrits 5 relatant cette expé-
rience permet de cerner concrètement les tenants et aboutissants de la démarche 
iconique d’Imdahl. 

L’extrait suivant correspond à une séance au cours de laquelle Max Imdahl soumet 
la Composition en rouge, jaune et bleu de Piet Mondrian aux participants et l’accom-
pagne d’une seconde reproduction amputée de la partie inférieure de l’œuvre conte-
nant la surface bleue. L’échange se concentre sur la comparaison entre ces deux com-
positions.

« Imdahl : Alors ici, j’ai enlevé le bleu. Comment est-ce donc maintenant ?
Participant : Oui, il y a quelque chose qui manque en quelque sorte.
P. : Tout à fait, j’ai l’impression que le bleu, uniquement par sa couleur, agit exactement 
comme le rouge, malgré sa petite taille.
I. : C’est intéressant. Alors, vous diriez ainsi que le bleu a un tel degré d’obscurité com-
paré aux autres couleurs qu’il peut aussi, pour ainsi dire, produire un équilibre en dépit  
de sa plus petite dimension.
P. : Je ressens l’image modifiée comme plus calme.
I. : Ceci m’intéresse. Faisons le point sur vos impressions. Je ne peux qu’apprendre.  
Qui pense que dans l’une des images il y aurait plus d’équilibre que dans l’autre?  
Car le calme est aussi une question d’équilibre. » 6

Cet extrait du dialogue promu par Max Imdahl est emblématique des échanges qui 
se sont déroulés pendant le séminaire. L’historien de l’art oriente la discussion vers 
l’expression des premières impressions des participants : cette résonance exprimée 
par chacun, puis son interrogation par Imdahl constituent le schème paradigmatique 
du dialogue. La maïeutique se déploie en évitant tout propos didactique sur la loi des 
contrastes simultanés ; le questionnement se concentre sur l’acte de regarder. Que 
signifie voir ? La suite de la retranscription du séminaire renforce cette perspective.

« I. : Puis-je poser une question ? Les lignes horizontales et verticales sont-elles  
effectivement de même largeur ?
P. : Non.
I. : Lesquelles sont plus larges ?



57

Regards croisés, No. 7, 2017

L’Iconique de Max Imdahl et le décloisonnement des savoirs

P. : Les horizontales.
I. : Cela a-t-il un sens ?
P. : Oui.
I. : Lequel ?
P. : Ce sont des éléments porteurs.
I. : Eléments porteurs, ok… sinon encore un autre sens ?
P. : La division.
I. : La division – horizontale et verticale – bien, cela a-t-il un sens qu’elles soient  
de largeurs différentes ?
P. : Oui, la surface est plus haute que large, et si les lignes horizontales et verticales 
avaient la même importance, alors elles paraitraient certainement plus importantes  
ou plus saillantes.
I. : Exactement. Ceci est très important, mesdames et messieurs, ce qui vient d’être dit, 
c’est-à-dire que l’image a deux directions, et que ces deux directions ressortent  
de manière permanente de l’image. Et en l’occurrence à l’état pur – à savoir l’horizontale 
et la verticale, ces deux directions font bien partie intégrante de l’image, c’est clair.  
Vous dites que l’image a un format vertical, et si je vous comprends bien, vous dites que 
les lignes verticales sont plus étroites – et que l’étroitesse souligne potentiellement plus 
fortement l’ascension. Tandis que les lignes horizontales sont plus larges et incarnent  
plus fortement quelque chose de reposant. » 7

Cherchant à souligner une spécificité du visuel, cet échange verbal accentue la dimen-
sion immanente de l’image et son possible impact sur l’existence du regardeur. Il n’est 
question ni de minimiser la subjectivité de celui qui regarde ni de cantonner le visuel 
à des propriétés hypostasiées, mais de comprendre cette herméneutique de l’image 
fondée sur la tension fondatrice entre l’image et son interprétant. Pour appuyer son 
propos, Imdahl revient et reformule par touches successives son approche.

« I. : [ ... ] nous parlons de choses qui sont liées à l’acte de regarder et à la compréhension 
par la vue. [ ... ] Et donc je vous demande de discuter librement, que nous discutions 
ensemble librement de divers phénomènes de l’art moderne, où la question de savoir si 
c’est de l’art “ou si ce n’est pas de l’art” n’est pas en premier lieu fondamentalement 
importante, mais la question se pose de savoir combien de temps et avec quel dévoue-
ment et sérieux un phénomène particulier, par exemple ce que vous avez devant les yeux 
à travers ce qu’a peint le peintre, combien de temps ceci peut nous mobiliser. » 8

L’un des enjeux du séminaire consistait à dépasser certains jugements de valeur sur 
l’art moderne considéré comme élitiste et absurde, dénué de sens, pour l’envisager 
comme une expérience vitale et irremplaçable. Énoncer l’objet du programme culturel 
de la sorte peut donner la forte impression d’y voir une volonté d’imposer d’autres ju-
gements de valeur et d’organiser une violence symbolique exposant la méconnaissance 
des ouvriers à la reconnaissance du savoir expert. Cependant, se cantonner à une telle 
analyse empêcherait de saisir la portée heuristique de la démarche de Max Imdahl et 
nous éloignerait du contenu et de la forme des discussions retranscrites. Plus fonda-
mentalement, l’objet commun à partir duquel s’organise le séminaire peut se résumer, 



58

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

avec les risques que cela comporte, par la question suivante : dans quelle mesure une 
œuvre nous occupe-t-elle, nous accapare-t-elle, nous travaille-t-elle, nous émeut-elle 
( au sens étymologique de mettre en mouvement ) ?

Peu de temps après la publication de ces retranscriptions, l’historien de l’art et phi-
losophe Gottfried Boehm, proche de Max Imdahl, présentait l’intérêt de l’expérience 
menée à Leverkusen dans un article du Frankfurter Allgemeine Zeitung et plaidait pour 
un glissement paradigmatique vers une approche plus ontologique de l’image.

« Au lieu d’étaler son savoir historique, on s’exerce à regarder. Ainsi un accord émerge qui 
combine l’expérience personnelle du spectateur à l’expérience offerte par l’art. Un pont 
naît qui ne pourrait être produit ni avec une polémique ni avec le savoir historique.  
L’art abstrait fournit sans aucun doute son sens dans ces processus du regard. Il vise beau- 
coup plus la conscience, la manière de voir, que la médiation de tel ou tel message. [ ... ] 
Les possibilités de sens, d’inconfort et d’embarras recelées dans les œuvres d’art  
n’ont guère été découvertes par le public jusqu’à présent et n’ont été qu’imparfaitement 
traitées par la science. » 9

La première série de séminaires eut suffisamment de succès, tant dans sa réception 
extérieure que dans la mémoire des participants, pour que deux autres séries soient 
proposées en abordant cette fois-ci la peinture hollandaise du XVII e siècle puis l’in-
fluence de la photographie sur la peinture du XIX e siècle. La complexité a priori moindre 
de compréhension de l’art figuratif méritait aussi d’être mise à l’épreuve. 

Proposant une séance à partir de La leçon d’anatomie du docteur Nicolaes Tulp de 
Rembrandt, l’historien d’art commence par isoler des têtes de l’œuvre pour ne montrer 
que celles-ci au public. La tête présentée comme « à droite » dans l’extrait suivant cor-
respond à celle de Tulp. « Vous voyez ici deux têtes et il serait maintenant super, si 
vous pouviez essayer de me dire ce que vous ressentez. Quelle impression vous font 
ces têtes ? Qui sont ces gens ? Que font-ils ? Que fait par exemple celui à gauche ou 
que fait celui à droite ? Quel sentiment éprouvez-vous ? Est-ce que ce sont des por-
traits, ou que vous représentez-vous ? Que peut-on dire à ce propos ? » 10 Cette succes-
sion de questions peut donner l’impression d’aborder différentes dimensions du regard. 
Mais elle souligne plutôt l’objet de cette science de l’Iconique qui considère l’acte de 
regarder comme pourvoyeur de sens, sens suscité par une mise en résonnance de l’ima- 
ginaire de celui qui regarde avec l’immanence de la structure de l’image regardée.

« Imdahl : C’est intéressant. Eh bien, regardons. Pouvez-vous imaginer que celui  
à droite ouvre sa bouche ?
Participant : Oui, un peu.
I. : Nous avons une interprétation populaire pour cela : il ne ferme plus sa bouche  
par étonnement, qu’en pensez-vous ?
P. : Oui, il semblerait, comme lorsque l’on regarde et que l’on est étonné par ce  
que l’on voit et que l’on…
I. : Hm, hm ; que l’on parle, vous pensez que c’est possible ?
P. : Non. Il faudrait maintenant savoir si c’est un détail d’une image ou si c’est un portrait.
I. : Cela, nous le découvrirons. Nous voulons tout d’abord regarder. Car quand on le sait, 
comprenez-vous, alors on ne regarde plus les têtes tout à fait de la même manière. » 11



59

Regards croisés, No. 7, 2017

L’Iconique de Max Imdahl et le décloisonnement des savoirs

Il s’ensuit un échange au cours duquel Imdahl propose de considérer chaque tête 
séparément. Les travailleurs évoquent la possibilité pour l’une d’entre elles de se suf-
fire en tant que portrait alors que l’expression de la seconde ne prend sens qu’en 
rapport à la première et ne pourrait s’autonomiser. Imdahl accompagne son public en 
reformulant son propos, en l’invitant à imaginer tel détail dans un autre contexte, à 
s’interroger sur son expression, l’action représentée.

L’échange se poursuit de la sorte et l’historien d’art dévoile la peinture dans son 
ensemble, attire l’attention sur certains éléments picturaux, puis expose et articule une 
interprétation historique et politique des motifs qu’il soumet aux employés de Bayer. 
Loin d’être un monologue, chaque mouvement de l’échange appelle des remarques 
et interprétations de chacun, avec leur divergence. Imdahl conclut par ces mots :

« Vous voyez, messieurs, comment nous pouvons discuter, si nous disposons des  
mêmes éléments qui conduisent à des idées très différentes. [ ... ] Voilà pourquoi il est  
si important de parler ainsi, parce que l’on en tire quelque chose de complètement 
différent... C’est incroyablement stimulant pour moi. » 12

Il peut paraître étrange, voire paradoxal, de passer par des retranscriptions de propos 
émis pour évoquer une démarche qui soutient et interroge la spécificité de l’acte de 
voir. Néanmoins, il faut avoir à l’esprit que ces dialogues émanent d’images regardées. 
Les procédés visuels exploités par Imdahl pour travailler l’Iconique sont à ce titre essen-
tiels. Ce dernier se sert notamment du tracé de dessin et du déplacement de certains 
éléments picturaux pour mettre en évidence trois dimensions ( la projection perspec-
tive, la planimétrie et la chorégraphie scénique ) 13 qui selon lui constituent un premier 
niveau d’expérience visuelle qu’il nomme le regard regardant ( sehendes Sehen ). Or 
cette dimension du regard serait trop souvent minorée par les historiens de l’art. En 
effet, d’après Imdahl, l’approche iconologique promue dans sa discipline suite aux 
travaux d’Erwin Panofsky (1939 ) se contenterait de révéler le regard reconnaissant 
( wiedererkennendes Sehen ), c’est-à-dire d’identifier dans les œuvres picturales des 
structures de sens qui informeraient l’expert sur la conception du monde propre à 
l’époque et au milieu dans lesquels elles ont été peintes. Ce faisant, l’impact de la 
structure formelle de l’image, sur celui qui la regarde, serait minimisé. Pour Imdahl, 
interroger la spécificité de l’image, cette production visuelle de sens, est fondamentale. 
Il incomberait plutôt à l’analyste de commencer par interroger ce regard regardant, 
c’est-à-dire de le prendre au sérieux, pour ensuite s’intéresser au regard reconnaissant, 
le tracé de dessin et les masques servant à se focaliser sur les dimensions formelles 
de l’œuvre. 

L’originalité de l’approche se révèle à travers les questions qu’elle soumet aux pra-
tiques académiques de recherche. En d’autres termes, les enjeux de la classification 
historique épuisent-ils la signification émanant de cette tension entre l’image et celui 
qui la regarde ? Dans quelle mesure la maîtrise d’une typologie des œuvres, par 
exemple un portrait ou une scène de genre, est-elle nécessaire pour saisir l’image ? 
Voit-on des aspects que la catégorisation, le mot, l’énoncé ne suffisent pas à exprimer ? 
Ce besoin linguistique, fondamentalement reconnu dans la démarche scientifique, ne 
pose-t-il pas problème pour l’acte de regarder une œuvre ? Ces questions ne cherchent 



60

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

pas à appuyer le débat entre iconocentrisme et textocentrisme, mais alimentent une 
réflexion visant à ne pas épuiser le moment visuel de l’expérience esthétique et à ne 
pas réduire sa complexité. L’œuvre d’art n’apparaît pas déterminée une fois pour toute 
mais dévoile son sens à travers l’actualité du regard qui la porte.

UNE FÉCONDITÉ INTERDISCIPLINAIRE

L’approche de Max Imdahl a inspiré, et continue d’inspirer, plusieurs chercheurs en 
sciences sociales confrontés aux limites des modèles linguistiques de leur discipline. 
L’intérêt réciproque des sociologues et des historiens de l’art ne représente pas une 
nouveauté en soi, les échanges interdisciplinaires ayant accompagné par phase le dé-
veloppement et l’essor de chacune de ces deux disciplines. Au cours des années 1990, 
l’influence de la méthodologie ternaire du sociologue Karl Mannheim sur celle de 
l’historien de l’art Erwin Panofsky est rappelée par divers travaux universitaires.14 Ac-
teur de cette remémoration, le sociologue Ralf Bohnsack va actualiser l’approche de 
Mannheim en accentuant son qualificatif de « méthode documentaire » pour étudier 
l’importance du savoir préréflexif des pratiques quotidiennes ( savoir athéorique ) dans 
la conduite des activités sociales.15 Tenant compte des critiques attribuant aux études 
des savoirs pratiques une apologie du paradigme textuel au détriment du visuel, 
Bohnsack va chercher à inclure l’approche iconique de Max Imdahl dans son actuali-
sation de la méthode documentaire. Si l’on reprend le schéma ternaire de Mannheim, 
Bohnsack va exploiter l’Iconique pour appuyer le premier mouvement de sa métho-
dologie, ceci lui permettant d’interroger les significations transmises par les images 
avant toute énonciation verbale de la part de ceux qui les regardent.

D’autres approches sociologiques font également écho aux travaux d’Imdahl. La 
sociologue Roswitha Breckner développe ainsi une analyse de segment 16 ( Segment- 
analyse ) particulièrement judicieuse. S’inspirant des enseignements de l’historien de 
l’art, la sociologue viennoise cherche à maintenir la tension entre l’image et l’interpré-
tant en commençant par réaliser plusieurs dessins sur l’image qui lui servent à circons-
crire la perspective, la planimétrie et la chorégraphie scénique inhérente aux visuels 
qu’elle étudie. Breckner complète sa démarche en isolant successivement certains élé-
ments picturaux pour énoncer ce qu’ils lui évoquent. Les informations contextuelles, 
intégrées au fur et à mesure, viennent alimenter les hypothèses émises. 

De même, s’inscrivant dans la filiation herméneutique de sociologie du savoir ( wis-
senssoziologische Hermeneutik ), Jürgen Raab 17 et Michael Müller 18 accentuent chacun 
à leur manière la recherche des structures de savoir mobilisées par et avec l’image. 
Procédant également par dévoilement successif ou par analyse formelle de l’image, la 
prise en compte de l’Iconique leur permet d’étudier l’importance de l’activité du regard 
et de la circulation des images dans la construction communicationnelle d’une réalité 
partagée.

Ce rapide tour d’horizon témoigne de la fécondité des recherches de Max Imdahl 
en sciences sociales dans le monde germanique ; néanmoins les études menées ex-
ploitent la référence à l’Iconique au stade de l’analyse et non comme dispositif de 
récolte de données sur un terrain. En d’autres termes, par exemple dans le cadre d’une 



61

Regards croisés, No. 7, 2017

L’Iconique de Max Imdahl et le décloisonnement des savoirs

sociologie des publics de musées d’art, pourquoi ne pas explorer cette approche en 
tenant compte de la richesse du dispositif mis en place avec les séminaires dédiés aux 
personnels de Bayer ? À ce titre, les lignes qui suivent présentent un dispositif d’en-
quête ( Ikonikat 19 ) qui tente de rendre hommage aux travaux précurseurs d’Imdahl, 
tout en l’adaptant à un objet sociologique.

UNE MISE EN ŒUVRE EN CONTEXTE MUSÉAL

De manière à déployer cette démarche dans un contexte muséal, des groupes de  
visiteurs sont accompagnés d’un médiateur qui, face aux œuvres, fait s’afficher leur 
reproduction sur des tablettes tactiles. Chaque membre du groupe disposant d’une 
tablette, celui-ci peut désigner les éléments qui lui paraissent saillants et significatifs 
dans l’image. Le visiteur est ainsi amené à pointer, relever ou détourer des éléments 
perçus dans l’œuvre, en dessinant des segments ou des courbes à l’aide des tablettes. 
Plusieurs questions peuvent être posées par le médiateur mais nous nous en tiendrons, 
dans l’étude suivante, à une seule : « montrez-moi par le tracé ce qui attire votre re-
gard ? ». Il est ainsi proposé au visiteur d’ajouter, sur l’image observée, des tracés dé-
signant les éléments picturaux qui lui semblent essentiels. Les actions sur les tablettes 
sont visualisables en temps réel et le médiateur peut ensuite présenter les annotations 
visuelles de chacun à l’ensemble du groupe pour entamer une discussion collective 
face aux œuvres. En d’autres termes, le moment de l’énonciation verbale est retardé 
pour accentuer l’expression du regard.

Au cours de l’année scolaire 2015-2016, des médiateurs du Palais des Beaux-Arts 
de Lille vont proposer leur version d’un programme éducatif du FRAME,20 qu’ils inti-
tulent « à corps et à cris », à des classes issues de quartiers populaires dont les élèves 
ne sont pas familiers du musée. 

Concepteur de la démarche Ikonikat,21 nous avons été sollicité par le musée pour 
déployer le dispositif dans ce cadre. De manière à disposer d’éléments de comparai-
son, nous avons demandé à deux classes de dernière année du cycle primaire, l’une 
ayant suivi le programme, l’autre n’y ayant pas participé, de nous montrer grâce au 
tracé de dessin ce qu’ils estimaient voir de significatif dans les œuvres. La première 
classe ayant participé au programme « à corps et à cris » était composée de 17 élèves 
âgés de 10 ans ( par la suite dans le texte, le « groupe Frame » ), quant à la seconde 
classe, celle-ci était composée de 21 élèves du même âge, du même niveau scolaire 
et issus du même quartier mais n’ayant pas suivi l’action éducative ( « groupe Novice » ).

La première œuvre de l’étude, Le Jugement de Salomon de Jean-Baptiste Wicar 
( ill. 2 A  ), était exploitée par l’équipe de médiation du musée pour aborder la notion 
de justice : cette peinture est présentée par les médiateurs et les conservateurs du 
musée comme une représentation allégorique d’une justice humaine rendue avec me-
sure. Deux femmes se disputent la maternité d’un enfant. L’une d’entre elles, venant 
de perdre son nourrisson, revendique être la mère de celui resté en vie. Pour recon-
naître la mère authentique, Salomon use d’un stratagème et ordonne à un soldat de 
trancher l’enfant vivant en deux. La véritable mère s’oppose à l’acte du soldat, et ac-
ceptant de laisser son nourrisson à l’usurpatrice, cette dernière est dévoilée. Wicar 



62

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

présente dans un style néoclassique une scène où, à gauche de la toile, les deux bébés 
sont présentés avec leur mère, le soldat brandit son glaive, et à droite, Salomon trône 
entouré de conseillers. Les deux ensembles sont reliés par une ligne de force qui as-
sure une continuité entre le bras tendu de la mère s’opposant au soldat et celui de 
Salomon qui donne l’ordre à ce dernier d’arrêter.

Cette description de l’œuvre, et la signification symbolique que son auteur lui at-
tribuait, est connue de la classe d’élèves ayant suivi le programme éducatif. Les tracés 
qu’ils effectuent, face à l’œuvre, sur des reproductions numériques de celle-ci, font 
état de cette connaissance. Des cartes de chaleur, générées en superposant l’ensemble 
des tracés effectués par les élèves,22 nous permettent de visualiser qu’ils prennent en 
considération la chorégraphie scénique et la planimétrie de l’œuvre. 

Grâce à cette visualisation des tracés des élèves ( ill. 1 B ), nous pouvons observer 
que les deux nourrissons, les mères, le glaive du soldat, le bras de la mère de l’enfant 
vivant, tout comme le bras tendu de Salomon et sa main gauche sur son cœur, sont mis 
en avant par les élèves comme éléments significatifs de la scène peinte. En d’autres 
termes, à travers les éléments picturaux qu’ils détourent, ces tracés exposent les dé-
tails permettant de saisir l’histoire figurée. La main sur le cœur de Salomon et son 
geste orienté vers le soldat viennent alimenter leur compréhension d’une justice hu-
maine rendue avec raison, les enfants, les mères et le glaive fournissant des informa-
tions contextuelles complémentaires. 

Les détourages des élèves correspondent à une lecture qui met en tension les élé-
ments picturaux et une connaissance de cet épisode de l’ancien Testament. Cet énoncé 
prend davantage de sens si l’on compare les tracés effectués par le groupe Frame à 
ceux du groupe qui découvre l’œuvre.

Le groupe Novice a produit des tracés ( ill. 1 C ) qui se distinguent nettement de ceux 
du groupe Frame. Nous pouvons observer que les deux nourrissons et le glaive foca-
lisent l’attention alors que Salomon est considéré comme secondaire et que sa main 
gauche sur son cœur est absente des détourages effectués. Ceux-ci sont plus étendus 
et moins concentrés sur des détails de la peinture et ne soulignent pas la dimension 
planimétrique de l’œuvre, à l’inverse de ceux du groupe précédent, mais néanmoins 
les trois éléments saillants se dégagent avec précision, cantonnant la chorégraphie 
scénique à gauche de l’œuvre. Pour les élèves de cette classe, la peinture de Wicar est 
d’une violence absolue car un soldat tue des bébés. En aucun cas, la représentation 
allégorique de la justice ne leur apparaît comme une possibilité. Au contraire, ils ex-
priment une compréhension de l’œuvre aux antipodes de celle transmise par les mé-
diateurs du musée aux enfants du groupe Frame. Cette opposition entre le regard 
profane des élèves et celui présenté par le discours muséal produit soit de la curiosité 
soit une attitude qui s’apparente au désintéressement et qui peut exprimer un ressenti 
par les profanes d’une violence symbolique émanant des experts.23 

Le fait de pouvoir identifier par le tracé cette lecture permet ainsi de faire évoluer 
le discours muséal, et de cerner les éléments qui font diverger les appréciations. L’ab-
sence de focalisation sur Salomon par le groupe Novice peut s’expliquer pour des rai-
sons passées inaperçues jusqu’alors. En effet, lors des échanges verbaux qui suivent 



63

Regards croisés, No. 7, 2017

L’Iconique de Max Imdahl et le décloisonnement des savoirs

l’exploitation des tablettes, les raisons évoquées par les enfants à propos de cette 
mise en retrait de Salomon renvoient au genre qu’ils attribuent au personnage. Selon 
eux, la toge et les cheveux longs correspondent à des attributs féminins et ils n’ima-
ginent pas qu’une femme puisse s’opposer à l’acte d’un homme brandissant un glaive. 
Outre le fait que cette représentation genrée de l’autorité mériterait d’être interrogée 
dans le cadre d’une prolongation du programme éducatif, la signification attribuée par 
les enfants du groupe Novice à cette scène procède différemment de ceux du groupe 
Frame, c’est-à-dire qu’en termes de processus, le sens se déploie à différents niveaux 
selon les groupes. En effet, autant les enfants ayant suivi le projet « à corps et à cris » 
développent une lecture signifiée par leur tracé faisant la synthèse entre une prise en 
considération de l’immanence de l’image et un savoir contextuel, autant ceux décou-
vrant l’œuvre développent une lecture indicielle avec un regard structuré par une re-
connaissance de représentations sociales issues de leur vécu. En effet, les détails pic-
turaux détourés sont mis en avant pour exposer une réalité qui serait celle de la scène 
peinte avec ses liens de contiguïté ou de causalité, à la différence d’une mise en rela-
tion symbolique qui transcenderait la scène représentée et renverrait à un code assi-
gnant l’acte de Salomon à l’idée de justice.

La seconde œuvre face à laquelle les élèves ont été amenés à relever les éléments 
qui leur semblaient significatifs ne figurait pas dans le corpus d’œuvre soumis aux 
élèves ayant suivi le programme éducatif. Par conséquent, aucun des deux groupes 
ne disposait d’information concernant les intentions du peintre Jacques-Louis David.

Ce tableau, intitulé Bélisaire demandant l’aumône ( ill. 2 A  ), fut peint par David en 
1781 pour entrer à l’Académie royale de peinture et de sculpture. Elle reprend la lé-
gende de Bélisaire, général romain victorieux de plusieurs campagnes militaires, dont 
la popularité auprès de ces troupes vint à contrarier l’empereur Justinien. Celui-ci or-
donna que l’on bannisse Bélisaire et que ses yeux soient crevés pour éviter tout risque 
de soulèvement contre le pouvoir impérial. La scène représentée par David fait figurer  
Bélisaire assis sur les marches d’un édifice monumental demandant l’aumône avec un 
enfant dans ses bras. L’enfant tient dans ses mains le casque de général du militaire 
déchu. Une femme verse une obole dans le casque et un soldat exprime un geste de 
stupeur en assistant à la scène. La ligne de force principale court de la tête du soldat 
vers celle de Bélisaire. David cherchait à mettre en relation l’effroi du soldat et la vue 
de son général mendiant devant cet édifice incarnant l’ordre social. Le discours muséal 
concernant cette œuvre met en exergue la volonté de David de présenter une scène 
allégorique de la méconnaissance du mérite par le pouvoir en place.

Chacun des deux groupes d’élèves, à la suite de leur mise en situation face à la toile 
de Wicar, ont produit des tracés de dessin sur les tablettes dédiées. Comme évoqué 
précédemment, autant de tracés ont été réalisés, avec une distribution homogène, 
par les deux classes. Néanmoins des différences notoires sont visualisables. 

En effet, le groupe Frame ( ill. 2 B  ) s’est focalisé sur l’expression des gestes et des 
visages des personnages. Seules les parties supérieures des corps sont particulière-
ment mises en valeur. Le mouvement des bras du soldat, les mains de la femme, de 
l’enfant et de Bélisaire, ainsi que leur tête sont mise en avant. La mise en relation des 



64

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

zones détourée tient compte de cette ligne de force entre la tête du soldat et Bélisaire. 
À cela s’ajoute une zone notable entre les deux colonnes de l’édifice monumental qui 
attire les regards. En questionnant les élèves sur la signification de ces derniers tracés, 
l’explication fournit concernait non pas une affirmation mais un questionnement à pro-
pos de ce qui était figuré dans la pénombre. Selon ce groupe, les éléments qui se dé- 
tachent, à peine visibles entre les colonnes, ont une importance pour saisir la scène. 
Quand bien même ils étaient incapables de lui attribuer une signification concrète, ils 
souhaitaient mettre en avant ce détail qui leur semblait essentiel. Ces différents élé-
ments nous permettent d’énoncer que, même s’ils ne disposent pas d’information 
contextuelle, les élèves du groupe Frame tiennent compte de la composition dans la 
construction du sens et explore la peinture dans cette perspective.

Quant au groupe Novice, nous pouvons observer ( ill. 2 C ) qu’il s’est focalisé sur les 
trois personnages du soldat, de la femme et de Bélisaire, associant l’enfant à ce dernier. 
En effet, les élèves de ce groupe ont détouré précisément chaque personnage de la 
tête aux pieds. Le quatrième élément qui ressort de la superposition de leurs tracés 
concerne la zone de l’image où se rencontre les mains de la femme, de l’enfant et du 
général déchu, autour du casque de ce dernier. Sachant que la quantité de tracés 
était identique, toute proportion gardée, entre les deux groupes, il est frappant de 
constater que ce second groupe se concentre particulièrement sur ces personnages 
et se focalise uniquement sur la chorégraphie scénique les reliant. Lorsque les élèves 
étaient amenés à s’exprimer par la suite sur ce qu’ils avaient montré, ils mettaient en 
avant le fait que le soldat venait de surprendre une femme en train de donner une 
obole à un mendiant. Son geste signifiait non seulement la stupeur mais également la 
réprobation de la situation. De fait, nous retrouvons dans ce cas les caractéristiques 
d’une lecture indicielle, qui part d’un indice s’inscrivant dans la singularité de la scène 
peinte et qui n’aurait pas de portée signifiante indépendamment de celle-ci.

En somme, la méthode soutenue par le dispositif Ikonikat nous permet d’étudier 
empiriquement la mise en relation d’œuvres picturales et les regards des divers publics 
dans un contexte muséal. Nous avons pu observer, par l’analyse des tracés sur les 
œuvres, plusieurs types d’activités du regard sur une image identique, ce qui soutient 
la thèse d’une diversité de niveaux de production visuelle de sens, que l’on peut qua-
lifier sémiotiquement de symboliques ou d’indiciels mais qui font état d’une différence 
d’interprétation liée à une prépondérance de regard reconnaissant pour les enfants 
n’ayant pas suivi le programme éducatif au détriment dans ce cas de l’expression d’un 
regard regardant. Au contraire, les élèves sensibilisés aux œuvres suite à cette action 
éducative soutiennent cette tension entre l’acte du regard regardant et celui du re-
gard reconnaissant, et ils questionnent davantage la production visuelle de sens.

De surcroît, l’identification de cette multiplicité de lectures permet également à 
l’institution muséale de s’interroger sur sa politique des publics, notamment en termes 
de médiation. Le regard expert peut aussi bénéficier de la prise en compte de ces re-
gards multiples, sources potentielles d’une redécouverte des œuvres et d’une concep-
tion participative du musée.



65

Regards croisés, No. 7, 2017

L’Iconique de Max Imdahl et le décloisonnement des savoirs

L’Iconique de Max Imdahl, en polarisant son objet sur l’acte de regarder, offre des 
pistes fécondes au développement des études visuelles. Certes, en se focalisant sur 
une analyse de regards contemporains sur les œuvres, une critique de cette approche 
soulignant son éloignement du geste de l’artiste, ou y voyant de manière réductrice 
une conception universalisante du regard, peut sembler commode. Bien au contraire, 
l’herméneutique qui sous-tend la démarche d’Imdahl permet le déploiement d’une 
réflexion qui tient compte de l’épaisseur historique et sociale qui accompagne l’acte 
de regarder. En effet, la discursivité du visuel n’est pas sous-estimée,24 l’Iconique per-
met la mise à distance nécessaire pour l’interroger. Cette perspective est partagée par 
de nombreuses recherches méconnaissant les travaux de Max Imdahl, gageons que la 
réception francophone de cette œuvre y contribue davantage.

1 Gottfried Boehm, Was ist ein Bild ?, Munich : Fink, 1994.

2 Max Imdahl, « Ikonik. Bilder und ihre Anschauung », dans : Gottfried Boehm, Was ist ein Bild ?,  
op. cit., p. 300-324.

3 Par exemple, Ralf Bohnsack, Qualitative Bild- und Videointerpretation. Die dokumentarische Methode. 
Opladen : Barbara Budrich, 2009 ; Roswitha Breckner, Sozialtheorie des Bildes. Zur interpretativen Analyse 
von Bildern und Fotografien, Bielefeld : Transcript, 2010 ; Jürgen Raab, Visuelle Wissenssoziologie.  
Theoretische Konzeption und materiale Analysen, Konstanz : UVK, 2008.

4 Ils co-animeront, entre autres, un séminaire en 1976 intitulé « Todesbilder und Totenmale. Politische 
Ikonologie zwischen Kunst und Politik ».

5 Souligné dans l’original. Les abréviations « I. » et « P. » figurant dans la retranscription des dialogues 
correspondent respectivement à « Imdahl » et à « Participant ».

6 Max Imdahl, « Arbeiter diskutieren moderne Kunst. Seminare im Bayerwerk Leverkusen. Josef Albers,  
Piet Mondrian, François Morellet », in : Jürgen Stöhr ( éd.), Ästhetische Erfahrung heute, Cologne : DuMont, 
1996, p. 208. 

7 Ibid., p. 209.

8 Ibid., p. 216.

9 Gottfried Boehm, « Einübung in das Sehen “Arbeiter diskutieren moderne Kunst” », Frankfurter  
Allgemeine Zeitung, 6.01.1983, 4, p. 18.

10 Walter Scharf, Eberhard Weise ( dir. ), Diskussionen über Malerei mit Max Imdahl. Seminare mit Vertrauens- 
leuten der Bayer AG Leverkusen, Leverkusen : Hausdruckerei der Bayer AG Leverkusen, 1988, p. 22.

11 Ibid., p. 23.

12 Ibid., p. 39.

13 Voir aussi le texte de Mira Fliescher dans cette édition, p. 45.

14 Notamment : Joan Hart, « Erwin Panofsky and Karl Mannheim : A Dialogue on Interpretation »,  
Critical Inquiry, 1993, vol. 19, no. 3, p. 534–566.

15 Ralf Bohnsack, Qualitative Bild- und Videointerpretation. op. cit.

16 Roswitha Breckner, Sozialtheorie des Bildes, op. cit.

17 Jürgen Raab, Visuelle Wissenssoziologie, op. cit.

18 Michael R. Müller, « Bildcluster. Zur Hermeneutik einer veränderten sozialen Gebrauchsweise  
der Fotografie », Sozialer Sinn, 2016 , vol. 17, no. 1, p. 95-141.

19 Abréviation de « Ikonik Analysis Toolkit », www.ikonikat.org.



66

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

20 En 2014, l’association de coopération culturelle franco-américaine French American Museum Exchange 
( FRAME ) a initié le programme éducatif « Des Maux, des Musées, des Mots / Curating a Culture of Res-
pect » entre les musées de Strasbourg en France, le Clark Art Institute de Williamstown aux États-Unis  
et des établissements scolaires de chaque ville. L’objectif du programme consiste à sensibiliser à la problé-
matique de la violence, voire la prévenir, chez les élèves en exploitant l’espace muséal comme scène 
propice au questionnement sur différentes formes de violence ( « de l’intimidation au harcèlement en passant 
par l’isolement, la différence et l’injustice » ). En 2015, le Palais des Beaux-Arts de Lille rejoint le dispositif  
et invite plusieurs écoles de Lomme, une commune attenante, à y participer.

21 Conçue et coordonnée par Mathias Blanc, développée informatiquement par Julien Wylleman,  
François Gabrielli et Cécile Picard-Limpens. 

22 Plus les tracés se superposent, plus la couleur de ceux-ci change du bleu foncé au blanc, en passant 
successivement par le bleu clair, le vert, le jaune, l’orange puis le rouge.

23 Ce constat a été corroboré par un test effectué avec une reproduction numérique de l’œuvre auprès  
de 40 adultes qui ne fréquentent pas les musées. Ils appuyaient leurs tracés par des remarques  
du type « ce n’est pas pour moi, je n’y comprends rien ». Leur lecture était identique à celles des enfants  
du groupe Novice.

24 Boris Traue, « Visuelle Diskursanalyse. Ein programmatischer Vorschlag zur Untersuchung von Sicht-  
und Sagbarkeiten im Medienwandel », Zeitschrift für Diskursforschung, 2013, vol. 2, no. 1, p. 117-136.



67

Regards croisés, No. 7, 2017

L’Iconique de Max Imdahl et le décloisonnement des savoirs

Abb. 1 A Jean-Baptiste Wicar, Le Jugement  
de Salomon, 1785, Öl auf Leinwand, 96 × 150 cm, 
Originalgemälde, Lille, Palais des Beaux-Arts

A
bb

./ 
Ill

. 1
 A

 ©
 P

al
ai

s 
de

s 
Be

au
x-

A
rt

s 
de

 L
ill

e /
 R

M
N

 |
 A

bb
./ 

Ill
. 1

 B
 ©

 P
al

ai
s 

de
s 

Be
au

x-
A

rt
s 

de
 

Li
lle

 / R
M

N
 &

 J
ul

ie
n 

W
yl

le
m

an
, I

ko
ni

ka
t 

| 
A

bb
./ 

Ill
. 1

 C
 ©

 P
al

ai
s 

de
s 

Be
au

x-
A

rt
s 

de
 L

ill
e /

 R
M

N
  

&
 J

ul
ie

n 
W

yl
le

m
an

, I
ko

ni
ka

t

Abb. 1 C Heatmap mit Einzeichnungen  
der Schüler der Novizen-Gruppe

Abb. 1 B Heatmap mit den Einzeichnungen  
der Schüler der Frame-Gruppe

Ill. 1 A Jean-Baptiste Wicar, Le jugement  
de Salomon, 1785, huile sur toile, 96 × 150 cm,  
Peinture originale, Lille, Palais des Beaux-Arts

Ill. 1 B Carte de chaleur par fréquences  
d’apparition des tracés d’élèves ayant  
suivi l’action du Frame

Ill. 1 C Carte de chaleur par fréquences 
d’apparition des tracés d’élèves Novices, 
n’ayant pas suivi l’action du Frame



68

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

Abb. 2 A Jacques-Louis David, Bélisaire deman- 
dant l’aumône, 1781, Öl auf Leinwand, 288 × 312 cm,  
Originalgemälde, Lille, Palais des Beaux-Arts

A
bb

./ 
Ill

. 2
 A

 ©
 P

al
ai

s 
de

s 
Be

au
x-

A
rt

s 
de

 L
ill

e /
 R

M
N

 |
 A

bb
./ 

Ill
. 2

 B
 ©

 P
al

ai
s 

de
s 

Be
au

x-
A

rt
s 

de
 

Li
lle

 / R
M

N
 &

 J
ul

ie
n 

W
yl

le
m

an
, I

ko
ni

ka
t 

| 
A

bb
./ 

Ill
. 2

 C
 ©

 P
al

ai
s 

de
s 

Be
au

x-
A

rt
s 

de
 L

ill
e /

 R
M

N
  

&
 J

ul
ie

n 
W

yl
le

m
an

, I
ko

ni
ka

t

Ill. 2 A Jacques-Louis David, Bélisaire demandant 
l’aumône, 1781, Huile sur toile, 288 × 312 cm, peinture 
originale, Lille, Palais des Beaux-Arts

Abb. 2 B Heatmap mit den Einzeichnungen  
der Schüler der Frame-Gruppe

Abb. 2 C Heatmap mit Einzeichnungen  
der Schüler der Novizen-Gruppe

Ill. 2 B Carte de chaleur par fréquences  
d’apparition des tracés d’élèves ayant  
suivi l’action du Frame

Ill. 2 C Carte de chaleur par fréquences  
d’apparition des tracés d’élèves Novices, 
n’ayant pas suivi l’action du Frame



69

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc, übersetzt von Nicola Denis

Max Imdahls Ikonik und ihr positiver Ein-
fluss auf die Entgrenzung des Wissens

Was ist ein Bild ? Hinter dieser scheinbar so einfachen Frage organisierte sich in 
Deutschland ein akademischer Diskurs über Bilder, in dem die 1994 veröffentlichte 
gleichnamige Anthologie 1 des Kunsthistorikers und Philosophen Gottfried Boehm 
eine wichtige Rolle spielt. Über das Fach der Kunstgeschichte hinaus wird ein in 
diesen Sammelband aufgenommener Text des Kunsthistorikers Max Imdahl 2  beson-
ders häufig zitiert. Auch wenn Imdahls Ansatz durchaus zu unterschiedlichen Inter-
pretationen Anlass geben kann, zeugt doch der Erfolg der von ihm geprägten Ikonik 
von der Notwendigkeit, die akademische Erforschung von Bildern disziplinär zu 
öffnen. In Deutschland wirkte sich die eingehende Rezeption von Imdahls Arbeiten 
besonders fruchtbar auf die sozialwissenschaftlichen Disziplinen aus.3 So befassen 
sich seit gut zwanzig Jahren zahlreiche empirische Studien mit dem Verhältnis zwi-
schen der Struktur von Kunstwerken und dem Akt des Betrachtens.

Dabei erklärt sich diese Fülle an interdisziplinären Studien nicht nur aus der 
Rezeption der 1994 erschienenen Anthologie, sondern auch aus den zahlreichen 
wissenschaftlichen und kulturellen Initiativen Max Imdahls : darunter etwa seine 
Arbeit am Zentrum für interdisziplinäre Forschung ( ZiF ) in Bielefeld zusammen mit 
dem Historiker Reinhart Koselleck 4 oder sein kulturelles und bürgerliches Engage-
ment im Industriegebiet um Bochum. Seine Fähigkeit, immer wieder erfindungs-
reich über den akademischen Tellerrand hinauszublicken, spiegelte sich beispiel-
haft in den Seminaren, die er für Mitarbeiter der Bayer AG Leverkusen veranstaltete. 
Die veröffentlichten Protokolle dieser Diskussionen zwischen einem Kunsthistoriker 
und Angestellten der Pharmaindustrie veranschaulichen eindringlich die Span-
nung zwischen dem sehenden Sehen und dem wiedererkennenden Sehen, auf der die 
Möglichkeit des erkennenden Sehens der Ikonik beruht. Die aus den Seminarproto-
kollen sprechende Dialektik kann richtungsweisend für weitere Forschungen ge-
nutzt werden.

EINE HEURISTISCHE METHODE FÜR ALLE
Die in den Jahren 1979 und 1980 für die Bayer-Mitarbeiter organisierten Seminare 
befassten sich nicht direkt mit der Bildenden Kunst als solcher, sondern standen im 
Kontext eines Kulturprogramms, das die Vorurteile der gesellschaftlichen Vorstel-
lungen zur modernen Kunst hinterfragen sollte. Der Seminaraufbau setzte sowohl 
seitens der Teilnehmer als auch seitens des Experten die Bereitschaft voraus, die 
eigene Komfortzone zu verlassen, um den vertrauten Diskurs und die gewohnten 



70

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

Praktiken zu überdenken. Die 1982 veröffentlichten Protokolle zeigen die Motiva-
tion der Arbeiter und das Wohlwollen Max Imdahls, der nie mit Pauschalargumen-
ten in die Diskussion eingreift. Das Gespräch bleibt im Gegenteil immer stark auf 
die Seminarteilnehmer ausgerichtet, deren Beiträge Imdahl aufzugreifen und weiter- 
zuverfolgen versucht. Der daraus entstehende Dialog gleicht einer mäeutischen 
Gesprächsführung, in deren Verlauf die Seminarteilnehmer sich allmählich ihrer vi-
suellen Erfahrung bewusst werden und sie reflektieren lernen sollen. Die Einwürfe 
des Kunsthistorikers lassen die Dialogstruktur deutlich werden und zeugen von 
seiner Absicht, die Teilnehmer an ein Verständnis der Kunstwerke heranzuführen, 
das sich die Fragestellungen der Spezialisten zu eigen macht. Die schriftlichen Auf-
zeichnungen 5 helfen dabei, die Hintergründe und Zusammenhänge der Imdahl’schen 
Ikonik konkret zu erfassen. 

Der folgende Auszug bezieht sich auf eine Sitzung, in der Max Imdahl die Teil-
nehmer mit Piet Mondrians Komposition in Rot, Blau und Gelb (1930 ) konfrontierte 
und ihnen eine zweite Abbildung zeigte, bei der die untere Hälfte des Gemäldes mit 
der blauen Fläche fehlte. Der Austausch konzentriert sich auf den Vergleich zwi-
schen beiden Kompositionen.

» Imdahl : So hier habe ich das Blau mal weggemacht. Wie ist [ das ] denn jetzt ?
Teilnehmer : Ja, da fehlt irgendwie etwas.
T. : Genau, ich habe den Eindruck, daß das Blau nur durch die Farbe genau so stark  
wirkt wie das Rot, trotz seiner Kleinheit.
I. : Das wäre doch interessant. Dann würden Sie also sagen, das Blau hat einen  
so starken Dunkelheitsgrad gegenüber den anderen Farben, daß es sozusagen  
auch in seiner kleineren Dimension das Gleichgewicht herstellen kann.
T. : Das geänderte Bild empfinde ich als ruhiger.
I. : Das würde mich interessieren. Laßt uns das noch mal durchchecken, wie Ihre 
Meinungen sind. Ich kann dabei nur lernen. Wer ist der Meinung, daß das eine 
ausgewogener wäre als das andere ? Denn Ruhe ist auch Ausgewogenheit. « 6

Dieser Dialogausschnitt ist bezeichnend für die Diskussionen, die sich während des 
Seminars ergeben. Der Kunsthistoriker richtet das Gespräch immer an den ersten 
Eindrücken der Teilnehmer aus : Die Resonanz jedes einzelnen und das Nachfragen 
Imdahls konstituieren das paradigmatische Dialogschema. Indem keinerlei didakti-
sche Äußerungen zum Gesetz der Simultankontraste vorgebracht werden, kann sich 
die Mäeutik ungehindert entfalten. Imdahls Fragen beschränken sich allein auf den 
Akt des Betrachtens : Was bedeutet sehen ? Die Fortsetzung der Aufzeichnungen ver-
stärkt diese Perspektive.

» I. : Darf ich mal eine Frage stellen ? Sind eigentlich die waagerechten und  
die senkrechten Linien gleich breit ?
T. : Nein.
I. : Welche sind breiter ?
T. : Die waagerechten.
I. : Hat das einen Sinn ?
T. : Ja.



71

Regards croisés, No. 7, 2017

Max Imdahls Ikonik und die Entgrenzung des Wissens

I. : Welchen ?
T. : Sind tragende Elemente.
I. : Tragende Elemente, okay … Sonst noch ein Sinn ?
T. : Auch der Einteilung.
I. : Der Einteilung – das Waagerechte und das Senkrechte – gut, hat das einen Sinn, 
daß die verschieden breit sind ?
T. : Ja, die Bildfläche ist höher als breit, und wenn er die senkrechten Linien genau so 
stark machen würde wie die waagerechten, fielen sie wahrscheinlich mehr ins Gewicht, 
oder mehr ins Auge.
I. : Richtig. Das ist ganz wichtig, meine Damen und Herren, was hier gesagt wird,  
daß nämlich das Bild zwei Richtungen hat, und die zwei Richtungen kommen ja  
in dem Bild permanent vor. Und zwar in Reinkultur – nämlich Waagerechte und 
Senkrechte, und diese beiden Richtungen sind ja Bestandteile des Bildfeldes selbst, 
ist ja klar. Es wurde von Ihnen gesagt, daß das Bild ein Hochformat ist, und wenn  
ich Sie richtig verstehe, sagen Sie, daß die senkrechten Linien schmaler sind  

– das ist ja praktisch nur eine – und das Schmale möglicherweise stärker das Aufwärts 
betont. Während die waagerechten Linien breiter sind und stärker etwas Ruhendes 
verkörpern. « 7

Indem der verbale Austausch eine visuelle Besonderheit herauszuarbeiten versucht, 
unterstreicht er die immanente Dimension des Bildes und seine mögliche Wirkung 
auf den Betrachter. Dabei geht es weder darum, die Subjektivität des Betrachtenden 
zu schwächen, noch das Visuelle auf verdinglichte Eigenschaften zu beschränken, 
sondern um das Verständnis einer Bildhermeneutik, die auf der Grundspannung zwi- 
schen Bild und Interpreten beruht. Behutsam verfolgt Imdahl seinen Ansatz weiter : 

» [ … ] wir reden über Sachen, die mit dem Sehen zu tun haben und mit dem Verstehen 
vom Sehen zu tun haben. [ … ] Und deswegen möchte ich Sie bitten, daß Sie doch frei 
einfach diskutieren, daß wir zusammen frei diskutieren über verschiedene Erschei-
nungen der modernen Kunst, wobei die Frage, ob das nun Kunst ist, oder keine Kunst 
ist, zunächst mal nicht so furchtbar wichtig ist, sondern die Frage stellt sich, wie lange 
und mit welchem Einsatz und mit welchem Ernst kann ein bestimmtes Phänomen, 
was man vor Augen geführt bekommt durch den Maler zum Beispiel, wie lange kann 
einen das beschäftigen. « 8

Es gehörte zu den Zielen dieses Seminars, Werturteile über die als elitär, absurd und 
sinnlos erachtete moderne Kunst zu überwinden und sie statt dessen als eine wich-
tige, unersetzliche Erfahrung zu erleben. Dabei kann durchaus der Eindruck entste-
hen, dass in Wirklichkeit andere Werturteile durchgesetzt werden sollen und eine 
symbolische Autoritätsgewalt organisiert werden soll, die die Unkenntnis der Ar-
beiter der Anerkennung des Expertenwissens aussetzt. Eine solche Sicht würde je-
doch die heuristische Dimension des Imdahl’schen Ansatzes verkennen und sich von 
Inhalt und Form der Gesprächsprotokolle entfernen. Der Gegenstand des Seminars 
ließe sich eher mit folgenden Fragen umschreiben : Wie stark beschäftigt und ver-
einnahmt uns ein Kunstwerk, wie spricht es uns an, wie bewegt es uns ( im etymo-
logischen Sinne von » uns in Bewegung setzen « ) ?



72

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

Kurz nach Veröffentlichung der Gesprächsprotokolle stellte der mit Max Imdahl 
befreundete Kunsthistoriker und Philosoph Gottfried Boehm das Leverkusener Ex-
periment in der Frankfurter Allgemeine Zeitung vor und plädierte für eine paradig-
matische Verschiebung zu einem eher ontologisch geprägten Bildverständnis. 

» Statt historisches Wissen auszubreiten, versucht man sich in Einübungen in das 
Sehen. So bildet sich ein Umgang heraus, der die eigenen Erfahrungen der Betrachter 
mit dem Erfahrungsangebot der Kunst verbindet. Eine Brücke entsteht, die weder  
mit Polemik noch mit historischem Wissen zu erzeugen wäre. Zweifellos vermittelt 
abstrakte Kunst ihren Sinn vor allem in anschaulichen Prozessen. Sie zielt viel mehr 
aufs Bewußtsein, auf die Weise des Sehens, als auf die Vermittlung dieser oder jener 
Botschaft. [ … ] Das in den Kunstwerken enthaltene Angebot an Sinn, an Befremdlich-
keit und Betroffenheit ist vom Publikum bislang kaum entdeckt, auch von der  
Wissenschaft nur unvollkommen herausgearbeitet worden. « 9

Die erste Seminarreihe war sowohl in ihrer öffentlichen Rezeption als auch bei den 
Teilnehmern so erfolgreich, dass zwei weitere Sequenzen angeboten wurden, die 
sich diesmal mit der holländischen Malerei des 17. Jahrhunderts und dem Einfluss 
der Fotografie auf die Malerei des 19. Jahrhunderts beschäftigten. Auch die auf den 
ersten Blick geringere Komplexität der figurativen Kunst verdiente eine eingehen-
dere Betrachtung. In einer Sitzung zu Rembrandts Gemälde Die Anatomie des Dok-
tor Tulp (1632 ) begann Imdahl damit, seinen Zuhörern nur die auf dem Gemälde 
dargestellten Köpfe zu zeigen. Der Kopf, der im folgenden Auszug als » der rechte « 
bezeichnet ist, gehört Nicolaes Tulp. » Sie sehen hier 2 Köpfe und jetzt wäre es mal 
ganz toll, wenn Sie mal versuchen könnten zu sagen, was Sie da empfinden. Was 
haben Sie für einen Eindruck von den Köpfen ? Was sind das für Leute ? Was tun 
die ? Was tut z. B. der linke oder was tut der rechte ? Was haben Sie da für ein Ge-
fühl ? Sind das Portraits, oder was stellen sie vor ? Kann man dazu etwas sagen ? « 10 
Imdahls rasch aufeinanderfolgende Fragen scheinen zunächst verschiedene Dimen-
sionen des Betrachtens anzusprechen. Sie unterstreichen jedoch eher den Gegen-
stand der Ikonik, die den Akt des Betrachtens als sinnstiftend wertet : Der Sinn 
ergibt sich aus einem Resonanzverhältnis zwischen der Vorstellungswelt des Betrach- 
tenden und der in der Bildstruktur verankerten Immanenz.

» I. : Das ist ja interessant. Na, wollen wir mal gucken. Könnten Sie sich vorstellen, 
daß der rechte den Mund öffnet ?
T. : Ja ein bißchen auf.
I. : Eine volkstümliche Deutung haben wir dafür gefunden : Er kriegt den Mund  
nicht mehr zu vor Erstaunen ; oder was meinen Sie ?
T. : Ja, er sieht so, als wenn man etwas guckt und ist erstaunt darüber und man hat …
I. : Aha ; daß es spricht, halten Sie das für möglich ?
T. : Nein. Man müßte jetzt wissen, ob das ein Bildausschnitt ist, oder ob das  
ein Portrait ist.
I. : Das kriegen wir noch heraus. Wir wollen erst mal gucken. Aber wenn man das 
weiß, verstehen Sie, dann guckt man sich die Köpfe nicht mehr so genau an. « 11



73

Regards croisés, No. 7, 2017

Max Imdahls Ikonik und die Entgrenzung des Wissens

In dem nun folgenden Gespräch schlägt Imdahl vor, jeden Kopf für sich zu be-
trachten. Die Arbeiter geben dabei an, dass sie sich zum Beispiel eines der Gesichter 
als eigenständiges Porträt vorstellen können, während ein anderer Gesichtsaus-
druck nur im Bildkontext seinen Sinn erhält und nicht isoliert denkbar ist. Imdahl 
begleitet seine Zuhörer, indem er ihre Ausführungen aufgreift und sie auffordert, 
sich einzelne Details in einem anderen Zusammenhang vorzustellen und die Ge-
sichtsausdrücke und die dargestellte Handlung zu hinterfragen. Im Laufe dieses 
Dialogs enthüllt der Kunsthistoriker allmählich das ganze Gemälde, weist auf be-
stimmte Bildelemente hin und präsentiert den Bayer-Mitarbeitern schließlich eine 
politische und historische Interpretation der einzelnen Motive. Statt zu monologi-
sieren, fordert er jeweils die unterschiedlichen Bemerkungen und Interpretationen 
seiner Gesprächspartner heraus. Imdahl schließt mit folgenden Worten : » Sie sehen, 
meine Herren, wie man sich unterhalten kann, wenn man ganz ähnliche Grundla-
gen hat, die dann zu ganz verschiedenen Vorstellungen führen. [ … ] Deswegen ist es 
auch so wichtig, daß man mal so spricht, denn Sie holen aus der Sache ja was voll-
ständig Anderes heraus … das ist für mich ungeheuer anregend. « 12

Es mag seltsam oder gar paradox anmuten, ausgerechnet Gesprächsprotokolle 
heranzuziehen, um die Besonderheiten des Sehens zu erforschen. Dabei sollte man 
jedoch bedenken, dass die zitierten Dialoge stets aus der Bildbetrachtung hervorge-
hen. Die von Imdahl für die ikonische Anschauung benutzten visuellen Verfahren 
spielen diesbezüglich eine entscheidende Rolle : Vor allem die Schemazeichnungen 
und Überzeichungen sowie die Verschiebung einzelner Bildelemente können die 
drei Dimensionen ( Perspektive, Planimetrie und szenische Choreografie ) heraus- 
arbeiten,13 die für Imdahl die erste visuelle Erfahrungsebene des sehenden Sehens 
konstituieren – eine von Kunsthistorikern leider oft unterschätzte Dimension des 
Betrachtens. Imdahl zufolge begnüge sich der seit Erwin Panofskys maßgeblichem 
Beitrag (1939 ) in seinem Fach verbreitete ikonologische Ansatz mit dem wiedererken-
nenden Sehen : Damit meint er die Bildanalyse von Sinnstrukturen, die dem Spezialis-
ten die für den Entstehungskontext des Gemäldes charakteristischen Informationen 
liefern. Bei dieser Methode werde jedoch die Wirkung der formalen Bildstruktur auf 
den Betrachter vernachlässigt. Für Imdahl hingegen ist die Besonderheit des Bildes 
als visuelle Sinnproduktion entscheidend. Insofern sollte sich der Bildanalyst zu-
nächst auf das sehende Sehen einlassen und sich erst danach dem wiedererkennenden 
Sehen zuwenden, wobei Schemazeichnungen und partielle Verdeckungen von Bild-
partien beim Herausarbeiten der formalen Bildaspekte helfen können. 

Die Originalität dieses Ansatzes zeigt sich an den Fragen, die er der akademischen 
Forschung aufgibt. Kann die historische Einordnung die im Spannungsfeld zwi-
schen Bild und Betrachter entstehende Bedeutung ausschöpfen ? In welchem Maße 
ist eine Typologie der Kunstwerke – etwa ein Portrait oder eine Genreszene – für das 
Bildverständnis nötig ? Sieht man Aspekte, die sich nicht nur durch Kategorisierun-
gen, Wörter und satzförmige Aussagen ausdrücken lassen ? Stellt das für die wissen-
schaftliche Vorgehensweise so zentrale Sprachbedürfnis für den Akt des Betrach- 
tens nicht ein Problem dar ? Diese Fragen versuchen nicht, die Debatte zwischen  



74

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

Ikonozentrismus und Textzentrismus zu verschärfen, sondern wollen vielmehr die 
komplexe visuelle Seite der ästhetischen Erfahrung stärken. Das Kunstwerk er-
scheint nicht als endgültig determiniert. Es offenbart seinen Sinn in der Aktualität 
des jeweiligen Blickes. 

INTERDISZIPLINÄRE FRUCHTBARKEIT
Max Imdahl inspirierte und inspiriert noch immer zahlreiche sozialwissenschaftli-
che Forscher, die an die Grenzen der sprachlichen Modelle ihres Faches stoßen. An 
sich ist das wechselseitige Interesse von Soziologen und Kunsthistorikern nichts 
Neues, der interdisziplinäre Austausch war phasenweise sogar prägend für die Ent-
wicklung und den Aufschwung beider Fächer. In den 1990 er Jahren machten meh-
rere wissenschaftliche Arbeiten darauf aufmerksam, welchen Einfluss die ternäre 
Methode des Soziologen Karl Mannheim auf die Arbeiten Erwin Panofskys 14 hatte. 
Der Soziologe Ralf Bohnsack, Initiator dieser Neubelebung, sollte Mannheims An-
satz aktualisieren und dessen » dokumentarische Methode « bemühen, um die Be-
deutung des präreflexiven Wissens der Alltagspraktiken ( atheoretisches Wissen ) 
für die gesellschaftlichen Aktivitäten zu untersuchen.15 Bohnsack versuchte dabei, 
der Kritik gerecht zu werden, die der Untersuchung des praktischen Wissens vor-
wirft, das textuelle Paradigma gegenüber dem visuellen zu bevorzugen. Um darauf 
zu antworten, bemühte sich Bohnsack, den ikonischen Ansatz Max Imdahls in seine 
dokumentarische Methode zu integrieren. Wenn man Mannheims Dreierschema 
zugrunde legt, nutzt Bohnsack die Ikonik für die erste Stufe seiner Methodologie, 
um noch vor jeder verbalen Äußerung der Betrachter die von den Bildern übertra-
genen Bedeutungen analysieren zu können.

Auch andere soziologische Ansätze beziehen sich auf Imdahls Arbeiten. Die 
Wiener Soziologin Roswitha Breckner entwickelte auf dieser Grundlage etwa ihre 
hochinteressante Segmentanalyse.16 Die Ideen des Kunsthistorikers aufgreifend, ver-
sucht sie, die Spannung zwischen Bild und Interpret aufrechtzuerhalten : Dafür 
trägt sie verschiedene Schemazeichnungen in das Bild ein, um dessen Perspektive, 
Planimetrie und szenische Choreografie zu analysieren. Breckner vervollständigt 
diesen Ansatz, indem sie verschiedene Bildelemente separat auf ihre Aussage hin 
untersucht. Die kontextuellen Informationen werden erst nach und nach integriert, 
um die bisher aufgestellten Hypothesen zu stützen. In der Tradition der wissens-
soziologischen Hermeneutik praktizieren Jürgen Raab 17 und Michael Müller 18 jeweils 
auf ihre Weise die Erforschung visueller Wissensstrukturen. Auch sie unterziehen 
das Bild zunächst einem allmählichen Enthüllen oder einer formalen Analyse und 
können mithilfe der Ikonik die visuelle Aktivität und den Bilderfluss in der Kom-
munikationskonstruktion einer geteilten Wirklichkeit untersuchen.

Dieser kurze Überblick zeigt, wie fruchtbar sich Max Imdahls Ansatz auf die 
deutschen Sozialwissenschaften ausgewirkt hat. Ihnen ist die Tatsache gemeinsam, 
dass sie die Ikonik als Analyseinstrument, nicht aber für eine konkrete Daten-
sammlung einsetzen. Aber ließe sich dieser Ansatz im Hinblick auf das Verfahren 
der Bayer-Seminare zum Beispiel nicht auch auf eine soziologische Untersuchung 



75

Regards croisés, No. 7, 2017

Max Imdahls Ikonik und die Entgrenzung des Wissens

des Museumspublikums anwenden ? Im Folgenden wollen wir das Umfrage-Tool 
» Ikonikat « 19 vorstellen, das Imdahls wegweisende Arbeiten zu würdigen und auf 
ein soziologisches Forschungsobjekt anzuwenden versucht.

UMSETZUNG IM MUSEALEN KONTEXT
Bei der praktischen Anwendung dieses Ansatzes im musealen Kontext werden die 
Besuchergruppen von einem Kunstvermittler begleitet ; auf einem Tablet können 
sie dabei Reproduktionen der jeweiligen Kunstwerke aufrufen. Jeder Besucher kann 
die Bildelemente bezeichnen, die ihm besonders bemerkenswert und bedeutsam 
erscheinen, indem er mithilfe der Tablets bestimmte Segmente ausgrenzt oder ein-
kreist, während der Kunstvermittler diesen Prozess durch diverse Fragen begleitet. 
Im Folgenden wollen wir uns auf seine Aufforderung konzentrieren, die unmittel-
bar ins Auge springenden Bildelemente zu kennzeichnen. Die Zeichnungsmuster auf 
dem Tablet lassen sich in Echtzeit nachverfolgen, sodass der Kunstvermittler alle 
visuellen Randbemerkungen mit der Gruppe teilen und eine gemeinsame Diskus-
sion über die Kunstwerke anregen kann : Der Augenblick der verbalen Äußerung 
wird also bewusst hinausgezögert, um zuerst den Blick sprechen zu lassen.

Während des Schuljahres 2015/ 2016 haben Kunstvermittler des Palais des Beaux- 
Arts in Lille ein pädagogisches Programm des französisch-amerikanischen Vereins 
Frame 20 ( die in Lille benutzte Version trägt den Titel » à corps et à cris « ) mit Schü-
lern aus benachteiligten Vierteln erprobt, die zuhause nicht an die Museumskultur 
herangeführt werden. Als Entwickler von Ikonikat 21 wurden wir vom Museum mit 
der Umsetzung dieses Projekts beauftragt. Für die entsprechenden Vergleichsdaten 
haben wir zwei Klassen aus dem letzten Grundschuljahr ( die eine hatte an dem pä-
dagogischen Programm teilgenommen, die andere nicht ) gebeten, für uns auf den 
Tablets zu markieren, was sie auf den Kunstwerken für besonders wichtig hielten. 
Die erste Klasse, die an dem Programm teilnahm, bestand aus 17 zehnjährigen Schü-
lern ( im Folgenden als » Frame-Gruppe « bezeichnet ), während sich die zweite Klasse 
aus 21 zehnjährigen Schülern aus demselben Viertel zusammensetzte, die kein Vor-
wissen hatten ( » Novizen-Gruppe « ).

Das erste Kunstwerk, Das Urteil des Salomon (1785, Abb. 1 A ) von Jean-Baptiste 
Wicar, war vom Museumsteam im Hinblick auf den Gerechtigkeitsbegriff ausge-
wählt worden : Kunstvermittler und Kuratoren präsentieren das Gemälde im Allge-
meinen als Allegorie einer maßvollen menschlichen Gerechtigkeit. Zwei Frauen 
beanspruchen dasselbe Kind als ihres. Eine der beiden, deren Säugling gerade ge-
storben ist, gibt sich als Mutter des noch lebenden Kindes aus. Um die richtige 
Mutter zu erkennen, nimmt König Salomon eine List zu Hilfe und befiehlt einem 
Soldaten, das lebende Kind in zwei Hälften zu teilen. Die richtige Mutter verwehrt 
sich gegen das Eingreifen des Soldaten, überlässt der Mutter des verstorbenen 
Kindes freiwillig ihren Säugling und stellt sie damit als Betrügerin bloß. Im neo-
klassizistischen Stil zeigt Wicar auf der linken Bildseite die beiden Kinder mit ih-
ren Müttern sowie den bereits das Schwert zückenden Soldaten, während auf der 
rechten Seite Salomon mit seinen Beratern dargestellt ist. Zwischen den beiden 



76

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

Figurengruppen verläuft eine Kraftlinie, die den Arm der gegen den Soldaten ein-
schreitenden Mutter mit der Einhalt gebietenden Geste Salomons verknüpft. Die 
Schüler, die das pädagogische Programm absolviert hatten, kannten diese Beschrei-
bung des Kunstwerks und die symbolische Bedeutung, die der Maler ihm zu-
schrieb. Die Einkreisungen, die sie vor dem Gemälde auf den digitalen Reproduk-
tionen vornahmen, spiegelten dieses Wissen. Aus den Heatmaps, die sich aus den 
übereinandergelegten Zeichnungsmustern der Schüler ergeben,22 geht deutlich her-
vor, dass sie die szenische Choreografie und die Planimetrie bei ihrer Bildanalyse 
berücksichtigen. 

Anhand der Einkreisungen ( Abb. 1 B ) lässt sich beobachten, dass die Schüler 
die beiden Säuglinge, die Mütter, das Schwert des Soldaten, den Arm der richtigen 
Mutter sowie den ausgestreckten Arm Salomons und die linke Hand auf seinem Her-
zen als zentrale Elemente hervorheben. Mit anderen Worten isolieren ihre Zeich-
nungsmuster alle Details, die das Verständnis der dargestellten Geschichte erlauben. 
Die Hand auf dem Herzen Salomons und seine Geste in Richtung des Soldaten ver-
weisen in ihren Augen auf die vernunftgeleitete menschliche Gerechtigkeit, wäh-
rend die Kinder, die Mütter und das Schwert die ergänzenden kontextuellen Infor-
mationen liefern. Die von den Schülern vorgenommenen Ausschnitte entsprechen 
einer Bildlektüre, die ein Spannungsfeld zwischen den Bildelementen und der 
Kenntnis der alttestamentarischen Geschichte eröffnet.

Die Novizen-Gruppe produziert indes Zeichnungsmuster ( Abb. 1 C ), die sich 
deutlich von denen der Frame-Gruppe unterscheiden : Nun fesseln die beiden Säug-
linge und das Schwert die Aufmerksamkeit, während Salomon als nebensächlich 
behandelt wird und auch seine linke Hand auf dem Herzen nicht hervorgehoben 
wird. Die Umkreisungen sind weitflächiger und weniger auf einzelne Details des 
Gemäldes konzentriert. Anders als in der Frame-Gruppe betonen sie nicht die plani-
metrische Dimension, arbeiten aber dennoch deutlich die drei Hauptelemente her-
aus und siedeln den Schwerpunkt der szenischen Choreografie auf der linken Bild-
seite an. Für die Kinder dieser Schulklasse geht von Wicars Gemälde eine ungeheure 
Gewalt aus, da ihrer Auffassung nach ein Soldat mit der Tötung von Kleinkindern 
beschäftigt scheint. Sie kommen nicht im Entferntesten auf den Gedanken, dass es 
sich um eine allegorische Darstellung der Gerechtigkeit handeln könnte. Im Gegen-
teil, sie bringen ein Verständnis des Kunstwerks zum Ausdruck, das der an die Kin-
der der Frame-Gruppe vorab vermittelten Interpretation diametral entgegengesetzt 
ist. Der Gegensatz zwischen dem profanen Blick der Schüler und dem musealen Dis-
kurs kann Neugier erzeugen, aber auch für ein gewisses Desinteresse sorgen, das 
möglicherweise mit dem Gefühl einer von den Experten ausgeübten symbolischen 
Gewalt einhergeht.23 

Diese aus den Zeichnungsmustern abgeleitete Bildlektüre kann zu einer Ausdif-
ferenzierung des musealen Diskurses beitragen und dabei helfen, die Elemente zu 
ermitteln, die für die abweichenden Einschätzungen verantwortlich sind. Das man-
gelnde Interesse der Novizen-Gruppe an der Figur Salomons lässt sich so zum Bei-
spiel aus bisher unbeachteten Gründen erklären. Bei der verbalen Auswertung der 



77

Regards croisés, No. 7, 2017

Max Imdahls Ikonik und die Entgrenzung des Wissens

Tablets wurde deutlich, dass Salomon deshalb keine Beachtung fand, weil ihm das 
falsche Geschlecht zugeordnet wurde : Seine Toga und das lange Haar entsprachen 
in den Augen der Kinder weiblichen Attributen, und ihrer Meinung nach vermag 
eine Frau gegen einen Mann mit gezücktem Schwert nichts auszurichten ( diese 
genderspezifische Repräsentation der Autorität sollte im Rahmen einer Verlänge-
rung des pädagogischen Programms befragt werden). Unverkennbar verläuft die 
Sinnkonstituierung bei den Kindern der Novizen-Gruppe anders als bei den Teil-
nehmern der Frame-Gruppe : Während die vorbereiteten Kinder eine Deutung ent-
wickeln, die eine Synthese aus Bildimmanenz und kontextuellem Wissen darstellt, 
praktizieren diejenigen, die das Werk unvorbereitet entdecken, eine indizienorien-
tierte Lektüre, die auf dem Wiedererkennen persönlich erlebter gesellschaftlicher 
Vorstellungen beruht. Tatsächlich betonen die eingekreisten Bildelemente die ver-
meintliche Realität der dargestellten Szene mit ihren internen Kausalzusammen-
hängen, während im Falle der anderen Gruppe eine symbolische Verknüpfung 
stattfindet, die über die dargestellte Szene hinausweist und Salomons Handeln mit 
dem abstrakten Gerechtigkeitsgedanken assoziiert.

Das zweite Gemälde, das die Schüler auf seine bedeutungstragenden Elemente 
untersuchen sollten, gehörte nicht zu den von der Frame-Gruppe vorab analysierten 
Werken, sodass keine der beiden Gruppen über entsprechende Informationen zu 
den Absichten des Malers verfügte. Jean-Jacques Davids Gemälde Bélisaire deman-
dant l’aumône [ Belisar bittet um Almosen, Abb. 2 A ] entstand 1781 und sollte seinem 
Urheber die Aufnahme in die Académie royale de peinture et de sculpture ermög-
lichen. Es bezieht sich auf den römischen General Belisar, der mehrere Feldzüge 
erfolgreich für sich entschieden hatte und bei seinen Truppen nach Ansicht Kaiser 
Justinians zu beliebt wurde. Der Kaiser befahl, Belisar zu verbannen und ihm die 
Augen auszustechen, um jedes Risiko eines Aufstands gegen seine Macht zu vermei-
den. David stellt Belisar als Bettler mit einem Kind auf dem Arm auf den Stufen eines 
monumentalen Gebäudes dar. Das Kind hält den Helm des gestürzten Generals in 
den Händen. Eine Frau wirft einen Obulus in den Helm, während im Hintergrund 
ein Soldat fassungslos die Szene verfolgt. Die wichtigste Kraftlinie verbindet den 
Kopf Belisars mit dem des Soldaten. David wollte vor dem herrschaftlichen Bauwerk, 
das die gesellschaftliche Ordnung verkörpert, den Schrecken des Soldaten mit dem 
Blick seines bettelnden Generals verbinden. Der museale Diskurs zu diesem Kunst-
werk betont Davids Absicht, eine Allegorie auf die von den Machthabern verkann-
ten soldatischen Verdienste zu illustrieren. Nach ihrem Experiment mit dem Gemälde 
Wicars hielten nun beide Schülergruppen ihre Eindrücke zu Davids Darstellung 
auf den Tablets fest. Obwohl beide Klassen gleich viele und homogen verteilte 
Zeichnungsmuster eintrugen, lassen sich entscheidende Unterschiede erkennen. Die 
Frame-Gruppe ( Abb. 2 B ) konzentrierte sich vor allem auf den Ausdruck der Gesten 
und Gesichter ; nur die oberen Körperteile wurden betont : die Armbewegungen 
des Soldaten, sowie Hände und Köpfe der Frau, des Kindes und Belisars. Die ein-
gekreisten Zonen verweisen auf die Kraftlinie zwischen Belisar und dem Gesicht 
des Soldaten ; dazu kommt eine weitere zeichnerische Verdichtung zwischen den 



78

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

beiden monumentalen Säulen. Als Erklärung für diese Gewichtung nannten die 
Schüler keine eindeutige Deutungshypothese. Sie fragten sich vielmehr, welche 
Rolle die zwischen den Säulen im Halbdunkel liegenden Bildelemente für die dar-
gestellte Szene spielen könnten. Obwohl sie ihnen keine konkrete Bedeutung zu-
schreiben konnten, wollten sie trotzdem dieses ihrer Meinung nach wichtige Detail 
hervorheben. Unsere Auswertung zeigt, dass die Schüler der Frame-Gruppe auch 
ohne kontextuelle Informationen die Bildkomposition für die Sinnkonstruktion 
heranziehen.

Die Novizen-Gruppe ( Abb. 2 C ) bezog sich vor allem auf die drei Figuren des 
Soldaten, der Frau und des mit dem Kind assoziierten Belisar. Tatsächlich kreisten 
die Schüler alle drei Personen von Kopf bis Fuß ein. Das vierte Element, das sich aus 
den einander überlagernden Zeichnungen herauskristallisiert, ist die Bildzone, in 
der sich die Hände der Frau, des Kindes und des gefallenen Generals über dem Helm 
begegnen. Da sich der Anteil der Zeichnungsmuster zwischen beiden Gruppen in 
etwa die Waage hält, ist die Tatsache, dass sich die Novizen-Gruppe ausschließlich 
auf die szenische Choreografie und das Verhältnis der Figuren zueinander konzen-
triert, umso auffälliger. Als sich die Schüler zu den eingekreisten Schwerpunkten 
äußern sollten, betonten sie vor allem die Präsenz des Soldaten, der eine Frau beim 
Verteilen von Almosen überrascht : Seine Handbewegung drücke nicht nur Verblüf-
fung, sondern auch Tadel aus. Erneut finden wir hier die Merkmale einer indizien-
geleiteten Lektüre, die sich auf ein Indiz im Kontext der gemalten Szene bezieht, 
das für sich genommen keinerlei Aussagekraft hätte.

Ikonikat empfiehlt sich als geeignete Methode, um das Wechselverhältnis zwi-
schen Gemälde und Betrachter im musealen Kontext empirisch zu untersuchen. Die 
Analyse der Schülerzeichnungen konnte sehr unterschiedliche Perspektiven auf ein 
und dasselbe Bild herausarbeiten. Damit wird die These einer Diversität der visuel-
len Sinnproduktion gestützt, die sich in semiotischer Hinsicht als symbolisch oder 
indiziell bezeichnen lässt : Während bei denjenigen Kindern, die nicht an dem päda- 
gogischen Programm teilgenommen haben, das wiedererkennende Sehen über das 
sehende Sehen die Oberhand behält, bewegen sich die Kinder, die sich vorab mit den 
Kunstwerken beschäftigt hatten, in einem Spannungsfeld zwischen sehendem und 
wiedererkennendem Sehen ; sie hinterfragen vermehrt die visuelle Sinnproduktion. 
Nicht zuletzt kann die museale Institution dank der empirisch zutage geförderten 
Interpretationsvielfalt vor allem im Hinblick auf die Kunstvermittlung ihre Publi-
kumspolitik überdenken. Auch die Experten profitieren von den vielfältigen Per-
spektiven, die zu Neuentdeckungen der Kunstwerke und einer partizipativen Ge-
staltung des Museums Anlass geben können. 

Indem Max Imdahls Ikonik sich auf den Akt des Betrachtens fokussiert, liefert 
sie fruchtbare Anstöße für Studien über Bilder. Es mag bequem sein, diesen Ansatz 
zu kritisieren, weil er sich vermeintlich auf zeitgenössische Betrachtungsformen 
konzentriert und sich daher von der Künstlerintention entfernt oder einer verall-
gemeinernden Auffassung des Betrachtens Vorschub leistet. Doch die Imdahls Idee 
zugrundeliegende Hermeneutik ermöglicht eine Denkbewegung, die die historische 



79

Regards croisés, No. 7, 2017

Max Imdahls Ikonik und die Entgrenzung des Wissens

und gesellschaftliche Dimension des Betrachtens miteinschließt. Tatsächlich wird 
die Diskursivität des Visuellen nicht unterschätzt,24 die Ikonik schafft vielmehr erst 
die nötige Distanz, um sie zu hinterfragen. Diese Perspektive findet sich bereits in 
zahlreichen Forschungsarbeiten, die Max Imdahls Ansatz noch nicht berücksichti-
gen : Man darf hoffen, dass die französische Rezeption seines Werks ihr noch weiter 
zum Durchbruch verhilft.

1 Gottfried Boehm, Was ist ein Bild ?, München : Wilhelm Fink Verlag, 1994.

2 Max Imdahl, » Ikonik. Bilder und ihre Anschauung «, in : Gottfried Boehm, Was ist ein Bild ?,  
München : Wilhelm Fink Verlag, 1994, S. 300–324.

3 Zum Beispiel : Ralf Bohnsack, Qualitative Bild- und Videointerpretation. Die dokumentarische  
Methode, Opladen : Budrich, 2009 ; Roswitha Breckner, Sozialtheorie des Bildes. Zur interpretativen 
Analyse von Bildern und Fotografien, Bielefeld : Transcript, 2010 ; Jürgen Raab, Visuelle Wissens- 
soziologie. Theoretische Konzeption und materiale Analysen, Konstanz : UVK, 2008.

4 Imdahl und Koselleck organisierten zum Beispiel 1976 eine gemeinsame Forschergruppe mit  
dem Titel » Todesbilder und Totenmale. Politische Ikonologie zwischen Kunst und Politik «.

5 Die kursivierten Stellen sind im Original unterstrichen. Die in den Protokollen benutzten  
Abkürzungen » I. « und » T. « beziehen sich jeweils auf » Imdahl « und » Teilnehmer «.

6 Max Imdahl, » Arbeiter diskutieren moderne Kunst. Seminare im Bayerwerk Leverkusen  
( Josef Albers, Piet Mondrian, François Morellet ) «, in : Jürgen Stöhr ( Hg.), Ästhetische Erfahrung  
heute, Köln : DuMont, 1996, S. 208. 

7 Ebd., S. 209.

8 Ebd., S. 216.

9 Gottfried Boehm, » Einübung in das Sehen › Arbeiter diskutieren moderne Kunst ‹ «,  
in : Frankfurter Allgemeine Zeitung, 6.1.1983, Nr. 4, S. 18.

10 Walter Scharf und Eberhard Weise ( Hg.), Diskussionen über Malerei mit Max Imdahl. Seminare  
mit Vertrauensleuten der Bayer AG Leverkusen, Leverkusen : Hausdruckerei der Bayer AG Leverkusen, 
1988, S. 22.

11 Ebd., S. 23.

12 Ebd., S. 39.

13 Vgl. auch den Beitrag von Mira Fliescher in diesem Heft, S. 35.

14 Vgl. vor allem Joan Hart, » Erwin Panofsky and Karl Mannheim : A Dialogue on Interpretation «,  
in : Critical Inquiry, 1993, Bd. 19, Nr. 3, S. 534–566.

15 Bohnsack, Qualitative Bild- und Videointerpretation, op. cit. 

16 Breckner, Sozialtheorie des Bildes, op. cit. 

17 Raab, Visuelle Wissenssoziologie, op. cit. 

18 Michael R. Müller, » Bildcluster. Zur Hermeneutik einer veränderten sozialen Gebrauchsweise  
der Fotografie «, in : Sozialer Sinn 17, Heft 1, 2016

19 Abkürzung für » Ikonik Analysis Toolkit «, www.ikonikat.org.



80

Regards croisés, No. 7, 2017

Mathias Blanc

20 Im Jahr 2014 hat der Verein für französisch-amerikanische Zusammenarbeit French Regional  
American Museum Exchange ( FRAME ) das pädagogische Programm » Des Maux, des Musées, des Mots 
/ Curating a Culture of Respect « zwischen den Straßburger Museen und dem amerikanischen Clark 
Art Institute in Williamstown sowie verschiedenen Schulen in beiden Städten ins Leben gerufen.  
Ziel des Programms war die ( vorbeugende ) Sensibilisierung der Schüler für die Gewaltproblematik, 
wobei der museale Raum als geeignete Bühne genutzt wurde, um unterschiedliche Gewaltformen  
zu hinterfragen ( » von der Einschüchterung über Isolierung, Andersartigkeit und Ungerechtigkeit bis 
hin zum Mobbing « ). Ab 2015 nahm auch das Palais des Beaux-Arts de Lille an diesem Programm teil 
und lud mehrere Schulen aus der Nachbargemeinde Lomme zum Mitmachen ein.

21 Entworfen und koordiniert von Mathias Blanc, elektronische Entwicklung von Julien Wylleman, 
François Gabrielli und Cécile Picard-Limpens. 

22 Je stärker die Zeichnungen einander überlagern, desto mehr verändert sich deren Farbe von Dunkel- 
blau zu Weiß : über Hellblau, Grün, Gelb, Orange und schließlich Rot.

23 Dieses Ergebnis wurde durch einen Test mit einer digitalen Reproduktion an 40 Erwachsenen  
bestätigt, die keine regelmäßigen Museumsbesucher waren. Sie begleiteten ihre Zeichnungsmuster  
mit Kommentaren wie » das ist nichts für mich, ich verstehe überhaupt nichts davon «. Ihre Bild- 
lektüre war mit derjenigen der Novizen-Gruppe identisch.

24 Boris Traue, » Visuelle Diskursanalyse. Ein programmatischer Vorschlag zur Untersuchung von Sicht- 
und Sagbarkeiten im Medienwandel «, in : Zeitschrift für Diskursforschung, 2, 2013, Heft 1, S. 117–136.


