e r Revue belge de philologie et
p d'histoire

S B

Schilling (Heinz) & Toth (Istvan Gyorgy), eds. Cultural Exchange
in Early Modern Europe

Monique Weis

Citer ce document / Cite this document :

Weis Monique. Schilling (Heinz) & Toth (Istvan Gyoérgy), eds. Cultural Exchange in Early Modern Europe. In: Revue belge
de philologie et d'histoire, tome 88, fasc. 4, 2010. Histoire médiévale, moderne et contemporaine. pp. 1378-1379;

https://www.persee.fr/doc/rbph_0035-0818 2010 num_88_4 8000 t32_1378_0000_2

Fichier pdf généré le 18/04/2018

@ @ creative
commons


https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/rbph
https://www.persee.fr/collection/rbph
https://www.persee.fr/doc/rbph_0035-0818_2010_num_88_4_8000_t32_1378_0000_2
https://www.persee.fr/doc/rbph_0035-0818_2010_num_88_4_8000_t32_1378_0000_2
https://www.persee.fr/doc/rbph_0035-0818_2010_num_88_4_8000_t32_1378_0000_2
https://www.persee.fr/authority/414527
https://www.persee.fr/doc/rbph_0035-0818_2010_num_88_4_8000_t32_1378_0000_2

1378 KRONIEK

I’avait présenté aux autorités anversoises, qui 1’ignorérent. Sa mise en ceuvre aurait
exigé des moyens pharaoniques et le contexte politique ne s’y prétait plus. La révolte
et la scission des Pays-Bas avaient mis fin a I’age d’or d’Anvers et a sa domination
sur I’Escaut. Les terres englouties n’étaient plus de son ressort. Apres 1585, seule
la diaspora protestante avait pu conserver les biens que la bourgeoisie anversoise
possédait en Zélande, et notamment dans le Zuid-Beveland. Elle y trouva refuge avant
de prendre un nouveau départ dans les Provinces-Unies.

Des cartes dynamiques, particulierement éclairantes, et des vues anciennes du
Zuid-Beveland complétent cette magistrale étude. — Willy STEURS.

Histoire culturelle — Culturele geschiedenis (XvVI¢ — XVII® s./e.)

SCHILLING (Heinz) & TOTH (Istvan Gyorgy), eds. Cultural Exchange in Early
Modern Europe. Cambridge, Cambridge University Press, 2006 (RELIGION AND
CULTURAL EXCHANGE IN EUROPE, 1400-1700, 1) ; un vol. in-8°, XxXi-412 p. — Ce
recueil d’articles est le premier d’une série de quatre volumes publiée par les Cambridge
University Press et consacrée aux échanges culturels en Europe entre 1400 et 1700.
A T’origine de cette ambitieuse entreprise se trouve un projet de recherches soutenu
par la Fondation européenne de la Science et confié a la direction générale de Robert
Muchembled (Université de Paris X111) et de William Monter (Northwestern University,
Illinois). Les autres volumes de la série portent sur les villes et les échanges culturels,
sur les correspondances et les échanges culturels, ainsi que sur le role des échanges
culturels dans la formation de I’identité européenne. Le volume sur la religion et
les échanges culturels en Europe entre 1400 et 1700 a été dirigé par les historiens
allemand Heinz Schilling et hongrois Istvan Gydrgy Toth. Ce dernier est décédé avant
la parution de I’ouvrage qui est par conséquent dédié a sa mémoire.

Une bonne douzaine d’auteurs venus d’horizons trés divers se penchent ici sur
les incidences culturelles des croyances religieuses, de leurs modes d’expression et
leurs mises en pratique a la fin du Moyen Age et pendant la premiére modernité. Ils
s’intéressent tant aux vecteurs culturels des conflits a connotation confessionnelle qui
déchirent le continent a 1’époque des Réformes et de la confessionnalisation qu’au
role de la religion dans 1’émergence des cultures coloniales dans le Nouveau Monde
et dans les relations tendues avec les franges orientales, orthodoxes ou musulmanes,
du continent. Des articles a la fois synthétiques et originaux qui sont autant d’études
de cas, centrées sur un pays ou une région pendant toute la période examinée ou a un
moment plus précis de leur histoire, nous font découvrir la Bohéme (Olivier Chaline),
la Pologne-Lituanie (Daniel Tollet), la Hongrie tiraillée entre les Habsbourg et les
Ottomans (Istvan Toéth), la Transylvanie (Maria Craciun) et la Bohéme (Martin Elbel).

Quatre contributions traitent des rituels et de 1’iconographie comme moyens de
persuasion et d’action des différentes Eglises rivales, de I’architecture urbaine (Heinz
Schilling) aux entrées épiscopales solennelles (José Pedro Paiva), en passant par les
funérailles pontificales (Maria Antonietta Visceglia). La dimension comparative est
présente dans beaucoup de ces articles. Il en va de méme pour la partie centrée sur les
moyens de communication qui aborde les rapports entre 1’oralité, I’écrit et I’'imprimé
dans le genre du sermon en Angleterre (Ian Green), les fonctions pédagogiques des
catéchismes et des emblémes (Stefan Ehrenpreis) et les réseaux scripturaires entretenus
par les communautés de réfugiés au XvI© siecle (Mark Greengrass). Guido Marnef
propose une réflexion sur les chambres de rhétorique et leur importance capitale
pour la transmission des idées religieuses aux Pays-Bas, tandis que Judith Pollmann
s’intéresse aux liens étroits entre la chanson populaire et les mouvements réformateurs.

Deux articles programmatiques ouvrent le recueil : le premier est di a William
Monter, le deuxiéme aux deux éditeurs du volume. Schilling et Toth rappellent



CHRONIQUE 1379

les nombreuses frontieres religieuses et culturelles qui caractérisent les sociétés
européennes a 1’époque de la confessionnalisation, des frontiéres entre empires aux
frontieres entre familles. IIs présentent ainsi le projet fédérateur de 1’ European Science
Foundation en ’intégrant dans la récente production historiographique a 1’échelle
européenne. Les considérations d’ouverture de Monter, un des deux responsables de
la série, sont particulieérement stimulantes étant donné qu’elles jettent des ponts de
I’époque 1400-1700 vers le début du XXI° siécle et nos interrogations sur la coexistence
pacifique des confessions et la prégnance culturelle de la religion sous ses différentes
formes. — Monique WEIS.

VAN DIXHOORN (Arjan). Lustige geesten. Rederijkers in de Noordelijke Neder-
landen (1480-1650). Amsterdam, University Press, 2009 ; één deel in-8°, 448 p.
Prijs: 39,50 €. — “Retorijckers, wijvensmijters, kannen-kijkers”. Het beeld van de
zeventiende-eeuwse rederijkers als vrolijke drinkebroers heeft zich stevig in het collec-
tieve geheugen genesteld. In zijn boek Lustige geesten. Rederijkers in de Noordelijke
Nederlanden (1480-1650) stelt Arjan van Dixhoorn dit beeld echter grondig bij.
De rederijkerkamers uit de Noordelijke Nederlanden waren na 1616 helemaal niet
de “dode rivierarmen van de literaire hoofdstroom” waarvoor literatuurhistorici ze
meestal houden. Om dit aan te tonen, wil van Dixhoorn de betekenis van de kamers
voor hun leden, hun publiek en de maatschappij waarin ze functioneerden onder-
zoeken en zo de geschiedenis van de rederijkers als beweging in beeld brengen. Omdat
die geschiedenis, volgens van Dixhoorn, niet helemaal parallel liep met die van de
rederijkersliteratuur is een historische blik een welkome aanvulling op het literair-
historische perspectief. Een dergelijke benadering laat bovendien toe bepaalde clichés
bij te stellen of zelfs definitief te verwerpen.

Zo verklaart het literair-historische model de aantasting van de positie van
de rederijkerskamers via een tweevoudige marginalisering. Ten eerste zou hun
maatschappelijke rol als spreekbuis van de gemeenschap verloren zijn gegaan wat
zich ook weerspiegelde in een verandering van hun ledenbestand door het vertrek van
de elites. Ten tweede stonden ook de literaire principes van de kamers ter discussie:
het collectieve ambachtelijke rederijkerswezen kwam onder druk te staan doordat
individueel meesterschap in informeel gezelschap belangrijker werd. Van Dixhoorn
wil de geldigheid van dit verklaringsmodel onderzoeken door na te gaan wat die
maatschappelijke rol precies was, wie de rederijkers waren, wat hun plaats was in
het culturele, intellectuele en literaire veld en of en wanneer een verandering in de
publieke ruimte plaatsgreep en welke gevolgen die had voor de rederijkerscultuur.

De auteur heeft zich daarvoor bijzonder goed gedocumenteerd. In zijn rijk gestof-
feerd en gedetailleerd boek toont hij zich een kenner van het rederijkersleven in al
zijn facetten. De rederijkerscultuur komt in Lustige Geesten dan ook als een complex
gegeven naar voren dat zich doorheen de bestudeerde periode voortdurend aanpaste aan
de wijzigende contexten. Die complexiteit toont zich niet enkel in de conjunctuur van
de beweging — externe bedreigingen leidden soms tot een teloorgang van de kamers,
terwijl ze in andere gevallen net een stimulans voor het kamerleven betekenden — maar
ook in het ledenbestand. Lidmaatschap van een rederijkerskamer hoefde niet voor
iedereen dezelfde betekenis te hebben. In tegenstelling tot andere historici, kent van
Dixhoorn aan de kamers vooral een pedagogisch-didactische functie toe: ambiticuze
jongeren (en ouderen) konden zich er communicatieve en intellectuele vaardigheden
eigen maken. Maar tegelijk bood de kamer ook een platform om talent tentoon te
spreiden of een netwerk om eigen werk gepubliceerd te krijgen. Die veelheid aan func-
ties zorgde ervoor dat deze verenigingen hun leden uit alle sociale lagen rekruteerden.

Van Dixhoorn toont aan dat de kamers zeker tot 1650 (maar ook later) geen
gesloten elitaire clubs werden en stelt oudere verklaringsmodellen dus op minstens



	Informations
	Informations sur Monique Weis

	Pagination
	1378
	1379


