
Revue belge de philologie et
d'histoire

Schilling (Heinz) & Toth (István György), eds. Cultural Exchange
in Early Modern Europe
Monique Weis

Citer ce document / Cite this document :

Weis Monique. Schilling (Heinz) & Toth (István György), eds. Cultural Exchange in Early Modern Europe. In: Revue belge

de philologie et d'histoire, tome 88, fasc. 4, 2010. Histoire médiévale, moderne et contemporaine. pp. 1378-1379;

https://www.persee.fr/doc/rbph_0035-0818_2010_num_88_4_8000_t32_1378_0000_2

Fichier pdf généré le 18/04/2018

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/rbph
https://www.persee.fr/collection/rbph
https://www.persee.fr/doc/rbph_0035-0818_2010_num_88_4_8000_t32_1378_0000_2
https://www.persee.fr/doc/rbph_0035-0818_2010_num_88_4_8000_t32_1378_0000_2
https://www.persee.fr/doc/rbph_0035-0818_2010_num_88_4_8000_t32_1378_0000_2
https://www.persee.fr/authority/414527
https://www.persee.fr/doc/rbph_0035-0818_2010_num_88_4_8000_t32_1378_0000_2


KRONIEK1378

l’avait présenté aux autorités anversoises, qui l’ignorèrent. Sa mise en œuvre aurait 
exigé des moyens pharaoniques et le contexte politique ne s’y prêtait plus. La révolte 
et la scission des Pays-Bas avaient mis fin à l’âge d’or d’Anvers et à sa domination 
sur l’Escaut. Les terres englouties n’étaient plus de son ressort. Après 1585, seule 
la diaspora protestante avait pu conserver les biens que la bourgeoisie anversoise 
possédait en Zélande, et notamment dans le Zuid-Beveland. Elle y trouva refuge avant 
de prendre un nouveau départ dans les Provinces-Unies.

Des cartes dynamiques, particulièrement éclairantes, et des vues anciennes du 
Zuid-Beveland complètent cette magistrale étude. – Willy Steurs. 

Histoire culturelle – Culturele geschiedenis (xvie – xviie s./e.)

Schilling (Heinz) & Toth (István György), eds. Cultural Exchange in Early 
Modern Europe. Cambridge, Cambridge University Press, 2006 (Religion and 
Cultural Exchange in Europe, 1400-1700, 1)  ; un vol. in-8°, xxiii-412 p. – Ce 
recueil d’articles est le premier d’une série de quatre volumes publiée par les Cambridge 
University Press et consacrée aux échanges culturels en Europe entre 1400 et 1700. 
À l’origine de cette ambitieuse entreprise se trouve un projet de recherches soutenu 
par la Fondation européenne de la Science et confié à la direction générale de Robert 
Muchembled (Université de Paris xiii) et de William Monter (Northwestern University, 
Illinois). Les autres volumes de la série portent sur les villes et les échanges culturels, 
sur les correspondances et les échanges culturels, ainsi que sur le rôle des échanges 
culturels dans la formation de l’identité européenne. Le volume sur la religion et 
les échanges culturels en Europe entre 1400 et 1700 a été dirigé par les historiens 
allemand Heinz Schilling et hongrois István György Tóth. Ce dernier est décédé avant 
la parution de l’ouvrage qui est par conséquent dédié à sa mémoire.  

Une bonne douzaine d’auteurs venus d’horizons très divers se penchent ici sur 
les incidences culturelles des croyances religieuses, de leurs modes d’expression et 
leurs mises en pratique à la fin du Moyen Âge et pendant la première modernité. Ils 
s’intéressent tant aux vecteurs culturels des conflits à connotation confessionnelle qui 
déchirent le continent à l’époque des Réformes et de la confessionnalisation qu’au 
rôle de la religion dans l’émergence des cultures coloniales dans le Nouveau Monde 
et dans les relations tendues avec les franges orientales, orthodoxes ou musulmanes, 
du continent. Des articles à la fois synthétiques et originaux qui sont autant d’études 
de cas, centrées sur un pays ou une région pendant toute la période examinée ou à un 
moment plus précis de leur histoire, nous font découvrir la Bohême (Olivier Chaline), 
la Pologne-Lituanie (Daniel Tollet), la Hongrie tiraillée entre les Habsbourg et les 
Ottomans (István Tóth), la Transylvanie (Maria Craciun) et la Bohême (Martin Elbel). 

Quatre contributions traitent des rituels et de l’iconographie comme moyens de 
persuasion et d’action des différentes Églises rivales, de l’architecture urbaine (Heinz 
Schilling) aux entrées épiscopales solennelles (José Pedro Paiva), en passant par les 
funérailles pontificales (Maria Antonietta Visceglia). La dimension comparative est 
présente dans beaucoup de ces articles. Il en va de même pour la partie centrée sur les 
moyens de communication qui aborde les rapports entre l’oralité, l’écrit et l’imprimé 
dans le genre du sermon en Angleterre (Ian Green), les fonctions pédagogiques des 
catéchismes et des emblèmes (Stefan Ehrenpreis) et les réseaux scripturaires entretenus 
par les communautés de réfugiés au xvie siècle (Mark Greengrass). Guido Marnef 
propose une réflexion sur les chambres de rhétorique et leur importance capitale 
pour la transmission des idées religieuses aux Pays-Bas, tandis que Judith Pollmann 
s’intéresse aux liens étroits entre la chanson populaire et les mouvements réformateurs. 

Deux articles programmatiques ouvrent le recueil  : le premier est dû à William 
Monter, le deuxième aux deux éditeurs du volume. Schilling et Tóth rappellent 



cHRONIQUE 1379

les nombreuses frontières religieuses et culturelles qui caractérisent les sociétés 
européennes à l’époque de la confessionnalisation, des frontières entre empires aux 
frontières entre familles. Ils présentent ainsi le projet fédérateur de l’European Science 
Foundation en l’intégrant dans la récente production historiographique à l’échelle 
européenne. Les considérations d’ouverture de Monter, un des deux responsables de 
la série, sont particulièrement stimulantes étant donné qu’elles jettent des ponts de 
l’époque 1400-1700 vers le début du xxie siècle et nos interrogations sur la coexistence 
pacifique des confessions et la prégnance culturelle de la religion sous ses différentes 
formes. – Monique Weis.

Van Dixhoorn (Arjan). Lustige geesten. Rederijkers in de Noordelijke Neder
landen (1480-1650). Amsterdam, University Press, 2009  ; één deel in-8°, 448  p. 
Prijs: 39,50  €. – “Retorijckers, wijvensmijters, kannen-kijkers”. Het beeld van de 
zeventiende-eeuwse rederijkers als vrolijke drinkebroers heeft zich stevig in het collec-
tieve geheugen genesteld. In zijn boek Lustige geesten. Rederijkers in de Noordelijke 
Nederlanden (1480-1650) stelt Arjan van Dixhoorn dit beeld echter grondig bij. 
De rederijkerkamers uit de Noordelijke Nederlanden waren na 1616 helemaal niet 
de “dode rivierarmen van de literaire hoofdstroom” waarvoor literatuurhistorici ze 
meestal houden. Om dit aan te tonen, wil van Dixhoorn de betekenis van de kamers 
voor hun leden, hun publiek en de maatschappij waarin ze functioneerden onder-
zoeken en zo de geschiedenis van de rederijkers als beweging in beeld brengen. Omdat 
die geschiedenis, volgens van Dixhoorn, niet helemaal parallel liep met die van de 
rederijkersliteratuur is een historische blik een welkome aanvulling op het literair-
historische perspectief. Een dergelijke benadering laat bovendien toe bepaalde clichés 
bij te stellen of zelfs definitief te verwerpen.

Zo verklaart het literair-historische model de aantasting van de positie van 
de rederijkerskamers via een tweevoudige marginalisering. Ten eerste zou hun 
maatschappelijke rol als spreekbuis van de gemeenschap verloren zijn gegaan wat 
zich ook weerspiegelde in een verandering van hun ledenbestand door het vertrek van 
de elites. Ten tweede stonden ook de literaire principes van de kamers ter discussie: 
het collectieve ambachtelijke rederijkerswezen kwam onder druk te staan doordat 
individueel meesterschap in informeel gezelschap belangrijker werd. Van Dixhoorn 
wil de geldigheid van dit verklaringsmodel onderzoeken door na te gaan wat die 
maatschappelijke rol precies was, wie de rederijkers waren, wat hun plaats was in 
het culturele, intellectuele en literaire veld en of en wanneer een verandering in de 
publieke ruimte plaatsgreep en welke gevolgen die had voor de rederijkerscultuur. 

De auteur heeft zich daarvoor bijzonder goed gedocumenteerd. In zijn rijk gestof-
feerd en gedetailleerd boek toont hij zich een kenner van het rederijkersleven in al 
zijn facetten. De rederijkerscultuur komt in Lustige Geesten dan ook als een complex 
gegeven naar voren dat zich doorheen de bestudeerde periode voortdurend aanpaste aan 
de wijzigende contexten. Die complexiteit toont zich niet enkel in de conjunctuur van 
de beweging – externe bedreigingen leidden soms tot een teloorgang van de kamers, 
terwijl ze in andere gevallen net een stimulans voor het kamerleven betekenden – maar 
ook in het ledenbestand. Lidmaatschap van een rederijkerskamer hoefde niet voor 
iedereen dezelfde betekenis te hebben. In tegenstelling tot andere historici, kent van 
Dixhoorn aan de kamers vooral een pedagogisch-didactische functie toe: ambitieuze 
jongeren (en ouderen) konden zich er communicatieve en intellectuele vaardigheden 
eigen maken. Maar tegelijk bood de kamer ook een platform om talent tentoon te 
spreiden of een netwerk om eigen werk gepubliceerd te krijgen. Die veelheid aan func-
ties zorgde ervoor dat deze verenigingen hun leden uit alle sociale lagen rekruteerden. 

Van Dixhoorn toont aan dat de kamers zeker tot 1650 (maar ook later) geen 
gesloten elitaire clubs werden en stelt oudere verklaringsmodellen dus op minstens 


	Informations
	Informations sur Monique Weis

	Pagination
	1378
	1379


