Weis (Monique), « Définir et condamner le quakerisme », iz Recous
(Noémie), KRUMENACKER (Yves) (dir.), Le Protestant et [’Hétérodoxe. Entre

E glises et Etats (xvit-xvut® siécles), p. 247-260

DOI : 10.15122/isbn.978-2-406-09704-4.p.0247

La diffusion ou la divulgation de ce document et de son contenu via Internet ou tout autre moyen
de communication ne sont pas autorisées hormis dans un cadre privé,

© 2019. Classiques Garnier, Paris.
Reproduction et traduction, méme partielles, interdites.
Tous droits réservés pour tous les pays.



WEIs (Monique), « Définir et condamner le quakerisme »

RisuMiE — A la fin duxvi® sidcle une polémique contre les Quakers se déploie en
Angleterre. De nombreux arguments théologiques et procédés rhétoriques sont utilisés
pour discréditer la nouvelle “hérésie” dite “de la lumiere intérieure”. On distingue dans
cette polémique des continuités mais aussi des ruptures par rapport aux combats menés

par des polémistes réformés contre les “spiritualistes” depuis le milieu du xvi® siecle, et
au role des autorités politiques dans la condamnation de ces hétérodoxes.

Mots-cLEs — Minorité, dissidence, spiritualité, non-violence, conformité, exclusion



DEFINIR ET CONDAMNER
LE QUAKERISME

Ma réflexion sur le quakerisme et sa condamnation s’inscrit dans un
questionnement général, au centre du présent ouvrage, sur la nature
et le sort des hétérodoxies internes au protestantisme. Pourquoi la
pluralité des croyances, des pratiques et des formes d’organisation,
qui semble étre inscrite dans la nature méme des courants issus de
la Réformation du XVI® siecle, se heurte-t-elle a tant de résistances ?
Quelles sont les constantes dans les réactions des autorités religieuses
et civiles, et surtout dans leurs discours sur et contre ces hétérodoxies ?
Quelles sont les différences les plus significatives ? Mon étude de cas
centrée sur les Quakers et 'anti-quakerisme politique en Angleterre au
XVII siecle n’est qu'une contribution parmi d’autres a des recherches
et des discussions toujours en cours sur le vaste sujet du rapport a
I’ Autre dans le contexte des divisions confessionnelles'.

UN COURANT MARGINAL

La Société religieuse des Amis, mieux connue sous le nom de
« Quakers », prend naissance dans le Nord de I’Angleterre au milieu
du xvir siecle, a une époque de grande fermentation politique et
religieuse. 1652 peut étre considéré comme 'année de la fondation
puisqu’elle voit le prédicateur George Fox (1624-1680), le pere du
mouvement, s'attirer des adeptes de plus en plus nombreux, surtout

1 Voir entre autres : Bernat, Chrystel et Bost, Hubert (dir.), Enoncer/Dénoncer I' Autre. Discours
et représentations du différend confessionnel a I'époque moderne, Bibliothéque de I'Ecole des
Hautes Etudes, Sciences religieuses, Turnhout, Brepols, 2012.

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



248 MONIQUE WEIS

dans ce que les Quakers appellent «la région de 1652 », au coeur
du Lancashire. Profitant d’'un contexte propice’, le « quakerisme »
connait un essor rapide, a I'image d’autres courants dits « radicaux »,
tel le baptisme, notamment dans le milieu des « Seekers », des « cher-
chant » mécontents de 'Eglise d’Angleterre, de ses dogmes et struc-
tures rigides.

Les peines de prison que doivent purger les meneurs de la Société
des Amis n'entament pas ce succes, bien au contraire. George Fox est
emprisonné au moins huit fois, suite a des préches provocateurs, tenus
en plein air, malgré les interdictions, au refus de payer les impdts
ecclésiastiques ou a d’autres comportements jugés blasphématoires et
séditieux. Or, ces persécutions qui se soldent souvent par des peines
infamantes et qui peuvent aller, dans de rares cas et surtout dans le
Nouveau Monde, jusqu’au martyre, ne font que renforcer I'’enthousiasme
des adeptes’.

Des 1654, la Société religieuse des Amis est présente a Londres et
se répand dans le Sud de I’Angleterre. Il est tres difhicile de chiffrer
le nombre d’adhérents pour ces premieres années et méme pour les
périodes ultérieures, étant donné le caractere peu institutionnalisé du
quakerisme. Le role des Assemblées locales, guidées par leurs Anciens,
est prépondérant, méme si les liens entre les diftérentes communautés
se renforcent a partir des années 1660, aussi pour garantir une certaine
harmonie des pratiques. Il faut garder a I'esprit qu’il ne s’est jamais

2 Hughes, Ann, « Religion, 1640-1660 », dir. B. Coward, A Companion to Stuart Britain,
Wiley-Blackwell, 2009, p. 350-378 ; Rosman, Doreen, The Evolution of the English
Churches, 1500-2000, Cambridge, Cambridge University Press, 2003, p. 95-97. Voir
aussi : Hill, Christopher, The World Turned Upside Down : Radical ldeas During the English
Revolution, Londres, Penguin, 1975. Il s’agit d'un contexte marqué par 'interregne agité
d’Olivier Cromwell (1649-1658), apres les affres de la guerre civile entre 1642 et 1649,
et I'exécution de Charles I Stuart en 1649 ; d’une période de grand foisonnement
religieux, dans une relative liberté (et une anarchie certaine), malgré la prédominance
officielle du puritanisme ; d’un contexte qui fait naitre et fleurir des peurs et des attentes
d’ordre eschatologique, liées entre autres au retour du Messie et a la fin des temps ; la
notion de «Second Coming » est en effet essentielle pour comprendre les débuts du
quakerisme.

3 Sur les débuts du quakerisme : Moore, Rosemary, Light in Their Conscience : Early Quakers
in Britain, 1646-16606, Pennsylvania State University Press, 2000. De maniére générale :
Davies, Adrian, The Quakers in English Society, 1655-1725, Oxford, Oxford University Press,
2000 ; Moore, Rosemary, « Seventeenth-century Context and Quaker Beginnings », dir.
S. W. Angell et P. Dandelion, The Oxford Handbook of Quaker Studies, Oxford, Oxford
University Press, 2013, p. 13-28.

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



DEFINIR ET CONDAMNER LE QUAKERISME 249

agi — et qu'il ne s’agit toujours pas — d’un phénomene de masse, mais
plutdét d’'un mouvement marginal®.

Le terme de « Quakers », d’abord forgé par des détracteurs et donc
péjoratif, puis récupéré par les Amis eux-mémes, fait référence a cer-
taines postures corporelles de piété, pratiquées dans les assemblées
et remarquées/décrites par beaucoup d’observateurs, jusqu’a Voltaire
dans ses Lettres philosophiques (1734). En effet, les Quakers cherchent a
« trembler devant Dieu » (« to tremble in the way of the Lord »). Ce recours
au « tremblement » est une vraie spécificité, méme si elle rappelle,
de preés ou de loin, d’autres pratiques désignées et décriées comme
« enthousiastes ». D’ailleurs, la Société des Amis présente de nombreuses
ressemblances avec d’autres courants dits « spiritualistes », logés aux
marges des voies « officielles » du protestantisme depuis le XVI® siecle.

Les adversaires de la premiere heure ne s’y trompent pas : des les
années 1660, de virulents pamphlets anti-Quaker dénoncent les « ori-
ginalités » de ce nouveau mouvement, en rappelant, de maniere plus
ou moins explicite, les reproches faits a d’autres «dissidences » dans
le passé, ainsi qu’au puritanisme, une forme particulierement mili-
tante du spiritualisme. La Société religieuse des Amis répond par des
contre-attaques apologétiques dont certaines ont connu une longévité
remarquable. Ainsi, la célebre Apologie (1675) de 1’Ecossais Robert Barclay
(1648-1690), chef de file de la deuxieme génération, vise a justifier le
grand dépouillement de la spiritualité Quaker aupres des hommes du
xVvIr siecle. Elle reste un livre de référence pour appréhender I'esprit
si particulier du quakerisme.

4 Aujourd’hui, il y aurait quelques 340000 Quakers dans le monde, toutes tendances
confondues. Louis, Jeanne Henriette, notice « Quakers », dir. P. Gisel, Encyclopédie du
protestantisme, Paris, PUF, Quadrige, 2006, p. 1141.

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



250 MONIQUE WEIS

QUAKERISME ET REFORME RADICALE

Les principes et objectifs qui sous-tendent les Assemblées d’Amis
jusqu’a nos jours sont les suivants’ :

1. larecherche d’une rencontre intérieure directe avec Dieu et sa révé-
lation, par le recours a des pratiques qui insistent sur l'expérience
personnelle. Y sont liées les notions d’« étincelle divine » (« dzvine
spark ») et de « lumiere intérieure » (« inner light ») que chaque étre
humain possederait, qu'il devrait chercher en soi et cultiver. Une
conséquence de cette spiritualité est I'importance du silence dans
le service divin, au détriment des chants, prieres et sacrements;

2. une organisation peu centralisée qui permet la guidance réciproque
mais rejette I'autorité hiérarchique. Il en résulte une grande auto-
nomie (et donc diversité) des communautés locales;

3. I'égalité spirituelle de tous, au nom du principe du sacerdoce univer-
sel (« the priesthood of all believers »). Les corollaires sont notamment
I’absence de ministres du culte au sens habituel du terme, la non-
existence d’une formation théologique spécifique, et une atticude
égalitaire a I'égard des femmes, y compris dans le domaine religieux;

4. une préférence pour la non-violence et, en conséquence, des posi-
tions pacifistes parfois trés marquées, ainsi que la volonté d’étre
un « témoin de Dieu » dans la société. Ces objectifs se sont notam-
ment concrétisés par la collaboration a des ceuvres d’éducation ou
d’éradication de la pauvreté, ainsi que par un engagement persistant
pour le principe de la liberté de conscience.

Certaines de ces caractéristiques renvoient directement aux mouve-
ments de la Réforme dite « radicale® » qui se sont développés au XV siecle,

5  Dandelion, Pink, The Quakers. A Short Introduction, Oxford, Oxford University Press, 2008,
p- 2. Voir aussi : Angell, Stephen W. et Dandelion, Pink (dir.), The Oxford Handbook of
Quaker Studies, op. cit.

6 Avec toutes les réserves que ce terme, forgé par George Williams dans les années 1960,
exige : Williams, Georges H., The Radical Reformation [1962], 3¢ édition, Kirksville, Sixteenth
Century Journal Publishers, 1992. La notion de « Réforme radicale » entraine en effet le
danger d’'uniformisation d'une nébuleuse tres diversifiée. Elle se double aussi de la tendance

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



DEFINIR ET CONDAMNER LE QUAKERISME 251

des différents anabaptismes, dans le sillage de Melchior Hoffman,
Menno Simons ou David Joris, aux spiritualismes de Sebastian Franck
ou Caspar von Schwenckfeld. Mais les différences entre les Quakers et
d’autres formes de « spiritualisme » ne doivent pas étre sous-estimées, en
particulier dans le domaine socio-politique. La typologie de la Réforme
dite «radicale » établie par Williams identifie trois grands traits qui
seraient communs a tous les courants de cette mouvance :

le refus de toute intervention de la part des autorités séculieres ;
2. la volonté de retourner a une Eglise proche de celle des origines
du christianisme
3. le poids des notions apocalyptiques.

Ces trois aspects sont présents, a des degrés divers, dans le Quakerisme.
Mais, selon Williams, ils portent ou porteraient en germe des attitudes
contestataires et révolutionnaires, typiques de la « Réforme radicale »,
notamment (mais pas uniquement) de ses émanations moins pacifistes,
ce qui justifierait d’ailleurs son nom si parlant, faisant référence a la
notion tres connotée de « radicalité ». La typologie de Williams ne peut
donc étre étendue telle quelle aux Quakers et a d’autres courants nés aux
XVII et XVIIE siecles. En effet, méme a ses débuts, la Société des Amis
ne partage pas du tout le militantisme des « Jevellers »/« niveleurs » ou
d’autres groupes actifs dans le cadre de la guerre civile anglaise, portés
par des motivations avant tout politiques et socio-économiques.

Cette distinction est d’ailleurs bien mise en évidence dans la littérature
apologétique des Quakers. Pourtant, ceux-ci patissent de la répression
implacable qui frappe, a intensité variable et pour des raisons différentes,
toutes les formes de dissidence religieuse (« dzssent ») au Royaume-Uni
pendant la deuxieme moitié du XviI° siecle. Ils comptent méme parmi
les victimes les plus nombreuses et les plus malmenées’. En effet, la

a «radicaliser » notre vision de ces courants qui ne se voient pas tous eux-mémes comme
radicaux. Lautre terme parfois utilisé pour décrire les courants anabaptistes, antitrinitariens
ou spiritualistes, puis piétistes, Quaker etc., celui de I’ «aile gauche de la Réformation », est
tout aussi contestable. Pour une approche plus récente qui remet le concept de « Réforme
radicale » en perspective : Heal, Bridget et Kremers, Anorthe (dir.), Radicalism and Dissent
in the World of Protestant Reform, Gottingen, Vandenhoeck & Rupreche, 2017.

7 Rosman, Doreen, The Evolution of the English Churches, 1500-2000, Cambridge, Cambridge
University Press, 2003, p. 111-112; Walsham, Alexandra, Charitable Hatred. Tolerance and
intolerance in England, 1500-1700, Manchester, Manchester University Press, 2006 ; Allen,

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



252 MONIQUE WEIS

Société des Amis fait I'objet de condamnations, a partir des origines
autour de 1650 et au moins jusqu'a la fin des années 1670, comme si
elle se confondait avec les franges les plus militantes et les plus révolu-
tionnaires du spectre religieux.

Cette ligne dure, défendue 2 la fois par I'Etat britannique et par
I'Eglise d’ Angleterre, son Eglise d’Etat, prend de 'ampleur au courant
des années 1660, apres la Restauration de la monarchie et 'avénement
de Charles IT (1660). La politique religieuse de ce roi Stuart vise avant
tout a réaffirmer 1'union de la couronne et de son Eglise, définie depuis
le xvI° siecle par I’Acte de Suprématie, en veillant au renforcement de
la conformité confessionnelle, garantie par I’Acte d’Uniformité®. Ce
dernier, qui remonte aussi au XVI° siecle, est réathrmé et renforcé. Une
législation anti-Quaker se met en place, tant au Royaume-Uni que dans
les colonies américaines ou beaucoup d’Amis se sont établis, volontai-
rement ou contraints et forcés, a partir de 1656°.

DES LOIS CONTRE LES QUAKERS

Deux textes de loi d’application générale méritent notre attention : le
Quaker Act de 1662, qui interdit les réunions de Quakers en Angleterre,
et, de maniére plus large, le Conventicle Act de 1664, en vertu duquel
toute assemblée religieuse de plus de cinq personnes, au-dela du cercle
familial et en dehors de 'Eglise d’ Angleterre, est 4 proscrire et 4 sanc-
tionner. Je me pencherai avant tout sur I'argumentation déployée dans
ces lois pour définir et surtout pour condamner le quakerisme.

Richard C., « Restoration Quakerism, 1660-1691 », dir. S. W. Angell et P. Dandelion,
The Oxford Handbook of Quaker Studies, op. cit., p. 29-46.

8  Keeble, Neil H., The Restoration : England in the 16605, Blackwell, Oxford, 2002 ; Spurr,
John, The Restoration Church of England, 1646-1689, New Haven, Yale University Press,
1991 ; Cofley, John, Persecution and Toleration in Protestant England 1558-1689, Longman,
2000, reprint, Routledge, 2013 ; Goldie, Mark, « The Theory of Religious Intolerance
in Restoration England », dir. O. P. Grell, J. Israel et N. Tyacke, From Persecution to
Tolevation : The Glorious Revolution and Religion in England, Oxford, Clarendon Press,
1991, p. 331-368.

9  Cf les lois adoptées dans le Massachusetts, en 1658, et en Virginie, entre 1659 et
1661.

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



DEFINIR ET CONDAMNER LE QUAKERISME 253

Le Quaker Act de 1662", assez court, porte des titres et sous-titres qui
résument bien sa raison d’étre et son objectif : An Act for preventing the
Mischeifs and Dangers that may avise by certaine Persons called Quakers and
others vefusing to take lawfull Oaths. Recital that Quakers maintained that the
taking an Qath is unlawful, and refused to take Oath ; and that they met together
10 the endangering of the public Peace. Ce que la monarchie de la Restauration
reproche aux Quakers, c’'est donc d’abord leur refus de préter serment
devant les tribunaux et autres institutions. Forts de leur conviction que les
autorités séculiéres ne doivent pas intervenir dans les affaires spirituelles,
les adeptes de la Société religieuse des Amis refusent en effet de préter le
serment d’allégeance 2 la couronne et, par extension, a 'Eglise d’ Angleterre.
Or celui-ci est exigé pour toute action en justice et pour |'exercice de toute
fonction publique. Selon Alexandra Walsham, le fait de refuser de préter
serment devient rapidement un signe de quakerisme, presque comme
un élément d’auto-accusation''. Certains Quakers vont jusqu'a écrire et
publier des diatribes contre les exigences légales en la matiere.

La législation de 1662 accuse en outre les Quakers de se réunir
en secret et en dehors de leurs habitations, a plus de cinq personnes,
agés de plus de seize ans. Des inquiétudes sur le caractere séditieux
des assemblées d’Amis se sont fait entendre des 1659 dans les milieux
gouvernementaux . Les sanctions prévues pour ces comportements
considérés comme dangereux parce que pouvant encourager la sédition
sont des amendes, des peines d’emprisonnement en cas de non-paiement
des amendes, ainsi que, pour les cas de deuxieme récidive, la mise au
ban et/ou la déportation vers le Nouveau Monde.

Regardons de plus pres 1'accusation centrale, celle de la mise en
danger de 'ordre public qui semble méme primer sur celle liée au refus
de préter serment; en réalité les deux reproches vont évidemment de
pair. La suite du Quaker Act argumente ainsi :

And whereas the said Persons under a pretence of Religious Worship do often assemble
themselves in great numbers in several parts of this Realm to the great endangering of

10 Charles II, 1662 : « An Act for preventing the Mischeifs and Dangers that may arise by
certaine Persons called Quakers and others refusing to take lawfull Oaths », Statutes of the
Realm, Volume 5, 1628-80, édition de J. Raithby, s.1., 1819, p. 350-351. British History Online :
http://www.british-history.ac.uk/statutes-realm/vol5/pp350-351 [acces le 22 juin 2017].

11  Walsham, Alexandra, Charitable Hatred. . ., op. cit., p. 62.

12 Doran, Susan et Durston, Christopher, Princes, Pastors and People. The Church and Religion
in England, 1500-1700 [1991], 2¢ édition, Routledge, 2003, p. 209.

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



254 MONIQUE WEIS

the Publick Peace and Safety and to the terror of the People by maintaining a secret
and strict corvespondence amongst themselves and in the meane time separating and
dividing themselves from the rest of his Magjesties good and loyall Subjects and from
the Publick Congregations and usual Places of Divine Worship".

Bref, ce qui « dérange » chez les Quakers, ce sont leurs assemblées
secretes, vues comme un danger pour la paix et la sécurité de tous. La
religion ne serait qu'un prétexte pour cacher des motifs moins nobles. De
maniere plus générale, les Amis auraient tendance a se tenir séparés des
autres, a trop cultiver leur différence. Voila donc la vision, par définition
distordue, que donne la principale source, la source ofhicielle inaugurale
en quelque sorte, de la répression. Or, il n'y a pas beaucoup d’autres
sources, comme pour la plupart des minorités religieuses persécutées'.

La méme année, en mai 1662, I’Acte d’Uniformité, dont les pre-
mieres versions remontent aux regnes d’Edouard VI (1549/1552) et
surtout d’Elisabeth I' (1559)" est réaffirmé et renforcé par Charles II.
Le nouvel Act of Uniformity se distingue par sa grande sévérité a I’égard
de toutes les formes de « dissent », notamment parce qu’il impose le ser-
ment d’allégeance a tous ceux qui exercent des fonctions ecclésiastiques,
politiques et juridiques, au sens tres large de ces termes. 1l insiste aussi
sur la nécessité de suivre a la lettre et sans « faire semblant » le Book of
Common Prayer, le livre fondamental de la liturgie et de la spiritualité
anglicanes, ainsi que les « 39 articles » de base de la doctrine de la
Church of England.

Suite a ces obligations, deux mille ministres du culte sont exclus de
I'Eglise d’Angleterre ; Cest la « Great Ejection » de 1662 qui corrobore la
notion de « non-conformité » religieuse si importante dans I'histoire des
doctrines et des pratiques au Royaume-Uni — et dans I'histoire religieuse,
politique et sociale du Royaume-Uni tout court. Pendant plusieurs décen-
nies, jusqu’en 1689 au moins, des pans entiers de la société sont ainsi

13 «Et, attendu que lesdites personnes, sous prétexte de culte religieux, s'assemblent souvent
en grand nombre dans plusieurs parties de ce royaume en mettant grandement en danger
la paix et la sécurité publiques et en terrorisant la population en maintenant entre elles
une correspondance secrete et stricte et, en méme temps, en se séparant et en se divisant
du reste des bons et loyaux sujets de leurs Majestés et des congrégations publiques et
des lieux habituels du culte divin ».

14  Walsham, Alexandra, Charitable Hatred. .., op. cit. p. 26-30.

15 Cf. le settlement élisabéthain de 1559 qui établit véritablement une Eglise d’Etat,
par I’émission et 'application conjointes d'un «acte de suprématie » et d'un «acte
d’uniformité ».

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



DEFINIR ET CONDAMNER LE QUAKERISME 255

exclus de la vie publique, de beaucoup de fonctions au service de 1'Etat,
et méme des cursus et carrieres universitaires a Cambridge et Oxford.

L’ Acte d’Uniformité de 1662 fait partie d’'un ensemble de lois connu
sous le nom de Code Clarendon, d’apres Edward Hyde, Lord Clarendon,
le chancelier de Charles II'°. Le premier but de cette législation assez
restrictive est de consolider le régime politico-religieux mis en place
lors de la Restauration de la monarchie Stuart en 1660. Lautre pilier
important en est le Conventicle Act de 1664". 11 proscrit toute assemblée
religieuse en « conventicule », c’est-a-dire non autorisée, de plus de cing
personnes ne faisant pas partie de la méme famille. L'objectif indirect,
et illusoire, est de mettre un terme a toutes les formes de « dissent »
au Royaume-Uni. La Société religieuse des Amis, dont la pratique est
essentiellement fondée sur des réunions informelles et confidentielles, fait
clairement partie des courants visés par cet acte a la logique implacable.

Les raisons invoquées sont a nouveau liées a la protection de I'ordre
public et la prévention de la sédition :

For provideing therefore of further and more speedy Remedyes against the growing and
dangerous Practises of Seditious Sectaryes and other disloyall persons who under pretence
of Tender Consciences doe ar their Meeting contrive Insurrections as late experience hath
shewed, Bee it enacted |...) That if any person of the age of Sixteen yeares or upwards
being a Subject of this Realme [. . .] shall be present at any Assembly Conventicle or Meeting
under colour or pretence of any Exercise of Religion in other manner than is allowed by
the Liturgy of practise of the Church of England in any place within the kingdome |.. ],
at which Conventicle Meeting or Assembly there shall be five persons or move assembled
together over and above those of the same Household, then it shall and may be lawfull
to and for any two_Justices of the Peace |...] to make a Record of every such offence and
offences under their Hands and Seales respectively, which Record soe made as aforesaid
shall to all intents and purposes be in Law taken and adjudged to be a full and perfect
Conviction of every such Offender for such offence'.

16 Les trois autres lois du Clarendon Code sont le Corporation Act de 1661 (qui oblige tous
les officiers municipaux 2 communier selon les modalités de I'Eglise d’Angleterre, et 2
rejeter explicitement le Covenant puritain de 1643), le Conventicle Act de 1664 (Cf. infra.),
et le Five Mile Act de 1665 (qui interdit aux ministres « non-conformistes » éjectés de
I'Eglise officielle de s'approcher 2 moins de cing iles de leur ancien lieu de résidence et
d’activité; il leur est aussi interdit d’enseigner).

17 Charles II, 1664 : « An Act to prevent and suppresse seditious Conventicles », Statutes of the
Realm, Volume 5, 1628-80, édition de John Raithby, s.1., 1819, p. 516-520. British History Online :
htep://www.british-history.ac.uk/statutes-realm/vol5/pp516-520 [acces le 22 juin 2017].

18 «Pour avoir fourni des remedes nouveaux et plus rapides contre les pratiques croissantes
et dangereuses des sectaires séditieux et d’autres personnes déloyales qui, sous prétexte
de la tendresse des consciences, mettent en place des insurrections lors de leurs réunions,

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



256 MONIQUE WEIS

La suite du Conventicle Act s'attarde sur les aspects de procédure et sur
les sanctions, toujours aussi séveres, allant des amendes a I'emprisonnement
et aux peines renforcées en cas de récidive. Le paragraphe XIII prévoit la
possibilité de recourir a la force pour faire irruption, y compris de nuit,
dans des maisons ou se tiendraient des conventicules suspects. On peut
voir ici une référence aux pratiques courantes dans les milieux Quaker.

Enfin, le paragraphe X VI revient explicitement sur le cas particulier
des Quakers qui refusent de préter serment en justice ; la seule et unique
punition prévue est la déportation, ce qui confirme qu’entre 1662 et
1664 I'hostilité des milieux de pouvoir, tant politiques qu’ecclésiastiques,
envers la Société religieuse des Amis s’est encore accentuée. En effet, on
ne peut que souligner la sévérité particulierement grande des mesures
de répression que le Conventicle Act de 1664 prévoit contre les Quakers :

And in regard a certaine Sect called Quakers and other Sectaryes arve found not
onely to offend in the matters provided against by this Act but alsoe to obstruct the
proceeding of Justice by their obstinate refusall to take Oathes lawfully tendred unto
them in the ordinary course of Law. Therefore be it further enacted by the Authoritie
aforesaid That if any person or persons |...] refuse to take such Oath, as in such cases is
required by Law that then and in such case the severall and respective Courts wherein
such refusal shall be made shall be and are hereby enabled to record, enter or register
such rvefusal which Record or Entry shall be and is hereby made a Conviction of such
Offence. And all and every person and persons soe as aforesaid offending shall for
every such Offence incurr the Judgement and Punishment of Transportation in such
manner as is appointed by this Act for other Offences™.

comme une expérience tardive 'a montré, qu’il soit ordonné [...] que si une personne de
plus de seize ans sujette de ce royaume [...] est présente a un conventicule ou a une réunion
d’assemblée sous couvert d’exercice de la religion d’une autre maniére que celle permise
par la liturgie de la pratique de 'Eglise d’Angleterre en tout lieu du royaume [.. ], lors
de ce conventicule ou de cette réunion il y a cinq personnes ou plus assemblées en plus
de celle du méme ménage, alors deux juges de paix pourront et devront légalement [.. ]
faire un compte rendu de chaque infraction et des infractions commises respectivement
sous leurs mains et sous leurs sceaux, lequel compte rendu établi comme indiqué ci-
dessus sera, a toutes fins utiles, pris et jugé légalement comme une condamnation pleine
et parfaite de ce délinquant pour cette infraction ».

19 «Et, a I’égard d’une certaine secte appelée Quakers et d’autres sectaires, ils sont jugés
non seulement contrevenir aux matieres prévues par le présent Acte, mais aussi entraver
la procédure judiciaire par leur refus obstiné de préter les serments qui sont légalement
prétés dans le cours normal de la loi. C'est pourquoi il est en outre décrété par ['autorité
susmentionnée que si une ou plusieurs personnes [...] refusent de préter ce serment
comme ’exige la loi dans de tels cas, les divers tribunaux respectifs ol un tel refus est fait
seront et sont habilités par les présentes a rapporter, entrer et enregistrer ce refus, lequel

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



DEFINIR ET CONDAMNER LE QUAKERISME 257

QUAKERS, NON-CONFORMISTES
ET CATHOLIQUES

Comment resituer ces mesures anti-Quaker dans une tradition plus
large de lutte contre le spiritualisme, ou contre d’autres formes de
« non-conformisme », voire contre le catholicisme ? Les ressemblances
avec des politiques antérieures contre d’autres courants spiritua-
listes existent bel et bien : 'accusation de fomenter la révolte par des
comportements jugés séditieux est aussi déja présente dans les discours
antispiritualistes du XvI° siecle. Mais une diftérence essentielle réside
dans I'absence d’arguments théologiques, ou religieux au sens plus
large, des textes de loi qui condamnent les Quakers. Si ces éléments
sont repris dans les pamphlets anti-Quaker®, ils ne font pas du tout
partie du discours officiel de la répression, porté par la couronne,
appuyée sur son Eglise d'Etat.

Nous sommes loin de la justification des mesures 1égislatives prises
contre les anabaptistes, les antitrinitariens ou les « libertins spirituels »
dans la Geneve de Calvin et ailleurs. Au XVI° siecle, les argumentations
des textes de loi ne different pas autant de celles développées par la lit-
térature polémique. A cette époque, la législation contre I’hétérodoxie
repose souvent sur une fusion, voire une confusion entre le politique et le
théologique. Ce n’est plus le cas au XvII® siecle, du moins a juger d’apres
le cas de la répression contre la Société des Amis. En réalité, il est tout
aussi aisé de rattacher les reproches faits aux Quakers par la monarchie
de la Restauration a certains themes séculaires de ’anticatholicisme.

enregistrement ou entrée sera considéré par les présentes comme une condamnation de
cette infraction. Et chacune et toute personne commettant 'infraction susmentionnée
encourt pour chacune de ces infractions le jugement et la punition de 'exil de la maniére
prévue par cet Acte pour d’autres infractions ».

20 Voir notamment : Loewenstein, David, Treacherous Faith. The Specter of Heresy in Early
Modern English Literature and Culture, Oxford, Oxford University Press, 2013 ; Manning,
David, « Accusations of Blasphemy in Early Anti-Quaker Polemic, c. 1660-1701 », Quaker
Studies, 14/1, 2009, p. 27-54 ; Heyd, Michael, ‘Be Sober and Reasonable’ : The Critique of
Enthusiasm in the Seventeenth and Early Eighteenth Centuries, Leyde, Brill, 1995. Sur Iévolution
de la perception des Quakers, voir aussi : Greaves, Richard L., « ‘Seditious Sectaries’ or
‘Sober and Useful Inhabitants’. Changing Conceptions of the Quakers in Early Modern
Britain », Albion, 33, 2001, p. 24-50.

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



258 MONIQUE WEIS

En effet, plusieurs accents de la législation de 1662/1664 font pen-
ser aux accusations récurrentes que 'Etat anglais formule contre les
sujets catholiques depuis I'époque élisabéthaine. Au méme titre que
les « papistes », toujours soupgonnés de connivences coupables avec les
ennemis de I'extérieur, les Quakers sont considérés comme des traitres
en puissance. La religion ne serait qu'un prétexte a des réunions secretes
et séditieuses dont le vrai objet serait de fomenter ou de soutenir des
insurrections. Ce qui est en cause, c'est leur tendance incontrolable a
la rébellion contre le pouvoir légitime, dont les droits de décision en
matiere religieuse ne sont pas reconnus par eux. Un reproche qui vise
tant les Amis que les catholiques, avec quelques nuances. Au coeur de
cette accusation, il y a évidemment |'épineuse question du serment
d’allégeance a l’Eglise d’Angleterre, Eglise d’Etat, et au souverain,
son chef supréme. Il s'agit la d’'une ressemblance, dans les réalités, et
surtout, dans les discours, qui a été peu mise en avant et qui mérite
certainement d’étre creusée davantage.

Pendant les années 1670, la pression coercitive sur les Quakers reste
forte et constante en Angleterre, alors qu’elle se relaiche pour d’autres
formes de « dissent », avec I'éloignement du spectre d'un régime républicain
adossé au puritanisme. Le nombre d’adeptes poursuivis a cette époque
est estimé a 15000 ; 400 d’entre eux seraient morts dans les prisons de
la monarchie Stuart®'. Le courage exemplaire des Quakers persécutés
est souvent mis en évidence. Beaucoup n’'auraient pas changé d’attitude
pour échapper aux punitions souvent diffamantes; les assemblées se
seraient déroulées comme auparavant, malgré les interdictions, ou alors
dans une semi-clandestinité encore plus prononcée, pour minimiser les
risques®’. Mais Alexandra Walsham décrit aussi des comportements
de « marranisme », au sens large du terme, comme le fait de «faire
semblant » ou de payer un pauvre pour préter le serment a sa place”.
Ce phénomene se serait aussi développé dans les communautés Quaker,
mais pas au méme degré que dans les milieux catholiques®.

21 Spurr, John, « Religion in Restoration England », dir. B. Coward, A Companion to Stuart
Britain, Hoboken, Wiley-Blackwell, 2009, p. 416-435, ici p. 428.

22 Walsham, Alexandra, Charitable Hatred...op. cit. p. 169 ; Doran, Susan et Durston,
Christopher, The Oxford Handbook of Quaker Studies, op. cit. p. 133-135.

23 Walsham, Alexandra, Charitable Hatred. . .op. cit. p. 193-199.

24 Voir a ce sujet : Walsham, Alexandra, Church Papists. Catholicism, Conformity and Confessional
Polemic in Early Modern England, Royal Historical Society Studies in History, 68, Londres,

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



DEFINIR ET CONDAMNER LE QUAKERISME 259

Pendant le regne de Jacques II Stuart, la persécution des Quakers
cesse presque entierement. Il y aurait eu une alternance dans la répres-
sion, la vague de mesures contre les « non-conformistes » étant rempla-
cée autour de 1680 par un retour en puissance de 'anticatholicisme®.
Lexécution des peines est suspendue par une décision royale de 16872
C'est 'Edit de Tolérance de 1689, donné par Guillaume d’Orange et
la reine Marie, dans le contexte de la « Glorieuse Révolution », qui met
un terme définitif a trois décennies de pressions et de condamnations.

Selon Alexandra Walsham, auteur d’une synthese remarquable
sur la tolérance/l'intolérance religieuse en Angleterre — intitulée de
maniere tres parlante Charitable Hatred, « De la haine charitable » —, le
Toleration Act inaugure une nouvelle période, celle de la tolérance relative
et incomplete, aprés celle de la contrainte au nom de 1'uniformité”’.
Les incapacités légales sont progressivement levées, mais uniquement
au profit des « non-conformistes », catégorie tres large qui englobe les
Quakers. Ainsi I'Edit de Tolérance de 1689 donne a tous les « dissenters »
le droit d’avoir des édifices de culte et de tenir leurs licurgies, avec le
consentement de I'évéque local de I'Eglise d’Angleterre.

En fait, le Toleration Act autorise la liberté de culte pour tous ceux qui
reconnaissent la suprématie royale et qui souscrivent a une déclaration
rejetant la transsubstantiation, dogme central de I'Eglise romaine. Ces
restrictions excluent d’office les nombreux catholiques du Royaume-Uni.
Si les Quakers ont parfois été associés aux « papistes », dans les écrits
polémiques comme, de maniere plus suggestive, dans les textes de loi
contre eux, ils en sont donc clairement dissociés en 1689. Ils bénéficient
plutot des mémes avantages, réels, quoique limités et conditionnels, que
les autres courants héritiers du volet spiritualiste ou «radical » de la
Réforme. Reste la question épineuse du serment, en d’autres termes de

Boydell Press, 1993.

25 Walsham, Alexandra, Charitable Hatred. . .op. cit. p. 65 : « The decades during which
Presbyterians, Quaker and Baptists suffered most under the Clarendon Code were comparatively
peaceful for Catholics but when zeal against the papists peaked in the later 1670s and 1680s in
response to royal attempts to extend toleration to them, Protestant nonconformity in turn enjoyed
some welcome respite ».

26 Doran, Susan & Durston, Christopher, The Oxford Handbook of Quaker Studies, op. cit.
p. 196.

27 Walsham, Alexandra, Charitable Hatred. ..op. cit. Voir aussi : Roper, Hugh Trevor,
«Toleration and Religion After 1688 », dir. O. P. Grell, J. Israel & N. Tyacke, op. cit.
p. 394-407.

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



260 MONIQUE WEIS

la reconnaissance de la suprématie royale, qui continue évidemment a se
poser pour eux. Parmi les réponses qu'ils donneront figurent I'émigration,
mais aussi différentes formes de « marranisme » et une variété d’attitudes
de compromis, et/ou de compromission, avec le pouvoir monarchique,
la confession dominante et leurs exigences conjointes.

Monique WEIS
Université libre de Bruxelles

© 2019. Classiques Garnier. Reproduction et diffusion interdites.



