Politique et re[igion dans les Pays-Bas
au milieu du 16¢ siecle

Monique WEIS

Chercheure qualifiée du FNRS a I"'Université Libre de Bruxelles

Extrait de

MARIE DE HONGRIE

Politique et culture sous la Renaissance aux Pays-Bas

Actes du colloque tenu au Musée royal de Mariemont les 11 et 12 novembre 2005

Monographies du Musée royal de Mariemont, 17 m _;’



Monique WEIS

61

Politique et religion dans (es Pays-Bas
au milieu du 16¢ siecle

Dans les instructions datées du 5 novembre 1539 pour
son fils Philippe, le futur Philippe II1, Charles Quint
aborde le probléme de la succession dans les Pays-Bas:
ceux-ci doivent-ils étre administrés par un gouverneur
général, au nom du roi d’Espagne de plus en plus absent,
faut-il plutot attribuer les droits de souveraineté a Marie de
Hongrie, qui pourrait y étre présente en permanence?
Charles Quint part du constat que les rénes du gouverne-
ment doivent étre resserrées, étant donné que les XVII pro-
vinces sont enclines aux «divisions et parcialitez d’entre
eux et émotions et mutineries, contempt, mesprisement et
mescontentement d’estre gouvernez par quy que ce soit».

Un danger guette en particulier les Pays-Bas, a savoir celui
d’étre touché par le poison de I'hérésie, «et tant plus ayant
regard a la diversité des voysins, et pluralitez des sectes a
I'encontre de nostre saincte foy et religion, fondées soubz
couleur de liberté et nouvel et volontaire gouvernement».
Les conséquences de cette contamination pourraient &tre
désastreuses: «que pourroit causer non-seullement leur
enti¢re perdicion et soubstraction de nostre maison et linai-
ge, mais encoires leur aliénacion de nostre saincte foy et
religion ».

Politique et religion: les deux concepts sont étroitement liés
dans cette mise en garde de Charles Quint. A ses yeux, les
Pays-Bas risquent d’étre perdus de manicre irrémédiable,
non seulement pour la religion catholique, mais aussi et en
méme temps, pour la maison des Habsbourg. Marie de
Hongrie, gouvernante générale des Pays-Bas depuis 1531,
est donc investie de deux missions complémentaires: celle
de combattre le protestantisme par tous les moyens et celle
de faire avancer la centralisation de I'’Etat monarchique.

Politique et religion: au 16¢ si¢cle, les deux concepts sont
de plus en plus imbriqués, dans les régions restées fideles
a la foi romaine comme dans celles ot la Réforme s’est
imposée. Or, la politique caroline ne peut se comprendre
que si elle est replacée dans le contexte général de son
époque: de véritables Eglises d’Etat, sous le contrdle et au
service du souverain, se créent alors un peu partout. Méme
s’il matteint son paroxysme qu’au tournant du 17¢ siecle, le

processus de la «confessionnalisation» des sociétés euro-
péennes, en d’autres termes, de la subordination de tous
les domaines de la vie en société a la raison confessionnelle,
est en effet lancé deés la premicre moitié du 16¢ siecle2.
La politique religieuse que Charles Quint et les deux gou-
vernantes générales, Marguerite d’Autriche et Marie de
Hongrie, ont menée dans les Pays-Bas a ¢été analysée
récemment par Jochen Fithner3. Cette étude trés détaillée
distingue deux grands volets: d'un coté la politique ecclé-
siastique, qui vise a étendre le contrdle du souverain sur les
institutions ecclésiales, leur organisation, leur fonctionne-
ment et leurs revenus; de I'autre, la politique anti-réforma-
trice dont le principal objectif est de combattre le protes-
tantisme. Dans les pages qui suivent, nous passerons en
revue toutes les grandes décisions qui ont été prises en
matiére religieuse, en nous alignant sur les observations de
Fihner. Nous nous attarderons surtout sur la répression
des différents courants de la Réforme, parce que c’est elle
qui traduit le mieux les priorités politiques et confession-
nelles de Charles Quint et de ses représentantes dans les
Pays-Bas.

La situation religieuse des Pays-Bas
au milieu du 16¢ siccle

Le régne de Charles Quint est marqué par I'essor des pro-
testantismes, c’est-a-dire par un bouleversement en profon-
deur du paysage religieux, de I'Europe en général, des
Pays-Bas en particulier. A la suite des ouvrages pionniers
de Léon Halkin et de Johan Decavele, les historiens ont pris

1 C. WEISs (éd.), Papiers d’Etat du cardinal de Granvelle, vol. 2, Paris, 1841,
p. 554, n°125. Voir de maniére générale: B. BEINERT, « Die Testamente und
politischen Instruktionen Karls V. fiir den Prinzen Philipp», in P. Rassow,
F. SCHALK (dir.), Karl V. Der Kaiser und seine Zeit, Cologne, 1960, p. 21-37.
2 Sur le processus de la «confessionnalisation», voir entre autres: M. WEIS,
Les Pays-Bas espagnols et les Etats du Saint Empire (1559-1579). Priorités et
enjeux de la diplomatie en temps de troubles, Bruxelles, 2003, p. 95-97; W.
REINHARD, «Zwang zur Konfessionalisierung? Prolegomena zu einer
Theorie des konfessionellen Zeitalters», in Ausgewdhlte Abhandlungen,
Berlin, 1997, p. 127-147.

3 J. A. FUHNER, Die Kirchen- und die antireformatorische Religionspolitik
Kaiser Karls V. in den siebzehn Provinzen der Niederlande 1515-1555, Leyde-
Boston, 2004.



62

I’habitude de distinguer trois phases successives de la
Réforme dans les Pays-Bas: une premiére vague luthérienne,
suivie d’une forte pénétration anabaptiste, puis d’une per-
cée fulgurante du calvinisme a partir des années 15404
Cette présentation a le mérite de proposer une lecture
claire et cohérente de réalités qui ne le sont pas du tout,
mais elle ne rend pas compte de la grande diversité du
mouvement «protestant» a ses débutss. Ce ne sont en effet
pas uniquement les idées de Martin Luther qui circulent
dans les Pays-Bas dés les années 1520, mais aussi celles
d’autres penseurs adeptes de I’évangélisme tels Martin
Bucer et Ulrich Zwingli. Viennent s’y ajouter d’autres cou-
rants réformateurs dont certains relévent plutdt du «liberti-
nisme spirituel ». Cette aile radicale de la Réforme échappe
par définition a toute forme d’encadrement ecclésiastique,
ce qui la rend tres difficile a appréhender.

Si ’'anabaptisme est le plus connu de tous ces mouvements
apocalyptiques, c’est parce qu’il a fait beaucoup d’adeptes,
dans les Allemagnes ou il est né, puis dans les Pays-Base.
Iy pénétre d’abord par le Nord, grace a Melchior Hoffmann,
mais c’est dans sa variante pacifiste, due & Menno Simons
et & David Joris, qu’il s'impose aussi dans le Sud. A partir

4 Voir par exemple: J. DECAVELE, De dageraad van de Reformatie in
Vlaanderen (1520-1565), 2 vol., Bruxelles, 1975; L.-E. HALKIN, La Réforme en
Belgique sous Charles-Quint, Bruxelles, 1957. Pour I'histoire de la Réforme
en général: J. DELUMEAU, T. WANEGFFELEN, Naissance et affirmation de la
Réforme, Paris, 2003.

5 Pour une présentation récente, succincte mais compléte: G. MARNEF,
«The Netherlands», in A. PETTEGREE (dir.), The Reformation World,
Londres-New York, 2000, p. 344-364; W. BERGSMA, «The Low Countries»,
in B. SCRIBNER, R. PORTER, M. TEICH (dir.), The Reformation in National
Context, Cambridge, 1994, p. 67-79; A. DUKE, «The Netherlands», in A.
PETTEGREE (dir.), The Early Reformation in Europe, Cambridge, 1992, p. 142-
165. Voir aussi: W. JANSE, «La Réforme protestante aux Pays-Bas.
Tournants dans I'historiographie du XXe siécle», in Ephemerides Theologicce
Lovanienses, vol. 84/1, 2004, p. 108-124.

6 Sur l'anabaptisme dans les Pays-Bas: C. KRAHN, Dutch Anabaptism.
Origin, Spread, Life and Thought (1450-1600), La Haye, 1968. Sur I'ana-
baptisme en général: H.-J. GOERTZ, The Anabaptists, Londres, 1996.

7 Voir a ce sujet: G. MARNEF, Antwerp in the Age of Reformation.
Underground Protestantism in a Commercial Metropolis, 1550-1577,
Baltimore, 1996; Antwerpen in de tijd van de Reformatie. Ondergronds protes-
tantisme in een handelsmetropool, 1550-1577, Amsterdam, 1996.

8 Les termes sont de Marc VENARD: Le Temps des Confessions (1530-
1620/1630), in Histoire du christianisme, t. VIII, Paris, 1992, p. 404-474.

9 Sur le rdle des facteurs religieux dans I'éclatement des troubles, voir de
manicre générale: A. PETTEGREE, «Religion and the Revolt», in G. DARBY
(dir.), The Origins and Development of the Dutch Revolt, Londres, 2001,
p. 67-83.

10 A. GOOSENS, Les inquisitions modernes dans les Pays-Bas méridionaux
(1520-1633), 2 vol., Bruxelles, 1997-1998.

Politique et religion dans les Pays-Bas au milieu du 16¢ siécle

des années 1530, d'importantes communautés anabaptis-
tes s'implantent et se multiplient dans les grandes villes
flamandes, brabangonnes et hollandaises. Elles connai-
tront une deuxiéme apogée aprés 1550, malgré les impor-
tantes vagues de persécution qui les frappent. Puis I'ana-
baptisme se repliera dans les provinces septentrionales des
Pays-Bas.

Les progres rapides du calvinisme au cours des années
1540 n’ont plus rien a voir avec I'anarchie religieuse des
décennies précédentes. La nouvelle foi se dote rapidement
de structures permanentes et d’une doctrine cohérente. Elle
touche tous les milieux de la population, y compris la
noblesse et d’autres couches influentes de la société. Les
communautés réformées sont particulierement importantes
dans les villes, notamment a Anvers, la métropole commer-
ciale des Pays-Bas?. Au «temps des martyrs», marqué par
I'affrontement entre la hiérarchie catholique et des indivi-
dus hétérodoxes, succede ainsi un «age des confessions»
qui voit le monopole de I’Eglise romaine mis en cause par
une rivale sérieuses. Les réformés des Pays-Bas entretien-
nent des contacts soutenus avec leurs coreligionnaires a
I’étranger, notamment avec les Eglises de réfugiés. Pendant
les dernieres années du regne de Charles Quint, ils n’hési-
tent plus a réclamer ouvertement la liberté de culte. Ces
revendications atteindront un premier point culminant une
décennie plus tard, a la veille de I'éclatement des troubles
qui conduiront a la guerre dite «de quatre-vingts ans»
(1568-1648) et, en définitive, a la scission des XVII pro-
vinces. Le fossé grandissant entre le gouvernement central
soucieux de préserver l'unité confessionnelle de I'Etat,
d’une part, et des communautés réformées de plus en plus
revendicatrices, d’autre part, sera en effet un des ferments
de la Révolte des Pays-Bas®.

Un systéme de répression implacable

Le systeme de répression que Charles Quint met en place
pour endiguer les progrés du protestantisme et rétablir
'unité religieuse dans les XVII provinces est bien connu.
Les nombreux édits contre les protestantismes ont été ana-
lysés en détail par Aline Goosens dans son ouvrage sur
les inquisitions dans les Pays-Bas méridionaux 0. Il en va
de méme pour les différents rouages chargés de I'applica-
tion des mesures de répression. Jochen Fiithner a élargi
I'analyse a I'ensemble des XVII provinces. Ces deux étu-
des récentes arrivent a la méme conclusion concernant le
role décisif de Charles Quint: c’est lui, le prétendu modéré,
qui est a I'origine de la politique de persécution implacable.



Politique et religion dans les Pays-Bas au milieu du 16¢ siécle

Philippe II, pour sa part, ne fera qu’appliquer a la lettre des
décisions prises par son prédécesseur. Il nous faut donc
procéder a une révision des clichés transmis par I'historio-
graphie ancienne, et mettre en évidence la continuité entre
le pere et le fils en matiere de politique religieuse. Il est vrai
que Henri Pirenne a déja souligné celle-ci, en insistant sur
I'initiative de Charles Quint dans I’élaboration du dispositif
juridique contre I'«hérésie» 11.

L’attitude de Charles Quint découle d’abord de son hostili-
té viscérale vis-a-vis du protestantisme, une position a
laquelle il restera fidele tout au long de sa vie 2. En Empire,
le combat contre la Réforme luthérienne a été freiné par les
particularismes régionaux. Soutenues par des princes terri-
toriaux jaloux de leurs prérogatives, les nouvelles idées ont
réussi a s'imposer dans une bonne partie des Allemagnes,
au grand dam de I’empereur 13. Dans les Pays-Bas, Charles
Quint ne doit pas faire face aux mémes obstacles: comme
seul maitre du jeu, il peut y échafauder une politique reli-
gieuse univoque. Les interactions entre lutte contre I’héré-
sie et centralisation monarchique fonctionnent a double
sens. Charles Quint profite des progrés de la construction
étatique, accomplis depuis le 15¢ siécle et cimentés pen-
dant les premicéres décennies de son reégne, pour mieux
combattre le protestantisme. En méme temps, la politique
de répression religieuse accélere le processus de la concen-
tration de tous les pouvoirs entre les mains du souverain.
L’attitude de Marie de Hongrie n’est pas fondamentalement
différente de celle de son frére 14. Certes, ses sympathies
évangéliques sont bien réelles; mais elle sait faire la part
des choses entre ses opinions personnelles et la ligne offi-
cielle dictée par la raison d’Etat. En tant que gouvernante
générale des Pays-Bas, elle défend sans fléchir la ligne
sévere préconisée par Charles Quint. Elle peut revendiquer
une partie de la paternité de la politique religieuse caroline,
méme si les questions de religion sont assez peu présentes
dans sa correspondance politique 1.

Les rouages de la répression

Parmi les rouages de I'inquisition telle qu’elle fonctionne
dans les Pays-Bas au 16¢ sieclels, il y a d’abord les inqui-
siteurs apostoliques, des légats chargés par le pape de
veiller a I'orthodoxie de la foi dans les Pays-Bas. Le pou-
voir politique tente d’intégrer leurs activités a un systéme
plus large, soumis a son contrdle. Il essaiera surtout
d’influer sur le choix des inquisiteurs, tentant d’imposer
des personnes de confiance, susceptibles de servir ses
intéréts.

63

II y a ensuite les tribunaux d’inquisition, des tribunaux
ecclésiastiques spécialisés en matiere d’hérésie dont I'exis-
tence remonte au moyen age. Ils sont placés sous I'autori-
té directe des évéques; les coupables ne sont livrés au bras
séculier que pour I'exécution de la sentence. Afin de les
adapter aux besoins de la lutte contre le protestantisme et
de renforcer son emprise sur eux, Charles Quint revoit le
fonctionnement et la mission de ces tribunaux d’inquisi-
tion. Il veut les amener a collaborer étroitement avec les
rouages de I'inquisition civile. Le développement de celle-
ci est une des priorités de sa politique religieuse.

De¢s 1522, Charles Quint nomme ainsi un inquisiteur géné-
ral pour les Pays-Bas en la personne de Frangois Vander
Hulst 7. Cette nomination témoigne de sa volonté de créer
une inquisition d’Etat, a image de celle qui existe depuis
la fin du siecle précédent en Espagne. Il s’agit d’'un acte
politique fort qui se solde par un échec: a cause de sa per-
sonnalité difficile et suite aux pressions exercées par les
Ftats généraux, Vander Hulst est démis de ses fonctions
en 1524. Mais la voie vers la mise en place d’'un systéme
inquisitorial dominé par le souverain est bel et bien ouver-
te. Charles Quint n’aura de cesse d’augmenter les pouvoirs
des tribunaux civils en matiére de poursuite des «héré-
tiques», au détriment des tribunaux ecclésiastiques. L’In-
quisition espagnole ne sera jamais vraiment introduite
dans les Pays-Bas, mais elle planera comme un spectre sur
les esprits tout au long du 16¢ si¢cle. Les craintes popu-
laires de voir I'influence de cette institution a la réputation
sinistre étendue aux XVII provinces figurent parmi les

11 H. PIRENNE, Histoire de Belgique, t. II, De la mort de Charles le Téméraire
a la Paix de Munster, Bruxelles, 1949, p. 193-212. Voir aussi: G. JANSSENS,
«Van vader op zoon. Continuiteit in het beleid van Karel V en Filips II met
betrekking tot de Nederlanden», in Dos monarcas y une historia en comtin.
Espana y Flandes bajo los reinados de Carlos V' y Felipe II, Madrid, 2001,
p. 89-101.

12 J. A. FUHNER, op. cit. (supra n. 3), p. 167-172.

13 Voir notamment: A. P. LUTTENBERGER, «Die Religionspolitik Karls V. im
Reich», in A. KOHLER, B. HAIDER, C. OTTNER (dir.), Karl V. 1500-1558. Neue
Perspektiven seiner Herrschaft in Europa und Ubersee, Vienne, 2002, p. 293-
343; H. SCHILLING, «Veni, vidi, Deus vixit. Karl V. zwischen Religionskrieg
und Religionsfrieden», in Archiv fiir Reformationsgeschichte, vol. 89, 1998,
p. 144-166.

14 J. A. FUHNER, op. cit. (supra n. 3), p. 353-360.

15 Nos remerciements a Jean-Paul Hoyois pour nous avoir confirmé que
les correspondances échangées entre Marie de Hongrie et Charles Quint
abordent rarement la question religieuse.

16 Sur les différents rouages inquisitoriaux: A. GOOSENS, op. cit. (supra
n. 10), vol. 1, 1997, p. 137-157.

17-]. A. FUHNER, op. cit. (supra n. 3), p. 221-241; A. GOOSENS, op. cit. (supra
n. 10), vol. 1, p. 137-145.



64

étincelles qui mettront le feu aux poudres pendant les
années 1560 8.

La législation anti-protestante

Les édits contre les blasphémateurs pris au tout début du
regne de Charles Quint servent de sources d’inspirations
lointaines pour les placards contre I’hérésie. Mais la véri-
table pierre angulaire du systéme répressif carolin est I'Edit
de Worms du 20 mars 1521 qui condamne catégorique-
ment le luthéranisme 19. Cet édit impérial, dont une version
en langue néerlandaise est rapidement diffusée dans les
Pays-Bas, accorde déja un rdle prioritaire aux juridictions
séculieres et aux représentants du gouvernement central
dans la lutte contre I'hérésie. D’autres ordonnances, au
champ d’application géographique plus ciblé, sont publiées
dans la foulée, notamment pour renforcer les mesures de
censure qui doivent empécher la circulation des nouvelles
idées. Mais ce n’est qu’a partir de 1529 que les sanctions
assorties aux comportements hérétiques sont vraiment pré-
cisées20. La répression gagne alors en régularité et en sévé-
rité. Elle s’adapte aussi aux nouvelles donnes de la situa-
tion religieuse dans les Pays-Bas: au cours des années
1530, des placards spécifiques s’attaquent en effet a I'ana-
baptisme et a ses adeptes2!. Les appels a la délation, assor-
tis de promesses de récompenses, font désormais partie
intégrante de la politique de persécution. Se rendre cou-
pable d’hérésie, c’est adopter des comportements religieux
déviants, c’est lire, posséder, imprimer, diffuser des livres
condamnés, c’est assister a des assemblées ot sont répan-
dues des idées nouvelles et pernicieuses. C’est mettre en
cause ou renier entre autres les dogmes et les pratiques
de I'Eglise catholique, les sacrements, les prérogatives du
clergé et le culte des saints. Mais dans les Pays-Bas de

18 Voir a ce sujet: F. E. BEEMON, «The Myth of the Spanish Inquisition
and the Preconditions for the Dutch Revolt», in Archiv fiir Reformations-
geschichte, vol. 85, 1994, p. 246-264; W. THOMAS, «De mythe van de
Spaanse Inquisitie in de Nederlanden van de zestiende eeuw», in Bijdragen
en Mededelingen betreffende de Geschiedenis der Nederlanden, vol. 105, 1990,
p. 325-353.

19 Sur I'Edit de Worms et sa réception dans les Pays-Bas: J. A. FUHNER,
op. cit. (supra n. 3), p. 185-217.

20 Sur les différentes peines liées aux crimes d’«hérésie»: A. GOOSENS,
op. cit. (supra n. 10), vol. 2, 1998, p. 35-73.

21 Sur les ordonnances prises contre les anabaptistes: J. A. FUHNER, op. cit.
(supra n. 3), p. 262-287.

22 Sur la lutte contre I'«hérésie» pendant les deux dernieres décennies du
regne de Charles Quint: J. A. FUHNER, op. cit. (supra n. 3), p. 287-348.

23 Archives générales du Royaume & Bruxelles, Papiers d’Etat et de I'Au-
dience, n° 1090, fol. 255-264.

Politique et religion dans les Pays-Bas au milieu du 16¢ siécle

Charles Quint, étre hérétique, c’est aussi enfreindre a I’or-
dre social et politique.

Dé¢s les années 1520, on assiste en effet a une véritable
redéfinition de la nature méme des faits d’hérésie. Les
comportements religieux déviants sont de plus en plus
politisés; ils sont considérés comme des atteintes contre la
personne du souverain, mais aussi et surtout comme des
actes contraires a I'intégrité de I'Etat, qui ne peut étre que
fondée sur I'unité confessionnelle. Etre hérétique, c’est por-
ter atteinte aux regles élémentaires de la chose publique;
c’est se rendre coupable de rébellion. Bref, 'hérésie est
désormais assimilée a I'offense supréme qu’est le crime de
lese-majesté. La notion de crime de lése-majesté est déja
évoquée dans I'Edit de Worms, mais celui-ci ne va pas jus-
qu’au bout du raisonnement, puisqu’il ne prévoit pas expli-
citement la mise a mort de tous les hérétiques. Ce pas est
franchi par une série de placards que Charles Quint fait
publier en 1540. La peine capitale s’impose dorénavant
comme la sanction habituelle dont sont assortis les crimes
d’hérésie. Elle ne varie qu’en fonction du sexe de la victi-
me: les hommes sont briilés vifs sur le blicher, tandis que
les femmes sont soit décapitées, soit, si elles sont relaps,
noyées ou enterrées vives.

A partir de 1549, la confiscation des biens des condamnés,
une pratique devenue courante au cours des décennies pré-
cédentes, fait elle aussi officiellement partie de I'arsenal de
la répression pour I'ensemble des Pays-Bas. La lutte contre
I'hérésie est aussi une affaire financi¢rement intéressante
pour I'Etat, en quéte de nouvelles sources de revenus.
L’ordonnance du 29 avril 1550, la derniére grande pierre
apportée a I'édifice de la politique anti-réformatrice de
Charles Quint, est aussi la plus sévere de toutes, sur papier
du moins22. Cet édit, qui reprend toutes les dispositions
antérieures en les approfondissant, énonce sans ambages
quels sont ces objectifs: «que chascun respectivement en
son endroict eust a faire leal debvoir de soy maintenir et
ceulx qui sont soubz eulx en nostredicte vraye et ancienne
foy et religion catholicque, avecq le soing requis pour le
repulsement de toutes lesdictes heresies et nouvelles et
erronnees opinions, puis que I'exemple de nos voysins
monstre assez les seditions du peuple et perturbation de
I’estat et repos publicque et autres inconveniens qui de ce
sourdent et succedent outre la perdition des ames» 23. Celui
qui se rend coupable d’hérésie, perd tous ses droits, notam-
ment ceux liés a la propriété et a la transmission de celle-
ci. Le seul fait d’étre soupgonné d’hérésie rend inapte a
exercer des fonctions publiques. Toute personne qui veut



Politique et religion dans les Pays-Bas au milieu du 16¢ siécle

s’installer dans les Pays-Bas doit étre munie d’un certificat
de catholicité. C’est au souverain, respectivement a la gou-
vernante générale, que revient le dernier mot dans les pro-
cédures de demande de grace. Enfin, les dispositions de
censure sont encore renforcées. Comme les édits précé-
dents, le placard du 29 avril 1550 assimile les hérétiques a
des rebelles dangereux qui se rendent coupables de «sedi-
tions du peuple et perturbation de 'estat et repos publicque
et autres inconveniens».

Les réalités de la politique de répression

A en juger d’aprés les ordonnances contre I'hérésie, le
systeme inquisitorial mis en place dans les Pays-Bas
sous Charles Quint est implacable. La persécution des
hérétiques y obéit méme a des régles plus séveéres qu’en
Espagne. Mais il faut aller au-dela de ce que disent les
textes et s’interroger sur leur portée réelle, sur les réalités de
leur mise en ceuvre pratique. Une différence notable entre
le régne de Charles Quint et celui de son fils Philippe II
concerne justement l'«efficacité» réelle des dispositions
de répression de I'hérésie. Une évaluation approximative
due a William Monter met le doigt sur ce contraste: elle
dénombre une moyenne de vingt exécutions par an pour
la période entre 1530 et 1554, le double pour les années
1555 a 156524, Sur le terrain, la poursuite des hérétiques
et 'application des sanctions prises contre eux se heurtent
en effet a d’importants obstacles2s. Les conflits de compé-
tences entre inquisition apostolique, inquisition diocésaine
et inquisition civile se révelent tenaces. Les problémes de
communciation et les luttes d’influence rendent la collabo-
ration difficile. Les édits de Charles Quint dénoncent indi-
rectement ces dysfonctionnements: ils insistent presque
tous sur la nécessite d’améliorer la collaboration entre les
différents rouages du systéme de répression. En ce qui
concerne l’exécution des peines prononcées contre les
hérétiques, Marie de Hongrie adopte parfois une attitude
qui peut paraitre laxiste. Pendant les années 1550, lorsque
le calvinisme est devenu I'’ennemi numéro un, elle tient
ainsi compte de la nécessité de ménager la population
afin d’éviter remous et révoltes. Les considérations écono-
miques, notamment la nécessité de préserver la prospérité
d’Anvers, une métropole du commerce international ou
les réformés sont trés nombreux, jouent aussi2e.

Si les procés d’inquisition sont trés nombreux pendant les
années 1550, les exécutions le sont beaucoup moins. Ceci
peut paraitre paradoxal, d’autant plus que Charles Quint
est & cette époque présent dans les Pays-Bas et qu’il peut

65

donc veiller lui-méme a la bonne application de ses ordres.
Le décalage entre le nombre de condamnations et le nombre
d’exécutions traduit en fait les limites du processus de
centralisation étatique. Il est surtout dii aux réticences des
autorités locales; beaucoup d’entre elles rechignent en effet
a suivre a la lettre les stipulations particuliérement séveres
des édits de 1550.

La persécution des anabaptistes ne sera par contre jamais
jalonnée de tels répits. C’est sans conteste I’anabaptisme
qui a donné le plus de martyrs, et de loin, pendant la pre-
micre moitié du 16¢ siecle. Ce phénomene n’est pas propre
aux Pays-Bas espagnols: partout en Europe, y compris
dans les territoires passés au luthéranisme, les tenants des
différents courants de la Réforme radicale sont persécutés
avec beaucoup de sévérité. Qu'ils préconisent ou qu’ils
refusent le recours a la violence, ces mouvements ont en
effet de quoi inquiéter les tenants de I'ordre établi, par leurs
accents apocalyptiques et surtout par leur message trés
égalitariste. Il est difficile de dresser un bilan de la répres-
sion religieuse sous Charles Quint sans tomber dans les
querelles entre historiens sur le nombre exact de victimes.
D’ailleurs, qui sont au juste les victimes de I'inquisition:
ceux qui sont mis & mort, ceux qu’'on force a s’exiler, et
ceux dont on confique tous les biens, sans aucun doute.
Mais qu’en est-il de ceux qui renient leur foi pour avoir la
vie sauve, et de ceux qui se voient contraints de vivre leur
religion dans le secret?

Il ressort clairement des études comparatives menées a
I’échelle européenne que c’est dans les Pays-Bas que le
combat contre le protestantisme fait le plus de martyrs,
malgré les hésitations a appliquer les peines avec toute la
rigueur requise2’. Alastair Duke propose, pour la tranche
chronologique de 1520 a 1566, le chiffre assez plausible

24 'W. MONTER, « Heresy Executions in Reformation Europe», in O. P. GRELL,
B. SCRIBNER (dir.), Tolerance and Intolerance in the European Reformation,
Cambridge, 1996, p. 48-64.

25 Sur I'application des édits contre le protestantisme: J. A. FUHNER, op. cit.
(supra n. 3), p. 217-262; A. GOOSENS, op. cit. (supra n. 10), vol. 2, 1998,
p. 75-108.

26 Voir notamment: G. MARNEF, «Charles V’s Religious Policy and the
Antwerp Market. A confrontation of different interests», in M. BOONE,
M. DEMOOR (dir.), Charles V in Context. The Making of a European Identity,
Bruxelles, 2003, p. 21-33.

27 W. MONTER, op. cit. (supra n. 24), 1996. Voir aussi: A. GOOSENS, « Mourir
pour sa foi au temps des réformes dans les Pays-Bas méridionaux», in
W. BLOCKMANS, N. Mour (dir.), The World of Emperor Charles V, Amster-
dam, 2004, p. 227-244.



66

de 1320 exécutions 28. Il constate une répartition trés inéga-
le des victimes entre les XVII provinces, en fonction de la
densité démographique, du degré de pénétration du protes-
tantisme, de la situation géographique et de la présence de
grands centres urbains 29.

La politique ecclésiastique:
I’autre volet de la politique religieuse

La politique de Charles Quint a I'égard de I'Eglise catho-
lique est-elle mue par des considérations césaropapistes ?
A cette question complexe, Jochen Fiihner répond par
I'affirmative: a ses yeux, la politique ecclésiastique caro-
line est un succes sur toute la ligne 0. Son étude s’attarde
en détail sur les différents moyens que Charles Quint utili-
se pour renforcer son pouvoir sur le clergé des Pays-Bas.
La sécularisation de I'évéché d’Utrecht en 1527-1528 et
I'intégration de toutes ses dépendances aux Pays-Bas
habsbourgeois donnent le ton: Charles Quint est le seul
prince catholique de son temps qui ose adopter une poli-
tique aux accents si ouvertement césaropapistes. Par ail-
leurs, il réduit considérablement les prérogatives de I'Eglise
en maticre de juridiction. Désormais, les tribunaux ecclé-
siastiques ne seront plus compétents que pour les maticres
exclusivement religieuses. Nous avons vu que la lutte contre
I’hérésie, un crime éminemment politique, n’en fait pas par-
tie. En continuité avec la politique de ses prédécesseurs de
la maison de Bourgogne, Charles Quint prive le clergé des
Pays-Bas d’une partie de ses ressources. Il réussit en effet a
s’accaparer quelques-uns des bénéfices ecclésiastiques les
plus intéressants. Parce qu’il peut redistribuer ceux-ci a sa

28 A. DUKE, «Building Heaven in Hell’s Disguise. The Early History of
the Reformation in the Towns of the Low Countries», in Reformation and
Revolt in the Low Countries, Londres, 1990, p. 71-111.

29 Luxembourg (0), Groningue (1), Limbourg (6), Artois (9), Malines (11),
Namur (12), Gueldre (16), Maestricht (21), Zélande (23), Utrecht (31),
Overijssel (35), Hainaut (44), Tournai et Tournaisis (53), Lille-Douai-
Orchies (60), Frise (102), Brabant (228), Flandre (265), Hollande (403).

30 Sur la politique ecclésiastique de Charles Quint: J. A. FUHNER, op. cit.
(supra n. 3), p. 89-165.

31 M. DIERICKX, «La réorganisation de la hiérarchie ecclésiastique des Pays-
Bas par la bulle de 1559 fut élaborée pendant la seconde période du conci-
le de Trente, en 1551-1552», in Revue d’Histoire ecclésiastique, vol. 59, 1964,
p. 489-499.

32 M. WEIS, «Die spanisch-niederlindische Hierarchie und die Diozesan-
neuordnung in den Niederlanden unter Philipp II.», in E. KLUETING, H. KLUETING,
H.-J. ScHMIDT (dir.), Bisttimer und Bistumsgrenzen vom frithen Mittelalter
bis zur Gegenwart, Rome-Fribourg-Vienne, 2006, p. 158-169, 265-267;
M. DIERICKX, De oprichting der nieuwe bisdommen in de Nederlanden onder
Filips 11. 1559-1570, Anvers-Utrecht, 1950.

Politique et religion dans les Pays-Bas au milieu du 16¢ siécle

bonne guise, les possibilités de se constituer une clientele
fidéle et soumise en sont accrues. Charles Quint alourdit
aussi les charges financiéres qui pésent sur I'Eglise, en
revoyant a la baisse les privileges liés a I'exemption fiscale.
II obtient a plusieurs reprises la permission du pape de
saisir le tout ou une partie des produits de la dime. Enfin,
les sources de revenus du clergé subissent d’importantes
réductions: il lui est interdit de faire du commerce avec
des biens immobiliers, et les ventes d’indulgences sont sou-
mises a de nouvelles restrictions.

Un autre grand projet carolin, la réorganisation des évéchés
des Pays-Bas, ne portera ses fruits que pendant le régne
de Philippe II. Il releve a la fois de la volonté césaro-
papiste de Charles Quint de renforcer son pouvoir sur
les institutions ecclésiastiques, et d’'une politique contre-
réformatrice visant a purger I'Eglise catholique des abus
dénoncés par les protestants. Les anciennes structures ne
sont en effet plus du tout adaptées ni aux réalités démo-
graphiques des Pays-Bas, ni a leurs besoins d’encadrement
pastoral. Seuls cinq grands diocéses — Utrecht, Cambrai,
Thérouanne, Arras et Liége — sont compétents pour I'en-
semble des XVII provinces. Tous relévent d’archevéchés
étrangers, notamment de Reims et de Cologne. Cette orga-
nisation surannée et peu efficace ne facilite évidemment ni
le combat contre I'hérésie, ni 'amélioration des pratiques
de la foi catholique. Elle est aussi susceptible de nuire aux
intéréts des Habsbourg: Charles Quint a beau imposer ses
propres candidats a la téte des évéchés compétents pour les
Pays-Bas; cela ne réduit en rien les possibilités d’interven-
tion des princes-archevéques étrangers dans sa politique
religieuse. Une réforme en profondeur des structures ecclé-
siastiques permettrait a la fois d’intensifier le contrdle des
pratiques religieuses et de renforcer I'emprise du pouvoir
monarchique sur I'Eglise des Pays-Bas.

Les tentatives des années 1520 ayant échoué, Charles
Quint repart a I'attaque a la fin de son régne: un projet
peu connu de 1551-1552, qui a été étudié en détail par
Michel Dierickx, contient déja 'essentiel de la réorganisa-
tion ecclésiastique telle que Philippe II I'imposera quelques
années plus tard3l. Ce n’est qu'apres la publication de la
Bulle Super universas de 1559 que de nouveaux évéchés
seront finalement créés dans les Pays-Bas. Cette réorgani-
sation ecclésiastique n’ira pas sans probléme, notamment
parce qu’elle ravivera les tensions entre les velléités centra-
lisatrices du souverain, les particularismes régionaux et les
intéréts du clergé 2. Elle n’en jouera pas moins un rdle clé
dans I'implantation de la Réforme catholique, aux cotés de



Politique et religion dans les Pays-Bas au milieu du 16¢ siécle

67

‘introduction des décrets tridentins dans les XVII provinces
a partir de 1565 32. 1] s’agit-la de deux moments forts dans
le processus de subordination de I'Eglise au pouvoir prin-
cier. Ils témoignent, d’une manicre plus générale, de I'im-
brication entre politique et religion qui caractérise I’Europe
toute enti¢re en ce milieu de 16¢ siecle.

33 F. WILLOCX, L'introduction des décrets du Concile de Trente dans les Pays-
Bas et dans la principauté de Liége, Louvain, 1929.



