76

Insurrection religieuse
et soulévement politique :
la Révolte des Pays-Bas au XVI¢ siecle

Monique Weis

Pendant la deuxieme moitié du XVI© siecle, les provinces des Pays-Bas se soulevent
contre Philippe II d’Espagne parce que sa politique centralisatrice heurte leurs tra-
ditions d’autonomie et leurs aspirations a davantage de liberté religieuse. L'insurrec-
tion débute en 1565-1566 par un mouvement d’opposition nobiliaire et une vague
de destructions iconoclastes. Face a l'intransigeance de la répression espagnole,
elle tourne rapidement a I'affrontement idéologique et au conflit militaire de grande



77

envergure.” Avec l'implication plus ou moins directe des Etats voisins, la Révolte
des Pays-Bas prend des dimensions internationales. Elle accentue le raidissement
des fronts confessionnels un peu partout en Europe, notamment en Angleterre, en
France et dans le Saint Empire.?

Au terme de la guerre dite “de quatre-vingts ans” (1568-1648), les régions du Nord,
les Pays-Bas actuels, ou le calvinisme est devenu prépondérant, rejettent définitive-
ment la domination des Habsbourg pour se constituer en république indépendante.
Les territoires du Sud, dont la population est restée majoritairement catholique, se
réconcilient quant a elles avec leur souverain, au terme d'une longue reconquéte
par la guerre et la diplomatie. La Tréve de Douze Ans, conclue en 1609 sous I'égide
des archiducs Albert et Isabelle, met un terme provisoire a la guerre ouverte de
’Espagne contre les insurgés des Pays-Bas. L'année 1648, qui marque la fin officielle
des hostilités et la reconnaissance diplomatique des Provinces-Unies, entérine la
scission de I'héritage bourguignon en deux entités politiques bien distinctes. Les
traces de cette partition restent inscrites sur les cartes de I'Europe d'aujourd’hui,

1 La littérature historique sur la Révolte des Pays-Bas est essentiellement en anglais et en néerlandais :
G. DARBY (dir.), The Origins and Development of the Dutch Revolt, Londres/New York, Routledge,
2001, ouvrage collectif ; P. BENEDICT, G. MARNEF, H. VAN NIEROP, M. VENARD (dir.), Reforma-
tion, Revolt and Civil War in France and the Netherlands 1555-1585, Amsterdam, Royal Netherlands
Academy of Arts and Sciences, 1999, ouvrage collectif ; G. PARKER, The Grand Strategy of Philip II,
Londres/New Haven, Yale University Press, 1998 ; J.-1. ISRAEL, The Dutch Republic. Its Rise, Greatness,
and Fall 1477-1806, Oxford, Clarendon Press, 1995 ; A. VAN DER LEM, De Opstand in de Nederlan-
den, Utrecht/Anvers, Kosmos, 1995 ; J.-J. WOLTJER, Tussen vrijheidsstrijd en burgeroorlog. Over de
Nederlandse Opstand, Amsterdam, Uitgeverij Balans, 1994, recueil d’articles ; G. PARKER, Spain and
the Netherlands 1559-1659, Londres, Fontana Press, 2¢ éd., 1990, recueil d’articles ; P. LIMM, The
Dutch Revolt 1559-1648, Londres, Longman, 1989 ; G. JANSSENS, Brabant in bet verweer. Loyale
oppositie tegen Spanje’s bewind in de Nederlanden van Alva tot Farnese 1567-1578, Courtrai, Standen
en Landen, 1989 ; H. DE SCHEPPER, Belgium Nostrum 1500-1650. Over integratie en desintegratie
van bet Nederland, Anvers, 1987 ; G. PARKER, The Dutch Revolt, Londres, Penguin, 2¢ éd., 1985 ;
H. A. E. VAN GELDER, Van beeldenstorm tot pacificatie. Acht opstellen over de Nederlandse revolutie
der zestiende eeuw, Amsterdam/Bruxelles, 1964, recueil d’articles. Pour une présentation en francais,
on peut consulter les biographies des protagonistes (Philippe II, Guillaume d’Orange, Alexandre
Farnese etc.) ou des ouvrages généraux sur ['histoire de la Belgique et des Pays-Bas. Voir aussi le site
internet en plusieurs langues (dont le frangais) hébergé par I'Université de Leiden :
http://dutchrevolt.leidenuniv.nl

2 Pour I'Angleterre : C. WILSON, Queen Elizabeth and the Revolt of the Netherlands, Berkeley, University
of California Press, 1970. Pour la France : V. VAZQUEZ DE PRADA, P. CHAUNU, Felipe II y Francia
(1559-1598) : politica, religion y razon de Estado, Baranain, Ediciones Universidad de Navarra, 2004 ;
F. DUQUENNE, L'entreprise du duc d’Anjou aux Pays-Bas de 1580 a 1584 : les responsabilités d’'un
échec a partager, Villeneuve d’Ascq, Septentrion, 1998. Pour le Saint Empire : M. WEIS, Les Pays-Bas
espagnols et les Etats du Saint Empire (1559-1579). Priorités et enjeux de la diplomatie en temps de
troubles, Bruxelles, Editions de I'Université de Bruxelles, 2003 ; J. ARNDT, Das Heilige Rémische Reich
und die Niederlande 1566 bis 1648. Politisch-konfessionelle Veflechtung und Publizistik im Achtzi-
gjdbrigen Krieg, Cologne, 1998. Voir de maniere générale : G. PARKER, “The Dutch Revolt and the
Polarization of International Politics”, dans G. PARKER, Spain and the Netherlands, op. cit., 1990, p.65-
81.



78

puisqu’elles recoupent, grosso modo, les frontieres entre I'actuelle Belgique et son
voisin du Nord.

La question des rdles respectifs du politique et du religieux dans la Révolte des
Pays-Bas est au centre de tous les débats soulevés par cette page si passionnante de
I'histoire.” Les uns y voient un affrontement confessionnel de premier ordre entre le
calvinisme conquérant et un bastion du catholicisme. Les autres mettent plutot en
évidence la longue tradition d’autonomie dont les “XVII Provinces” jouissent depuis
le Moyen Age et qui nourrit la résistance a toute tentative de centralisation monar-
chique. Les interprétations récentes, plus nuancées parce que moins passionnelles,
combinent les deux approches. Elles décrivent un conflit a plusieurs faces, aux
causes diverses et aux répercussions multiples.

Le potentiel révolutionnaire du protestantisme

Les historiens ont pris 'habitude de distinguer trois phases successives de la Ré-
forme dans les Pays-Bas : une premiere vague luthérienne, suivie d’'une forte péné-
tration anabaptiste, puis d'une percée fulgurante du calvinisme.? Cette présentation
schématique ne rend toutefois pas compte de la grande diversit¢é du mouvement
“protestant” a ses débuts.” Ce ne sont en effet pas uniquement les idées de Martin
Luther qui circulent des les années 1520, mais aussi celles d’autres penseurs adeptes
de I'évangélisme tels Martin Bucer et Ulrich Zwingli. Le deuxiéme moment recou-
vre également des réalités multiples dont certaines relevent plutot du libertinisme
spirituel. Cette aile gauche de la Réforme, qui est souvent qualifiée de “radicale”,
échappe par définition a toute forme d’encadrement et de contrdle ecclésiastique.

1 Voir notamment : H. VAN NIEROP, “De troon van Alva. Over de interpretatie van de Nederlandse
Opstand”, dans Bijdragen en Mededelingen betreffende de Geschiedenis der Nederlanden, 110, 1995,
p.205-223 ; “Alva’s Throne. Making sense of the Revolt of the Netherlands”, dans G. DARBY (dir.), The
Origins and Development of the Dutch Revolt, op. cit., 2001, p.29-47.

2 Voir par exemple : J. DECAVELE, De dageraad van de Reformatie in Viaanderen (1520-1565), 2 vol.,
Bruxelles, Koninklijke Academie, 1975 ; L.-E. HALKIN, La Réforme en Belgique sous Charles-Quint,
Bruxelles, La Renaissance du Livre, 1957. Pour I'histoire de la Réforme en général : J. DELUMEAU,
T. WANEGFFELEN, Naissance et affirmation de la Réforme, Paris, Presses universitaires de France,
Nouvelle Clio, 2003.

3 Pour une présentation récente, succincte mais compléte : G. MARNEf, “The Netherlands”, dans
A. PETTEGREE (dir.), The Reformation World, Londres/New York, Routledge, 2000, p.344-364 ;
W. BERGSMA, “The Low Countries”, dans B. SCRIBNER, R. PORTER, M. TEICH (dir.), The Reformation
in National Context, Cambridge, Cambridge University Press, 1994, p.67-79. Voir aussi : J. DECAVELE,
De eerste protestanten in de Lage Landen. Geloof en heldenmoed, Zwolle, Waanders, 2004, recueil
darticles ; A. DUKE, Reformation and Revolt in the Low Countries, Londres/New York, Hambledon
Press, 2003, recueil d’articles ; E.-M. BRAEKMAN, Ze Protestantisme belge au XVF siecle, Carrieres-sous-
Poissy, La Cause, 1997.



79

L'anabaptisme, une doctrine apocalyptique due a Melchior Hoffman, gagne les
Pays-Bas par l'intermédiaire de Menno Simons et de David Joris, c’est-a-dire dans sa
variante pacifiste.” Les communautés anabaptistes, ou “mennonites”, sont particu-
lierement importantes dans les grandes villes flamandes et brabanconnes, ou elles
connaissent une deuxieme apogée apres 1550, malgré les persécutions séveres qui
font des milliers de victimes parmi elles.

Les progres rapides du calvinisme au cours des années 1540 tranchent quant a
eux avec l'anarchie religieuse des décennies précédentes. Grace a I'appui de leurs
coreligionnaires a I'étranger, les communautés réformées des Pays-Bas se dotent
de structures permanentes, fixent leur doctrine et adoptent des reglements de dis-
cipline. Elles sont particulierement importantes dans les villes, notamment a An-
vers, la métropole commerciale des Pays-Bas.? Au “temps des martyrs”, marqué par
l'affrontement entre la hiérarchie catholique, soutenue par le bras séculier, et des
individus hétérodoxes, succede un “4ge des confessions” qui voit le monopole de
I'Eglise romaine mis en cause par une rivale de plus en plus sérieuse.’

Le systeme de répression créé par Charles Quint et développé par son successeur
Philippe II dans le but de combattre "*hérésie” est redoutable.” Il est fondé sur une
étroite collaboration entre les tribunaux ecclésiastiques et les juridictions civiles.
La législation contre les “hérétiques” s'élabore au fil des décennies, en s’adaptant
a I'évolution du contexte religieux. Ses principales armes sont la peine capitale et
la confiscation des biens. On dénombre une moyenne de vingt exécutions par an
pour la période entre 1530 et 1554, le double pour les années 1555 a4 1565.° Pour
échapper a la mort, des milliers de sujets du roi d’Espagne prennent le chemin de

1 Sur I'anabaptisme dans les Pays-Bas, voir notamment : C. KRAHN, Dutch Anabaptism. Origin, Spread,
Life and Thought (1450-1600), Nijhoff, La Haye, 1968. Sur I'anabaptisme en général : H.-J. GOERTZ,
The Anabaptists, Routledge, Londres, 1990.

2 G. MARNEF, Antwerp in the Age of Reformation: Underground Protestantism in a Commercial
Metropolis, 1550-1577, Baltimore, John Hopkins University Press, 1996 ; Antwerpen in de tijd van de
Reformatie: ondergronds protestantisme in een handelsmetropool, 1550-1577, Amsterdam, Meulen-
hoff, 1996.

3 Les termes sont de M. VENARD : Le Temps des Confessions (1530-1620/30), dans Histoire du christia-
nisme, tome VIII, Paris, Desclée, 1992, p.404-474.

4 Voir a ce sujet: J.-A. FUHNER, Die Kirchen- und die antireformatorische Religionspolitik Kaiser
Karls V. in den Siebzebn Provinzen der Niederlande 1515-1555, Leiden/Boston, Brill, 2004 ;
A. GOOSENS, Les inquisitions modernes dans les Pays-Bas méridionaux (1520-1633), 2 vol., Bruxel-
les, Editions de I'Université de Bruxelles, 1997/98.

5 W. MONTER, “Heresy Executions in Reformation Europe”, dans Ole P.Grell, Bob Scribner (dir.), Toler-
ance and Intolerance in the European Reformation, Cambridge, Cambridge University Press, 1990,
p.48-64.



80

l'exil, se réfugiant en Angleterre, dans le Saint Empire ou, plus tard, dans les pro-
vinces des Pays-Bas du Nord.”

Se rendre coupable d“hérésie”, c’est adopter des comportements religieux déviants,
c'est lire, posséder, imprimer, diffuser des livres condamnés, c’est assister a des
assemblées ou sont répandues des idées nouvelles et pernicieuses. C'est mettre en
cause ou renier les dogmes et les pratiques de I'Eglise catholique, les sacrements, les
prérogatives du clergé et le culte des saints, entre autres. Mais dans les Pays-Bas de
Charles Quint, étre “hérétique”, c’est aussi enfreindre a I'ordre social et politique.

Deés les années 1520, on assiste en effet a une véritable redéfinition de la nature
méme des faits d’hérésie. Les comportements religieux déviants sont de plus en plus
politisés ; ils sont considérés comme des atteintes contre la personne du souverain,
mais aussi et surtout comme des actes contraires a I'intégrité de I'Etat, qui ne peut
étre que fondée sur I'unité confessionnelle. Etre “hérétique”, C’est porter atteinte aux
regles €lémentaires de la chose publique ; c’est se rendre coupable de rébellion.
Bref, “I'hérésie” est désormais assimilée a I'offense supréme qu’est le crime de lese-
majeste.

Quelle est au juste l'attitude du protestantisme a I'égard de l'autorité royale ? Tous
les courants de la Réforme radicale partagent des caractéristiques qui ne peuvent
que les rendre suspects aux détenteurs de pouvoir.” Ils rejettent le ministere des
prétres comme des pasteurs, estimant que la foi et la vertu de l'officiant priment
sur le statut officiel que lui reconnait la société. Leur refus du baptéme des enfants
va de pair avec la dévalorisation générale des sacrements et, en corollaire, avec la
méfiance a I'égard de toute forme d’Eglise-institution. Il n’est pas étonnant que ces
mouvements soient condamnés avec sévérité, tant par les dirigeants catholiques
que par les tenants d’'une “Réforme magistérielle”, imposée “par le haut” et conduite
en étroite association avec les autorités politiques. L'anabaptisme exige la stricte
séparation entre politique et religion, a2 une époque ou la confusion entre les deux
s'accentue suite aux nouvelles rivalités confessionnelles.

Aux cotés de cette conception individualiste de la pratique religieuse, ce sont les
revendications sociales de la Réforme radicale qui dérangent le plus les puissants.
Les anabaptistes misent sur les valeurs de I'égalitarisme, jusqu’a proner I'abolition
de la propriété privée. Ces idées, qui séduisent les couches inférieures de la popu-
lation, ont de quoi choquer dans la société hiérarchiquement cadenassée de I'ancien
régime.

1 Voir entre autres : G. ASAERT, 1585, de val van Antwerpen en de uittocht van Viamingen en Braband-
ers, Tirlemont, Lannoo, 2004 ; J. BRIELS, Zuid-Nederlanders in de Republiek 1572-1630. Een demo-
grafische en cultuurbistorische studie, Sint-Niklaas, Dante, 1985 ; R. VAN ROOSBROECK, Emigranten.
Nederlandse viuchtelingen in Duitsland 1550-1600, Louvain, Davidsfonds, 1968.

2 Voir entre autres : H.-J. GOERTZ, J.-M. STAYER (dir.), Radicalism and Dissent in the 16" century,
Berlin, Duncker & Humblot, 2002.



81

Mais s'il porte en lui les graines de la révolte sociale, 'anabaptisme pacifiste n’est
que rarement accusé d’encourager la contestation politique. Ses adeptes sont dé-
criés comme “hérétiques” et “blasphémateurs” par tous leurs adversaires ; I'insulte
supréme de “rebelle” ne les vise par contre presque jamais. Les anabaptistes sont en
effet hostiles a tout recours a la force, méme en cas de légitime défense. Ce refus
de la violence explique leur propension a subir les pires persécutions et a mourir
en martyrs de leur foi.

Quant a la position des calvinistes a I'égard du pouvoir politique, elle est dou-
ble : s'ils pronent, d’'une part, la soumission inconditionnelle a I'autorité séculiere
instituée par Dieu, le contexte des “guerres de religion” les amene, d’autre part, a
¢élaborer des théories qui légitiment 'opposition au monarque jugé indigne de sa
fonction.

Dans un premier temps, Jean Calvin et d’autres théologiens réformés reprennent la
ligne tres respectueuse des prérogatives princieres qu'a choisie le luthéranisme, la
branche du protestantisme qui doit son succes au soutien des princes territoriaux
allemands.” Le devoir d’obéissance découle de la tradition qui consiste a considérer
le roi comme un représentant de l'autorité divine sur terre, mais aussi, de maniere
plus paradoxale, des passages bibliques ou est ébauchée la nécessité d'une sépara-
tion entre le domaine du politique et celui du religieux. Aux autorités temporelles,
seraient-elles injustes et persécutrices, le bon chrétien ne peut opposer qu'une résis-
tance purement spirituelle dont la priere est la principale arme de combat.

Mais la parole biblique, selon laquelle “il faut obéir a Dieu plutdt qu’aux hommes”
porte en elle les germes d'une autre conception de l'attitude a adopter face aux po-
tentats devenus “tyrans”. La redécouverte de I'héritage antique qui reconnait a tout
citoyen la liberté d’affronter 'usurpateur du pouvoir ou le souverain légitime ayant
outrepassé ses droits, vient renforcer ce revirement d’idées. De la synthese entre les
deux nait le mouvement des “monarchomaques”, littéralement des “tueurs de rois”,
une des veines les plus fécondes de la philosophie politique du XVI¢ siecle.” La
these extréme de celle-ci est la justification du “tyrannicide”, c’est-a-dire de la mise
a mort du mauvais prince.

Les protestants anglais qui fuient le régime sanglant de la treés catholique Marie
Tudor ont été les premiers a revendiquer le recours a cette forme de résistance
radicale. Les écrits les plus percutants en la matiere proviennent toutefois du camp

1 Q. SKINNER, Les fondements de la pensée politique moderne, Paris, Albin Michel, 2001, p.371-513 ;
F. OAKLEY, “L’'obéissance chrétienne et I'autorité, 1520-1550”, dans J.-H. BURNS (dir.), Histoire de la
pensée politique moderne 1450-1700, Paris, Presses Universitaires de France, 1997, p.145-174.

2 P-A. MELLET (dir.), Et de sa bouche sortait un glaive. Les Monarchomaques au XVE siecle, Geneve,
Droz, 2006 ; Q. SKINNER, Les fondements de la pensée politique moderne, op. cit., 2001, p.613-817.



82

des huguenots.’ Les calvinistes francais combattent ainsi par la plume, d’abord le
clan adverse des Guise, les “mauvais conseillers” du roi, puis, apres les massacres de
la Saint-Barthélémy, le roi de France lui-méme. Les penseurs les plus représentatifs
de cette “école” sont Francois Hotman, Théodore de Beze et Philippe Duplessis
Mornay.

En filigrane de leurs ouvrages se trouve une notion des plus subversives, aux ac-
cents tres modernes : la royauté repose selon eux sur un contrat tacite entre le
monarque et ses sujets ; le premier promet de préserver la vie et le bien-étre des
seconds, qui lui doivent déférence et obéissance. Si I'une des parties ne respecte
pas les regles du jeu, 'accord n’engage plus l'autre. La révolte est ainsi considérée
comme une réaction compréhensible et 1égitime a 'exercice arbitraire du pouvoir.

Méme si les filiations intellectuelles sont parfois difficiles a retracer, il est évident
que les théories “monarchomaques” exercent une influence non négligeable sur les
milieux calvinistes des Pays-Bas.? Au début des années 1500, les réformés, qui ont
surtout prospéré dans les anciennes provinces de Flandre, de Hainaut, de Brabant,
de Hollande et de Zélande, se font plus insistants dans leurs demandes de liberté
religieuse.” Une question se pose avec acuité a ces Eglises militantes : comment
répondre a 'hostilité toujours aussi impitoyable des autorités espagnoles ?

Des pamphlets imprimés dans les villes allemandes et anglaises ou se sont installés
un grand nombre de réfugiés originaires des Pays-Bas, incitent les coreligionnaires
restés au pays 2 la résistance.? C’est pendant I'année 1565-15606, dite “I'année des mi-
racles”, que la crise politique et confessionnelle atteint son paroxysme. Les réformés

1 Pour une présentation synthétique de la pensée politique du calvinisme : M. YARDENI, “French Cal-
vinist Political Thought, 1534-1715”, dans M. PRESTWICH (dir.), International Calvinism 1541-1715,
Oxford, Clarendon Press, 1985, p.315-337 ; R.-N. KINGDON, “Le calvinisme et la théorie de la résis-
tance, 1550-1580”, dans J.-H. BURNS (dir.), Histoire de la pensée politique moderne 1450-1700, op. cit.,
1997, p.175-198.

2 M. VAN GELDEREN, The Political Thought of the Dutch Revolt 1555-1590, Cambridge, Cambridge
University Press, 1992, p.62-109. Sur le role des idées politiques dans la Révolte des Pays-Bas, voir de
maniere générale : N. MOUT, “Van arm vaderland tot eendrachtige republiek : de rol von politieke
theorieén in de Nederlandse Opstand”, dans Bijdragen en Mededelingen betreffende de Geschiedenis
der Nederlanden, 101, 1980, p.345-365.

3 Voir par exemple : G. MARNEF, “The changing face of Calvinism in Antwerp, 1555-1585”, dans
A. PETTEGREE, A. DUKE, G. LEWIS (dir.), Calvinism in Europe 1540-1620, Cambridge, Cambridge
University Press, 1994, p.143-159. Sur le role des facteurs religieux dans ’éclatement des troubles, voir
de maniere générale : A. PETTEGREE, “Religion and the Revolt”, dans G. DARBY (dir.), The Origins
and Development of the Dutch Revolt, op. cit., 2001, p.67-83.

4 Voir entre autres : A. PETTEGREE, Emden and the Dutch Revolt. Exile and Development of Reformed
Protestantism, Oxford, Oxford University Press, 1992.



83

se font de plus en plus téméraires, organisant a la lisiere de villes comme Anvers et
Gand des préches qui drainent des milliers de personnes.’

Puis les vagues iconoclastes de I'été et de I'automne 1566 frappent les régions les
plus prosperes des Pays-Bas.? Si leurs motivations ne sont que partiellement de
nature religieuse, elles n'en changent pas moins les donnes pour les communautés
calvinistes. Les concessions faites dans la foulée des troubles facilitent pendant
quelques mois I'exercice du culte réformé et donnent aux protestants le gott de la
liberté. Bien des modérés sont effrayés par la violence des destructions commises,
mais le rapprochement entre les Eglises réformées et le mouvement de contestation
nobiliaire s’en trouve a peine freiné.

Les ressorts de la rébellion civile

L'année 1567 voit se concrétiser la coalition des revendications exprimées par les
communautés calvinistes avec celles d'un parti d’opposition aristocratique en for-
mation depuis plusieurs années. Ce dernier puise dans un fonds séculaire de re-
vendications d’autonomie et de conflits d'intéréts avec le souverain. Il met en avant
les “privileges” et les “libertés” inaliénables dont jouissent les différentes provinces
des Pays-Bas.” Le regne de Charles Quint a déja été marqué par de vives tensions,
surtout dans les riches villes de Flandre et du Brabant, éprises de leurs prérogatives
politiques et fiscales.” En Hollande aussi, les ferments de I'insurrection ont com-
mencé a agir pendant la premiere moitié du XVI¢ siecle.” La situation s'envenime
sous Philippe 1I, les principales pierres d’achoppement étant des questions d’argent
et de pouvoir.

Le montant et I'affectation des impots doivent étre entérinés par des Etats généraux
et provinciaux peu commodes. Le Conseil d’Etat, composé des grands seigneurs,

1 G. MARNEF, “The Dynamics of Reformed Militancy in the Low Countries : The Wonderyear”, in
N.-S. AMOS, A. PETTEGREE, H. VAN NIEROP (dir.), The Education of a Christian Society. Humanism
and the Reformation in Britain and the Netherlands, Aldershot, Ashgate, 1999, p.193-210.

2 Voir la contribution consacrée aux troubles iconoclastes dans le présent ouvrage.

3 M. VAN GELDEREN, The Political Thought of the Dutch Revolt 1555-1590, op. cit., 1992, p.110-165 ;
Catherine Secrétan, Les privileges berceau de la liberté. La Révolte des Pays-Bas : aux sources de la
pensée politiqgue moderne (1566-1619), Paris, Vrin, 1990.

4 Sur la longue tradition de révolte dans les Pays-Bas : W.-P. BLOCKMANS, “Alternatives to Monarchical
Centralization : The Great Tradition of Revolt in Flanders and Brabant”, dans H.-G. KOENIGSBERGER
(dir), Republiken und Republikanismus im Europa der friilben Neuzeit, Munich, Oldenbourg, 1988,
p.145-154 ; M. BOONE, M. PRAK, “Rulers, Patricians and Burghers : The Great and Little Traditions
of Urban Revolt in the Low Countries”, dans K. DAVIDS, J. LUCASSEN (dir.), A Miracle Mirrored. The
Dutch Republic in European Perspective, Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p.99-134.

5 J.-D. TRACY, Holland under Habsburg Rule, 1506-1566 : The Formation of a Body Politic, Berkeley,
University of California Press, 1990.



84

veut étre consulté régulierement par les gouverneurs généraux qui représentent
le roi d’Espagne a Bruxelles. Le role grandissant de conseillers considérés comme
“étrangers” est mal vu par la haute noblesse des Pays-Bas.” En 1503, une campagne
de dénigrement orchestrée par Guillaume d’Orange et Lamoral d’'Egmont aboutit au
renvoi du cardinal Granvelle, un Franc-Comtois qui s’est imposé comme le principal
conseiller de Marguerite de Parme, la gouvernante générale des Pays-Bas.

Le “Compromis des Nobles” de 15605, une requéte qui rappelle les anciens privileges
des “XVII Provinces” et revendique l'extension de la liberté de religion, déclenche
un autre moment de crise.” Il confirme le rapprochement avec les Eglises calvinistes
dont certains membres de la petite noblesse se font désormais les porte-parole. Mais
le ralliement des grands seigneurs a la cause commune est encore hésitant. L'arrivée
du duc d’Albe dans les Pays-Bas a la téte d’'une impressionnante armée et investi de
la mission de rétablir 'ordre, 'accélére considérablement.

Le nouveau systeme de répression, que chapeaute un redoutable “Conseil des Trou-
bles”, sévit contre tous ceux qui se sont rendus coupables de “rébellion”, quel que
soit leur statut social. En 1568, les comtes d’'Egmont et de Hornes, deux représen-
tants prestigieux de la haute noblesse, sont exécutés sur la place publique pour
motif de “rébellion”. Ceux qui veulent revenir 2 une maniere de gouverner plus
respectueuse des coutumes sans pour autant remettre en cause la souveraineté de
Philippe II, ne disposent plus que de marges de manceuvres tres réduites.” L'attitude
du roi d’Espagne et du duc d’Albe a I'égard des “rebelles” des Pays-Bas transparait
clairement dans leurs correspondances diplomatiques, celles échangées avec les
princes allemands notamment.? L'opposition au pouvoir légitime ne peut étre que

1 H. VAN NIEROP, “The Nobles and the Revolt”, dans G. DARBY (dir.), The Origins and Development
of the Dutch Revolt, op. cit., 2001, p.48-66 ; “The Nobility and the Revolt of the Netherlands : Between
Church and King, Protestantism and Privileges”, dans P. BENEDICT, G. MARNEF, H. VAN NIEROP,
M. VENARD (dir.), Reformation, Revolt and Civil War in France and the Netherlands, op. cit., 1999,
p.83-98.

2 Sur le “Compromis des Nobles”, voir notamment : H. VAN NIEROP, “Edelman, bedelman. De
verkeerde wereld van het Compromis der Edelen”, dans Bijdragen en Mededelingen betreffende de
Geschiedenis der Nederlanden, 107, 1992, p.1-27 ; “A Beggars’ Banquet : The Compromise of the
Nobility and the Politics of Inversion”, dans European History Quaterly, 21, 1991, p.419-443.

3 Sur le dilemme auquel sont confrontés les nobles des Pays-Bas : A. DUKE, “From King and Country
to King or Country ? Loyalty and Treason in the Revolt of the Netherlands”, dans A. DUKE, Reforma-
tion and Revolt in the Low Countries, op. cit., 2003, p.175-198. Sur la notion d*“opposition loyale” :
G. JANSSENS, Brabant in bet verweer. Loyale oppositie tegen Spanje’s bewind in de Nederlanden van
Alva tot Farnese 1567-1578, op. cit., 1989.

4 M. WEIS (éd.), Légitimer la répression des troubles. Les correspondances du pouvoir espagnol avec les
princes allemands au début de la Révolte des Pays-Bas (1566-1568), Bruxelles, Archives générales du
Royaume, 2003.



85

coupable et donc condamnable ; il s’agit d’arréter au plus vite les “désobéissants”
pour éviter 'embrasement.’

Guillaume d’Orange, le chef de file de 'opposition nobiliaire, choisit I'exil dans le Saint
Empire. Pendant les années suivantes, il meéne des combats sur tous les fronts contre
le duc d’Albe et son régime de terreur, grice a un réseau de propagande particuliere-
ment efficace, mais aussi par la force des armes.” Une premiere entreprise d’invasion
des Pays-Bas échoue en 1569, malgré quelques victoires importantes des insurgés. Les
soutiens espérés de la part des grandes puissances protestantes se font néanmoins at-
tendre. Les campagnes de séduction que la diplomatie espagnole met en ceuvre pour
empécher que les princes luthériens allemands et la reine d’Angleterre n’interviennent
ouvertement dans le conflit aux cdtés des insurgés portent leurs fruits.

Les “Gueux de Mer”, pirates qui attaquent les flottes a la solde de I'Espagne, sont des
alliés difficiles mais précieux pour Guillaume d’Orange.” Leur prise de La Brielle en
1572 donne le coup d’envoi a une suite de révoltes urbaines dans les provinces du
Nord. Les Etats de Hollande prennent les rénes du soulevement, sous I'impulsion de
leur “stadhouder”, ou gouverneur, Guillaume d’Orange. Il n’est pas encore question
de renier la suprématie du roi d’Espagne, mais la voie vers la constitution d’'une
nouvelle entité politique, autonome et souveraine, est bien ouverte. En signant la Pa-
cification de Gand de 1576, les Ftats généraux des Pays-Bas s'essaient 4 élaborer une
solution de compromis politique et surtout religieuse au détriment de Philippe II.

Apres la reprise en main militaire et politique par les gouverneurs généraux Juan
d’Autriche et Alexandre Farnese, les provinces du Sud regroupées dans I'Union d’At-
ras acceptent de se réconcilier avec le roi d’Espagne moyennant certaines conces-
sions politiques et religieuses. En face, I'Union d’Utrecht, qui est souvent considérée
a tort comme le texte fondateur des Provinces-Unies, cherche surtout a assurer dans
'urgence sa défense contre les campagnes de reconquéte espagnoles. Ce n’est que
par '’Acte d’Abjuration de 1581, qui prive Philippe II de tous ses droits régaliens
sur les sept provinces signataires, que l'insurrection des Pays-Bas se transforme en
véritable “révolution”.”

Les futures Provinces-Unies ne s'organisent pourtant pas tout de suite en répu-
blique. Les théories républicaines, un €élément fondateur de la pensée politique

1 M. WEIS, Les Pays-Bas espagnols et les Etats du Saint Empire (1559-1579), op. cit., 2003 ; “Les archives
de la Secrétairerie d’Etat allemande : une source précieuse pour I'étude du discours officiel sur les
troubles des Pays-Bas au XVI¢ siecle”, dans Revue belge de Philologie et d’Histoire, 76, 1998, p.357-
309.

2 ]. ARNDT, Das Heilige Romische Reich und die Niederlande 1566 bis 1648, op. cit., 1998.
3 J. C. A. DE MEIJ, De watergeuzen en de Nederlanden 1568-1572, Amsterdam, 1972.

4 H.-G. KOENIGSBERGER, “Why did the States General of the Netherlands become revolutionary in the
sixteenth century ?”, dans Parliaments, Estates and Representation, 2, 1982, p.103-111. + Blockmans
...



86

¢élaborée dans les mieux calvinistes radicaux, ne sont 2 'ceuvre qu’en souterrain de
ce bouleversement constitutionnel. Au roi d'Espagne destitué, les insurgés tentent,
au fil de pourparlers longs et compliqués, de trouver un remplacant a I'étranger, en
France et en Angleterre notamment. Le républicanisme met encore plusieurs années
avant de s'imposer comme systeme de gouvernement.” Ce décalage rend d’autant
plus intéressantes les républiques calvinistes qui éclosent dans certaines villes des
Pays-Bas a la fin des années 1570.°

Voir dans la Révolte des Pays-Bas un mouvement unique et continu revient a adop-
ter une grille de lecture simplificatrice du passé. Cette approche est en plus téléo-
logique, c’est-a-dire qu'elle explique un processus long et complexe par son point
d’arrivée, a savoir la naissance et la montée en puissance des Provinces-Unies.

Lue a travers un grand angle, la guerre dite “de quatre-vingts ans” ressemble plutot
a une suite d’affrontements, jalonnée d’autant de moments de répit. Les révoltes
successives traduisent les aspirations parfois contradictoires de groupes religieux,
politiques, sociaux et économiques tres différents. La mise en commun de toutes
ces envies de changement aboutit a un élan insurrectionnel dont la force réussit a
déstabiliser I'énorme puissance espagnole. Mais son efficacité ne pouvait étre que
provisoire, étant donné qu’elle ne reposait pas sur une vision de I'avenir cohérente
et partagée par tous.

Une interrogation complémentaire tourne autour de la nature véritable de la Révolte
des Pays-Bas : est-elle progressiste ou conservatrice ? Au début des troubles, ce sont
les modeles du passé, fondés sur les privileges de la noblesse et les libertés des
provinces, qui inspirent 'opposition contre Philippe II. Mais au fil des années, le
besoin de trouver des solutions viables a des problemes inédits la fait basculer du
coté de I'innovation. Les Provinces-Unies doivent ainsi se poser tres tot la question
du comment vivre ensemble dans la diversité ; leur conception de la tolérance est
un ¢lément capital de la modernité émergente.

Une des originalités de la Révolte des Pays-Bas ne serait-elle pas le mélange d’an-
cien et de nouveau, de réactionnaire et de révolutionnaire ? Cette double nature fait
dailleurs écho a l'interdépendance du politique et du religieux, caractéristique de
toutes les sociétés d’ancien régime, mais particulierement présente dans la Révolte
des Pays-Bas. Celle-ci est par excellence un conflit a deux faces dont les fils restent
plus que jamais difficiles a déméler.

1 W. R. E. VELEMA, “That a Republic is Better than a Monarchy : anti-monarchism in Early Modern
Dutch Political Thought”, dans M. VAN GELDEREN, Q. SKINNER (dir.), Republicanism. A Shared
European Heritage, vol.1, Republicanism and Constitutionalism in Early Modern Europe, Cambridge,
Cambridge University Press, 2002, p.9-25 ; N. MOUT, “Ideales Muster oder erfundene Eigenart :
republikanische Theorien wihrend des niederlindischen Aufstands”, dans H.-G. KOENIGSBERGER
(dir.), Republiken und Republikanismus im Europa der Friihen Neuzeit, op. cit., 1988, p.169-194.

2 Voir la contribution sur les Républiques calvinistes dans le présent ouvrage, p.95.



