
 

Cahiers de la Méditerranée 
86 | 2013
Villes et changements de souveraineté en
Méditerranée / Mythes de la coexistence
interreligieuse : histoire et critique

Un regard critique sur les « mythes » de la
coexistence interreligieuse

Xavier Luffin et Monique Weis

Édition électronique
URL : http://journals.openedition.org/cdlm/6871

DOI : 10.4000/cdlm.6871

ISSN : 1773-0201

Éditeur
Centre de la Méditerranée moderne et contemporaine

Édition imprimée
Date de publication : 15 juin 2013

Pagination : 221-236

ISSN : 0395-9317

 

Référence électronique
Xavier Luffin et Monique Weis, « Un regard critique sur les « mythes » de la coexistence interreligieuse

 », Cahiers de la Méditerranée [En ligne], 86 | 2013, mis en ligne le 15 décembre 2013, consulté le 24

septembre 2020. URL : http://journals.openedition.org/cdlm/6871  ; DOI : https://doi.org/10.4000/

cdlm.6871 

Ce document a été généré automatiquement le 24 septembre 2020.

© Tous droits réservés



Un regard critique sur les « 
mythes » de la coexistence
interreligieuse
Xavier Luffin et Monique Weis

1 Le terme de « mythes » peut surprendre, voire interpeller ou même choquer. Nous en
sommes bien conscients et avons délibérément choisi d’y recourir, non pas par souci de
provocation,  mais  parce  qu’il  nous  a  paru  approprié  aux  objectifs  de  la  démarche
historique  et  critique  que  nous  pratiquons.  Afin  d’étayer  la  légitimité  de  ce  choix,
précisons que le terme de « mythes » peut – ou doit – se mettre entre guillemets. Par
ailleurs, il ne peut qu’aller de pair avec les deux autres termes clé du projet que sont « 
histoire » et « critique ». 

2 Notre  dossier  a  pour  but  d’examiner  une  pratique  particulière  de  l’histoire  « 
idéologique »,  à  savoir  les  « mythes » de la  coexistence pacifique interreligieuse.  En
effet,  à  l’intérieur  de  l’historiographie  occidentale,  on  a  vu  apparaître  des
interprétations irénistes de certains moments de l’histoire où plusieurs communautés
religieuses ont dû vivre ensemble.  Indépendamment des recherches pointues et des
discussions entre spécialistes, ces mythes ont trouvé un écho généralement favorable
auprès du grand public. 

3 Ainsi,  les  romans  historiques  qui  mettent  en  scène  des  épisodes  de  coexistence
heureuse  connaissent  un  grand  succès.  Pensons  par  exemple  au  Livre  de  Saphir de
Gilbert Sinoué sur l’Al-Andalous1 ou au Quintet de l’islam, une série de cinq romans dans
lesquels  le  romancier  britannique  d’origine  pakistanaise  Tariq Ali  dépeint  cinq
moments de gloire et aussi d’ouverture de la civilisation musulmane2. Dans un autre
registre, les livres de l’écrivain bosniaque Ivo Andric sur la coexistence pacifique des
cultures et des religions en Bosnie, parmi lesquels le très beau Le pont sur la Drina, ont
valu à leur auteur le prix Nobel de littérature3. 

4 On  retrouve  l’exact  pendant  de  cette  vision  iréniste  dans  la  littérature  arabe
contemporaine, notamment dans les nouvelles et les récits de voyage du Syrien ‘Abd al-
Sallam  Al-’Ujayli  ou  encore  dans  Grenade,  un  roman  historique  dû  à  l’écrivaine

Un regard critique sur les « mythes » de la coexistence interreligieuse

Cahiers de la Méditerranée, 86 | 2013

1



égyptienne  Radwa ‘Ashour  – ce  dernier  ouvrage  ayant  été  traduit  en  anglais4 –  qui
oppose, à l’époque de la Reconquista, une culture musulmane tolérante et ouverte à une
culture  chrétienne  violente  et  fanatique.  Partant,  on  constate  la  diffusion  de  cette
vision dans le discours de maints intellectuels, hommes politiques et acteurs sociaux
désireux d’œuvrer, souvent de bonne foi, au rapprochement entre les cultures. 

5 De façon plus inquiétante, elle transparaît aussi dans les travaux de certains chercheurs
du monde académique, dans le monde arabe mais aussi en Occident – aux Amériques
comme en Europe, et en Espagne notamment. À cet égard, les travaux menés depuis de
nombreuses  années  par  l’orientaliste  espagnol  Serafin  Fanjul  sont  particulièrement
intéressants,  l’auteur  tentant  de  déconstruire  avec  méthode,  sources  à  l’appui,  une
série  de  mythes  véhiculés  autour  de  ce  qu’il  appelle  lui-même  la  « chimère »  d’al-
Andalus5.

6 Sans être fallacieuses,  les  interprétations qui  donnent naissance à ces mythes de la
coexistence interreligieuse sont bien souvent guidées d’abord par un souci idéologique
ou culturel contemporain. Il nous a semblé intéressant d’interroger les circonstances
qui les ont vues naître, de voir leur emploi politique ou leur enjeu national. Finalement
quels  sont  les  rapports  entre  l’histoire  tendanciellement  objective,  l’histoire  « 
idéologique » et le contexte dans lequel celle-ci s’inscrit ? 

7 Ce dossier  est  une des  nombreuses  réalisations de notre ARC (Action de Recherche
concertée) sur « La religion de l’Autre », un projet de recherches de grande envergure
financé  par  la  Communauté  française  de  Belgique  et  porté  par  le  Centre
interdisciplinaire  d’étude  des  religions  et  de  la  laïcité  de  l’Université  Libre  de
Bruxelles6.  Portant plus précisément sur les mythes de l’âge d’or et de la tolérance,
ainsi que sur leurs instrumentalisations actuelles, il a pour ambition de faire le point
sur la  construction mythifiée du passé interreligieux et  interconfessionnel,  avec un
grand souci critique et scientifique, mais sans chercher inutilement la polémique. Ses
conclusions serviront de substrat aux différentes recherches qui se déploieront à la
suite de notre ARC pendant les années à venir. 

8 Nous aimerions rappeler les trois questions que nous avons soumises à tous les auteurs
de  ce  dossier  et  auxquelles  ceux-ci  ont  tenté  de  répondre  dans  leurs  articles :  Que
savons-nous aujourd’hui des réalités de la coexistence confessionnelle ? Comment ces
réalités  ont-elles  été  lues  et  relues  au  fil  des  siècles,  via  la  création  et
l’approfondissement de mythes plus ou moins proches d’elles ? Enfin et surtout, dans
quelle mesure ces mythes ont-ils servi et servent-ils toujours des « causes » politiques
et idéologiques ? 

9 Nous  aimerions  par  ailleurs  remettre  sur  la  table  quelques  pistes  de  réflexion :  Où
s’arrête l’histoire et où commence le mythe ? Qu’y a-t-il de « mal » à ces mythes, s’ils
nous permettent de mieux vivre ensemble ? Faut-il distinguer entre mythes utiles et
bénéfiques,  et  mythes  néfastes  et  dangereux ?  Avons-nous  besoin  de  mythes  pour
construire un passé et un avenir communs ? En quoi le recours à l’anthropologie peut-il
être  intéressant ?  Quelles  attitudes  l’historien  doit-il  adopter  face  aux  mythes
historiques ?  Enfin,  par  quoi  pouvons-nous  remplacer  les  anciens  mythes  d’ordre
historique, si ce n’est par d’autres mythes… ? 

10 Il  va  de  soi  que l’objectif  de  ces  réflexions  n’est  pas  de  tomber dans  le  piège  d’un
discours excessif à l’inverse, qui viserait finalement à la destruction systématique et
sans  appel  de  ces  mythes.  Il  faudrait  parler  ici  de  déconstruction  plutôt  que  de
destruction.  À  titre  d’exemple,  imaginer  que  les  huit  siècles  de  domination  arabo-

Un regard critique sur les « mythes » de la coexistence interreligieuse

Cahiers de la Méditerranée, 86 | 2013

2



musulmane sur les  terres  d’al-Andalus ont  été  une période pacifique et  tolérante à
l’égard des communautés chrétiennes et musulmanes est un leurre : les sources arabes
elles-mêmes  – les  traités  de  hisba notamment –  font  état,  à  diverses  périodes,  de
vexations institutionnalisées (le port d’un vêtement particulier, le paiement d’un impôt
spécial, la limitation de la construction d’édifices religieux non-musulmans…). Mais il y
eut  vraiment  des  cas  remarquables  de  tolérance  de  la  part  de  certains  souverains,
comme le choix d’un vizir juif,  Samuel Ibn Nagrela,  par un souverain musulman de
Grenade  au  XIe siècle.  Et  les  juifs  participèrent  activement  à  l’épanouissement
intellectuel  d’al-Andalus,  en  produisant  notamment  une  importante  littérature  en
langue arabe, notée en caractères hébreux le plus souvent. 

11 La même analyse pourrait être faite à propos de l’Empire ottoman : les sujets juifs et
chrétiens étaient  soumis à  des  vexations similaires  à  celles  évoquées plus  haut ;  de
façon ponctuelle, ils furent confrontés à bien d’autres problèmes, à différents moments
de l’histoire :  massacres,  conversions forcées,  enrôlement obligatoire  d’enfants  dans
l’armée – le  devşirme… Néanmoins,  les souverains turcs confièrent aussi,  à  plusieurs
reprises, des tâches importantes à des Grecs – pensons aux nombreux ambassadeurs
ottomans  issus  de  la  communauté  phanariote  au  XIXe siècle  notamment –  de  même
qu’ils accueillirent de nombreux juifs séfarades expulsés d’Espagne. 

12 À l’inverse, à l’époque médiévale les communautés musulmanes – et juives – vivant en
territoire chrétien n’échappèrent pas non plus aux vexations de la part des autorités,
en Espagne notamment.  Ce chapitre de l’histoire permet d’encore élargir l’effort de
contextualisation  nécessaire  pour  mieux  appréhender  la  question  générale  de  la
coexistence interreligieuse au croisement du christianisme, du judaïsme et de l’islam.
Ainsi, au-delà des mythes, la vérité historique est à chercher entre deux extrêmes : la
coexistence entre communautés religieuses, dans des sociétés où religion et politique
étaient indissociables, ne fut jamais un long fleuve tranquille. Pas plus qu’elle ne fut une
entreprise systématique de négation totale de l’Autre.

NOTES
1. . Le livre de Saphir de Gilbert Sinoué a été publié en 1997 par Gallimard et est disponible dans la
collection Folio no 2965.
2. .  Cette  suite  de  cinq  romans  historiques,  indépendants  mais  reliés  entre  eux  par  le  fil
conducteur de la culture musulmane et de sa légendaire tolérance, est publiée en traduction
française par Sabine Wespieser. Le premier volume, intitulé Un sultan à Palerme (2007), évoque la
Sicile médiévale, le deuxième, Le livre de Saladin (2008), met en scène Jérusalem aux temps des
croisades, le troisième, L’ombre des grenadiers (2009) évoque évidemment l’Al-Andalous à l’époque
de la Reconquista, et le quatrième, La femme de pierre (2010), traite de l’Empire ottoman finissant.
Quant au cinquième et dernier roman, La nuit du papillon d’or (2011), il se déroule à Londres entre
les années 1960 et aujourd’hui. 
3. . Le pont sur la Drina, qui date de 1945, a d’abord été publié en français par Plon (1961). Il est
aujourd’hui disponible dans une traduction plus récente (1996) chez Belfond et dans la collection

Un regard critique sur les « mythes » de la coexistence interreligieuse

Cahiers de la Méditerranée, 86 | 2013

3



Le Livre de poche / biblio roman. D’autres œuvres d’Ivo Andric sont éditées par Phébus et Le
Serpent à plumes. 
4. . Radwa ‘Ashour, Granada. A Novel, translated by William Granara, Syracuse University Press,
2008. Ce roman sur la Grenade dite « des trois cultures » a aussi été traduit en espagnol. 
5. . De Serafin Fanjul, voir notamment Al-Andalus contra España. La forja del mito, Madrid, Siglo XXI,
2000 ; La quimera de Al-Andalus, Madrid, Siglo XXI, 2004-2005 et Al-Andalus, una imagen en la historia,
Madrid, Real Academia de Historia, 2012. 
6. . http://cierl.ulb.ac.be/projets_recherches.php.

AUTEURS

XAVIER LUFFIN

Xavier Luffin enseigne la langue et la littérature arabes à l’Université Libre de Bruxelles (ULB). Il
a traduit une douzaine de livres (romans, nouvelles, théâtre, poésie), essentiellement d’auteurs
du monde arabe (Égypte, Liban, Soudan, Maroc, Tunisie, Palestine, Irak), mais aussi de Turquie et
du Libéria. Il est aussi l’auteur de plusieurs essais sur la littérature arabe contemporaine. Il est
copromoteur de l’Action de recherche concertée La Religion de l’Autre au Centre
interdisciplinaire d’étude des religions et de la laïcité (CIERL, ULB).

MONIQUE WEIS

Chercheure qualifiée du Fonds national de la Recherche scientifique à l’Université Libre de
Bruxelles, est spécialisée dans l’étude de l’histoire politique et religieuse de l’Europe occidentale
à l’époque moderne. Directrice adjointe du Centre interdisciplinaire d’étude des religions et de la
laïcité (CIERL), elle enseigne l’histoire du christianisme et l’histoire de l’incroyance. Elle est
copromotrice de l’Action de recherche concertée La Religion de l’Autre au Centre
interdisciplinaire d’étude des religions et de la laïcité (CIERL, ULB).

Un regard critique sur les « mythes » de la coexistence interreligieuse

Cahiers de la Méditerranée, 86 | 2013

4


