Y . Cahiers de la Méditerranée
IVIEDITERRANEL
86 | 2013 _
Villes et changements de souveraineté en
Méditerranée / Mythes de la coexistence
interreligieuse : histoire et critique

Un regard critique sur les « mythes » de la
coexistence interreligieuse

Xavier Luffin et Monique Weis

OpenEdition

Edition électronique

URL : http://journals.openedition.org/cdim/6871
DOI:10.4000/cdIm.6871

ISSN : 1773-0201

Editeur
Centre de la Méditerranée moderne et contemporaine

Edition imprimée

Date de publication : 15 juin 2013
Pagination : 221-236

ISSN : 0395-9317

Référence électronique

Xavier Luffin et Monique Weis, « Un regard critique sur les « mythes » de la coexistence interreligieuse
», Cahiers de la Méditerranée [En ligne], 86 | 2013, mis en ligne le 15 décembre 2013, consulté le 24
septembre 2020. URL : http://journals.openedition.org/cdim/6871 ; DOI : https://doi.org/10.4000/
cdim.6871

Ce document a été généré automatiquement le 24 septembre 2020.

© Tous droits réservés



Un regard critique sur les « mythes » de la coexistence interreligieuse

Un regard critique sur les «
mythes » de la coexistence
interreligieuse

Xavier Luffin et Monique Weis

Le terme de « mythes » peut surprendre, voire interpeller ou méme choquer. Nous en
sommes bien conscients et avons délibérément choisi d’y recourir, non pas par souci de
provocation, mais parce qu’il nous a paru approprié aux objectifs de la démarche
historique et critique que nous pratiquons. Afin d’étayer la légitimité de ce choix,
précisons que le terme de « mythes » peut - ou doit - se mettre entre guillemets. Par
ailleurs, il ne peut qu’aller de pair avec les deux autres termes clé du projet que sont «
histoire » et « critique ».

Notre dossier a pour but d’examiner une pratique particuliére de Ihistoire «
idéologique », a savoir les « mythes » de la coexistence pacifique interreligieuse. En
effet, a lintérieur de lhistoriographie occidentale, on a vu apparaitre des
interprétations irénistes de certains moments de I’histoire ou plusieurs communautés
religieuses ont dii vivre ensemble. Indépendamment des recherches pointues et des
discussions entre spécialistes, ces mythes ont trouvé un écho généralement favorable
aupreés du grand public.

Ainsi, les romans historiques qui mettent en scéne des épisodes de coexistence
heureuse connaissent un grand succés. Pensons par exemple au Livre de Saphir de
Gilbert Sinoué sur I’Al-Andalous’ ou au Quintet de l'islam, une série de cinq romans dans
lesquels le romancier britannique d’origine pakistanaise Tariq Ali dépeint cinq
moments de gloire et aussi d’ouverture de la civilisation musulmane?. Dans un autre
registre, les livres de I’écrivain bosniaque Ivo Andric sur la coexistence pacifique des
cultures et des religions en Bosnie, parmi lesquels le trés beau Le pont sur la Drina, ont
valu a leur auteur le prix Nobel de littérature?.

On retrouve l'exact pendant de cette vision iréniste dans la littérature arabe

contemporaine, notamment dans les nouvelles et les récits de voyage du Syrien ‘Abd al-
Sallam Al-’Ujayli ou encore dans Grenade, un roman historique dii a I’écrivaine

Cahiers de la Méditerranée, 86 | 2013



Un regard critique sur les « mythes » de la coexistence interreligieuse

égyptienne Radwa ‘Ashour - ce dernier ouvrage ayant été traduit en anglais*- qui
oppose, a I’époque de la Reconquista, une culture musulmane tolérante et ouverte a une
culture chrétienne violente et fanatique. Partant, on constate la diffusion de cette
vision dans le discours de maints intellectuels, hommes politiques et acteurs sociaux
désireux d’ceuvrer, souvent de bonne foi, au rapprochement entre les cultures.

De fagon plus inquiétante, elle transparait aussi dans les travaux de certains chercheurs
du monde académique, dans le monde arabe mais aussi en Occident - aux Amériques
comme en Europe, et en Espagne notamment. A cet égard, les travaux menés depuis de
nombreuses années par 'orientaliste espagnol Serafin Fanjul sont particuliérement
intéressants, 'auteur tentant de déconstruire avec méthode, sources a I'appui, une
série de mythes véhiculés autour de ce qu’il appelle lui-méme la « chimére » d’al-
Andalus®.

Sans étre fallacieuses, les interprétations qui donnent naissance a ces mythes de la
coexistence interreligieuse sont bien souvent guidées d’abord par un souci idéologique
ou culturel contemporain. Il nous a semblé intéressant d’interroger les circonstances
qui les ont vues naitre, de voir leur emploi politique ou leur enjeu national. Finalement
quels sont les rapports entre lhistoire tendanciellement objective, lhistoire «
idéologique » et le contexte dans lequel celle-ci s’inscrit ?

Ce dossier est une des nombreuses réalisations de notre ARC (Action de Recherche
concertée) sur « La religion de I’Autre », un projet de recherches de grande envergure
financé par la Communauté francaise de Belgique et porté par le Centre
interdisciplinaire d’étude des religions et de la laicité de I'Université Libre de
Bruxelles®. Portant plus précisément sur les mythes de I’dge d’or et de la tolérance,
ainsi que sur leurs instrumentalisations actuelles, il a pour ambition de faire le point
sur la construction mythifiée du passé interreligieux et interconfessionnel, avec un
grand souci critique et scientifique, mais sans chercher inutilement la polémique. Ses
conclusions serviront de substrat aux différentes recherches qui se déploieront a la
suite de notre ARC pendant les années a venir.

Nous aimerions rappeler les trois questions que nous avons soumises a tous les auteurs
de ce dossier et auxquelles ceux-ci ont tenté de répondre dans leurs articles: Que
savons-nous aujourd’hui des réalités de la coexistence confessionnelle ? Comment ces
réalités ont-elles été lues et relues au fil des siécles, via la création et
I'approfondissement de mythes plus ou moins proches d’elles ? Enfin et surtout, dans
quelle mesure ces mythes ont-ils servi et servent-ils toujours des « causes » politiques
et idéologiques ?

Nous aimerions par ailleurs remettre sur la table quelques pistes de réflexion: Ou
s’arréte l'histoire et ou commence le mythe 7 Qu'y a-t-il de « mal » a ces mythes, s’ils
nous permettent de mieux vivre ensemble ? Faut-il distinguer entre mythes utiles et
bénéfiques, et mythes néfastes et dangereux ? Avons-nous besoin de mythes pour
construire un passé et un avenir communs ? En quoi le recours a ’anthropologie peut-il
étre intéressant ? Quelles attitudes lhistorien doit-il adopter face aux mythes
historiques ? Enfin, par quoi pouvons-nous remplacer les anciens mythes d’ordre
historique, si ce n’est par d’autres mythes... 7

Il va de soi que l'objectif de ces réflexions n’est pas de tomber dans le piege d’'un
discours excessif a I'inverse, qui viserait finalement a la destruction systématique et
sans appel de ces mythes. Il faudrait parler ici de déconstruction plutdét que de
destruction. A titre d’exemple, imaginer que les huit siécles de domination arabo-

Cahiers de la Méditerranée, 86 | 2013



Un regard critique sur les « mythes » de la coexistence interreligieuse

musulmane sur les terres d’al-Andalus ont été une période pacifique et tolérante a
I’égard des communautés chrétiennes et musulmanes est un leurre : les sources arabes
elles-mémes - les traités de hisba notamment - font état, a diverses périodes, de
vexations institutionnalisées (le port d'un vétement particulier, le paiement d'un impdt
spécial, la limitation de la construction d’édifices religieux non-musulmans...). Mais il y
eut vraiment des cas remarquables de tolérance de la part de certains souverains,
comme le choix d’un vizir juif, Samuel Ibn Nagrela, par un souverain musulman de
Grenade au xi°siécle. Et les juifs participerent activement a I’épanouissement
intellectuel d’al-Andalus, en produisant notamment une importante littérature en
langue arabe, notée en caractéres hébreux le plus souvent.

La méme analyse pourrait étre faite a propos de I'Empire ottoman : les sujets juifs et
chrétiens étaient soumis a des vexations similaires a celles évoquées plus haut; de
fagon ponctuelle, ils furent confrontés a bien d’autres problémes, a différents moments
de Thistoire : massacres, conversions forcées, enrdlement obligatoire d’enfants dans
I'armée - le devsirme... Néanmoins, les souverains turcs confiérent aussi, a plusieurs
reprises, des tdches importantes a des Grecs - pensons aux nombreux ambassadeurs
ottomans issus de la communauté phanariote au xix® siécle notamment - de méme
qu’ils accueillirent de nombreux juifs séfarades expulsés d’Espagne.

A Plinverse, 4 I'’époque médiévale les communautés musulmanes - et juives - vivant en
territoire chrétien n’échappérent pas non plus aux vexations de la part des autorités,
en Espagne notamment. Ce chapitre de l'histoire permet d’encore élargir I'effort de
contextualisation nécessaire pour mieux appréhender la question générale de la
coexistence interreligieuse au croisement du christianisme, du judaisme et de I'islam.
Ainsi, au-dela des mythes, la vérité historique est a chercher entre deux extrémes: la
coexistence entre communautés religieuses, dans des sociétés ou religion et politique
étaient indissociables, ne fut jamais un long fleuve tranquille. Pas plus qu’elle ne fut une
entreprise systématique de négation totale de I’Autre.

NOTES

1. . Le livre de Saphir de Gilbert Sinoué a été publié en 1997 par Gallimard et est disponible dans la
collection Folio n° 2965.

2. . Cette suite de cinq romans historiques, indépendants mais reliés entre eux par le fil
conducteur de la culture musulmane et de sa légendaire tolérance, est publiée en traduction
francaise par Sabine Wespieser. Le premier volume, intitulé Un sultan a Palerme (2007), évoque la
Sicile médiévale, le deuxiéme, Le livre de Saladin (2008), met en scéne Jérusalem aux temps des
croisades, le troisiéme, L'ombre des grenadiers (2009) évoque évidemment I’Al-Andalous & I’époque
de la Reconquista, et le quatriéme, La femme de pierre (2010), traite de 'Empire ottoman finissant.
Quant au cinquiéme et dernier roman, La nuit du papillon d’or (2011), il se déroule a Londres entre
les années 1960 et aujourd’hui.

3.. Le pont sur la Drina, qui date de 1945, a d’abord été publié en francais par Plon (1961). Il est
aujourd’hui disponible dans une traduction plus récente (1996) chez Belfond et dans la collection

Cahiers de la Méditerranée, 86 | 2013



Un regard critique sur les « mythes » de la coexistence interreligieuse

Le Livre de poche / biblio roman. D’autres ceuvres d’Ivo Andric sont éditées par Phébus et Le
Serpent a plumes.

4. . Radwa ‘Ashour, Granada. A Novel, translated by William Granara, Syracuse University Press,
2008. Ce roman sur la Grenade dite « des trois cultures » a aussi été traduit en espagnol.

5. . De Serafin Fanjul, voir notamment Al-Andalus contra Espafia. La forja del mito, Madrid, Siglo XXI,
2000 ; La quimera de Al-Andalus, Madrid, Siglo XXI, 2004-2005 et Al-Andalus, una imagen en la historia,
Madrid, Real Academia de Historia, 2012.

6. . http://cierl.ulb.ac.be/projets_recherches.php.

AUTEURS

XAVIER LUFFIN

Xavier Luffin enseigne la langue et la littérature arabes a I'Université Libre de Bruxelles (ULB). 11
a traduit une douzaine de livres (romans, nouvelles, théitre, poésie), essentiellement d’auteurs
du monde arabe (Egypte, Liban, Soudan, Maroc, Tunisie, Palestine, Irak), mais aussi de Turquie et
du Libéria. 1l est aussi 'auteur de plusieurs essais sur la littérature arabe contemporaine. 1l est
copromoteur de I’Action de recherche concertée La Religion de I’Autre au Centre

interdisciplinaire d’étude des religions et de la laicité (CIERL, ULB).

MONIQUE WEIS

Chercheure qualifiée du Fonds national de la Recherche scientifique a I'Université Libre de
Bruxelles, est spécialisée dans 1’étude de I'histoire politique et religieuse de 'Europe occidentale
aI'époque moderne. Directrice adjointe du Centre interdisciplinaire d’étude des religions et de la
laicité (CIERL), elle enseigne I'histoire du christianisme et ’histoire de I'incroyance. Elle est
copromotrice de I’Action de recherche concertée La Religion de I’Autre au Centre

interdisciplinaire d’étude des religions et de la laicité (CIERL, ULB).

Cahiers de la Méditerranée, 86 | 2013



