


Mit der Unterstützung von / 

avec le soutien de

ISBN 978-99959-43-23-3

1. Auflage 2019

© Universität Luxemburg und capybarabooks

Alle Rechte vorbehalten. 

Herausgeber: Sonja Kmec, Robert L. Philippart und Antoinette Reuter 

Mit Fotos von Jean-Paul Remiche

Englisches Korrektorat: Peter H. Marsden

Umschlaggestaltung und Layout: Kommunikationsdesign Petra Soeltzer

Druck: CPI books, Leck, Germany

Umschlagfoto: Jean-Paul Remiche

Bildnachweise bei den jeweiligen Abbildungen

www.capybarabooks.com 

Soutenu par le Fonds National de la Recherche,
Luxembourg (FNR), Projet 8333105



Grabkulturen in Luxemburg   
und den Nachbarregionen  

Ewige Ruhe? 
Concession 

à perpétuité ? 
 Cultures funéraires au Luxembourg 

 et dans les régions voisines

Herausgegeben von / 
sous la direction de: 
Sonja Kmec, Robert L. Philippart, 
Antoinette Reuter

Fotos / Photos: 
Jean-Paul Remiche



In memoriam

Von der ersten Idee, mit capybarabooks dieses Buch aufzulegen, bis 

zu dessen Druck und Erscheinen, sind nun zwei Jahre verstrichen. 

In dieser Zeit sind Verwandte, Kollegen und liebe Freunde unserer 

Mitautoren von uns gegangen. Jean Rhein war es nicht vergönnt, 

seinen Beitrag zu Zivilbegräbnissen fertig zu schreiben. Georges 

Hausemer, der dieses Buchprojekt als Verleger von Anfang an mit 

großem Interesse förderte, erlebte die Auflage des Sammelbandes 

leider nicht mehr mit. Ihnen allen ist dieses Buch gewidmet.

Depuis le lancement du projet d'éditer ce livre avec capybarabooks 

jusqu’à son impression et sa publication, deux ans se sont écoulés. 

Pendant ce temps, des proches, des parents, collègues et chers amis 

de nos coauteurs nous ont quittés. Jean Rhein n’a pas pu achever sa 

contribution sur les obsèques civiles. Georges Hausemer, qui a sou-

tenu en tant qu’éditeur ce projet dès le début avec grand intérêt, n’a 

malheureusement pas vécu la parution de ce volume collectif. Ce 

livre leur est dédié.



5

Einführung / Introduction

GRABKUNST /  
ART FUNÉRAIRE

Christiane Bis-Worch

Was Gräber erzählen können
Totengedenken im Spiegel archäologischer  
Untersuchungen an Luxemburger Friedhöfen

Christiane Bis-Worch und Anne Kremmer

Anthropologische Untersuchungen im 	  
Zusammenhang mit der archäologischen  
Erforschung von Friedhöfen 
Ein kurzer Überblick über Begriffe und Methoden

Andreas Heinz

„Dass kein unvernunfftig thier darauff gange“
Begräbnisplatz und Grabpflege im trierisch- 
luxemburgischen Raum in der Neuzeit

Norbert Quintus

Totenschädel und Lorbeerkränze
Grabkreuze in Luxemburg zwischen 1580 und 1900

Alex Langini

Perpétuer la mémoire de la lignée
Les monuments funéraires de la noblesse  
au Luxembourg

Jean Ehret

Die fünfte Grablegung Christi
Zum künstlerischen Leben biblischer Quellen

Marc Jeck

„Un caveau peut en cacher un autre“
Die Nonnengruft der Welschnonnen in Luxemburg  
und Trier

Robert L. Philippart

Nächster Halt Friedhof
Der Nikloskierfecht als kulturelles Highlight  
der Tramstrecke

Philippe Pierret

La restauration du cimetière israélite de  
Clausen-Malakoff
Inventaire de la partie basse, été 2007

Jean Ensch

Letzte Heimat in der Fremde
Luxemburger Auswanderergräber im  
Mittleren Westen

Antoinette Reuter

Une histoire sans fin ?
À la recherche de traditions funéraires  
italiennes spécifiques au Luxembourg

Inhaltsverzeichnis / Index

9

13

22

23

27

35

37

45

49

53

63

71



6

Inhaltsverzeichnis / Index

Antoinette Reuter

Une identité recomposée pour l’éternité
Un coin de Russie au cimetière de Lallange

Inna Ganschow

Zwischen Rotem Stern und orthodoxem Kreuz
Grabpflege als Spiegel der russischen Diaspora

Elisabeth Boesen

Flowers and Stones
Portugiesische und kapverdische Begräbniskulturen  
in Luxemburg

Thomas Kolnberger

Friedhof, Heldenhain oder Totenburg?
Der Volksbund Deutsche Kriegsgräberfürsorge  
und die Soldatenfriedhöfe Sandweiler und Clausen  
im Großherzogtum Luxemburg

Andy Clayden

In victory and in defeat
Reading the landscapes of Luxembourg’s WW2  
military cemeteries

Stefan Heinz

Das Krematorium in Luxemburg-Hamm
Architektur und Entstehung einer umstrittenen  
Bauaufgabe

Myriam Sunnen

« Murs de lumière »
Théo Kerg et l’art funéraire

Yps Knauber

Lux aeterna
Friedhof und Aussegnungshalle Mompach

Florian Hertweck und Thomas Kolnberger

Ein Ossarium für Steinsel
Über die architektonische Herausforderung  
einer ungewöhnlichen Bauaufgabe

DER TOD IM BILD /  
ICONOGRAPHIE DE LA MORT

Fernand Toussaint

„Wir sterben um ewig zu leben“
Totenbilder aus musealer und familienkundlicher Sicht  
am Beispiel Luxemburgs

Roxane Kostigoff

Le photographe et la mort
Notes sur le portrait photographique d’un enfant  
défunt réalisé par l’artiste-peintre Dominique Lang

Sébastien Pierre

La mort ritualisée
L’exemple de quatre tableaux conservés au Musée en 
Piconrue

Viviane Thill

Des couronnes et des cortèges
Les funérailles officielles filmées au Luxembourg

Viviane Thill

The End
Les cimetières dans les documentaires et  
films de fiction luxembourgeois

DER TOD IN DER LITERATUR /  
LES LETTRES ET LA MORT

Daniela Lieb

Allerheiligen und Allerseelen
Semantiken des Religiösen im literarischen Text

Anne-Marie Millim

From ‘Es war einmal’ to ‘Es war nicht’
Batty Weber and the poetry of cemeteries in the 1910s

Jean Ehret

« Je me pose sur ton tombeau »
Médi(t)ation poétique d’Anise Koltz

81

85

95

103

115

123

133

141

147

153

161

167

171

177

183

189

193



7

Inhaltsverzeichnis / Index

Daniela Lieb

Das Totendenkmal zwischen ‚fest‘ und ‚flüssig‘
Zum Gedicht „Stad“ von Claudine Muno

GLAUBE UND RECHT /  
FOI ET LOI

Robert L. Philippart

Être inhumé « selon sa condition » 
Rites de la mort et pratique testamentaire  
à Luxembourg vers 1700

Andrée Margue

« Ausserhalb der Pfarrkirch, bei der  
Sakristeithür »
Étude de testaments de prêtres du XVIIIe siècle

Andreas Heinz

„Errette mich, Herr, von den Wegen zur Hölle …“
Allerseelen im luxemburgischen und westtrierischen Teil  
der Trierischen Kirche vom Spätmittelalter bis zum Ende  
des Erzbistums (1801)

Nina Kreibig

Lebendig begraben
Zur Sorge um Scheintote im langen 19. Jahrhundert und  
den Konsequenzen für das deutsche Bestattungswesen

Christoph De Spiegeleer

The cemetery as symbolic battlefield  
in the Belgian Kulturkampf
Political and religious controversies surrounding  
cemetery management, 1815-1914

Robert L. Philippart

L’égalité dans le respect de la différence
Champs protestants au Luxembourg

Wolfgang Schmid

Der Friedhofsstreit von Simmern (1901-1908)
Ein außergewöhnlicher konfessioneller Konflikt  
nach dem Kulturkampf

Christoph K. Streb

Zwischen Wincheringen und Wormeldingen  
liegen Welten
Der Einfluss der Friedhofsreform in Deutschland  
und Luxemburg

François Moyse et Claude Marx

Le respect à la personne décédée  
(Kavod Ha Met)
Us et coutumes funéraires du judaïsme de Luxembourg

Elsa Pirenne

Mourir comme musulman au Luxembourg
Pratiques et défis contemporains

Marc Jeck

Une nécropole nationale à échelle européenne
La crypte de la Cathédrale de Luxembourg

Sonja Kmec

Bëschkierfechter
Les cimetières forestiers au Luxembourg dans  
une perspective internationale

Paul Braconnier

Bestattungen im Dienstleistungszeitalter
Katholische Begräbnisbegleiter und gewerbliche Bestatter  
in Luxemburg

Laurent Lamesch

Mäi Liewen als Bestatter
En Temoignage

Ma vie de croque-mort
Un témoignage

195

199

207

215

221

229

237

243

251

259

267

275

277

281

289



8

Inhaltsverzeichnis / Index

TOTE UNTERWEGS /  
ITINÉRANCES MORTUAIRES

Michel Margue

Wem gehört Johann, Graf von Luxemburg und 
König von Böhmen?
Grabstätte und Erinnerungspolitik in wandelnden Zeiten 
des Nation-Building

Nadine Besch und Patrick Besch

Der Trauerzug als Einheitsstifter
Die Inszenierung nationaler Totenfeiern in Luxemburg  
im 20. Jahrhundert

Fréderic Mertz

Pays d’accueil ou pays d’origine
Le lieu de sépulture comme indicateur d’attachement  
au Luxembourg ?

William Lindsay Simpson

Le droit et la mort
La question de l’exhumation et du transport de cadavres  
devant les autorités publiques et les juridictions adminis-
tratives luxembourgeoises

Aline Schiltz

« Le cœur est là-bas, le corps est ici »
La mort dans la migration portugaise au Luxembourg

Thomas Kolnberger

Die lange Anreise zur ewigen Ruhe?
Post mortem-Mobilität und kleiner Grenzverkehr  
in Sachen Kremation

Gesamtbibliografie / Bibliographie générale

Ortsregister / Index des lieux

Personenregister / Index des personnes

Autorennotizen / Notices d’auteurs

295

305

311

313

319

327

332

342

344

348



9

tières communaux du XIXe siècle, ceux-ci prennent l’aspect de 

parcs et incluent des « jardins de souvenir ». Les cimetières fores-

tiers et la dispersion en ‘pleine nature’ sont le reflet d’une nouvelle 

sensibilité. Dans le cadre des flux migratoires accrus, les rapatrie-

ments post mortem vers les pays d’origine enregistrent une aug-

mentation certaine. Elle est éventuellement due aux progrès de la 

crémation – le transport de l’urne étant plus aisé que celle du cer-

cueil – et de la baisse des tarifs aériens. La recherche s’est de même 

intéressée à la matérialité des restes humains et à l’espoir du ‘repos 

éternel’ que suggère l’acronyme «  R.I.P.  » (requiescat in pace), que 

l’on trouve sur de nombreuses tombes. En effet, depuis le XIXe 

siècle les concessions ne sont plus perpétuelles mais plurian-

nuelles et renouvelables, à l’exception de celles des cimetières mili-

taires et des cimetières israélites.   

Le projet a donné lieu à de nombreuses ramifications. Il a géné-

ré des mémoires de master2, un séminaire de recherche au Master 

en histoire européenne contemporaine3, la coopération avec un ar-

chitecte en vue de l’aménagement paysager et de la mise en place 

d’un ossuaire contemporain au cimetière de Steinsel. Il a inspiré le 

scénario d’un film documentaire4 et a débouché sur une participa-

tion dans un projet européen5. Un colloque international tenu en 

mars 20176 avait attiré un public de chercheurs travaillant au 

Luxembourg sur des sujets voisins. L’idée d’un ouvrage collectif fut 

lancée et donna lieu à une dynamique extraordinaire : le nombre 

d’auteurs du présent livre continuait à augmenter selon un effet 

‘boule de neige’ pour atteindre près de 50 contributions ! 

Ce livre cherche à faire le point des connaissances existantes et 

à rassembler des chercheurs qui au niveau de l’histoire locale, ur-

baine ou rurale, généalogique ou religieuse avaient déjà travaillé 

sur la même thématique. Les réunir, rassembler le puzzle de leurs 

connaissances tout en incitant à de nouvelles recherches, tel fut 

l’objectif que se sont donné les trois éditeurs. Les rencontres d’au-

teurs ont permis des échanges fructueux, l’émergence de nouvelles 

questions et la discussion des résultats préliminaires. Le projet 

étant scientifique, tous les articles ont été soumis à un « examen 

par les pairs  », ce qui ne garantit pas uniquement la qualité des 

La mort nous concerne tous. Elle constitue un processus biologique 

universel et, en même temps, un fait éminemment social. Les rites, 

les symboles et les objets qui entourent la mort et la commémora-

tion des défunts nous renseignent sur les pratiques culturelles et 

religieuses, les hiérarchies sociales et les relations de pouvoir, les 

normes et valeurs, enregistrant les ruptures et les continuités au fil 

du temps. 

Le présent livre s’inscrit dans le projet de recherche Material 

Cultures and Spaces of Remembrance. A Study of Cemeteries in Luxem-

bourg in the Context of the Greater Region, mené à l’Université du 

Luxembourg1. La matérialité des tombes nous interpelle  : pour-

quoi est-elle si différente d’un pays à l’autre, d’un cimetière à 

l’autre, voire d’une section à l’autre au sein d’une même nécropole ? 

Le projet a montré qu’à côté de phénomènes de mode, de questions 

de prestige, de foi religieuse et de conviction philosophique ou 

idéologique, un rôle prépondérant revient aux réglementations 

communales, aux agences de pompes funèbres et aux logiques com-

merciales. Par ailleurs, il convient de ne pas négliger la source  

d’inspiration que peuvent représenter des tombes voisines. Ce  

mimétisme a été analysé à l’aide d’un outil numérique de sondage 

et d’analyse spatiale, ainsi que – de façon plus expérimentale – 

d’un eyetracker développé par des collègues de l’Université de  

Valenciennes, pour enregistrer les réactions subjectives face au  

stimulus visuel d’une nécropole.

Le projet s’est également penché sur les répercussions de la sé-

cularisation et du Kulturkampf. Dès la seconde moitié du XIXe siècle, 

la crémation devenait partout en Europe le symbole d’une approche 

non-religieuse envers la mort et suscitait de grandes controverses. 

Or, suite à son acceptation par les Églises chrétiennes et une sécula-

risation poussée depuis les années 1970, les taux de crémation ont 

connu une croissance exponentielle. Cette évolution a par ailleurs 

des conséquences directes pour la gestion des cimetières, notam-

ment pour ce qui est de l’aménagement d’espaces de commémora-

tion. On observe une tendance à l’abandon des concessions indivi-

duelles et familiales au profit de columbariums et de pelouses de 

dispersion. Revenant à l’idée originale d’aménagement des cime- 

Einführung / Introduction

Sonja Kmec, Robert L. Philippart et Antoinette Reuter



10

Einführung / Introduction 

contributions, mais réussit aussi la complémentarité des informa-

tions livrées.

Le projet a débouché sur une étude inscrite dans la longue du-

rée, s’étendant du Moyen-Âge à l’époque contemporaine. Les au-

teurs sont archéologues, anthropologues, architectes, documenta-

listes, généalogistes, géographes, juristes, historiens, historiens de 

l’art, philologues, sociologues et théologiens. Par ailleurs a été in-

clus le témoignage d’un homme de terrain, agent de pompes fu-

nèbres. Dans l’impossibilité de faire état dans cette introduction 

des acquis de recherche dans toutes ces disciplines, nous ren-

voyons les lecteurs aux différentes contributions.

Les articles sont regroupés en cinq parties  : (1) L’Art funéraire 

traite de l’apparence matérielle des tombeaux et des cimetières. Y 

est analysé comment le style, l’emplacement et l’aménagement va-

rient au fil du temps, notamment en fonction de l’appartenance so-

ciale ou confessionnelle des défunts. L’histoire des cimetières is-

raélites et des tombes des différentes communautés russes y est 

retracée. La question des transferts culturels et des influences sty-

listiques est discutée par rapport aux tombes d’émigrés luxembour-

geois et de leurs descendants aux États-Unis ainsi que de personnes 

issues des migrations italiennes et cap-verdiennes au Luxembourg. 

L’étude de l’aménagement des cimetières militaires (tant allemand 

qu’américain) ainsi que des exemples de transformations artis-

tiques et d’innovations architecturales clôturent cette partie. (2) 

L’Iconographie de la mort présente les pratiques de commémoration 

que sont les souvenirs mortuaires et la photographie funéraire. On 

y aborde aussi le décès et les funérailles comme sujet de la peinture 

et du film documentaire et de fiction. (3) La partie Les Lettres et la 

mort est dédiée à l’appropriation littéraire du sujet à travers diffé-

rents exemples. (4) Les contributions regroupées sous Foi et Loi 

montrent combien ces deux approches – religieuse et juridique – 

sont intimement liées du XVIIIe siècle à nos jours. Y sont analysés 

des testaments, des prescriptions religieuses et ecclésiastiques, des 

textes législatifs et des réglementations administratives. (5) La  

dernière partie, Itinérances mortuaires, montre que la mort ne met 

pas fin à la vie sociale d’une personne ni aux questionnements 

éthiques. La mobilité post mortem est discutée non seulement à 

travers les exemples d’itinéraires et de transports qu’ont suivis les 

cadavres de souverains et autres personnes publiques mais aussi en 

fonction des multiples options en matière de sépulture qui s’offrent 

aux communs des mortels.

L’objectif du livre était de proposer un tour d’horizon des études 

funéraires, appliquées au Luxembourg et aux régions voisines de 

l’Allemagne, de la Belgique et de la France, incluant les histoires de 

migration et l’évolution des mentalités dans la gestion de la mort. La 

démarche ne prétend pas à l’exhaustivité, mais ouvre à travers des re-

cherches exploratoires des pistes qu’il conviendrait de poursuivre.7 

Remerciements 

Nous tenons à exprimer notre gratitude envers Jean-Paul Remiche,  

le photographe attitré du projet ; Susanne Jaspers de capybarabooks 

et la graphiste Petra Soeltzer; Claude Ewert et Maurice Krieger pour 

la bibliographie et les indexes. Nous remercions surtout les auteurs 

pour leur enthousiasme contagieux et leur acceptation des 

contraintes éditoriales imposées par ce volume à contributions 

multiples. Nous espérons qu’il leur sera donné de publier dans 

d’autres contextes les éléments dont ils ont dû faire abstraction ici. 

1	 Le projet fut financé par le Fonds National de la Recherche (2015-2018). Pour 
la liste des publications, voir URL : https://transmortality.uni.lu/Research-Output 
(Page consultée le 1.4.2019).

2	 Carol Graffé, Die Todesanzeigen im Luxemburger Wort im Wandel der Zeit 
1848-2016, Mémoire de master, Universität Luxemburg 2017 ; Alain Graas, Spatia-
lity and materiality of remembering the dead – A methodological example to detect 
and analyse patterns of spatial association in a micro-scale environment, Mémoire 
de master, Universität Luxemburg 2018 ; Paul Braconnier, Bestattungsordnung und 
Bestattungspraxis im Großherzogtum Luxemburg während des 20. Jahrhunderts. 
Elemente seiner Bestattungskultur, Mémoire de master, Universität Luxemburg 
2018.

3	 Voir le blog http://h-europe.uni.lu (Page consultée le 1.4.2019).

4	 Rest in Pieces. Matters of Death and Mourning. Was der Wandel im Umgang 
mit Tod und Trauer über das Leben erzählt, scénario inédit de Tom Alesch et Anne 
Schiltz, 2018.

5	 Cemeteries and Crematoria as Public Spaces of Belonging in Europe : A Study 
of Migrant and Minority Cultural Inclusion, Exclusion and Integration (CEMI), un 
projet international, co-financé par le Fonds National de la Recherche dans le cadre 
du programme HERA (2019-2021).

6	 Ce colloque a donné lieu à la publication d’un numéro de la revue scientifique 
Mortality 24/2 (2019), édité par Thomas Kolnberger et Christoph K. Streb.

7	 Afin de faciliter la lecture,  le genre grammatical masculin a été utilisé pour 
la désignation de personnes, sans intention discriminatoire. Par ailleurs, des 
majuscules initiales ont été utilisées pour toutes les institutions, administrations 
et organismes. 



Grabkunst
Art funéraire





13

Die Erforschung von Gräbern ist eine der wichtigsten Disziplinen 

der Archäologie, denn die Art der Bestattung, der Umgang mit den 

Toten, kann uns viel erzählen über die jeweilige Gesellschaft. Mit 

der definitiven Aufgabe der heidnischen Beigabensitte in unserer 

Region gegen Ende des 7. Jahrhunderts und dem Entstehen der an 

die Kirchen angegliederten Friedhöfe wird die archäologische Un-

tersuchung unserer Vorfahren allerdings erschwert,1 denn in der 

Regel haben wir es mit namenlosen Gräbern zu tun und nur in sel-

tenen Fällen gelingt eine eindeutige Verbindung zwischen histori-

scher Überlieferung und Grab. Ohne geschichtliche Quellen und 

ohne Grabbeigaben ist eine Datierung der Gräber daher meist nur 

über den archäologischen Kontext und/oder die naturwissen-

schaftliche Analyse (z. B. die sog. C-14-Methode) möglich. 

Da aufgrund des beengten Raumes auf mittelalterlichen und 

neuzeitlichen Friedhöfen immer wieder an gleicher Stelle bestattet 

wurde, sind ältere Gräber oft von jüngeren gestört und somit nur 

fragmentarisch erhalten. Damit erhalten wir zwar eine relative 

Chronologie der Bestattungen, eine umfassende anthropologische 

Untersuchung eines jeden Individuums wird aber erschwert, weil 

häufig wichtige Teile des Skelettmaterials fehlen. Dennoch lohnt 

sich die anthropologische Analyse, weil in der Regel eine große An-

zahl von Gräbern mit entsprechend hoher statistischer Aussage-

kraft geborgen werden. So können anthropologische Reihenunter-

suchungen profunde Erkenntnisse über den Gesundheitszustand 

einer Bevölkerung vermitteln, lassen sich am Knochenbild doch 

Essgewohnheiten, Hungerzeiten, Krankheiten und Epidemien so-

wie kriegerische Auseinandersetzungen und das Niveau der dama-

ligen ärztlichen Versorgung ablesen (zur näheren Erläuterung siehe 

Text S. 22).2

An der archäologisch ermittelten Art der Grabgestaltung und an 

der Position des Toten lassen sich oftmals Entwicklungen, Gebräu-

che und Riten erkennen, die uns aus den Schriftzeugnissen so 

nicht bekannt sind, da sie nicht als erwähnenswert betrachtet wur-

den bzw. weil es sich um lokale Traditionen handelte, die nicht im-

mer dem offiziellen Kanon der Kirche entsprachen. 

Die Gesamtschau aller Quellen ermöglicht schlussendlich einen 

tiefen Einblick in die Gedanken- und Gefühlswelt sowie die gesell-

schaftliche Stellung der Verstorbenen und ihrer Hinterbliebenen, 

der weit über die offizielle Geschichtsschreibung hinausgeht. Viele 

Entwicklungen innerhalb der Grabkultur scheinen international,3 
dennoch werden wir sehen, dass es immer wieder lokale – Luxem-

burg-spezifische – Abweichungen gibt. Da es zu weit gehen würde, 

alle in Luxemburg vertretenen Fundgattungen in extenso zu behan-

deln, soll hier lediglich ein erster Überblick gegeben werden, der 

sich zudem ausschließlich auf die aus archäologischem Kontext 

stammenden Funde und Befunde konzentriert.

Meine Familie, mein Haus, mein Pferd …   
soziale Abgrenzung 

Soziale Abgrenzung ist auch im Mittelalter ein Thema: So waren – 

trotz immer wiederkehrender kirchlicher Verbote – die Grablegen 

innerhalb der Kirchen, und dort möglichst nahe am Altar (ad sanc-

tos), besonders begehrt und damit „teuer“, d. h. den eher Wohlha-

benden vorbehalten.4 Wie Beispiele aus Grabungen in Diekirch und 

Luxemburg-Stadt zeigen,5 konnte das mitunter dazu führen, dass 

Gräber aus Platzgründen nicht immer in der christlichen Ost-West-

Ausrichtung zu liegen kamen, sondern auch in unüblicher Nord-

Süd-Ausrichtung.6 Daneben konnten rezente Analysen am Skelett-

material der Grevenmacher Gräber belegen, dass die Personen, die 

innerhalb bzw. nahe der Kirche begraben wurden, zu Lebzeiten 

mehr Fleisch zu sich genommen hatten und auch sonst besser er-

nährt und von größerer Statur waren.7 Die Lage der Toten innerhalb 

der Kirchen bzw. Friedhöfe ist daher durchaus ein Hinweis auf ihre 

jeweilige soziale Stellung. 

Ein besonders eindeutiges Beispiel hierfür stellt der Sarkophag-

Fund aus Fentingen dar (Abb. 1), dessen zentrale Lage innerhalb der 

Kirche – aber auch dessen Einzigartigkeit – unweigerlich an ein Stif- 

tergrab oder zumindest an das einer herausragenden Familie den-

ken lassen.8 

Was Gräber erzählen können
Totengedenken im Spiegel archäologischer Untersuchungen  

an Luxemburger Friedhöfen  

Christiane Bis-Worch



14

Christiane Bis-Worch

kirche in Diekirch ein Holzfragment aus dem 10.-14. Jahrhundert 

gefunden, bei dem es sich u. U. um den unteren Teil eines Holz-

kreuzes gehandelt haben könnte.10 Allerdings konnten die Grabun-

gen im dazugehörigen Bereich des Dechensgaard schon für das  

6./7. Jahrhundert eine flache Überhügelung der Erdgräber belegen, 

ähnlich wie wir es heute noch bei frisch angelegten Gräbern sehen 

können.11 

 

Kleine Steinkreuze sind für Luxemburg ab der zweiten Hälfte des 

16. Jahrhunderts belegt, denn erst ab dieser Zeit kennen wir Exem-

plare mit Jahresangaben. Wie die Beispiele Useldingen und Schoen- 

berg/Kehlen zeigen, muss diese Art der Grabkennzeichnung sehr 

verbreitet und äußerst langlebig gewesen sein.12 Aus archäologi-

schem Kontext stammt ein Exemplar mit der Jahreszahl 1585 aus 

dem Sankt Johannes-Friedhof in Stadtgrund,13 weitere Exemplare 

stammen aus der Grabung vom städtischen Franziskanerkloster 

auf dem Knuedler (Knuedler-Kloster).14 Sie wurden hier zusammen 

mit einer Reihe von Grabplatten gefunden, die in die Zeit von um 

1594 bis 1610 datieren, könnten aber laut den Forschungen von 

Norbert Quintus auch zwischen 1625 und 1650 entstanden sein  

(Abb. 3 u. 4).

Ähnlich verhält es sich mit Grab 57 aus der Kirche des städtischen 

Heilig-Geist-Klosters, welches wohl in die erste Hälfte des 16. Jahr-

hunderts datiert.9 Nicht nur seine Lage direkt mittig vor dem 

Hauptaltar ist auffällig (Abb. 2); man hatte den Toten zudem in ei-

nen mit Blei ausgelegten schmalen Holzsarg gelegt und die Schä-

deldecke geöffnet – wahrscheinlich, um das Gehirn zu entnehmen. 

Beides deutet darauf hin, dass der Tote einbalsamiert worden ist, 

um einen längeren Transport zu überstehen. Der damit einherge-

hende Aufwand, aber auch die Spuren an seinem Skelett, weisen in 

Richtung einer sehr hochgestellten Person, die viel zu Pferde saß 

und im Kriegsfall an vorderer Front gestanden haben dürfte. 

Grabkennzeichnungen

Soziale Unterschiede lassen sich auch an der Art der Grabkenn-

zeichnung erkennen, gemeint sind damit das Grabmonument, die 

mehr oder weniger aufwendig verzierte Grabplatte, das Stein- oder 

das schlichte Holzkreuz. 

Holzkreuze sind aufgrund ihrer Vergänglichkeit kaum nachweis-

bar. Bisher wurde lediglich auf dem Friedhof der Sankt Laurentius- 

Abb. 1: Blick in die Fentinger Kirche mit den Resten der Vorgängerkirche: in Bildmitte 
der isoliert und zentral gelegene Steinsarkophag. Foto: © Christiane Bis-Worch.

Abb. 2: Plan der Grabungen im städtischen Heilig-Geist-Kloster. 

Abb. 3: Grabkreuze aus der Stadt Luxemburg: links aus dem Sankt Johannes-Friedhof in 
Stadtgrund, Mitte und rechts aus dem Knuedler-Friedhof. Foto: © Tom Lucas, MNHA.

Abb. 4: Blick auf die Grabplatten vom Knuedler-Friedhof  während der Grabungen. 
Foto: © Christiane Bis-Worch.



15

Was Gräber erzählen können

Grabarten

Wie die Grabkennzeichnung, so ist die Art der Bestattung (Stein-

sarkophag, Steinumfassung, Gruft, Holzsarg, schlichte Erdbestat-

tung im Leinentuch) ebenfalls zeitlich bedingten modischen Wech-

seln unterworfen. Was für eine Epoche gilt, lässt sich also nicht 

einfach auf eine andere übertragen. Dennoch bestehen auch hier 

soziale Unterschiede, denn Steinarkophage sind teuer und daher 

eher besser gestellten Personen vorbehalten. 

Die Bestattung in Steinsarkophagen bzw. in steingefassten Grä-

bern hat eine lange, z. T. bis weit in die Antike zurückreichende 

Tradition. Während Steinsarkophage bis in romanische Zeit beliebt 

sind und auch später noch vorkommen können, scheinen stein- 

gefasste Gräber in unserer Region im Laufe des 8./9. Jahrhunderts 

aus der Mode zu kommen. Hier kann man z. B. die Kirchengrabun- 

gen in Mertert und in Grevenmacher-Baxerasgaard (Abb. 6) an- 

Einige der Grabplatten vom Knuedler-Kloster  zeigen Wickelkinder, 

ein Motiv, welches uns häufiger in Luxemburg begegnet.15 Sie spie-

geln sicher den Dank der Eltern wider, dass die Kinder getauft wer-

den konnten und somit Anrecht auf ein christliches Begräbnis hat-

ten. Sie sind aber auch beredtes Zeugnis für die tiefe Trauer um die 

so früh verstorbenen Kinder und widerlegen ein verbreitetes Vorur-

teil, dass man in Zeiten der Großfamilie weniger um seine Kinder 

getrauert hätte als wir heute. Es waren indes wohl nur die gut situ-

ierten Familien, die es sich erlauben konnten, ihrer Trauer dauer-

haft in Stein Ausdruck zu verleihen.

Ähnliches können wir natürlich allgemein für die Grabplatten 

derselben Zeitstellung postulieren, d. h. je reicher und sozial höher 

gestellt die Familie des Verstorbenen war, desto aufwendiger ist in 

der Regel die Verzierung. Hinzu kommt die Tendenz, dass die Texte 

und Informationen zum Verstorbenen generell ab dem 17. Jahrhun-

dert ausführlicher werden.

Das Grabmonument von Gouverneur Claude de Neufchâtel (gest. 

1505), welches bei den Grabungen in der ehemaligen städtischen 

Klosterkirche des Heilig-Geist-Klosters gefunden wurde, zählt ein-

deutig zu den herausragenden archäologischen Funden der letzten 

Jahre.16 Es ist nicht nur von erlesener bildhauerischer Qualität  

(Abb. 5), sondern illustriert auch die historisch belegte enge Ver-

bundenheit des Verstorbenen mit dem Kloster, dessen Gönner er zu 

Lebzeiten war. 

 

Abb. 5: Das Grabmal von Claude de Neufchâtel, gefunden in der Kirche des Heilig-
Geist-Klosters, ist heute im Nationalmuseum ausgestellt. Rechts daneben ist das 
Grab 57 mit dem rekonstruierten, mit Blei ausgelegten Transportsarg zu sehen.  
Foto: © Tom Lucas, MNHA.

Abb. 6: Ein steingefasstes Grab aus Grevenmacher-Baxerasgaard enthielt eine Frau 
mit einem Kind. Foto: © Christiane Bis-Worch.



16

Christiane Bis-Worch

führen, wo sich steingefasste Gräber sowohl in den Kontexten des 

6./7.17 als auch in denen des 8./9. Jahrhunderts18 nachweisen lassen. 

In Mertert fand man zudem mehrere Sarkophage mit romanischer 

Kopfeinfassung, von denen einer aus zwei römischen Spolien be-

stand.19 Wiederverwendete merowingische Sarkophage bzw. aus 

römischen Spolien zusammengesetzte Sarkophage kennen wir 

auch aus der Sankt Laurentiuskirche in Diekirch.20 Sie belegen, dass 

die kostbaren Steinsarkophage gerne wiederverwendet wurden 

und daher nicht immer sicher zur Datierung eines Skeletts bzw. ei-

nes archäologischen Befundes herangezogen werden können.

Die Niederlegung in einer gemauerten Erdgruft21 könnte man 

als erweiterte Form der steingefassten Gräber bezeichnen. Solche 

in den Kirchenboden eingelassenen, gemauerten Kammern konn-

ten bisher nur in der Merterter Kirche archäologisch erfasst werden 

und gehören hier laut stratigrafischem Befund in die barocke 

Phase. 

Holzsärge sind in Luxemburg aufgrund schlechter Erhaltungsbe-

dingungen nur selten zu finden. Beispiele stammen aus Assel-

born22 und vom Friedhof der Sankt Laurentiuskirche in Diekirch 

(Abb. 7).23 Letztere haben sich erhalten, weil das Holz im feuchten 

Milieu konserviert wurde. Bei ungünstigen Erhaltungsbedingun- 

gen, wenn sich keinerlei Spuren von Holz oder Eisennägeln erhal-

ten haben, kann der Archäologe nur anhand der Körperhaltung  

vermuten, ob der Tote ordentlich in einem Sarg niedergelegt – oder 

schlicht in einem Grabtuch bestattet wurde.

Grabtücher sind effektiv noch seltener archäologisch nachzuwei-

sen. Ihre Existenz lässt sich meist nur an der typischen zusammen-

gedrückten Lage von Schultern, Armen, Beinen und Becken der To-

ten erkennen. Umso wichtiger der Fund eines Grabtuchabdruckes 

aus der Klosterkirche des Heilig-Geist-Klosters (Abb. 8): Dieser hat 

sich erhalten, weil man den Toten mit einer Schicht Kalk überdeckt 

hatte. Ob das aus hygienischen oder nur geruchshemmenden 

Gründen geschah, lässt sich nicht ermitteln. Wahrscheinlich waren 

beide Gründe gleichermaßen die Ursache, denn es ist historisch be-

kannt, dass es in den Kirchen oft fürchterlich stank …

Grabsitten im Mittelalter?

Ausgrabungen haben uns gezeigt, dass auch die Sitten variieren, in 

welcher Position der Tote innerhalb des Grabes bestattet wurde. 

Diese erlaubt uns mitunter durchaus Einblicke in die damalige Ge-

fühlswelt respektive in soziale Zugehörigkeiten: Die Regel ist „die 

gestreckte Rückenlage“, doch während im eher ländlichen Greven-

macher24 noch bis in das 15. Jahrhundert hinein die Arme fast aus-

schließlich seitlich neben dem Oberkörper lagen, finden wir auf 

dem städtischen Heilig-Geist-Friedhof die Toten im 14./15. Jahr-

hundert zumeist mit gefalteten Händen oder vor der Brust gekreuz-

ten Armen vor. Letztere Position konnte auch auf dem Franziska-

nerfriedhof auf dem Knuedler sowie im Frauenkloster Marienthal 

festgestellt werden. Die vor der Brust gekreuzten Arme könnten so-

mit kennzeichnend für verstorbene Mönche bzw. Nonnen sein. 

Während die seitlichen Arme eine starke Erdverbundenheit vermit-

teln, drückt die etwas jünger zu datierende Haltung der zum Gebet 

gefalteten Hände – oft durch einen Rosenkranz gehalten25 – eine 

innige Religiosität aus.

Entsprechend dem christlichen Kanon liegen die Toten in der 

Regel Ost-West ausgerichtet mit Blickrichtung auf den Altar, 

Abb. 7: Särge aus Holz, wie diese aus Diekirch, sind sehr selten und erhalten sich  
nur in feuchtem Milieu. Foto: © Rainer Fischer, MNHA.

Abb. 8: Viele Fundobjekte aus den städtischen Kirchen- und Friedhofsgrabungen 
sind heute im Nationalmuseum ausgestellt: hier eine Auswahl an Paternosterperlen 
(links) und der Abdruck eines Grabtuches. Foto: © Tom Lucas, MNHA.



17

Was Gräber erzählen können

während Priester durchaus auch mit Blickrichtung in Richtung „ih-

rer“ Gemeinde begraben wurden.26 Die anthropologische Analyse 

der Gräber aus dem Heilig-Geist-Kloster ergab jedoch, dass hier 

auch zwei Frauen in dieser Blickrichtung bestattet wurden. Handelt 

es sich um ein Versehen oder könnte es sich in diesen Fällen viel-

leicht um Äbtissinnen des Klosters gehandelt haben? Es wäre inter-

essant, hierzu etwas aus historischen Quellen zu erfahren …

Funde, die auf die Bestattung in Alltagskleidern verweisen, sind 

nur selten in den Gräbern Luxemburgs anzutreffen und tauchen 

erst in jüngeren Gräbern des 17./18. Jahrhunderts in Form von Gür-

telschnallen und Knöpfen wieder vermehrt auf.27 Oftmals lassen 

mehr oder weniger feine Stecknadeln jedoch auf die Existenz eines 

Totenhemdes schließen, welches demnach lange Zeit das vorherr-

schende Grabkleid in Luxemburg war. Die Reste eines Pelzbehanges 

und von Schuhen aus feinem Ziegenleder aus dem Sarkophag von 

Fentingen belegen aber, dass man mit Abweichungen rechnen 

muss.28 Nadeln, feine Drahtfragmente und grüne Verfärbungen von 

vergangener Bronze am Kopf können zudem auf nicht erhaltenen 

Kopfschmuck hindeuten (Schleier, Kränze oder sogenannte Toten- 

kronen/-sträuße).29

Die Beigabe kleiner persönlicher Gegenstände ist eine Grab- 

sitte, die eigentlich nie ganz versiegt, allerdings im Barock wieder 

vermehrt aufkommt.30 Man kann hier nicht von klassischen Grab-

beigaben reden, wie etwa in der Zeit vor der Christianisierung, 

denn es handelt sich nicht um Objekte, die „ein gutes Leben im Jen-

seits“ sichern sollen, sondern eher um kleine Objekte der persön-

lichen Erinnerung, die aber durchaus auch einen Schutzcharakter 

haben können. 

Gängige Objekte sind Rosenkränze (vergl. Abb. 8), Amulette oder 

Pilgerzeichen, wie z. B. die Pilgermuschel vom Friedhof Grevenma-

cher-Baxerasgaard (Abb. 9a) oder der kleine vergoldete Christopho-

rus vom Heilig-Geist-Kloster (Abb. 9b). Manchmal findet sich auch 

Geschirr, das entweder bei der Totenwaschung/-salbung genutzt 

worden ist oder als zuletzt vom Toten genutztes Geschirr generell 

nicht wieder in den Haushalt aufgenommen wurde (Abb. 9c).31 

Letzteres führt uns in den Bereich von Aberglauben, oder besser 

„Bei-Glauben“, d. h. in einen Glaubensbereich, der eigentlich nicht 

von der Kirche gefördert bzw. akzeptiert wurde, sondern einem 

eher persönlich bzw. gesellschaftlich geprägten Glauben an über-

sinnliche Kräfte entsprang, denen man mit rituellen Handlungen 

entgegentreten konnte.32

 

Besondere Gräber

In der Tat kann die Archäologie in manchen Fällen Gräber aufde-

cken, die man neutral als „Sonderbestattungen“ bezeichnet und die 

u. U. Hinweise auf „Bei-Glauben“ und Wiedergängerfurcht erbrin- 

Abb. 9a: Pilgermuschel aus Grevenmacher-Baxerasgaard (13.-15. Jh.);  
Abb. 9b: Pilgerabzeichen, Darstellung des Heiligen Christophorus aus der Kirche des  
Heilig-Geist-Klosters (14./15. Jh.); Abb. 9c: Trinkgefäße des 14. Jh., die am Fuße eines  
Verstorbenen gefunden wurden. Fotos: © Tom Lucas, MNHA.



18

Christiane Bis-Worch

gen: So fanden sich auf dem Friedhof von Grevenmacher-Baxeras-

gaard gleich mehrfach Gräber des 13. bis frühen 15. Jahrhunderts in 

Bauchlage, die man gemeinhin als die typische Bestattungslage in-

terpretiert, mittels derer man verhindern wollte, dass der Verstor-

bene den Weg zurück zu den Lebenden fände.33 Allerdings lagen die 

Gräber recht nahe bei der Kirche, d. h. nicht etwa in abgesonderter 

Lage, es könnte sich daher auch um eine besondere Form der De-

mutsbekundung handeln.34 In der Tat war die Friedhofsbestattung 

„unehrlich“ Verstorbenen (Selbstmörder, Mörder, Hexen ...) ver-

wehrt. Sie kamen entweder auf den Schindanger oder wurden am 

Richtplatz bzw. außerhalb der Friedhofsmauer verscharrt. Für Lu-

xemburg ist bislang noch kein solches Grab sicher belegt.35

Ein anderes Phänomen ist die bevorzugte Bestattung von Neu-

geborenen und Kleinkindern in gesonderten Bereichen des Fried-

hofs bzw. im Bereich der Traufzone der Kirche. Letzteres entspringt 

dem Gedanken, dass der vom Kirchendach heruntertropfende Re-

gen die Kinder posthum taufen könne. Ungetauften Kindern sollte 

damit „die Vorhölle verkürzt“ werden. Dieses Phänomen wurde in 

der Grabung Grevenmacher-Baxerasgaard beobachtet, hier aber 

auch auf ältere Kinder ausgeweitet, bei denen das Argument „unge-

tauft“ wohl kaum anzuwenden ist.36 Vielleicht handelt es sich bei 

ihnen um Findelkinder, bei denen nicht sicher war, ob sie getauft 

waren oder nicht.

Sowohl in der Kirche von Grevenmacher-Baxerasgaard als auch 

in der Kirche des Heilig-Geist-Klosters37 wurden mehrere oberflä-

chennahe Skelette von Neugeborenen gefunden, die zwar in pro-

minenter Lage innerhalb der ehemaligen Kirchen lagen, jedoch  

direkt unter den Steinplatten des letzten Laufhorizonts. Es ist da-

von auszugehen, dass diese Kinder erst nach der Auflassung der 

Kirchen bestattet wurden. Vermutlich handelt es sich um ungetauf-

te, u. U. gar um uneheliche Kinder, die eigentlich kein Anrecht auf 

eine „ehrliche“ Bestattung hatten, und es sieht so aus, als ob die 

Mütter hier eine Möglichkeit gesucht haben, die Kinder zumindest 

in ehemals geweihter Erde zu begraben.

Das Thema „Mutter und Kind“ ist auch heute noch sehr emotio-

nal für den Ausgräber, denn es berührt, zu sehen, wie liebevoll die 

Totenbettung bisweilen geschah. Sowohl im Heilig-Geist-Kloster 

als auch in Grevenmacher-Baxerasgaard konnten mehrere Mütter 

nachgewiesen werden, die zusammen mit ihren Kindern begraben 

wurden. In einigen Fällen ist dabei aufgrund der Position der Kno-

chen ersichtlich, dass beide durch Geburtskomplikationen verstar-

ben, weil das Kind im Geburtskanal stecken geblieben ist. In ande-

ren Fällen lagen die Kinder zwischen den Beinen oder auf dem 

Bauch zwischen den Händen. Die anthropologische Analyse hat ge-

zeigt, dass wir es sowohl mit Frühgeburten zu tun haben als auch 

mit Neugeborenen und in einigen Fällen sogar mit älteren Kindern 

(vgl. Abb. 6). Weil man letztere mitunter wohl auch in die Gräber 

anderer Verstorbener mitgegeben hat, kann man nicht immer 

sicher sein, dass es sich um die Mutter handelt, die im Kindbett ver-

storben ist.38 

 

Und immer wieder die leidige Platzfrage:  
Wohin mit den vielen Toten? 

War ein Friedhof vollständig belegt, so konnte er entweder mit ei-

ner neuen Schicht Erde „aufgestockt“ werden, wie wir am Beispiel 

des städtischen Franziskanerfriedhofs auf dem Knuedler feststellen 

konnten, oder ältere Gräber wurden geleert und die Knochen an ei-

nen neuen Ort verbracht. In der Regel geschah dies in den soge-

nannten Ossarien oder in großen Gruben in einer Ecke des Fried-

hofs. Auch hierfür wurden Belege auf dem Knuedler gefunden,39 

aber auch im Bereich der städtischen Nikolauskirche40 sowie in 

Mertert und in Grevenmacher-Baxerasgaard. 

Die bewusste Zerkleinerung bzw. Verbrennung der Knochen 

war eigentlich (mit Ausnahme der Hexenverbrennung) seitens der 

Kirche verboten, sie konnte jedoch sowohl in Mertert als auch in 

Grevenmacher-Baxerasgaard nachgewiesen werden.41 Die anthro-

pologische Analyse der Grevenmacher Funde erbrachte, dass alle 

Knochen zuvor lange im Boden gelegen hatten, insofern konnte es 

sich nicht um Epidemie-Opfer handeln. Außerdem war das ganze 

Bevölkerungsspektrum von Jung bis Alt vertreten, so dass wir es 

auch nicht mit Soldaten zu tun haben. Die Analyse ergibt folgendes 

Szenario: Nach der Auflösung der Kirche und des Friedhofs zu Be-

ginn des 15. Jahrhunderts versuchte man zunächst, die Knochen in-

nerhalb der alten aufgelassenen Kirche in einer Ecke zu vergraben. 

Da der Platz nicht reichte, komprimierte man die Knochen mittels 

kanonisch unkorrekter Verbrennung. Anschließend verbrachte man 

sie in noch heißem Zustand in die Ecke, wo zuvor schon die 

Abb. 10: Der Leichenbrandfund aus der Kirche, die 2005 im Baxerasgaard zu  
Grevenmacher entdeckt wurde. Foto: © Christiane Bis-Worch.



19

Was Gräber erzählen können

Fundstelle ergab, dass es sich hier fast nur um junge Männer  

zwischen 20 und 35 Jahren handelt. Die Gruppe ist sehr heterogen, 

d. h. es dürften kaum verwandtschaftliche Beziehungen bestanden 

haben. Die Knochen weisen viele kleine zu Lebzeiten entstandene 

Verletzungen auf, was auf eine risikoreiche Tätigkeit schließen 

lässt. Hinzu kommen sogenannte Reiterfacetten, gepaart mit soge-

nannten Hockerfacetten, beides typische Merkmale für häufiges 

Reiten mit kurzem Steigbügel. Wahrscheinlich handelte es sich um 

Mitglieder einer leichten Kavallerie. Das Fehlen von letalen Kampf-

spuren respektive von Hinweisen auf eine Hinrichtung einerseits, 

die vitaminarme, rein pflanzliche und phasenweise schlechte Er-

nährung andererseits, lassen eigentlich nur den Schluss zu, dass 

die Gruppe aufgrund eines Versorgungsengpasses geschwächt war 

und einer Seuche zum Opfer fiel. 

 

Ausblick

Der vorliegende Bericht kann nur als vorläufige Zwischenbilanz 

verstanden werden, der erste Erkenntnisansätze und aktuelle Frage- 

stellungen aufzeigt, denn viele der hier angeschnittenen Phänome-

ne und Beobachtungen sind noch nicht umfassend publiziert. Lau-

fende anthropologische Forschungen gehen z. B. der Frage nach, ob 

unverbrannten Knochen gelagert worden waren. Diese weisen des-

halb in der Kontaktzone starke Schmauchspuren auf. Dass die Ver-

brennung nicht vor Ort geschah, sondern außerhalb der Kirche, be-

legen zudem sowohl die Knochenspuren, die von der Grube nach 

außen führen, als auch verschiedene Brandnester, die in „umge-

kehrter“ Position vorgefunden wurden, d. h. in sekundär verlager-

ter Position (Abb. 10).

„Massengräber“ unterscheiden sich von „Mehrfachbestattun-

gen“ durch die lieblose und unachtsame Niederlegung der Toten, 

was auf ein schnelles Verscharren von Nichtangehörigen hindeutet 

(meist aufgrund einer Epidemie oder eines kriegerischen Aktes). 

Zur Veranschaulichung sei eine Doppelbestattung aus der Kirche 

des Heilig-Geist-Klosters in Luxemburg-Stadt mehreren Massen-

gräbern aus Stadtgrund gegenübergestellt.42 Gerade das erste Bei-

spiel zeigt, mit wie viel Sorgfalt die beiden Toten gebettet wurden 

(Abb. 11a).

„Massengräber“ konnten bislang an drei Orten in Stadtgrund 

nachgewiesen werden: einmal in Form von zwei Sammelgruben 

auf dem Sankt Johannes-Friedhof und einmal in Form einer Erwei-

terung des zur Sankt Ulrichskirche gehörigen Friedhofs. Ein dritter 

Fundplatz befindet sich weitab von einem Friedhof entlang der so-

genannten Wenzelsmauer, wo Mitte des 16. Jahrhunderts mehrere 

Tote in Gruben verscharrt wurden (Abb. 11b).43 Die Analyse dieser 

Abb. 11a: Doppelbestattung von einem Mann und einer (älteren) Frau aus der Kirche des Heilig-Geist-Klosters;  
Abb. 11b und 11c: Massengräber entlang der sogenannten Wenzelsmauer in Stadtgrund. Fotos: © Christiane Bis-Worch, Robert Wagner (CNRA).



20

Christiane Bis-Worch

die prominent im Umfeld der Kirche gelegenen Gräber generell mit 

einem besseren gesundheitlichen Zustand einhergehen oder ob 

das anthropologisch schon aufgearbeitete Beispiel aus Grevenma-

cher eine Ausnahme darstellt. Außerdem soll untersucht werden, 

ob sich Unterschiede zwischen der städtischen und ländlichen Be-

völkerung bzw. zwischen der Bevölkerung der Ober- und Unterstadt 

feststellen lassen.44 Aber auch die Interpretation der konstatierten 

verschiedenen Körperhaltungen lässt sich sicher noch religionsge-

schichtlich weiter vertiefen, gleiches gilt für die Verbrennung der 

Knochen.

Die Beispiele zeigen aber, dass die Erforschung unserer mittel-

alterlichen und neuzeitlichen Friedhöfe uns über den Umgang mit 

den Toten einen tiefen Einblick in die Gedankenwelt unserer Vor-

fahren erlaubt und uns auch deren Lebensumstände näherbringt, 

indem wir mehr über ihre Essgewohnheiten erfahren, ihre Krank-

heiten und medizinische Versorgung. Die bisherigen Beobachtun-

gen zeigen, dass die aus dem interdisziplinären Zusammenspiel 

von archäologischen, historisch/theologischen, naturwissenschaft- 

lichen und anthropologischen Untersuchungen heraus gewonne-

nen Fakten so manchen Anlass zum Überdenken vermeintlicher 

Wahrheiten und althergebrachter Meinungen geben. 

Die archäologische Erforschung der Friedhöfe bereichert dem-

nach unser Geschichtsbild um wesentliche Facetten. Dies gilt auch 

für unsere bis in jüngere Zeit genutzten Friedhöfe, denn es gehen 

doch nie alle Informationen verloren. Als Beispiel könnte man die 

Grabungen in Bettemburg (Place de la Paix) bzw. Schieren (Fried-

hof) nennen, wo man trotz der Gräber frühmittelalterliche Sied-

lungsstrukturen und die Fundamente von älteren Kirchen bzw. Ge-

bäuden gefunden hat.45 Laut Urkataster befinden sich die Reste der 

Schierener Kapelle heute noch im Bereich des Friedhofs, ein Phä-

nomen, welches wir auch andernorts in Luxemburg vorfinden, weil 

viele Kirchen im 19. Jahrhundert zu Gunsten von ortsverlagerten 

Neubauten aufgelassen wurden.46 Solche wertvollen archäologi-

schen Geschichtsquellen gilt es ebenfalls zu bergen, wenn die Er-

neuerung oder Verschönerung eines Friedhofes ansteht.

1	 Philippe Ariès, Geschichte des Todes. München  : Deutscher Taschenbuch 
Verlag, 1982.

2	 Siehe den Beitrag von Christiane Bis-Worch und Anne Kremmer zur Anthropo-
logie in diesem Band.

3	 Einen guten Einblick hierzu : Hauke Kenzler, Religion, Status and Taboo. 
Changing Funeral Rites in Catholic and Protestant Germany, in : The Archaeology 
of Death in Post-medieval Europe, hg. von Sarah Tarlow. Warschau und Berlin : De 
Gruyter Open Ltd, 2015, S. 148-169  ; Sophie Balace und Alexandra De Porter (Hg.), 
Entre paradis et enfer – Mourir au Moyen Âge, 600-1600. Brüssel : Fonds Mercator/
Musées Royaux d’Art et d’Histoire, 2010  ; Martin Čechura, Gestalt und Funktion 
mitteleuropäischer Friedhöfe im Licht materieller Quellen. Onlinepublikation.  
URL : https ://www.academia.edu/1036796/Gestalt_und_Funktion_mitteleuropä-
ischer_Friedhöfe_im_Licht_materieller_Quellen (Letzter Zugriff : 14.6.2018).

4	 Ariès, Geschichte des Todes, S. 63.

5	 Zur Sankt Laurentiuskirche, siehe Jeannot Metzler und John Zimmer, Zur Früh-
geschichte von Diekirch, in : Archaeologia Mosellana, Archäologie im Saarland, 
in Lothringen und Luxemburg 1 (1989), S. 197-225 ; zum Heilig-Geist-Kloster, siehe 
Christiane Bis-Worch, Cécile Néméghaire, Robert Wagner und Nils-Jörn Rehbach, 
Das Plateau du Saint-Esprit – zur wechselvollen Geschichte eines Klosters, in : 
Les demeures de la justice, du Palais de justice à la Cité judiciaire. Luxemburg : 
Imprimerie Faber, 2009, S. 104-156. Die (noch unpublizierten) Beispiele aus dem 
Knuedler-Kloster zeigen, dass man mit dieser pragmatischen Lösung bis in das  
17. Jh. hinein rechnen muss.

6	 Diese Befunde stehen somit im Widerspruch zum Konzil von Trient. Siehe 
hierzu Tilman Mittelstrass, Archäologie der Gegenreform – Spuren der nachtriden-
tinischen Erneuerung der katholischen Kirche in archäologischen Befunden und 
Funden aus Oberbayern, in : Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft für Archäolo-
gie des Mittelalters und der Neuzeit 18 (2007), S. 21-33, hier bes. S. 23.

7	 Bernd Trautmann et al., Reconstruction of Socioeconomic Status in the 
Medieval (14th-15th century) Population of Grevenmacher (Luxembourg) based 
on Growth, Development and Diet, in : International Journal of Osteoarchaeology 
(2017), published online in Wiley Online Library (wileyonlinelibrary.com)  
DOI : 10.1002/oa.2606 H. (2017).

8	 Stephan Flohr, Nils-Jörn Rehbach und Ulrich Nothwang, Abschlussbericht zur 
anthropologischen Untersuchung der Skelette aus der Kirchengrabung Fentingen. 
Frankfurt am Main : unveröffentlichter Bericht, 2006 ; Christiane Bis-Worch, …und 
es lagen derer Zwei in einem Grab : zum Sarkophagfund in der Kirche in Fentingen, 
in : Musée Info – Bulletin d’Information du Musée national d’histoire et d’art 18 
(2005), S. 66-69.

9	 Bis-Worch, Néméghaire, Wagner und Rehbach, Saint-Esprit, S. 140, 154.

10	 Unpublizierte Grabung von Dany Elsen für den archäologischen Dienst des 
Nationalmuseums, Luxemburg 2005.

11	 Christiane Bis-Worch, Die archäologischen Ausgrabungen im alten Zentrum 
von Diekirch – ein Vorbericht, in : 25 Jar „Al Dikkrich“ 1968-1993.  
Sanem : REKA-Luxembourg, 1993, S. 105-125, hier bes. S. 114-117.

12	 Fernand Toussaint, Alte Grabkreuze des Friedhofs von Useldingen (Grabungs-
bericht), in : Sociologie et mentalités religieuses au Luxembourg d’Ancien Régime 
(Collection Les amis de l’histoire, 15). Luxemburg : Les amis de l’histoire, 1990,  
S. 51-70 ; Ders., Grabkreuze aus dem Pfarrgebiet von Schoenberg-Kehlen. Luxem-
burg : Mad Ink, 2011. Siehe aber auch den Beitrag von Norbert Quintus in diesem 
Buch.

13	 Le Passé recomposé – Archéologie urbaine à Luxembourg. Katalog zur gleich-
namigen Ausstellung im Musée National d’Histoire et d’Art vom 23. April bis  
27. Juni 1999. Luxemburg : MNHA, 1999, S. 278, Nr. 83.

14	 Christiane Bis-Worch, Zur Franziskanerkirche auf dem Knuedler, in : Unter 
unseren Füßen/Sous nos pieds, Archäologie in Luxembourg/Archéologie au 
Luxembourg 1995-2010. Katalog zur gleichnamigen Ausstellung im Musée National 
d’Histoire et d’Art vom 20.10.2011 bis 2.9. 2012. Luxemburg : MNHA, 2011,  
S. 185-188. 

15	 Jean-Claude Loutsch (Hg.), Héraldique et Généalogie au Luxembourg, Exposi-
tion aux Archives Nationales et au Musée National d’Histoire et d’Art, Luxembourg, 
à l’occasion du XXIe congrès international des sciences généalogique et héraldique 
du 28 août au 3 septembre 1994. Ausstellungskatalog, Luxemburg : Imprimerie 
Saint-Paul, 1994, S. 57.

16	 Jean-Claude Muller und Christiane Bis-Worch, Das Grabmal von Claude de 
Neufchâtel, in : Unter unseren Füßen, S. 193-194.



21

Was Gräber erzählen können

17	 Christiane Bis-Worch, Frühmittelalterliche Kirchenbauten im alten Erzbistum 
Trier : Mertert, Diekirch und Echternach – drei Luxemburger Fallbeispiele aus 
archäologischer Sicht, in : Publications de la Section Historique de l’Institut G.-D.  
de Luxembourg CXVII (2000), S. 93-122, hier bes. S. 95-109.

18	 Christiane Bis-Worch, Grevenmacher – Die Ausgrabungen im Bereich des 
Baxerasgartens und neue Erkenntnisse zur baulichen Entwicklungsgeschichte der 
Stadt. Bartringen : Unveröffentlichte Abhandlung, 2005 ; Christiane Bis-Worch, Zur 
Stadtentwicklung Grevenmachers, in : Cenulae recens factae. Een huldeboek voor 
John De Meulemeester, hg. von Marc Dewilde, Anton Ervynck und Frank Becuwe. 
Jaarboek Abdijmuseum ‚Ten Duinen 1138ʻ/Novi Monasterii 10 (2010), S. 57-74. 

19	 Bis-Worch, Kirchenbauten, S. 103 ; Jean Krier, Eine römische Inschrift aus Mer-
tert und der Vicus Suromagus, in : Archaeologia luxemburgensis 3 (2016), S. 76-95.

20	 Metzler und Zimmer, Frühgeschichte Diekirch.

21	 Nicht zu verwechseln mit oberirdischen Grüften und Kapellen, die hier nicht 
weiter behandelt werden.

22	 Raymond Waringo, Une tombe mérovingienne près d’Asselborn (Grand-Duché 
de Luxembourg), in : Archéologie en Ardenne, De la Préhistoire au XVIIIe siècle 
(1991), S. 191-192. 

23	 Elsen, unpublizierte Grabung (Anm. 9).

24	 Bis-Worch, Baxerasgarten ; Dies., Stadtentwicklung Grevenmacher.

25	 Sophie Thorimbert, Luxembourg-Ville  : fouilles de la place Guillaume II. 
Résultats préliminaires documentant l’évolution entre le XIIe et le XIXe siècle d’un 
ensemble ecclésiastique, in : Archaeologia Luxemburgensis 2 (2015), S. 187-197, 
hier bes. S. 196.

26	 Maya D’Hollosy und Johnny De Meulemeester, Le cimetière de Saint-Jean et 
l’étude des squelettes, in : Le Passé recomposé, S. 149-153, hier bes. S. 150.

27	 Christiane Bis-Worch, Zu den Ausgrabungen im Bereich des Dominikaner-
klosters (ehemalige Clinique Saint François) in Luxemburg-Stadt, Publikation in 
Vorbereitung.

28	 Bis-Worch, Fentingen, S. 69.

29	 Cynthia Colling, Aux origines de l’Octave – la chapelle Notre Dame dévoile 
ses secrets, Bartringen : unpublizierter Bericht, 2018, S. 31-32 ; Nils-Jörn Rehbach, 
Ulrich Nothwang und Ilka Weidig, Veränderungen der Bestattungskultur aus anthro-
pologischer Sicht am Beispiel eines Frauenordens aus Luxemburg, in : Archäologie 
der frühen Neuzeit. Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft für Archäologie des 
Mittelalters und der Neuzeit 18 (2007), S. 56-58.

30	 Ariès, Geschichte des Todes.

31	 Bernd Thier, Die Schüssel im Grab – Eine archäologisch-volkskundliche 
Betrachtung zu keramischen Grabbeigaben im christianisierten Mitteleuropa, in : 
Archäologie als Sozialgeschichte – Studien zu Siedlung, Wirtschaft und Gesell-
schaft im frühgeschichtlichen Mitteleuropa. Festschrift für Heiko Steuer, hg. von 
Sebastian Brather, Christel Bücker und Michael Hoeper. Rahden/Westf. : Verlag 
Marie Leidorf, 1999, S. 139-149, bes. S. 146.

32	 Einen rezenten Überblick hierzu : Christiane Bis-Worch und Claudia Theune 
(Hg.), Religion, cults and rituals in the medieval rural environment, in : RURALIA XI 
(2017).

33	 Werner Wild, Gefürchtet – manipuliert – beraubt – ausgeräumt, in : Kirchenar-
chäologie heute/Veröffentlichungen des Alemannischen Instituts Freiburg i.Br. 76, 
(2010), S. 185-212 ; Bis-Worch, Baxerasgarten ; Dies., Stadtentwicklung Grevenma-
cher.

34	  Bernd Thier, „Sonderbestattungen“ im Mittelalter und in der Neuzeit – Christ-
liche Diskriminierung als Phänomen „unehrlicher“ Begräbnisse und Grenzen der 
archäologischen Interpretation, in : Vom Umgang mit dem Tod, Archäologie und 
Geschichte der Sepulchralkultur zwischen Lippe und Ruhr, Beiträge zur Tagung im 
LWL-Museum für Archäologie Herne am 7. Nov. 2014, hg. von Henriette Brinck-Kloke 
und Dirk Paul Mielke. Büchenbach : Verlag Dr. Faustus, 2018, S. 34-51, hier bes. S. 41.

35	 Die Analysen laufen noch, aber im Bereich des Knuedler-Friedhofs könnten 
u. U. ein paar Gräber außerhalb der älteren Friedhofsmauer gelegen haben. Auch 
ein Grab bei der Glacis-Kapelle könnte hierzu gezählt werden, siehe Colling, Aux 
origines.

36	 Zuzana Obertova et al., Die Traufkinder von der Nordseite der „Kirche“ in 
Grevenmacher (Luxemburg) – anthropologische Auswertung der Skelettreste, in : 
Empreintes – Annuaire du Musée National d’Histoire et d’Art 1 (2008), S. 92-99.

37	 Bis-Worch, Néméghaire, Wagner und Rehbach, Saint-Esprit.

38	 Thier, Sonderbestattungen, S. 39.

39	 Thorimbert, Fouilles Guillaume II, S. 194.

40	 François Reinert, Wohin mit den Toten? Der archäologische Nachweis  
einer hygienisch problematischen Verlegung der Bestattungen der Stadtpfarrei  
Sankt Nikolaus im Jahr 1779, in : Le Passé recomposé, S. 155-166 ; Bis-Worch,  
Kirchenbauten ; Dies., Baxerasgarten.

41	 Birgit Grosskopf, Anthropologische Analyse eines Fundkomplexes aus Luxem-
burg. Göttingen : unpublizierter Bericht zur Analyse des Leichenbrandes aus Mer-
tert, 2000 ; Bernd Trautmann, Anthropologische Auswertung einer Stichprobe aus 
dem Brandknochengemenge von Grevenmacher (Luxemburg). Magisterarbeit, Uni-
versität Tübingen 2007. URL : http ://tobias-lib.uni-tuebingen.de/volltexte/2008/ 
3647/ (Letzter Zugriff : 13.6.2018) ; Bernd Trautmann und Christiane Bis-Worch,  
An unusual discovery of human remains from the medieval church of Grevenma-
cher (Luxembourg), in : Anthropologischer Anzeiger 74/4 (2017), S. 339-346.

42	 Christiane Bis-Worch, Grabsitten im Mittelalter, in : Unter unseren Füßen,  
S. 181-184.

43	 Maya d’Hollosy, Preliminary report on the ongoing physical anthropological 
study „Neumünster“ Luxembourg-city, Amsterdam : unpublizierter Bericht, 1996,  
S. 3-4 ; Martin Trautmann und Iris Trautmann, Ausgrabungen in Grund „Wenzels-
mauer“ – Die Bestattungen. Tübingen : unveröffentlichter Bericht, 2008.

44	 Laufendes PhD-Projekt von Anne Kremmer an der Uni Tübingen zusammen  
mit dem CNRA.

45	 Zu Bettemburg, siehe Thilo Schiermeyer, Die archäologischen Ausgrabun-
gen auf dem Place de la Paix in Bettemburg, in : Beetebuerg am Laf vun der Zäit, 
Bettemburg : Geschichtsfrënn aus der Gemeng Beetebuerg, 2018, S. 127-146 ; zu 
Schieren : unpublizierte Grabung 2015/2016 unter der Leitung von Estelle Michels 
(DokuPlus) und Cynthia Colling (CNRA).

46	 Manchmal, wie im Falle vom oben genannten Schoenberg/Kehlen, wurden 
dabei Teile der Kirchen in die Friedhofskapellen integriert.



Der Begriff Anthropologie heißt übersetzt „die Lehre bzw. Wissen-
schaft vom Menschen“, d. h. sie untersucht den Menschen sowohl 
aus biologischer als auch aus gesellschaftlicher und kultureller 
Sicht. Die Sozialanthropologie studiert den Menschen als gesell-
schaftlich und kulturell aktives Wesen über seine Ausdrucksformen 
in Kunst, Bestattungsbräuchen, religiösen Vorstellungen und Prakti-
ken, während der naturwissenschaftliche Ansatz sich mit der Biolo-
gie des Menschen befasst.

Bei den meisten menschlichen Überresten, welche bei Friedhofs-
Ausgrabungen gefunden werden, handelt es sich um Knochen, denn 
organische Reste sind aufgrund der hiesigen Bodenbeschaffenheit 
sehr selten. Die physische Anthropologie analysiert diese Knochen-
reste und gewinnt daraus Informationen über ein Individuum oder 
eine Gruppe (Geschlecht, Körpergröße und Körperbau, Gesundheits-
zustand, Sterbealter). Dieses Fachgebiet berührt auch die Demogra-
fie, die Medizin und die Völkerkunde. 

Die Paläopathologie ist die Erforschung der Erkrankungen des Men-
schen früherer Zeiten anhand erhaltener menschlicher Überreste 
(Knochen, Mumien, Moorleichen). Aufgrund der überwiegend gefun-
denen Knochenreste handelt es sich aber vor allem um die Paläopa-
thologie des Skeletts. Dessen eingehende Untersuchung erlaubt  
z. B. – unter Ausschluss normaler anatomischer Unterschiede – die 
Bestimmung: 
> 	 von spezifischen Erkrankungen des Skeletts, wie z. B. entzündli-

che Arthrosen oder Rheuma, die zu Gelenkversteifungen führen 
können. 

> 	 von Veränderungen, die sich aufgrund längerer und stärkerer Be-
anspruchung am Skelett manifestieren. 

> 	 des Zahnstatus, denn er kann Hinweise über Zahnhygiene, Ernäh-
rungsgewohnheiten und Mangelzustände liefern. Karies und ins-
besondere Zahnstein deuten z. B. auf eine zucker- und proteinrei-
che Ernährung hin. 

> 	 von Erkrankungen der „Weichteile“ des Körpers, welche an den 
Knochen Veränderungen hinterlassen, so z. B. Sinusitis, Meningi-
tis, Pleuritis …

> 	 von bestimmten Erkrankungen anhand rarer Indizien: Gallen- oder 
Nierenstein, verkalkte Uterusgeschwulst usw.

> 	 von Verletzungen, welche durch Einwirkung auf den Knochen ent-
standen sind: Verrenkung, Bruch, Knochenschäden durch eine 
Waffe oder ein Geschoss, Schnittspuren usw.

> 	 von Spuren „therapeutischer“ Handlungen, die Erkenntnisse zur 
Medizingeschichte oder über am Körper vollzogene Riten liefern 
(z. B. Amputation, Trepanation, postmortale Sektion).

Ein Teilaspekt ist auch die medizinische Parasitologie. Sie erforscht 
den Befall von einzelnen Menschen oder von Bevölkerungsgruppen 
mit Amöbenzysten, Würmern, Trichinen, Maden usw. und versucht 
die gesundheitlichen Auswirkungen zu berechnen.

Mehr und mehr wird auch auf weitere naturwissenschaftliche Unter-
suchungsmethoden zurückgegriffen, wie z. B.:

>	 die DNA-Analyse, sie wird eingesetzt, um Geschlecht und Ver-
wandtschaftsverhältnisse zu bestimmen.

>	 die Isotopenanalyse, sie wird genutzt, um Diät (Carbon- und Nitro-
genanteil), geografischen Ursprung und Mobilität (Oxygen- und 
Strontiumanteil) zu rekonstruieren. Hierzu werden Proben aus 
dem Knochen-Collagen und dem Dentin der Zähne entnommen. 

		  Der Carbonanteil gibt Auskunft über die Art der pflanzlichen Er-
nährung und ob terrestre oder marine Ressourcen genutzt wurden. 
Über den Nitrogenanteil erfahren wir ebenfalls, ob das Individuum 
eher marine oder terrestre Nahrung genutzt hat, aber auch, auf 
welchem trophischen Niveau sich diese befindet. 

		  Der Oxygengehalt reflektiert den geografischen und der  
Strontiumgehalt den geologischen Ursprung; kombiniert können 
beide Auskunft über Mobilität geben, denn der Oxygengehalt 
misst den Ursprung des konsumierten meteorischen Wassers, 
dessen Oxygengehalt typisch für bestimmte Regionen ist, und der 
Strontiumgehalt reflektiert den Konsum von Grundwasser, dessen 
Strontiumanteil von dem lokalen Grundgestein bestimmt wird. 
Durch Vergleiche zu Oxygen- und Strontiumanteilen in lokalem 
meteorischem Wasser und Grundwasser wird bestimmt, ob das In-
dividuum aus der Region stammt, in der es gefunden wurde, oder 
ob es zugezogen ist.

>	 Geometrisch-morphometrische (geometric-morphometric) Analy-
sen erlauben es, unabhängig von der Größe oder Ausprägung ei-
nes Merkmales oder eines Knochens, dessen genaue Morphologie 
zu erfassen. Obwohl die Technik eher im Bereich der Evolutionären 
Anthropologie zum Einsatz kommt, z. B. in Studien zur Evolution 
bestimmter Knochenmerkmale, wird sie auch öfters zur Ge-
schlechtsbestimmung oder zur Bestimmung der Herkunft verwen-
det. So kann u. a. auch bestimmt werden, welcher Bevölkerungs-
gruppe (meist geografisch bedingt) ein Individuum oder eine 
Gruppe von Individuen zugehört (z. B. ob sie Populationen aus 
Ostafrika oder Nordafrika, Südeuropa oder Nordeuropa, Asiaten, 
Europäern oder Afrikanern etc. ähneln).

Christiane Bis-Worch und Anne Kremmer 

Anthropologische Untersuchungen im Zusammenhang mit der  
archäologischen Erforschung von Friedhöfen
Ein kurzer Überblick über Begriffe und Methoden

22



23

Heute ist im trierisch-luxemburgischen Raum allgemein festzu-

stellen, dass sich an Allerheiligen/Allerseelen die Gräber in einem 

gepflegten Zustand präsentieren. Die Grabplatten sind gesäubert, 

die Erdgräber frisch hergerichtet, die Grabstätten mit Blumen und 

Lichtern geschmückt. In der Regel ist auf jedem Grab ein beschrifte-

ter Grabstein errichtet oder der Name sowie Geburts- und Sterbe-

datum des/der Verstorbenen sind auf einer Grabplatte zu lesen. Am 

Kopfende eines Grabhügels oder an einem frischen Urnengrab 

weist ein Holzkreuz mit Namensschild darauf hin, dass dort ein/

eine kürzlich Verstorbene(r) beigesetzt wurde. Die Beisetzung ge-

schieht in einer geordneten Reihe. Die Gräberfelder sind planmäßig 

angelegt; befestigte und hindernisfreie Gehwege führen zu den 

Grabstätten. Der Friedhof ist in der Regel von einer Mauer umge-

ben. Schmiedeeiserne Tore sichern die Zugänge. Vielerorts ähneln 

heute die gewöhnlich am Rand oder außerhalb der Ortschaften an-

gelegten Friedhöfe wohlgepflegten Parkanlagen.

Während der Berichtszeit und in der hier speziell in den Blick 

genommenen Region wurden die Verstorbenen um die Pfarrkirche, 

in Ausnahmefällen auch in der Kirche, beerdigt. Die Bischofs- 

kirche, der Dom, war als Grabkirche den Erzbischöfen vorbehalten.1 

Im Dom gehören die Grabaltäre der Erzbischöfe zu den bedeutends-

ten Ausstattungsstücken (Abb. 1).2 

Die Mitglieder des Domkapitels und weitere Angehörige des 

Domklerus fanden dagegen ihre Grabstätten im Kreuzgang und in 

der Annexkirche Liebfrauen. Auch dort sind prächtige Grabaltäre 

und Grabkapellen zu bewundern (Abb. 2).3 

Sie waren von ihren Stiftern in der Regel testamentarisch als 

Orte eines individuellen Totengedächtnisses an festgesetzten Ta-

gen bestimmt worden.4 Doch auch am allgemeinen Totengedenk-

tag, an Allerseelen, waren diese Grabstellen, etwa durch dort aufge-

stellte brennende Kerzen oder Öllämpchen, geschmückt. Der 

Trierer Domherr Theoderich de Lapide wies beispielsweise bei der 

Stiftung seiner Totenmemoria dem Küster von Liebfrauen eigens 

eine besondere Vergütung zu, damit dieser dafür sorgte, dass wäh-

rend des Gesangs der Totenvigil am Abend von Allerheiligen und 

„Dass kein unvernunfftig thier darauff gange“
Begräbnisplatz und Grabpflege im  

trierisch-luxemburgischen Raum in der Neuzeit 

Andreas Heinz

Abb. 1: Das nördliche Seitenschiff des Trierer Domes mit dem Grabmal für Johann 
Philipp von Walderdorff (gest. 1768). Foto: Rita Heyen, © Amt für kirchliche Denkmal-
pflege Trier.



24

Der rings um die Pfarrkirche gelegene Kirchhof war der reguläre Be-

gräbnisort der übrigen Pfarrangehörigen. Die Erdgräber hatten nur 

eine geringe Tiefe. Ein mit der ausgehobenen Erde aufgehäufter 

Grabhügel ließ eine Neubestattung erkennen. Es war das Vorrecht 

des Pfarrers, eine Grabstelle auf dem für die Beerdigungen vorge-

sehenen Teil des Kirchhofs anzuweisen.10 Von einer Grabpflege  

erfahren wir nichts.11 Es ist aber wohl anzunehmen, dass an den  

individuellen Totengedenktagen und an Allerseelen Lichter (Ker-

zen, Öl- oder Talklämpchen) auf den Gräbern der zuletzt Verstorbe-

nen aufgestellt wurden. Sie galten und gelten als visualisierte Bitte, 

dass den Verstorbenen das „Ewige Licht“ leuchten möge. Ange-

sichts des oft beschränkten Platzes um die Kirche gab es keine lan-

gen Ruhezeiten. Wurde eine Grabstelle neu belegt, entfernte der  

Totengräber den Schädel und die unvermoderten Skelettreste aus 

der Grube und brachte sie in das Beinhaus (Ossarium) (Abb. 4). 

Dort wurden sie, geschützt vor Wind und Wetter, aufbewahrt. Im 

Volksglauben galt das Ossarium als Aufenthaltsort der „Armen 

Seelen“. 

Der Kirchhof war ein heiliger Bezirk, der an der Immunität und 

Heiligkeit des konsekrierten Gotteshauses partizipierte. Eine spezi-

elle Friedhofsweihe war deshalb nicht üblich; eine solche wurde 

erst praktiziert, als neue Friedhöfe außerhalb der Ortschaft angelegt 

wurden. Seit dem 9. Jahrhundert lassen sich kirchenrechtliche Vor-

schriften nachweisen, die eine Einzäunung des atrium ecclesiae 

verlangen.12 An die Stelle des ursprünglichen Holzgeflecht- oder 

Lattenzauns bzw. der Einzäunung durch Hecken trat seit dem 

Andreas Heinz

während des Requiems an Allerseelen auf seinem Grab Lichter 

brannten.5 

In den Stiftskirchen des Erzbistums befanden sich die Gräber 

der Kanoniker in der Kirche oder im Kreuzgang. Es waren in der Re-

gel Erdgräber im Fußboden, die mit einer beschrifteten Steinplatte 

abgedeckt waren. In der ehemaligen Abteikirche der Zisterziense-

rinnen von St. Thomas bei Kyllburg sind die erhaltenen Grabplatten 

der Äbtissinnen heute im Fußboden des hinteren Teils der Kirche 

angeordnet und eingelassen (Abb. 3). Sie bezeichnen also nicht 

mehr den ursprünglichen Begräbnisplatz, vermitteln aber eine zu-

treffende Vorstellung von den Äbtissinnengräbern, die sich ver-

streut im Inneren der Kirche befanden.6

Solche aufwendigen Grabstellen konnten sich nur wohlhabende 

Personen, meist von Adel, erlauben. Für die gewöhnlichen Pfarran-

gehörigen war der Kirchhof um die Pfarrkirche der gewöhnliche Be-

gräbnisplatz. Erdgräber waren dort die Regel.7

Hinsichtlich des Grabrechts in der Kirche galt seit dem hohen 

Mittelalter bis weit in die Neuzeit die Regel, dass der Altarraum 

Priestern vorbehalten blieb. Laien, Männer wie Frauen, von Adel 

oder aus der örtlichen Oberschicht, konnten eine Grabstelle im 

Langhaus der Kirche erhalten.8 Den Adligen stand dieses Privileg 

gebührenfrei zu, alle anderen mussten sich ihre Grabstelle kaufen. 

Die Trierer Synodalstatuten von 1678 bestimmten als Kaufpreis 

zwei Taler luxemburgischer Währung für ein Grab im Kirchenraum 

und drei Taler für eine Grabstelle in Altarnähe (Chor).9 

Abb. 2: Grabaltar des Bartholomäus von der Leyen in der Trierer Liebfrauenkirche. 
Foto: Rita Heyen, © Amt für kirchliche Denkmalpflege Trier.

Abb. 3: Grabplatte der Äbtissin Anna Johanna Metternich von Rodendorf (1690). 
Tuschezeichnung: © Lothar Monshausen (22.12.2016).



25

Spätmittelalter zunehmend die Kirchhofsmauer. Sie grenzte den 

heiligen Bezirk ab, auf dem keine weltlichen Geschäfte (Ge

richtsverhandlungen, Märkte) oder ausgelassenes Treiben (Tanz, 

Musik) erlaubt waren.13 Die Statuten des Trierer Provinzialkonzils 

von 1310 hatten dies erneut eingeschärft.14 Vor allem sollten die 

Gräber vor eindringenden Tieren bewahrt werden. Insbesondere 

war die Ruhe der Toten vor herumwühlenden Schweinen zu  

schützen. Schlimmstenfalls konnten diese die in „geweihter Erde“, 

in nur geringer Tiefe bestatteten Gebeine annagen oder zertreten 

und so die Leiber von Christen verunehren, deren Seelen im Him-

mel lebten oder die doch durch den Empfang der Taufe für den 

Himmel bestimmt waren. Ihre sterblichen Überreste bezeichneten 

die Statuten des Kölner Eifeldekanates von 1513/53 geradezu als 

Reliquien.15

Es war Sache der Kirchenschöffen (Synodalen), darüber zu wa-

chen, dass der Kirchhof als heiliger Bezirk geachtet wurde und 

„kein unvernunfftig thier darauff gange“1. Zuwiderhandelnde 

mussten ein Bußgeld bezahlen. Für einen dort weidenden Ochsen, 

eine Kuh oder ein Pferd waren jeweils 6 Albus Strafe fällig, für ein 

Schwein, einen Bock oder eine Ziege (Geiß) 4 Albus, für eine Gans 

oder Ente 1 Albus und für ein Schaf oder ein Kalb 2 Albus.17 Dem 

Pfarrer als dem Kirchherrn stand das auf dem Kirchhof wachsende 

Grünfutter und Heu zu, auch die Nüsse von den dort etwa vorhan-

denen Nussbäumen.18 Doch sollte deren Ertrag in erster Linie zur 

Gewinnung des Öls für das „Ewige Licht“ verwandt werden. Nur 

wenn anderweitig dafür gesorgt war, bekam der Pfarrer die Nüsse. 

Da aber in den meisten Landkirchen bis ins beginnende 19. Jahr-

hundert das „Ewige Licht“ nicht brannte,19 ging die Nussbaumernte 

vielerorts ganz an den Pfarrer.  

Wenn Bußgelder verhängt werden mussten, kamen derartige „Ent-

weihungen“ offenbar nicht selten vor. Die Klagen über zerfallene 

Kirchhofsmauern, das Eindringen von Tieren, den ruinösen Zu-

stand der Beinhäuser gehörten zu den immer wieder bei Visitatio-

nen gerügten Missständen. 

Bei der Visitation von 1628/29 im Archidiakonat Longuyon mit 

seinen drei „deutschen“ (Arlon, Mersch, Luxemburg) und vier „wal-

lonischen“ (Longuyon, Bazailles, Juvigny, Ivoix-Carignan) Dekana-

ten hatte die Visitationskommission zu prüfen: 

„Ob der Kirchhof verschlossen sei, damit kein Vieh darauf  

weiden konnte. Ob er rein sei von menschlichen und tierischen  

Fäkalien, gesäubert von Disteln, Dornen und Brennnesseln. Ob der 

Weg um die Kirche für Prozessionen eben und gleich sei, nicht be-

hindert durch Kreuze oder Grabsteine.“20 

Gleich in der ersten besuchten Pfarrei (Étalle, Belgien) notierte 

der Visitationssekretär: „Der Kirchhof stand an vielen Stellen offen, 

[dem Vieh] zugänglich, von den Exkrementen der Tiere beschmutzt. 

Ja sogar in unserer Gegenwart waren die Schweine zu sehen, die da-

rauf fraßen. Der Pastor lachte und tat nichts dagegen.“ 21 Nahezu in 

allen wallonischen Pfarreien waren die Kirchhöfe in einem ähnlich 

erbärmlichen Zustand.22 An allen Ecken und Enden wuchsen Dor-

nen, Disteln und Brennnesseln. Überall ordnete die Visitations-

kommission unter Androhung von Strafen eine umgehende Schlie-

ßung der Friedhofsmauer und eine Säuberung des Kirchhofs durch 

die Gemeinde an. Ob sich etwas änderte, ist eher unwahrschein-

lich, zumal die Ortspfarrer in dieser Hinsicht unsensibel waren. In 

Linay (Juvigny, Frankreich) musste man dem Pfarrer untersagen, 

sein eigenes Vieh auf dem Kirchhof weiden zu lassen.23 

„Dass kein unvernunfftig thier darauff gange“

Abb. 4: Das Ossarium des Friedhofs Saint-Hilaire von Marville im ehemaligen  
Herzogtum Luxemburg, heute Frankreich. Foto: © JPRemiche, 2018.



26

1	 Zu den dreitägigen Exequien anlässlich der Beisetzung eines Erzbischofs im 
Trierer Dom, vgl. Andreas Heinz, Tod und Begräbnis der Trierer Erzbischöfe vom  
16. bis 18. Jahrhundert. Liturgische Sterbebegleitung und gottesdienstliche Feiern, 
in : Archiv für mittelrheinische Kirchengeschichte 66 (2014), S. 121-156, besonders 
S. 147-152.

2	 Vgl. Stefan Heinz, Barbara Rothbrust, Wolfgang Schmid, Die Grabdenkmäler 
der Erzbischöfe von Trier, Köln und Mainz. Trier : Kliomedia, 2004, S. 35-79 (Trier). 
Nur Erzbischof Jakob I. von Sierck (1439-1456) ließ sich in Liebfrauen bestatten ; 
vgl. Christof Metzger, vnser letzter wille meynunge vnd begirde. Das Grabmal für 
Erzbischof Jakob I. von Sierck, in : Liebfrauen in Trier. Architektur und Ausstattung 
von der Gotik bis zur Gegenwart, hg. von Andreas Tacke und Stefan Heinz. Peters-
berg : Michael Imhof Verlag, 2016, S. 307-317.

3	 Vgl. Wolfgang Schmid, Das Trierer Domkapitel im Mittelalter und in der frühen 
Neuzeit, in : Das Domkapitel Trier im Mittelalter und in der frühen Neuzeit (Quellen 
und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte 141), hg. von Werner 
Rössel. Mainz : Selbstverlag der Gesellschaft für mittelrheinische Kirchengeschich-
te, 2018, S. 151-178.

4	 Vgl. Andreas Heinz, Kirchlich-religiöses Leben. Klerus und Gottesdienst an der 
Trierer Domkirche, in : Rössel, Domkapitel, S. 295-377, hier S. 371-375 (Liebfrauen 
als Gedächtnis-Kirche des Domkapitels).

5	 Vgl. ibid., S. 373.

6	 Vgl. Lothar Monshausen, Grabplatten in der ehemaligen Zisterzienser-Abtei  
St. Thomas, in : Beiträge zur Geschichte des Bitburger Landes 27 (2017), Heft 1,  
S. 4-19.

7	  Vereinzelt gab es, vor allem auf städtischen Friedhöfen, auch Grabgrüfte,  
die gemauert und mit einer Steinplatte abgedeckt waren.

8	 Vgl. Nikolaus Kyll, Tod, Grab, Begräbnisplatz, Totenfeier. Zur Geschichte ihres 
Brauchtums im Trierer Lande und in Luxemburg unter besonderer Berücksichtigung 
des Visitationshandbuches des Regino von Prüm (+915) (Rheinisches Archiv 81). 
Bonn : Röhrscheid Verlag, 1972, S. 104-106.

9	  Vgl. Johann Jakob Blattau, Statuta synodalia, ordinationes et mandata Archi-
dioecesis Treverensis, 9 Bde. Augustae Trevirorum : Typis Friedrich Lintz,  
1844-1859, Bd. 3, S. 36.

10	  Zum „Grabrecht“ des Pfarrers, vgl. ibid., S. 85-88.

11	  Zu Form und „Pflege“ des Grabes, vgl. ibid., S. 107-110. Das RTrev 1688 
schrieb lediglich vor, dass am Kopfende eines neuen Grabes ein (Holz-)Kreuz 
aufgestellt werden sollte, das anzeige, dass der/die Verstorbene „in Christus Ruhe 
gefunden hatte“ (ad significandum illum in Christo quievisse) ; Blattau, Statuta,  
Bd. 3, S. 258.

12	 Vgl. ibid., S. 81-85.

13	 Vgl.  ibid., S. 89-101.

14	 Vgl. Blattau, Statuta, Bd. 1, S. 99 (Cap. 61).

15	 Vgl. Blattau, Statuta, Bd. 2, S. 233.

16	 Ibid., S. 352 : 4 : Frage an die Sendschöffen in der Trierer Agende von  
Erzbischof Jakob III. von Eltz (1576).

17	 So die Sendstrafordnung von Erzbischof Johann VI. von Schönenberg von 1589 
(Blattau, Statuta [wie Anm. 19], Bd. 2, S. 353 : „Zum dritten, da einich viehe uff 
geweihete platzen antroffen wirdt, soll derjenige, dem es zustehet, dem send zu 
straff zu geben schuldig sein. Von einem ochsen …“) ; vgl. auch Kyll, Tod, S. 83 f.  
Die Strafandrohung von 1589 wurde 1599 mit höheren Bußgeldern erneuert ;  
vgl. ibid., Bd. 3, S. 2.

18	 Die Statuten des Trierer Burdekanates (Stadt Trier und nähere Umgebung) aus 
dem Ende des 14. Jahrhunderts bezeugen das diesbezügliche, bis zum Ende des 
Erzbistums geltende Diözesanrecht. Demnach erhält der Pfarrer, „in omni cimiterio 
fructus seu foenum (…) crescentes“, außer dem Ertrag der Nussbäume, der ihm 
nur dann zusteht, wenn anderweitig für das Öl der Ewig-Licht-Ampel gesorgt ist ; 
vgl. Blattau, Statuta, Bd. 1, S. 219. So auch die Statuten des Dekanates Zell von 
1461 ; vgl. ibid., Bd. 2, S. 19 und Remich von 1596 ; vgl. ibid., S. 474. Die Sorge vor 
Verunehrung der dicht unter der Erde bestatteten Toten hat dazu geführt, dass die 
Statuten des Dekanates Piesport von 1618 anordnen, Obstbäume, Reben und das 
Wurzelwerk von Gebüsch vom Kirchhof gänzlich zu entfernen und dort auch das 
Gras- und Heuernten zu unterlassen ; vgl. ibid., Bd. 3, S. 24. Dagegen bestimmten 
die Anordnungen nach der archidiakonalen Visitation in Karden (1673), dass auf 
den Kirchhöfen Nussbäume gepflanzt werden sollten zum Unterhalt des „Ewigen 
Lichtes“ ; vgl. ibid., Bd. 3, S. 143.

19	 Die Lage im Dekanat Bitburg-Kyllburg ist repräsentativ für alle westtrierischen 
und luxemburgischen Pfarreien ; vgl. Andreas Heinz, Die sonn- und feiertägliche 
Pfarrmesse im Landkapitel Bitburg-Kyllburg des alten Erzbistums Trier von der 
Mitte des 18. bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts (Trierer Theologische Studien 34). 
Trier : Paulinus-Verlag, 1978, S. 346.

20	 Das Archidiakonat Longuyon am Anfang des 17. Jahrhunderts. Visitationsbe-
richt von 1628-1629. 2 Teile (Schriften der Elsass-Lothringischen Wissenschaft-
lichen Gesellschaft. Reihe A, Bd. IV), hg. von Joh. Bapt. Kaiser. Heidelberg : Carl 
Winter’s Universitätsbuchhandlung, 1928/29, hier Teil 1, S. 15 : „De cimiterio. An 
sit clausum, ne in eo pascantur bestiae ; an sit mundum ab excrementis hominum, 
pecorum et sordibus vicinorum ; an vacuum a tribulis, carduis, spinis ; an via in 
eo circa ecclesiam plana et aequalis pro processionibus, non impedita crucibus, 
lapidibus sepulchrorum provenientibus …“. 

21	 Ibid., S. 21. Der gleiche Befund fast in allen Pfarreien des Dekanates  
Longuyon ; vgl. ibid., passim.

22	 Vgl. ibid., S. 205 (Dekanat Juvigny : Cimiteria ubique pecoribus patentia).

23	 Vgl. ibid., S. 246.

Andreas Heinz



Etwa sieben Kilometer südlich des Sauertals beginnt die nördliche 

Zone: das Ösling, wo Friedhöfe zwischen Bigonville und Holler un-

tersucht wurden. Hier befinden wir uns auf geologisch viel älterem 

Totenschädel und Lorbeerkränze 
Grabkreuze in Luxemburg zwischen 1580 und 1900

Norbert Quintus

Während im Mittelalter auf dem Lande das Einzelgrab in der Kirche 

eher ein Privileg der Adligen und Reichen war, wurde die Mehrzahl 

der einfachen Dorfbewohner ohne feste Grabstätte auf dem Fried-

hof um das Gotteshaus beigesetzt. Vielleicht zierte manchmal ein 

schlichtes, vergängliches Holzkreuz das Grab ...

Es war mir deshalb ein Anliegen, die in der Frühen Neuzeit auf-

kommenden Grabdenkmäler unserer Dorffriedhöfe zu untersu-

chen. In der kurzen Zeit, die mir für meine Arbeit zur Verfügung 

stand, waren dabei die schon vorhandenen Bestandsaufnahmen 

von Fernand Toussaint und Kockerols/Dagnelie von großer Bedeu-

tung.1 Die hier vorliegende Arbeit basiert auf der Erfassung von 

etwa 300 Grabkreuzen von über 30 Friedhöfen.2 Dabei konnte für 

den Zeitraum zwischen 1581 und 1900 aus jedem Jahr ein durch Jah-

reszahl datiertes Beispiel gefunden werden. Dies erlaubt eine lü-

ckenlose chronologische Abfolge, aus der sich erste Erkenntnisse 

über die Entwicklung der Luxemburger Grabkreuze ziehen lassen, 

die hier nun vorgestellt werden sollen.  

Das Untersuchungsgebiet

Das Gebiet der Untersuchungen teilt sich, je nach Oberflächenge-

stein, in zwei sich deutlich unterscheidende geomorphologische 

Zonen: das Gutland im Süden und das Ösling im Norden.

Die südliche Zone kann man noch einmal in drei Gebiete unter-

scheiden. Sie umfasst a) das „zentrale“ Gutland in einem Streifen zwi-

schen Steinfort und Junglinster, charakterisiert von der Felsformation 

des gelben Luxemburger Sandsteins, und b) das „südliche“ Gutland  

zwischen Noertzingen und Waldbredimus, welches sich über schwere,  

gesteinsarme Lehmböden erstreckt. In beiden Gebieten bestehen die  

älteren Grabkreuze aus dem leicht zu bearbeitenden Sandstein, welcher 

aus den Ablagerungsschichten des Erdmittelalters entstanden ist. 

c) Am Schnittpunkt von Gutland und Ösling liegt ein schmales 

Band aus rötlichem Buntsandstein (nördlich der Ortschaften Bett-

born, Grosbous und Feulen), welcher hier das Grundmaterial für 

die entsprechenden ortsnahen Grabkreuze liefert. 

Geologische Karte mit den im Text erwähnten Friedhöfen. Hergestellt von Malte 
Helfer auf Grundlage des Westermann Weltatlas. Großherzogtum Luxemburg.  
Braunschweig: Westermann, 1998 (5. Auflage), S. 16.

27



28

Gestein, dem Devon (Schiefer), einer Formation des Erdaltertums. 

Diese frühen Ablagerungen haben sich im Laufe der Zeit nochmals 

aufgefaltet und unter hohem Druck ein blaugraues, äußerst wider-

standsfähiges Gestein gebildet, das sehr hart, aber zerbrechlich ist. 

Als Dachschiefer lässt es sich aufspalten, kann aber stellenweise so 

kompakt sein, dass es – ausgehend von massiven Blöcken – zu 

formschönen und wenig empfindlichen Grabsteinen verarbeitet 

werden kann.

Entwicklung der Grabkreuze des Gutlandes 
(1580-1870)

Archäologische Grabungen im Bereich der ehemaligen Abtei Neu-

münster brachten ein datiertes Grabkreuz aus dem Jahre 1585 

hervor, welches ein typisches Renaissance-Flechtbandmuster auf-

zeigt.3 Ein vergleichbares Muster befindet sich auf der Fassade des 

alten Rathauses der Stadt Luxemburg, dürfte aber einige Jahre frü-

her (1572) entstanden sein. Ziemlich zeitgleich wurden auch die 

Stützen der äußeren Gänge der Maison de Raville (1575) und der 

Burg Aspelt (um 1580) damit geschmückt.4 

Dasselbe Muster befindet sich auf der Rückseite eines Kreuzes 

mit der Jahreszahl 1581 aus dem Pfarrgebiet Schoenberg/Kehlen.5 

Ein drittes Kreuz steht noch heute direkt neben der Kapelle von  

Noertzingen (Abb. 1), dessen Ornament sehr stark demjenigen auf 

der Säule des bekannten Kayler Kapellenkreuzes von 1587 ähnelt.6 

Es sieht fast so aus, als ob das Motiv um 1572 zunächst in den 

adeligen bzw. städtischen Kreisen Einzug hielt, um dann nur weni-

ge Jahre später auch auf den Grabkreuzen zu erscheinen. Waren es 

dieselben Handwerker?

Die weitere Entwicklung von Form und Dekoration zeichnet 

sich dabei schon auf der Vorderseite des Kehlener Kreuzes ab, denn 

dort tritt zusätzlich das lateinische Kreuz auf, welches vor einem 

gerundeten, fast schon scheibenartigen Hintergrund steht.

Ab 1590 vereinfacht sich die Form: Lateinisches Kreuz und Da-

tum sind nur noch als Rillen auf der abgerundeten Grundform zu 

erkennen.7

Zwischen 1600 und 1615 erscheint das Kreuz selbst als Grund-

form, auf der sich mehrere rillenförmige Kreuzchen befinden 

können. Ganz oben taucht eine Vertiefung auf, das sogenannte 

Weihwasserbecken.8 

An dieser Stelle sollte man außerdem auf die selten vorkom-

menden Symbole der Handwerksberufe eingehen, die wohl auf  

die jeweilige Zunftzugehörigkeit des Verstorbenen verweisen.9 Die-

se zumeist sehr schlicht in den Stein geritzten Zeichen tauchen 

vorwiegend in der Zeit zwischen 1590 und 1630 auf und zeigen  

Norbert Quintus

Abb. 1: Renaissance-Kreuz aus Kalkstein (um 1588), 
neben der Kapelle von Noertzingen stehend.  
Foto: © N. Quintus, 2018.

Abb. 2: Lateinisches Kreuz auf abgerundetem Hinter-
grund (sog. Scheibenkreuz, dessen untere Zone in 
Voluten endet); gelber Sandstein; IHS-Zeichen und 
Jahreszahl 1636; alter Friedhof von Useldingen.  
Foto: © N. Quintus, 2018.

Abb. 3: Barocker Grabstein aus Sandstein mit Engels-
kopf, dem Herz mit den drei Nägeln und Totenkopf 
(im Hochrelief), während der Name des Toten und die 
Jahreszahl 1717 eingeritzt sind; Friedhof Simmern/
Septfontaines. Foto: © N. Quintus, 2018.



29

u. a. Zange, Hammer, Schere, Pflugschar, Zimmermannsaxt und 

Rad. 

Ab 1620 erscheinen die sogenannten Rund- oder Scheiben- 

kreuze. Entweder sind sie sehr schlicht (wie ein auf dem Knuedler-

Friedhof ausgegrabenes Exemplar),10 oder sie weisen jeweils zwei 

oder vier Voluten an den Armwinkeln des Kreuzes auf, das sich 

leicht erhaben und gerillt auf der Vorderseite des Denkmals befin-

det (Abb. 2). Als Variante taucht auch das seltene, sogenannte „Kel-

tenkreuz“ auf,11 bei dem es sich aber nur um ein durchbrochenes 

Scheibenkreuz handelt. Es besteht keinerlei Beziehung zu iro-

schottischen Exemplaren.

Sämtliche bis jetzt beschriebene Grabkreuze erreichen Sicht-

höhen zwischen 25 und 40 cm. Sie sind wegweisend für das wei- 

tere 17. Jahrhundert und werden zunehmend mit eingeritzten  

Blumen und Voluten dekoriert. Auch finden wir jetzt erste eingra-

vierte (Vor-)Namen, bei gleichzeitigem Erscheinen des Jesus- 

Monogramms IHS.12 Wird hier der Einfluss der Jesuiten bzw. der  

Gegenreformation erkennbar?

Langsam erhöht sich auch die Sichthöhe bis auf 50 cm. Viel-

leicht weist die Schlichtheit der Monumente auch auf die unruhige 

Zeit des Dreißigjährigen Krieges hin. 

Von 1670 an ändert sich das Aussehen der Kreuze: Die Formen wer-

den vielfältiger, einige Denkmäler ähneln dabei sogenannten Klee-

blattkreuzen.13 Besonders auffallend ist das Auftreten einer Kartu-

sche, welche durch einen Lorbeerkranz gebildet wird, in dessen 

Mitte sich die IHS-Inschrift befindet.14 Ein weiteres neues Motiv ist 

das Herz mit den drei Nägeln des Gekreuzigten. Neben dem Todes-

datum erscheinen jetzt auch Name und Vorname des Verstorbenen. 

Vielleicht wird das Leiden des Herrn nunmehr in der Erinnerung an 

die leidvollen Zeiten der vorherigen Jahrzehnte betont.

Ab 1700 hebt sich das Kreuz als Flachrelief von seinem Hinter-

grund ab. Vereinzelt entstehen kunstvolle Skulpturen, wie z. B. ge-

flügelte Engelsköpfe, die Herzen mit Nägeln oder Totenköpfe über 

waagerechten Knochen, der sogenannte Adamsschädel (Abb. 3). 

Der Einfluss des Barock macht sich bemerkbar: So erscheinen 

nach 1730 Kreuze mit gewellten Enden, dazu tauchen nun Orna-

mente wie seitliche Blütenstände, vierblättrige Blumen und stili-

sierte Trauerweiden auf.15

Zwischen 1760 und dem Ende des Ancien Régime erweitert sich 

die Formensprache nochmals: Die Kreuze zeigen gezahnte Ränder 

mit eingetieftem IHS-Mittelfeld,16 manchmal umgeben von verspiel-

ten, eingeritzten Schnörkeln. Der Gekreuzigte erscheint unter einer 

Art Baldachin, ebenso die Mutter Anna mit ihrer Tochter Maria.17 

Kurz: Die Skulpturen nähern sich immer mehr dem Hochrelief, auch 

werden die Monumente größer und eleganter. Vielleicht liegt hier 

ein Zusammenhang mit dem allgemeinen Aufschwung, den das 

Land im 18. Jahrhundert erlebt? Bei verschiedenen Grabkreuzen in 

Junglinster glaubt man zudem deutlich den Einfluss der Tiroler Stein-

metzen zu erkennen, die die dortige Kirche 1771/73 erbaut haben.18 

Diese Formensprache setzt sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts 

etwas vereinfachter fort. Zwischen 1830 und 1855 wird der untere 

Teil des Grabmals etwa genauso breit wie die ausladenden Arme 

des eigentlichen Kreuzes (Abb. 4). So wirkt das Denkmal gedrungen 

und massiv.

Neben den erwähnten religiösen Motiven tauchen nun Symbo-

le auf, wie z. B. Sonne, Mond und verschränkte Hände. Die Toten- 

schädel (Adamsschädel) sind zudem nunmehr mit gekreuzten 

Knochen dargestellt.19

Ab 1855 bis etwa 1875 erreicht die handwerkliche Grabkunst ei-

nen letzten Höhepunkt. Über dem vollplastisch skulptierten Chris-

tus erscheint das Schriftband INRI, während der untere Teil des 

Grabkreuzes oft von volutentragenden Säulchen flankiert wird. 

Szenen aus der Hl. Schrift zeigen z. B. den Hl. Petrus mit Schlüssel 

und Hahn, Mariä Verkündigung mit Engel, die Hl. Katharina mit 

Rad ... 

Wenn die meisten Denkmäler auch oft noch immer aus einem 

einzigen Block bestehen, so können sie jetzt doch über 90 cm 

Sichthöhe erreichen.

Die Übergangszone zwischen Gutland und Ösling ...

Wie bereits erwähnt, zieht sich zwischen der ausgedehnten Sand-

steinregion und dem nördlichen Devongebiet ein schmales Band 

des rötlichen Buntsandsteins in Nord-Ost-Richtung hin. Dieses Ge-

stein ähnelt, bis auf die Farbe, sehr stark dem gelben Sandstein und 

lässt sich ebenfalls sehr leicht bearbeiten. Im etwas südlicher 

Totenschädel und Lorbeerkränze 

Abb. 4: Massives Grabkreuz aus dem Jahre 1853 
(Höhe: 1,10 m, Breite: 0,33 m); IHS-Zeichen, von einem 
Lorbeerkranz umrahmter Kopf mit Dornenkrone, Volu-
ten und Leuchter; die Informationen zum Verstorbenen 
befinden sich im Sockelbereich; Friedhof Schoenberg. 
Foto: © N. Quintus, 2018.



30

gelegenen Useldingen sind einige ältere Grabkreuze aus diesem 

Material erhalten geblieben; sie entsprechen jedoch in Form und 

Dekor vollkommen den zeitgleichen gelben Sandsteinkreuzen.

Auf den Friedhöfen von Rindschleiden und Munshausen befin-

den sich allerdings einige Buntsandsteinkreuze aus der Zeit um 

1705, die auf ihre etwas später entstehenden nördlichen Nachbarn 

aus Schiefer hinzuweisen scheinen. In Vichten findet man eben-

falls Buntsandsteinkreuze in der Art der späteren Schieferproduk-

tion, sie datieren aber um 1740. Im 19. Jahrhundert folgen in  

Vichten auf diese Kreuze echte Schieferkreuze, die aber aus dem da-

für ungeeigneten, minderwertigen Dachschiefermaterial gefertigt 

und durch Absplitterung aufgrund der Witterungseinflüsse akut 

gefährdet sind.

Entwicklung der Schiefergrabkreuze des Öslings 
(1725-1870) 

Das Aufkommen der nördlichen Denkmäler beginnt erst im ersten 

Drittel des 18. Jahrhunderts. Um 1725 haben die ersten Schiefer-

kreuze weitausladende Arme, schließen oben rechtwinklig ab und 

zeigen von Beginn an sowohl das IHS-Zeichen wie auch den Namen 

des Verstorbenen (Abb. 5). Voluten und Floralmotive sind sorgfältig 

eingeritzt, obschon sie eher auf lokale, etwas unbeholfene Arbeiten 

hinweisen. Die ausladende Form und die Größe (90 x 60 cm) lassen 

den Gebrauch von recht großen, kompakten Schieferblöcken er-

kennen, die nicht so ohne weiteres in den lokalen Schiefergruben 

zu finden waren. Sie wurden wahrscheinlich aus den außerhalb der 

Dachschieferregion gelegenen Ortschaften Recht, Vielsalm und  

Ottré herbeigeschafft, dort zum Teil sogar verarbeitet.

Ab 1760 taucht dann eine Denkmalform auf, die bis etwa 1830 

typisch ist: Obwohl aus einem einzigen Block bestehend, gliedert 

sich das Monument klar in verschiedene Teile. Über dem etwas 

verbreiterten Sockel verjüngt sich der Schaft des Kreuzes, die Arme 

sind nur schwach ausgeprägt und ganz oben befindet sich ein abge-

rundeter Abschluss. An der Vorderseite des Sockels erkennen wir 

fein ziselierte Blumenranken, auf der Höhe der Querbalken befin-

det sich eine ovale Kartusche, gebildet aus zwei nach oben ge-

krümmten Palmzweigen. Eine große, glockenartige Blume hängt 

wie an einer Halskette nach unten, während oben zwei fünfblättri-

ge Blumen blühen.

Im Innern der Kartusche erkennen wir das übliche IHS-Zeichen 

mit den drei Nägeln. Bei einer Variante erscheint auf dem Schaft 

ein Totenschädel mit flach darunterliegendem Knochen, bekrönt 

von der Inschrift R.I.P. (Abb. 6). Auf der ganzen Breite des Querbal-

kens steht der Name des Verstorbenen sowie die Ortsbezeichnung, 

während sich ganz oben nur das Todesdatum befindet. Die kunst-

vollen Barock-Dekore weisen auch hier auf den Einfluss der Tiroler 

Steinmetzen hin, obschon manche Kreuze etwas unbeholfener 

aussehen: Sie wurden wahrscheinlich von Schiefergrubenarbeitern 

direkt vor Ort gefertigt.

Dazwischen schieben sich immer wieder kurzfristig lokale Son-

derformen wie z. B. Ankerkreuze. Auch erscheinen neue dekorative 

Elemente wie Sternenkreise, Kelche, Monstranzen ... 

Dabei nimmt auch die Größe der Monumente zu und 1,20 m 

Höhe sind keine Seltenheit mehr, auch wenn die alten Formen 

durchaus ebenfalls weiterhin vorkommen können. Zwischen 1800 

und 1810 verbreitert sich vorübergehend die Basis, während die 

Höhe jetzt sogar 1,70 m erreichen kann (Abb. 7).

Ab 1820 wird die Dekoration plastischer, das Relief ragt deutlich 

aus dem Hintergrund hervor. Man erkennt das Aufblühen regionaler 

Werkstätten, die das Steinsägen beherrschen. Auch erweitert sich die 

Motivpalette (Abb. 8): zwei sich kreuzende Anker, der Gekreuzigte 

unter einer baldachinähnlichen Drapierung, die Muttergottes in ei-

ner Nische, das Dreieck des strahlenden Auges Gottes. Vereinzelt 

taucht auch der Name der Werkstatt auf, so z. B. Servais aus Ottré.

Norbert Quintus

Abb. 6: Typisches Öslinger Kreuz aus der Barockzeit (1783); 
rötlich-blauer Schiefer mit Quarzadern; IHS-Inschrift mit 
Palmzweigen, darunter Totenkopf mit liegenden Knochen; 
Friedhof Niederwampach. Foto: © N. Quintus, 2018.

Abb. 7: Schiefergrabkreuz des Gerbers Georg Thilges 
aus der Zeit um 1807 in üppiger spätbarocker Dekora-
tion; Friedhof Niederwiltz. Foto: © N. Quintus, 2018.

Abb. 5: Schieferkreuz aus dem Jahre 1738 mit weitaus-
ladendem Querbalken, IHS-Zeichen und eingeritztem 
Namen (Höhe: 0,70 m, Breite: 0,65 m); Friedhof 
Lullingen. Foto: © N. Quintus, 2018.



31

Nach 1850 kehrt man wieder zurück zur rechteckigen Kreuzform 

der ersten Denkmäler. Die Breite des Sockels entspricht der Breite 

des Querbalkens, auch der obere Abschluss wird erneut recht- 

eckig. Allerdings wirkt die Verzierung manchmal überschwäng- 

lich-überladen und bedeckt die gesamte Vorderseite von oben bis 

unten. Motive sind z. B. ein Stern (in der Regel ganz oben), eine Pal-

menkartusche zwischen zwei Leuchtern, ein Totenkopf mit ge-

kreuzten Knochen, ein Tatzenkreuz und (ganz unten) eine detail-

lierte Inschrift. Zwei ineinander verschränkte Hände bedeuten 

eheliche Treue (Einfluss des Biedermeier?). Damit wird ein letzter 

Höhepunkt in der Gestaltung der Schieferkreuze erreicht.

Die Aufsteckkreuze aus Gusseisen

Sie erscheinen ab etwa 1840, besonders im Gutland, etwas seltener 

im Ösling. Am Anfang sind sie flach, brettartig, mit oder ohne dem 

Gekreuzigten, und tragen auf der Rückseite den Namen und das  

Todesdatum des Verstorbenen.20 

Nach 1860 werden sie filigran, durchbrochen und zeigen neo-

gotische Zierelemente.21 Sie bekrönen massive Mittelteile aus 

Stein, auf denen jetzt sogar mehrere Verstorbene einer Familie ver-

ewigt sind. Die Höhe des Metallaufsatzes schwankt beträchtlich 

zwischen 40 und 90 cm. Da sie sehr zerbrechlich sind, ist ihre (er- 

haltene) Zahl entsprechend gering, selbst in den Ortschaften, die 

im 19. Jahrhundert Hüttenwerke oder Gießereien aufweisen (z. B. 

Steinfort, Manternach, Colmar-Berg, Wecker ...). 

Man kann hier von einer Verbindung von handwerklicher 

Kunst und industrieller Fertigproduktion reden, die schlussendlich 

eine neue Ära in der Friedhofskunst einläutet.

Das Ende der traditionellen Steinkreuze (ab 1870)

Sowohl im Ösling als auch im Gutland werden die niedrigen, oft 

kunstvoll gestalteten Grabkreuze immer mehr von einfachen, quasi 

industriell gefertigten Denkmälern verdrängt. 

Bedingt durch ihre Dimensionen, ist ihr Aufbau in mehrere 

Segmente geteilt: Der Sockel ist massiv und schmucklos, auf  

ihm befinden sich oft langatmige Texte – entweder Zitate aus der 

Hl. Schrift oder Aufforderungen, sich für das Seelenheil der Ver-

storbenen einzusetzen. Der Mittelteil besteht aus einem massiven 

Block, dessen vier Seiten jeweils ein spitzbogenverziertes Feld auf-

weisen. Hier befinden sich die Namen, Geburts- und Sterbedaten 

mehrerer Familienmitglieder. Das Monument wird bekrönt durch 

ein hohes Aufsatzkruzifix; dabei ist der darauf befindliche Gekreu-

zigte anfänglich noch aus Stein, später jedoch aus Bein oder 

Gusseisen.

Totenschädel und Lorbeerkränze 

Abb. 8: Spätes zweiteiliges Schieferkreuz aus dem 
Jahre 1841 (Höhe 1,20 m) mit der Darstellung des 
Gekreuzigten unter einer Art Vorhang, darunter ein 
abgeflachter Schädel; Friedhof Hüpperdingen.  
Foto: © N. Quintus, 2018.

Abb. 9: Sehr hohes, mehrteiliges Kreuz im neo-goti-
schen Stil; Sandstein (Höhe: etwa 3,20 m); hergestellt 
um 1885 von P.A. aus Rollingergrund; Friedhof Schoen-
berg. Foto: © N. Quintus, 2018.



32

Norbert Quintus

teile bei einem Grossisten bestellen (es gab sogar Modellbücher) 

und brauchte sie dann am Friedhof nur noch zusammenzubauen 

und die Namen der Verstorbenen einzugravieren.23 

In beiden Fällen signierte der lokale Bildhauer das „eingeführ-

te“ Werk, denn wir finden den Namen des Kräizermecher (Kreuz-

macher) oft am seitlichen Teil des Sockels. 

Die regionalen Ateliers liefern die meist wuchtigen Monumen-

te selbst in die entlegensten Ortschaften, ganz nach den Wün-

schen und den finanziellen Mitteln der jeweiligen Besteller. So 

wird die Silhouette des Friedhofs zunehmend von diesen Monu-

menten bestimmt, die manchmal eine Höhe von über 3 m errei-

chen (nach dem Motto: „Der reichste Bauer des Dorfes besitzt das 

höchste Grabkreuz“).

Schlussbemerkungen

Hauptanliegen dieser Arbeit war es, anhand gut datierter Exempla-

re einen Überblick über die chronologische Entwicklung der Grab-

kreuze zu bekommen. Dabei zeigte sich die große Vielfalt und Ver-

schiedenartigkeit der untersuchten Grabkreuze, die es schwierig 

macht, sie treffend auf nur wenigen zur Verfügung stehenden  

Seiten zu beschreiben. Zahlreiche undatierte Beispiele, die sich 

aber stilistisch mit den datierten Exemplaren vergleichen lassen, 

Besonders auffallend ist das weit verbreitete, sogenannte Baum-

stammkreuz. Vom massiven Sockel aus klettern Blütenranken em-

por und winden sich bis zum Querbalken des Kreuzes, welches aus 

zwei starken Baumstämmen aus Stein besteht. Anstelle des Gekreu-

zigten finden wir meistens große Anker, frühchristliche Symbole der 

Hoffnung und des sicheren Halts. 

Bestanden diese schon als Grabmonument zu bezeichnenden 

Kreuze anfänglich noch immer vorwiegend aus Luxemburger Sand-

stein, so ändert sich dies ab 1890 mit dem Vordringen des soge-

nannten belgischen „Granits“, dem Blaustein (Maaskalk), der in 

großen Steinbrüchen in den Provinzen Hennegau, Lüttich und Na-

mur gewonnen wird. Dieser Stein von blaugrauer Farbe ist so kom-

pakt, dass er wesentlich witterungsbeständiger als der Sandstein ist 

und selbst Algen, Flechten und Moose ihn kaum gefährden. Dafür 

kann er jedoch nur mit massivem technischem Gerät bearbeitet 

werden. Dies führt dazu, dass diese Denkmäler zwar imposant, aber 

schmuckloser sind und zu einer weiteren Verarmung auf künstleri-

schem Niveau führen – ein Wesenszug, der durch die flachen Mar-

mor- oder Granitgräber der heutigen Zeit fortgeführt wird.

Was die Hersteller angeht, so wurden die Denkmäler aus Sand-

stein wohl weiterhin auch von lokalen Werkstätten produziert,22 

aber spätestens mit dem nur schwer zu bearbeitenden Blaustein 

wurden die Grabmonumente immer mehr in industrieller Fertig- 

bauweise hergestellt: So konnte der lokale Bildhauer die Einzel- 

Abb. 10: Harmonisches Bild der Eintracht zwischen Natur und Grabsteinen verschiedenen Alters; Friedhof Roeser. Foto: © N. Quintus, 2018.



33

Totenschädel und Lorbeerkränze 

mäler innerhalb kurzer Zeit die bescheidenen Grabkreuze sowohl 

im Gutland als auch im Ösling.

Mit dem Aufkommen der „Blaustein“-Monumente reduziert 

sich um 1900 die Zahl der Anbieter auf einige große Betriebe, wie  

z. B. Jacquemart im Luxemburger Bahnhofsviertel.

b) Entwicklung der äußeren Form und der Dekoration

Aus der bisherigen Untersuchung geht hervor, dass die Form der 

Gutlandkreuze nicht nur von Region zu Region variabel ist, son-

dern sich auch zeitlich in kurzen Abständen verändert. Die erst ab 

1730 auftauchenden Ardennerkreuze bewahren dagegen ihr Ausse-

hen über 100 Jahre lang ohne einschneidende Veränderungen.

Was die Grunddekoration anbelangt, so gibt es bei beiden 

Kreuzarten eine sehr ähnliche Entwicklung der Floraldekore und 

der religiösen Symbolik. Bei beiden Kreuzarten steht das IHS-Zei-

chen in einer pflanzlichen Kartusche, immer wieder tauchen Schä-

del als Symbole des Todes auf. Vor allem aber sind es religiöse Attri-

bute, wie Kruzifixe, Kelche, Kerzen, Anker und Herzen mit den drei 

Nägeln, die die Denkmäler zieren.

Im Laufe des 19. Jahrhunderts erscheinen zusätzlich Ornamen- 

te ohne religiösen Hintergrund, wie verschränkte Hände und Braut-

kränze ... Direkt rührend erscheint deshalb folgender Text auf 

einem Grabkreuz in Roeser, wo beide Ehepartner durch die Chole-

ra-Epidemie von 1866 dahingerafft wurden: „46 Jahre vereint im Le-

ben, ewig vereint im Grabe.“

Erkennt man im Laufe des 18. Jahrhunderts deutlich den Ein-

fluss des Barock, so erscheinen im 19. Jahrhundert immer mehr 

Wesenszüge des Biedermeier.

c) Schutz und Erhalt der Grabkreuze

Die Gutlandkreuze bestehen aus porösem Sedimentgestein. Sie 

werden also zunehmend von saurem Regen, von Algen und Flech-

ten angegriffen, so dass sie an manchen Stellen fast bis zur Un- 

kenntlichkeit beschädigt sind. Lässt man sie ohne Pflege im Freien 

stehen (wie z. B. in Junglinster), so geben sie selbst in ihrer Vielfalt 

ein desolates Bild ab. 

In Useldingen wurden ausgewählte Kreuze an einer überdach-

ten Wand angebracht. Im Falle des Pfarrgebietes Schoenberg/Keh-

len wurde ein Teil der Kreuze eingelagert. Beide Formen der Kon-

servierung erhalten die Denkmäler wohl in ihrem ursprünglichen 

Zustand, sind aber nicht ganz zufriedenstellend, da die Kreuze von 

ihrem ursprünglichen Standort entfernt wurden.

Viele Kreuze aus der Mitte des 19. Jahrhunderts stehen noch ei-

nigermaßen unbeschädigt auf den alten Friedhöfen und bieten ne-

ben neueren Denkmälern und Sträuchern einen recht idyllischen 

Anblick. Dabei sind die Öslinger Kreuze aufgrund ihres kompakten 

Materials viel weniger anfällig gegen die Unbilden von Wetter und 

Vegetation. 

konnten hier deshalb ebenso wenig behandelt werden wie der Ver-

gleich zu unseren Nachbarregionen bzw. der Vergleich zu anderen 

Grabmaltypen (wie z. B. die Grabsteinplatten) oder zu den Kreuz-

steinen (Wegekreuze, Sühnekreuze ...). Auch ein vertiefter Blick auf 

die Pfarrregister und eine weitere Vertiefung in die Frage, ob man 

die hier festgestellten Entwicklungen u. U. mit größeren histori-

schen Ereignissen, wie dem Dreißigjährigen Krieg oder dem Trien-

ter Konzil, in Verbindung bringen kann, wäre sicher spannend ge-

wesen, konnte aber im Rahmen dieser Arbeit nicht erfolgen. Dies 

kann nur an anderer Stelle geschehen, ebenso wie die Publikation 

des Kataloges. Dennoch lassen sich jetzt schon erste Erkenntnisse 

über die Entwicklung der Luxemburger Grabkreuze ableiten, die im 

Folgenden noch einmal kurz zusammengefasst werden:

a) Ursprung und Hersteller der alten Grabkreuze

Die Gutlandkreuze tauchen spätestens um 1580 auf. Sie scheinen 

ihren Ursprung in und um die Stadt Luxemburg zu haben, und zwar 

bei Handwerkern, die direkt oder indirekt bei dortigen Bauhütten 

tätig waren (Bau des Rathauses, Errichtung der Jesuitenkirche, Mai-

son de Raville, Schloss Aspelt ...). Sie beeinflussen dabei die Be-

schäftigten der zahlreichen Steinbrüche im Luxemburger Sand-

stein, die ebenfalls die damals aufkommenden Feld-, Grenz- oder 

Marksteine in die Dörfer liefern. Ebenso macht sich ab 1730 der Ein-

fluss der Tiroler Steinmetzen bemerkbar.

Die belgischen Autoren Kockerols und Dagnelie vermuten, dass 

im unteren Maastal (südlich der Stadt Lüttich) die ersten Kalkstein-

grabkreuze ebenfalls im Laufe des 16. Jahrhunderts auftauchen. 

Von dort ausgehend, scheinen die Schieferkreuze kurz vor 1700 zu 

entstehen, um dann etwa gegen 1740 das Ardennengebiet auf der 

geografischen Breite des Öslings zu erreichen. Fortan verläuft die 

Entwicklung in den folgenden 100 Jahren (beiderseits der heutigen 

Grenze) nahezu parallel.

Die Namen der Hersteller tauchen nach 1830 auf, z. B. Piette und 

Servais in Ottré (B), Starck und Schaus in Recht (B); mit ihnen ver-

wandte Steinhauer wirken im Umfeld der Ortschaft Ulflingen (L), 

von wo aus sie andere lokale Hersteller beeinflussen.24

Dies erklärt die Unterschiede sowohl in der künstlerischen als 

auch in der materiellen Qualität der Grabsteine, die aber natürlich 

letztendlich auch abhängig von den finanziellen Möglichkeiten der 

Auftraggeber ist.

Etwas später tauchen die Namen verschiedener Werkstätten im 

Umfeld der Steinbrüche der Sandsteinformation auf: z. B. das Kür-

zel „P.A.“ aus Rollingergrund, Nilles aus Saeul, Duhr (?) aus Luxem-

burg, Schenten (?) und Sabene aus Remich, Schmits und Hall aus 

Grevenmacher, Winkel aus Peppingen ... Da diese Werkstätten tech-

nisch besser ausgerüstet sind und da inzwischen die Transport- 

möglichkeiten durch den Eisenbahnbau entscheidend verbessert 

wurden, verdrängen ihre immer imposanter werdenden Denk- 



34

Um der Zerstörung durch Abblättern oder Abspalten vorzubeugen, 

haben einige lokale Verantwortliche die oberen Teile der Denkmä-

ler mit einer feinen Zinkblechabdeckung geschützt. Dies sollte 

vielleicht ein Vorbild für die Vichtener Exemplare sein, denn diese 

drohen den nächsten Winter nicht unbeschädigt zu überleben. Auf 

diese Weise können die alten Öslinger Kreuze noch lange Zeit  

Zeugnis abgeben vom schöpferischen Können ihrer Hersteller.

1	 Fernand Toussaint, Alte Grabkreuze des Friedhofs von Useldingen (Grabungs-
bericht), in : Sociologie et mentalités religieuses au Luxembourg d’Ancien Régime 
(Collection Les Amis de l’Histoire, 15). Luxemburg : Les Amis de l’Histoire, 1990, 
S. 51-70 ; Carlo Kockerols und Tjienke Dagnelie, Schiste, Pierre d’Ardenne, croix 
funéraires, croix des chemins et autres monuments en Ardenne. Éd. Phyllades : 
Étalle, 1993.

2	 Grabkreuze wurden auf folgenden Friedhöfen untersucht :  
a) im GUTLAND : Bivingen, Junglinster, Kayl, Livingen, Luxemburg (Saint-Jean/
Stadtgrund, Knuedler und Siechenhaff), Manternach, Mondorf, Neunkirchen, 
Noertzingen, Peppingen, Roeser, Schoenberg, Simmern, Useldingen, Vichten, 
Waldbredimus, Wecker.

b) im ÖSLING : Bavigne, Bas-Bellain, Bigonville, Hachiville, Harlingen, Holler, 
Hüpperdingen, Lullingen, Munshausen, Niederwampach, Niederwiltz, Pintsch, 
Rindschleiden, Weicherdingen. Es sei allerdings angemerkt, dass es den Rahmen 
dieser Publikation sprengen würde, jedes erfasste Exemplar im Detail vorzustellen. 
Der entsprechende Katalog des Autors muss daher an anderer Stelle publiziert 
werden. 

3	 Siehe den Beitrag von Christiane Bis-Worch in diesem Band.

4	 Freundliche Mitteilung von Christiane Bis-Worch (Christiane Bis-Worch, Neue 
archäologische und bauhistorische Forschungen zu Schloss Aspelt, in : Steinerne 
Macht, Begleitband zur gleichnamigen Ausstellung im Historischen Museum Saar, 
Saarbrücken 2018, Druck in Vorbereitung).

5	 Katalog (Anm. 2), S. 31-34 ; Fernand Toussaint, Grabkreuze aus dem Pfarrge-
biet von Schoenberg-Kehlen. Luxemburg : Mad Ink, 2011, Abb. Nr. 12.

6	 Jos Dupong, Kayl in der Geschichte. Luxemburg : Imprimerie Saint-Paul, 1953, 
S. 54-55 ; Raymond Dedieu, Auf Kreuzsteinfahrt, in : Luxemburger Illustrierte A-Z 48 
(18.11.1934), S. 16-17.

7	 Katalog (Anm. 2), S. 3.

8	 Katalog (Anm. 2), S. 4, 5 und 7.

9	 Katalog (Anm. 2), S. 6 und 8.

10	 Siehe den Beitrag von Christiane Bis-Worch in diesem Band.

11	 Katalog (Anm. 2), S. 16.

12	 Katalog (Anm. 2), S. 24.

13	 Katalog (Anm. 2), S. 22.

14	 Katalog (Anm. 2), S. 26.

15	 Toussaint, Schoenberg-Kehlen, S. 32 (Nr. 44).

16	 Katalog (Anm. 2), S. 35.

17	 Katalog (Anm. 2), S. 39 und 40.

18	  Richard Maria Staud und Joseph Reuter, Tiroler Steinmetzen in Luxemburg : 
1684-1795, in : Österreichische Zeitschrift für Kunst und Denkmalpflege 13/1 (1959), 
S. 11-16 ; Carlo Kockerols, Croix de schiste et immigration tyrolienne : Le projet 
« Artyrolux », in : Musée en Piconrue 53 (1999), S. 3-8.

19	  Siehe den Beitrag von Fernand Toussaint in diesem Band.

20	  Katalog (Anm. 2), S. 72a.

21	  Katalog (Anm. 2), S. 72b ff.

22	  Der „alte“ Friedhof in Düdelingen weist z. B. eine bemerkenswerte Dichte 
an „Baumkreuzen“ auf ; diese wurden, wie Fotos aus der städtischen Sammlung 
belegen, vor Ort produziert. Freundliche Mitteilung von Antoinette Reuter.

23	  Freundliche Mitteilung von Herrn Philippart, siehe auch Robert L. Philippart, 
La dernière demeure – les nécropoles de la capitale, in : Publication de la Section 
des arts et lettres de l’Institut Grand-Ducal Luxembourg 4 (2015), S. 101-127.

24	  Émile Potelle, Jean Quirin Piette, tailleur de schiste (Cahiers de l’Ourthe et du 
Haut-Pays d’Ardenne). Édition de luxe : Vielsalm, 1990.

Norbert Quintus



35

La commémoration des défunts joue un rôle particulièrement im-

portant dans ce groupe social, parce que ses membres fondent leur 

position, leurs droits et leurs privilèges dans une large mesure sur 

les mérites des ancêtres. Parmi les moyens mis en œuvre pour at-

teindre ce but figurent toutes sortes de fondations, des donations et 

surtout les monuments funéraires.

Afin de mieux souligner leur domination et leur importance, 

les lignages souverains n’hésitent pas à faire enterrer les membres 

de leurs dynasties dans des églises ou des monastères prestigieux 

dont ils étaient souvent les fondateurs, protecteurs ou avoués. Ci-

tons à titre d’exemples Saint-Denis en France, Spire en Allemagne, 

Westminster en Angleterre et l’Escurial en Espagne. Les premiers 

comtes mentionnés en rapport avec Luxembourg choisissent 

Saint-Maximin à Trèves, puis ils fondent à Luxembourg l’abbaye 

Notre-Dame de Munster relayée au XIIIe siècle par Clairefontaine1. 

Plusieurs représentants de la maison y sont enterrés et leurs 

tombes sont marquées par des gisants, notamment celles d’Erme-

sinde2, de Henri le Blondel et de Marguerite de Bar3. D’autres monu-

ments de ce genre se trouvent dans l’abbatiale d’Echternach, dans le 

sanctuaire du prieuré noble de Marienthal et dans des paroissiales 

comme Vianden et Junglinster. À côté des reliefs plus ou moins 

hauts, il y a aussi les représentations gravées. Tel est par exemple le 

cas pour Yolande de Vianden et Marguerite de Courtenay à Marien-

thal4. La simplicité de ces monuments s’explique peut-être par 

l’idéal de pauvreté des Dominicaines.

La représentation en pied du défunt se maintient dans nos ré-

gions jusqu’au XVIIe siècle. Les hommes portent leur cuirasse et 

leurs armes, les femmes des robes et des coiffes à la mode de 

l’époque. En général elles tiennent un chapelet dans les mains. À 

l’époque de la Renaissance les portraits deviennent de plus en plus 

réalistes. Les effigies d’Elisabeth d’Autel (morte en 1541) à Junglins-

ter et de Jean de Raville (mort en 1540) à Septfontaines sont signifi-

catives à cet égard.

Jusqu’au XVIIe siècle, les dalles funéraires, au moins partielle-

ment coloriées, sont placées dans des arcades murales ou plus 

communément encastées dans le sol des sanctuaires. Les inscrip- 

tions renseignant les noms, titres, fonctions, âge et date de décès 

occupent le pourtour. Elles sont en latin, puis en allemand, parfois 

en français. À partir du moment où les monuments sont fixés au 

mur, les textes sont placés au-dessus ou au-dessous du portrait.

À l’instar de grandes familles étrangères, le comte Pierre-Ernest 

de Mansfeld (mort en 1604) ne se contente pas d’un simple 

Perpétuer la mémoire de la lignée
Les monuments funéraires de la noblesse au Luxembourg  

Alex Langini

Ill. 1 :  Monument funéraire d'Elisabeth d'Autel à Junglinster. 
Photo : © Alex Langini.



36

monument pour perpétuer sa mémoire. À côté de l’église des Fran-

ciscains à Luxembourg, il fait construire une somptueuse chapelle 

funéraire enrichie de marbres et de bronzes5 destinée à abriter les 

dépouilles de sa famille. Malheureusement, il ne reste rien des re-

marquables gisants implantés au-dessus des tombes. Les annexes 

construites vers la même époque par des seigneurs locaux près de 

leurs paroissiales servent plus d’emplacement pour les vivants 

pendant les offices qu’à l’enterrement des morts. De tels exemples 

subsistent à Munshausen, Septfontaines, Limpach et Sanem. Seul 

l’oratoire aménagé dans le clocher de Niederwiltz semble avoir dis-

posé d’un caveau souterrain6. Les dalles actuellement exposées 

dans ces chapelles ont dans une large mesure été déplacées et ne s’y 

trouvaient pas nécessairement à l’origine.

À partir du XVIIe siècle nous observons une nette simplification 

des monuments. L’inscription prend une place plus importante et 

est présentée dans un cadre assez modeste, par exemple des enrou-

lements pour les pierres de Raville et de Nassau à Koerich. Cette 

tendance amorcée dans un retable commémoratif de 1632 à 

Junglinster aboutit plus d’un siècle après à des plaques simplement 

chantournées pour les derniers Metzenhausen. Le XIXe siècle pour-

suit cette ligne à l’intérieur des chapelles de famille, tandis que les 

monuments implantés dans les cimetières ne se distinguent pas de 

ceux des roturiers.

L’époque baroque nous a cependant aussi légué quelques tombeaux 

particulièrement somptueux, notamment ceux de Marie-Anne  

de Thomassin-Bidart (morte en 1711) au Mont-Marie à Ansem-

bourg7, de Thomas de Marchant d’Ansembourg (mort en 1728) et 

d’Anne-Marie de Neuforge (morte en 1734) à Tuntange8 et de Fran-

çois-Sébastien de Baur (mort en 1733) à Everlange. Les deux pre-

miers monuments se distinguent par la qualité artistique de leurs 

sculptures allégoriques. Celui de Tuntange porte la signature de  

Renier Panhay de Rendeux et constitue sans doute la plus belle  

épitaphe baroque du Luxembourg.

Indépendamment de tous les changements de modes et de 

styles, une constante se maintient tout au long des siècles : les ar-

moiries. Au début elles renvoient tout simplement à la personne du 

défunt, puis leur nombre se multiplie pour constituer une partie 

importante du monument. Il ne s’agit cependant jamais d’un 

simple décor, même si parfois le sculpteur prend des libertés pour 

des questions d’ordre esthétique. Que les armes soient au nombre 

de quatre, huit, seize ou trente-deux, il s’agit toujours d’épreuves de 

noblesse, décisives pour les alliances et pour l’admission dans les 

chapitres. 

Archives

Réserve précieuse de la Bibliothèque Nationale du 
Luxembourg 
– M.I. 240 : Pierre-Alexandre-Cyprien Merjai, Voyages curieux et  

   utiles (1805-1810), manuscrit en XXV volumes.

1	 Michel Margue, Les tombeaux des comtes de Luxembourg à Clairefontaine : 
Naissance et affirmation d’un lignage princier, in : Annuaire A.L.G.H. (1994),  
p. 17-42, ici p. 20-25.

2	 Margue, Les tombeaux des comtes, p. 21 ; Pierre-Alexandre-Cyprien Merjai, 
Voyages curieux et utiles, manuscrit, BNL. M.I. 240, volume XXI, p. 1460v-1461v.

3	 Margue, Les tombeaux des comtes, p. 24 ; Merjai, Voyages, p. 1462-1462v.

4	 Georges Schmitt, La sculpture romane et la sculpture gothique, in : L’Art au 
Luxembourg, Luxembourg : Saint-Paul, 1966, p. 391-569, ici p. 425.

5	 Merjai, Voyages, p. 425.

6	 Alex Langini, Die Kirche St. Peter und Paul, mehr als 1000 Jahre Geschichte,  
in : Dekanatskirche Niederwiltz 1510-2010, Wiltz : Por Nidderwooltz, s.d., p. 79-80.

7	 Richard Maria Staud et Joseph Reuter, Die kirchlichen Kunstdenkmäler der 
Diözese Luxemburg, Dekanat Mersch, in : Ons Hémecht 40/1 (1934), p. 1-61, ici p. 60.

8	 Ibid.

Alex Langini

Ill. 2 : Monument funéraire de Thomas Baron de Marchant d'Ansembourg  
à Tuntange. Photo : © JPRemiche, 2019.



37

Die in das 16. Jahrhundert zu datierende Grablegung Christi von 

Simmern bildete zunächst den Abschluss eines Kreuzweges in sie-

ben Stationen.1 Seit 1927 steht sie in der ehemaligen Pfarrkirche, vor 

der Nordempore, nahe am Altar, wo die Eucharistie gefeiert wird 

und die Gläubigen am Tod und an der Auferstehung Christi teilha-

ben. Die biblische Szene ist bereits in das frühchristliche Glaubens-

bekenntnis eingegangen, das Paulus zitiert: „Denn vor allem habe 

ich euch überliefert, was auch ich empfangen habe: Christus ist für 

unsere Sünden gestorben, gemäß der Schrift, und er ist begraben 

worden“ (1Kor 15,35).2 Im Apostolischen Glaubensbekenntnis, das 

auf die Tradition Hippolyts zurückgeht (um 215), heißt es: „Ich glau-

be […] an Jesus Christus, […] gelitten unter Pontius Pilatus, gekreu-

zigt, gestorben und begraben.“ Dem Begräbnis Christi kommt eine 

theologische Bedeutung zu. Es entspricht des Weiteren auch einer 

menschlichen Erfahrung. Somit kann es zur spirituellen, d. h. reli-

giös lebensprägenden Gestalt werden. Das zeigt sich in der Darstel-

lung dieser Gruppe, die das Geschehen ins 16. Jahrhundert hinein 

verlegt. Eine Beschreibung der Skulptur und eine Relektüre der bib-

lischen Quellen sollen den Leserinnen und Lesern Elemente zu ei-

ner persönlichen Aneignung dieses Beispiels von zeitgenössischer 

Grab- und Trauerkultur bieten.

Eine Grablegung Christi im 16. Jahrhundert

Sieben Personen sind folgendermaßen angeordnet: Von links nach 

rechts sieht man zunächst einen Mann, dann zwei Frauen, einen 

Mann, zwei Frauen, einen Mann. Sie bilden einen auf den Zuschau-

er hin offenen Kreis um einen liegenden Körper. Dessen Kopf ist 

zur Seite des Betrachters gewendet; fast alle anderen schauen den 

an, der dort liegt, wie der Besucher es dann auch tut. Große, ge-

schlossene Augen, hochgezogene Brauen, entkrampfter Gesichts-

ausdruck. Leicht geöffnete Lippen. Gewelltes Haar und Bartkrause 

umrahmen ein schönes Gesicht. Schläft dieser Mensch? Der nackte 

Körper bietet eine insgesamt schlanke Statur. Die Rippen zeichnen 

sich ab. Die linke Hand liegt auf dem flachen Bauch, der Intim- 

bereich ist von einem gerafften Tuch verdeckt. Der rechte Arm liegt 

am Körper, die Hand gleitet leicht von der Unterlage herunter. 

Deutlich zeichnen sich an dieser Hand, ebenso an der anderen, an 

der Seite und an den Füßen Wundmale ab. Hände und Füße wurden 

durchbohrt; eine tiefe Wunde klafft in der Brust. 

Der Tote liegt auf einem Tuch, dessen Falten auf seine Größe 

hindeuten und den Leib umranden. Gehalten wird das Tuch am 

Kopf und Fuß des Toten von den Händen zweier Männer. Beide tra-

gen Hüte, gekräuselte Bartkrausen umrahmen auch ihr Gesicht. Der 

am Kopf des Toten steht, trägt ein dunkelrotes Kleid mit einem 

schwarzen, rechteckigen Kragen und einem Gürtel, der es mit einer 

großen Schlaufe zusammenhält. Er hat glattes Haar; seine Schul-

tern sind leicht angehoben; der gesenkte Blick richtet sich aus ei-

nem glatten, jüngeren Gesicht auf den Toten. Ein junger, würdevol-

ler Mensch. Der zu den Füßen des Toten steht, ist älter; sein Kleid 

dunkler; der Gürtel hat eine einfachere Schnalle. Er hat gewelltes 

Haar; seine Schultern sind leicht angehoben; sein Blick richtet sich 

auch auf den Toten; tiefe Falten prägen sein Gesicht. Die Ärmel der 

üppigen Gewänder der beiden Männer sind so lang, dass der Stoff 

an den Handgelenken Falten wirft. Nur ihre Hände schauen heraus; 

sie halten das ebenfalls üppige Tuch, in dem der Tote liegt. Heben 

sie das Tuch mit dem Leichnam an? Legen sie es nieder? 

Der dritte Mann steht in der Mitte der Gruppe. Er ist anders. Sein 

Körper ist leicht nach rechts gedreht, dem Kopf des Toten zugewen-

det. Er trägt ein rotes Gewand mit einem runden dunklen Kragen; 

über den linken Arm führt ein dunkler Stoffstreifen. Langes gewell-

tes Haar fließt über die Schultern und rahmt sein offenes Gesicht. 

Ohne Bart, ohne Falten. Sein ruhiger, zuneigungsvoller Blick richtet 

sich auf das Antlitz des Toten. Der rechte Arm ist angewinkelt; die 

Hand liegt auf dem Herzen. Welche Beziehung verbindet die bei-

den? Kann der Tod das letzte Wort zwischen ihnen sein?

Links von ihm steht eine Frau. Auch ihr Kleid ist rot; ein dunk-

ler Umhang liegt auf den Schultern. Sie trägt reichen Kopfschmuck: 

Ein Diadem ziert ihr Haupt, das von einer bestickten Haube um-

hüllt ist, die ihr langes, onduliertes Haar zusammenfasst und es ge-

bündelt bis auf den Rücken fließen lässt. Ihre Augen sind offen; das 

Die fünfte Grablegung Christi
Zum künstlerischen Leben biblischer Quellen

Jean Ehret



38

Jean Ehret

Abb. 1: Die Grablegungsgruppe vor der Nordempore in der Sankt Martin-Kirche von Simmern. Foto: © Lucie Brousseau, 2016.



39

Die fünfte Grablegung Christi



40

Jean Ehret

aus mitbringt. Diese „Offenheit“ des Kunstwerks – wie Umberto 

Eco3 es formuliert hat – wird durch den Umgang, den es mit seinen 

Quellen pflegt, vorbereitet. Die Beziehung zu den Quellen geht al-

len anderen Beziehungen, die das Kunstwerk in seiner Rezeptions-

geschichte entwickelt, voraus und innerviert sie gleichermaßen. 

Wer sind nun diese Personen? Was stellt diese Gruppe dar? Die 

Fragen mögen so befremdend erscheinen wie die vorhergehende 

Beschreibung, die bewusst darauf verzichtet hat, Namen zu nennen 

und stattdessen versucht hat, die von Künstlerhand geschaffenen 

Gestalten als solche zu betrachten. Denn die Identifikation mit 

(vermeintlich) Bekanntem kann dazu führen, dass man das Neue, 

das Eigenartige oder auch die Leerstellen4, d. h. die Stellen, die dazu 

einladen, weiterzudenken, mitzugestalten, nicht erkennt und so-

mit die Begegnung nicht stattfindet.

Dargestellt wird die Grablegung Christi, von der die vier Evange-

lien berichten. In ihnen zeigt sich bereits ein gestalterischer Plura-

lismus, der die lebendige Rezeption der Evangelien in der Darstel-

lung von Simmern grundlegt. 

Neutestamentliche Quellen

Alle vier Evangelien berichten von der Grablegung Christi.5 Dabei 

haben die Evangelisten aus verschiedenen Quellen geschöpft und 

ihrem Adressatenkreis sowie ihrer eigenen theologischen Absicht 

Rechnung getragen.6 Evangelien sind lebendige Zeugnisse, nicht 

rein historische Dokumente. Sie beziehen sich nicht nur auf Fak-

ten, sondern auf das, was angesichts der Ereignisse für deren Zeu-

gen offenbar wurde. Ich möchte im Folgenden die Aussagen über 

die beteiligten Personen, die Beisetzung und das Grab vergleichend 

aufgreifen. Zunächst aber soll die Szene in ihren Kontext im jeweili-

gen Evangelium zwischen Passion und Auferstehung gestellt werden.

Die Szene bietet einerseits die logische Fortführung der Passion 

und unterstreicht, dass Jesus, der von Gott Gesalbte, der Erlöser, der 

Göttliche – man höre, man spüre das Paradox, das nun anklingt – 

wirklich tot ist. Die Evangelien schließen jede Möglichkeit des 

Scheintodes aus und ebenso, dass der Leichnam durch menschli-

chen Einfluss abhanden käme.7 Daraufhin folgt dann die Beerdi-

gung Jesu, die am gleichen Tag wie die Hinrichtung stattfindet, am 

„Rüsttag“, d. h. am Tag vor dem Sabbat.8 Bei Matthäus, Markus und 

Lukas sind Frauen als Zeugen des Geschehens erwähnt. Akteur ist 

in diesen drei, den sogenannten synoptischen Evangelien immer 

Josef von Arimathäa; einzig im Johannes-Evangelium wird auch 

Nikodemus erwähnt (Joh 19,39). 

Die Evangelien enden jedoch weder mit der Beerdigung noch 

nach ihr; sie erzählen auch nicht, wie die Jünger in ihre Dörfer zu-

rückgekehrt sind und sich, eventuell vom Spott der übrigen Dorfbe-

wohner begleitet, wieder in das normale Leben eingefügt haben. 

Gesicht angespannt, die Lippen zusammengepresst, der Blick rich-

tet sich konzentriert, fast starr auf das Antlitz des Toten. In der lin-

ken Hand trägt sie ein verziertes Gefäß, das sie an ihre Brust hält; in 

der rechten, die bis über die Brust erhoben ist, ein Tuch. Wischt sie 

ihre Tränen ab? Oder das Gesicht des Toten? Oder will sie etwas auf-

tragen? Beide Unterarme sind frei. 

Die Frau links neben ihr steht etwas versetzt nach hinten. Ihr 

linker Unterarm ist frei; dessen Hand berührt den Mann zu ihrer 

Rechten auf Schulterhöhe: Ist es eine Geste der Absicherung? Oder 

der Mahnung zur Vorsicht? Teilnahme an seinem Tun? Ihr ganzes 

Wesen scheint von der Fürsorge für den, der dort liegt, geprägt zu 

sein. Mit einer leichten Körperdrehung beugt sie sich ein wenig 

nach vorne, dabei ist ihr Kopf ganz leicht erhoben. Ihr rundliches 

Gesicht wird von einem Kopftuch umrahmt. Der Ausdruck ist ganz 

gelassen, die Lippen scheinen fast zu schmunzeln. Ihre Augenlider 

sind geschlossener als die der anderen Figuren; der Blick richtet 

sich auf den Kopf des Toten. Sie scheint nicht vom Tod geprägt zu 

sein. Ihre geschmeidige Haltung unterscheidet sie von den ande-

ren weiblichen Figuren und ordnet sie der mittleren männlichen 

Gestalt zu. Ihr Gewand ist weiß, der Schleier blau. Welche Bezie-

hung hat sie zum Toten?

Zwei andere Frauen fügen sich zwischen die männliche Gestalt 

im Zentrum und jene am Fuß des Toten ein. Beide tragen einen  

weißen Schleier und blaue Gewänder; die rechts Stehende trägt 

noch einen hellen Umhang über dem Kleid. Sie steht leicht versetzt 

nach hinten, ihr Körper ist leicht nach links gedreht, aus der Grup-

pe heraus; sie hat schmale Lippen; ihr gesenkter, ernster Blick  

hat sich vom Antlitz des Toten abgewandt. Die Frau zu ihrer Linken 

hält sich gerade, in der linken Hand hält sie ein kostbares Gefäß. 

Der Blick richtet sich nach unten; die Gestalt wirkt betroffen, zu-

rückhaltend, starr, u. a. durch den Kopf, der ebenso gerade wie der 

Köper ist. 

Der Künstler hat die Figuren farblich zueinander in Beziehung 

gesetzt. Bei den Frauen geschieht das durch das Zusammenspiel 

von blau und weiß. Unter den Männern sticht die mittlere Gestalt 

durch die Dominanz von Rot und ihr bartloses Gesicht hervor. Die 

anderen beiden Männer sind dunkler gekleidet. Auch hier gibt es 

eine Abstufung: Die Kleider des Mannes am Kopf des Leichnams 

sind stärker von Rot geprägt als die dessen, der an seinen Füßen 

steht. Die zweite Frau von links wird farblich (rot, schwarzbraun) in 

Beziehung zu den Männern gesetzt, sie trägt sogar mehr Rot als die 

beiden Gestalten an den beiden Enden der Gruppe und steht des-

halb in allem der zentralen Figur am nächsten.

Die Gruppe stellt verschiedene Beziehungen dar, zwischen den 

Figuren untereinander und zwischen den Figuren und dem Toten. 

Sie öffnet sich auf den Betrachter hin. In dessen Beziehung zum 

Monument fließen alle Elemente mit ein, die der Betrachter mehr 

oder weniger bewusst wahrnimmt, aber auch das, was er von sich 



41

Die fünfte Grablegung Christi

oberstes Gericht war und der unter dem Vorsitz des amtierenden 

Hohenpriesters tagte) ebensowenig vorstellen kann, wie einen jü-

dischen Schriftgelehrten, der nicht fern vom Reich Gottes ist.“15 
Zugleich steht fest: „[W]enigstens ein Jünger hat also nicht ver-

sagt.“16 Bei Lukas bleibt Josef „Mitglied des hohen Rates“ und wird 

„als ein guter und gerechter Mensch“ (Lk  23,50) beschrieben, der 

dem „Beschluss und […] Vorgehen [der Pharisäer] nicht zugestimmt 

hatte“ (Lk 23,51). Wie bei Markus erwartet er das Reich Gottes. Einer-

seits macht Lukas Josef zum Träger einer vorchristlichen, mensch-

lichen Tugend; andererseits distanziert er ihn von den zerstöreri-

schen Entscheidungen und schuldbeladenen Taten der Rats- 

angehörigen.17 Der Evangelist, der sich an Christen nichtjüdischer 

Herkunft wendet, entwickelt das Ideal eines tugendhaften Men-

schen, der gegenüber dem Entscheid seines Gremiums frei bleibt. 

Damit durchbricht seine Darstellung auch die Idee einer Kollektiv-

schuld „der Juden“18 am Tod Jesu. Johannes schließlich macht Josef 

zum Jünger Jesu, der sich aber vor den Juden fürchtet und sich 

nicht öffentlich zu Jesus bekennt (Joh  19,38). Der Vergleich zeigt, 

wie eine Person, die mit Namen genannt wird, je nach Kontext und 

Adressaten verstanden wird. Mehr als um eine historisch exakte 

Bestimmung der Person geht es darum, Menschen zu beschreiben, 

die nur an dieser Stelle im Evangelium auftreten, weder als Famili-

enangehörige noch als einer der Zwölf zur Stelle sind, um Jesus ein 

würdevolles Begräbnis zu ermöglichen. 

Eine Gruppe von Personen, die bei den Synoptikern erwähnt 

wird, sind die Frauen. Markus nennt „Maria aus Magdala und Ma-

ria, die Mutter des Joses“ (Mk 15,47); Matthäus „Maria aus Magdala 

und die andere Maria“ (Mt  27,61). Lukas bezeichnet sie nicht na-

mentlich, sondern als jene, „die mit Jesus aus Galiläa gekommen 

waren“ (Lk 23,55f.). Erst an Ostern nennt Lukas „Maria von Magdala, 

Johanna, Maria, die Mutter des Jakobus, und die übrigen Frauen mit 

ihnen“ (Lk  24,10). Johannes nennt keine Frauen im Zusammen-

hang mit der Beerdigung. Die Frauen tun nichts; sie sehen nur, wo 

Jesus begraben wird. Zum einen waren die genannten und andere 

Frauen bereits Zeugen bei der Kreuzigung (s. Mk 15,40f.; Mt 27,55f.; 

Lk 23,49; Joh 19,25); sie sind den Weg Jesu bis zum Ende mitgegan-

gen (im Gegensatz zu den Männern) und decken somit das ganze 

Leben Jesu und seine Passion ab.19 Zum anderen werden sie es sein, 

die am Tag nach dem Sabbat, am Ostermorgen, zum Grab gehen 

(Mt, Mk, Lk; bei Joh. nur Maria aus Magdala), ggf. um Jesu Leichnam 

zu salben (Mk, Lk). 

Die Erzählungen von der Kreuzigung bis zur Auferstehung nen-

nen folgende Namen der Frauen: Maria aus Magdala (Mt, Mk, Lk, 

Joh), Maria, die Mutter des Jakobus und des Josef (Mt, Mk), Maria, 

die Mutter des Jakobus (Mk, Lk), die Mutter der Söhne des Zebedäus 

(Jakobus und Johannes) (Mt). Salome wird nur bei Markus erwähnt; 

Johanna, die Frau des Chuzas (vgl. Lk 8,3) kommt nur bei Lukas vor. 

Nur das Johannes-Evangelium erwähnt Maria, die Mutter Jesu, die 

Narrativer und theologischer Höhepunkt ist vielmehr ein Ereignis 

besonderer Qualität, die Auferstehung Christi,9 die sich anschließt 

und das Begräbnis zu einer Durchgangsszene werden lässt. 

Die Osterszene spielt am Tag nach dem Sabbat (Mk  16,1; auch 

Mt), „beim Anbruch des ersten Tages der Woche“ (Mt 28,1; auch Lk 

und Joh). Einige Frauen – zum Teil die gleichen wie bei der Grable-

gung – gehen zum Grab, um Jesus zu salben (Mk, Lk); sie begegnen 

einer oder zwei Gestalten, die ihnen die Auferstehung verkünden 

und sie zu Zeugen für die Jünger machen. 

Die beteiligten Personen sind somit einige Frauen, deren Iden-

tität unten weiter ausgeführt werden wird, Josef von Arimathäa 

und, bei Johannes noch, Nikodemus. Letzterer ist ein Pharisäer, ein 

„führender Mann“ (Joh 3,1), der Jesus nachts im Schutz der Dunkel-

heit aufsucht, weil er ihn als von Gott Gesandten erkennt, sich aber 

nicht offen zu ihm bekennt (vgl. Joh 7,50 und 12,42f.). Zur Beerdi-

gung lässt der Evangelist Nikodemus eine sehr große Menge (100 

Pfund, das sind ca. 33 kg) an Myrrhe und Aloe beitragen. Er soll als 

„ein Mann gekennzeichnet werden […], bei dem der Tod Jesu zum 

Durchbruch einer entschiedenen Glaubenshaltung führt“,10 der Je-

sus die letzte Ehre erweist. Oder kommt er, wie Josef aus Arimathäa, 

von dem Johannes schreibt, er wäre „aus Furcht vor den Juden nur 

im Verborgenen“ ein Jünger Jesu, doch „zu spät“,11 da sie beide „dem 

Missverständnis [… erlägen], den messianischen König zu Grabe zu 

tragen“12? Die anderen Jünger vermögen jedoch nicht einmal dies; 

sie sind geflohen. Das Johannes-Evangelium setzt an dieser Stelle 

zwei Personen ein, die nicht zum Zwölferkreis gehören; sie, die 

„Schattengestalten“ sind es, die nun handeln. Man kann diese Sze-

ne auch im „Licht“ des Johannes-Prologs lesen (Joh  1,9-13). Dort 

heißt es, das wahre Licht käme in die Welt, würde aber nicht er-

kannt und nicht aufgenommen. Dieses Licht lässt nun zwei Perso-

nen hervortreten, „die an seinen Namen glauben“ (Joh 1,12) und da-

mit Kinder Gottes werden.

Die Synoptiker beschränken sich auf Josef von Arimathäa, der 

unterschiedlich charakterisiert wird. Markus bezeichnet ihn als 

„ein vornehmes Mitglied des Hohen Rates, der auch auf das Reich 

Gottes wartete“ (Mk 15,43). Die Einheitsübersetzung macht ihn zum 

„Mitglied des Hohen Rates“; Gnilka weist darauf hin, dass er auch 

als reicher Grundbesitzer „Mitglied eines Lokalgerichts in der Pro-

vinz“13 gewesen sein kann. Die Aussage, er wartete auf das Reich 

Gottes, setzt ihn in eine enge Beziehung zur Verkündigung und zur 

Person Jesu,14 ohne ihn direkt zum Jünger zu machen. Das ändert 

sich bei Matthäus, der Josef als „reiche[n] Mann […], ein[en] Jünger 

Jesu“ bezeichnet, der dem Meister sein persönliches Grab zur Ver-

fügung stellt (Mt 27,60): 

„Der Graben zwischen den Jesusanhängern/anhängerinnen ist 

zur Zeit des Matthäus so groß, dass dieser sich ein Jesus freundlich 

gesinntes Mitglied des Synedriums (d. h. des höchsten religiösen 

und politischen Rates mit 70 Mitgliedern, der zugleich auch 



42

Jean Ehret

vorbereiten lassen. Auch Lukas unterstreicht, dass es ein Grab ist, 

in dem noch niemand gelegen hat. Dem fügt Johannes noch hinzu, 

dass sich dieses Grab in einem Garten nahe der Hinrichtungsstätte 

befand. Somit erhält Jesus ein ehrenvolles Begräbnis; er wird weder 

auf dem Verbrecher- noch auf dem Armenfriedhof beigesetzt.25 Die 

Ehre, die ihm nach der verachtenden Hinrichtung in der Beerdi-

gung erwiesen wird, kann als Vorausdeutung seiner Auferstehung 

in Herrlichkeit angesehen werden. Dass er allein in einem Grab 

liegt, es nicht mit anderen teilt, wird als Ausdruck seiner Einzigar-

tigkeit gesehen. Insofern er der Erste ist, und Gräber als Familien-

gräber benutzt wurden, kann er als Familienoberhaupt angesehen 

werden. Das Grab ist auch identifizierbar; bei der Auferstehung 

kann es keinen Zweifel geben, dass es sich um Jesus selber handelt. 

Das Grab wird mit einem Stein verschlossen: Er dient dazu, die  

Toten vor Raubtieren und vor dem Zugriff Unbefugter zu bewahren 

sowie auch den Geruch zurückzuhalten. In den Evangelien be- 

siegelt der Grabstein zudem den Tod Christi. Dass das Grab Jesu in 

einem Garten angesiedelt wird, deutet auch auf den Garten Eden 

hin. Die Tradition kennt die Idee, dass sich auf Golgota das  

Grab Adams befinden würde.26 Für sie ist das Begräbnis Christi 

nicht nur Teil seiner Passion, sondern auch Element seines 

Erlösungswerkes.

Zusammenfassend kann man so festhalten, dass die Evangeli-

en Glaubenszeugnisse sind, die von der Auferstehung geprägt sind. 

Das Grab wird zu einer Durchgangsstation. Die Frauen stellen die 

Verbindung zwischen Tod und Auferstehung her; weder die Zwölf, 

noch die geistlichen Lehrer, die religiösen Verantwortlichen, die 

Gremien oder das Volk. Bei der Kreuzigung und beim Begräbnis 

Jesu zeigen sich andere Menschen, die Jesus treu bleiben und sich 

seiner annehmen. Nikodemus und Josef von Arimathäa sind Unbe-

kannte,27 die eine sehr intensive Begegnung mit Jesus haben und 

über deren weiteres Schicksal das Neue Testament schweigt. Auch 

das gehört zu seiner Botschaft. 

Wie können diese Elemente, zusammen mit der Beschreibung 

der Figurengruppe, zu einer lebendigen Wahrnehmung des Kunst-

werkes beitragen?

An der Grablegung Christi teilhaben

Diesen Beitrag habe ich „Die fünfte Grablegung Christi“ überschrie-

ben. Das Neue Testament kennt vier Fassungen, nicht nur eine als 

„die wahre Grablegung“. Sein Pluralismus verweist auf ein gemein-

sames Zentrum, den lebendigen Christus. Entstehung und Deu-

tung der Schrift geschehen im Leben der Kirche, zu dem ihre Litur-

gie, ihre Theologien, aber auch Kunst und Brauchtum in 

wechselnden kulturellen und existenziellen Situationen gehören. 

Die tiefste Auslegung erfährt die Schrift womöglich im Leben der 

Schwester der Mutter Jesu und Maria, die Frau des Klopas, im Zu-

sammenhang mit der Kreuzigung (Joh 19,25). 

Die Frauen sind bis zum Tod und über diesen hinaus in den 

Stunden treu, wo die Jünger geflohen sind; sie nehmen auch als 

Erste am neuen Leben teil. Maria aus Magdala kommt eine beson-

dere Stellung zu: Sie allein wird namentlich in allen vier Evangelien 

genannt.20 Von ihr berichtet Lukas, dass aus ihr „sieben Dämonen 

ausgefahren waren“ (Lk  8,2; vgl. auch Mk  16,9). In der Tradition21 
wird sie mit der Sünderin, die Jesus die Füße gesalbt hat (Lk 7,36-

50), identifiziert oder auch mit Maria aus Bethanien, der Schwester 

des Lazarus, den Jesus von den Toten zu neuem irdischen Leben 

auferweckt hatte (vgl. Joh 11,1-46). Auch diese salbt Jesus die Füße 

(Joh  12,18), eine Geste, die auf Jesu Tod hingedeutet wird. Sie ist 

auch diejenige, die sich ganz dem Herrn widmet (vgl. Lk 10,38-42). 

So verbildlicht sie beispielhaft jüngerhaftes Verhalten, sie steht in 

einem direkten Zusammenhang mit der Erfahrung der lebenserwe-

ckenden Macht des Herrn angesichts von Sünde, Krankheit und 

Tod und sie wird in eine Beziehung zu seiner Passion und seiner 

Beerdigung gesetzt. Bei den Synoptikern ist sie zusammen mit den 

anderen Frauen Erstzeugin der Auferstehung. Bei Johannes ist es 

der Lieblingsjünger, dem sich das, was geschehen ist, als Erstem er-

schließt; Maria aus Magdala wird aber zu den Jüngern gesandt. Des-

halb nennt Hippolyt von Rom (ca. 170-235) sie „Apostelin der Apos-

tel“. „Als Frau, der in Anlehnung an Joh 20,17 die Osterbotschaft vor 

allen anderen Menschen anvertraut wurde, wird Maria Magdalena 

im Mittelalter zum Bild für die Kirche.“22 Nur Markus und Lukas be-

richten, dass die Frauen den Leichnam Jesu salben wollten. Bei Jo-

hannes wurde dieses Anliegen von Nikodemus wahrgenommen. 

Abschließend soll deshalb etwas zum Begräbnisritus und zum Grab 

gesagt werden.

Es fällt auf,23 dass der wichtigste Ritus eines jüdischen Begräb-

nisses nicht an Jesus vollzogen wird: Seine Leiche wird nicht ge- 

waschen. Ebenso gibt es keine begleitende Totenklage. Dass ein 

Hingerichteter beerdigt wird, ist jüdische Sitte. Die Synoptiker be-

richten, dass Jesus in einem Leintuch begraben werden soll; Johan-

nes, dass es sich um mehrere Tücher handelt. Beide Darstellungen 

entsprechen den Gepflogenheiten der Zeit Jesu. Das Tuch, in dem 

Jesus bestattet wird, muss zudem gekauft werden und Matthäus 

unterstreicht, dass es aus reinem Leinen besteht (Mt 27,60). Es soll 

etwas Kostbares sein. In Israel werden die Toten im Unterschied zu 

Ägypten nicht einbalsamiert. Die wohlriechenden Öle, Salben, Myr-

rhe und Aloe dienen dazu, den Geruch des Zerfalls zu verdrängen;24 

bei Johannes soll die große Menge die besondere Verehrung, die  

Jesus zukommt, ausdrücken. 

Diese zeigt sich auch in der Beschreibung des Grabes. Bei Mar-

kus und Lukas wird schlicht gesagt, dass Jesus in einem Grab, das in 

den Felsen gehauen ist, beigesetzt wird. Matthäus berichtet, dass es 

ein neues Grab ist, das Josef von Arimathäa für sich selbst hatte 



43

Gläubigen, die vom Wort geprägt werden. Diese ein-prägenden 

Aus-Deutungen besitzen nicht die Autorität der Heiligen Schrift; 

die Schrift lebt aber auch nicht ohne ihre vielfältige Rezeption. So 

entstehen immer neue „fünfte“ Grablegungen. 

Die Skulptur aus Simmern ist eine davon. Im Rückgriff auf die 

Evangelien, unter Einbindung der Erfahrungen derer, die sie an-

schauen, entwickeln die Figuren untereinander und das Gesamt-

bild stärkere Präsenz oder intensiveres fiktionales Leben.28 So wird 

es möglich, dass der Betrachter nicht nur eine abstrakte, allgemeine 

Botschaft empfängt, sondern sowohl das Kunstwerk als auch die 

Evangelientexte anders erlebt. 

Nirgends in der Bibel wird die Grablegung Christi so beschrie-

ben, wie sie hier dargestellt wird. Wer sind die drei Männer? Wer  

ist der dritte zwischen Josef von Arimathäa und Nikodemus? Sein 

junges Alter, sein Gesicht ohne Bart,29 sein liebevoller Blick und  

die Hand auf dem Herzen ermöglichen es, ihn mit Johannes, dem 

„Jünger, den Jesus liebte“ (Joh 13,23) zu identifizieren. Von ihm aus 

erklärt sich dann die Farbgebung, die auf den mehr oder weniger 

bedeutenden Jünger- oder Apostelcharakter verweist. Daher die 

Frau mit z. T. roten Kleidern: Es ist Maria aus Magdala, die „Apo-

stelin der Apostel“, deren Blick Jesus schaut und ihn noch nicht – 

als Lebenden – erkennt (vgl. Joh 20,14-16). Und wer sind die ande-

ren Frauen? Die Frau am Kopfende, von der die anderen beiden 

abhängen, sticht durch ihre ganze Haltung hervor, die von zärtli-

cher Zuneigung und einem großen inneren Frieden gekennzeich-

net ist. Man kann sie mit Maria, der Mutter Jesu, identifizieren, die 

gemeinhin jünger dargestellt wird als die Mutter eines Dreiund-

dreißigjährigen.30 Zusammen mit Johannes bildet sie das theologi-

sche Zentrum der Darstellung. Diese Grablegung lebt aus dem jo-

hanneischen Erbe. 

Gegenüber anderen Darstellungen aus der gleichen Zeit31 fällt 

auf, dass keine Engel, die die Szene explizit mit der Auferstehung 

verbinden würden, zugegen sind. Dieses Zeugnis ist in dieser Figu-

rengruppe implizit durch den Gesichtsausdruck und die Körperhal-

tung von Maria und Johannes dargestellt. Ebenso wirkt Christus 

nicht wie ein Toter, sondern wie ein Schlafender. Vielleicht deutet 

auch die rechte Hand, die über das zusammengeraffte Grabtuch hi-

nausgleitet, darauf hin, dass Christus nicht darin gefangen bleiben 

wird. Sie lädt den Betrachter zugleich zur Teilhabe ein. 

Und die beiden anderen Frauen? Eine von ihnen hält ein Gefäß 

in der Hand: Man könnte sie mit Maria, der Mutter des Jakobus, 

oder Salome identifizieren, von denen Markus berichtet, dass sie 

zum Grab gingen, um Jesus zu salben (Mk  16,1). Wie steht es 

schließlich um die vierte Figur, die sich von dem toten Christus ab-

wendet? Das Evangelium berichtet nichts von einer Frau, die eine 

solche Haltung an den Tag legen würde. Ist es eine der Frauen, die 

bei der Kreuzigung zugegen waren, dann aber nicht mehr bei der 

Grablegung genannt werden? Was macht sie dann aber hier stehen? 

Ist ihre Haltung einfach Ausdruck des zu großen Schmerzes? Bildet 

sie so zu Maria, die voller Hoffnung ist, das Pendant einer Schmer-

zensfrau? Ist es eine Frau aus dem Dorf, wo die Figurengruppe auf-

gestellt wurde? Denn alle sind so gekleidet, wie man es in den ers-

ten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts war; auch die Bärte32 weisen 

auf diese Epoche hin. 

Die Figurengruppe stand als Erstes am Ende des Kreuzweges der 

sieben Fußfälle; danach stand sie auf dem Friedhof, heute in der 

Kirche.33 Waren es zunächst Menschen, die betend den Leidensweg 

Christi mitgegangen waren, so waren es danach Menschen, die ihre 

Toten beerdigen oder auf dem Friedhof besuchen kamen, die die 

Skulptur betrachteten und ihre Trauer und ihren Schmerz, ihren 

Glauben und ihre Hoffnung, aber auch ihre Sorge um ihre Toten 

dargestellt sahen. Sie konnten sich mit der einen oder anderen Fi-

gur identifizieren oder die, die von Hoffnung geprägt sind, bewun-

dern und anrufen. Das Grab selbst ist nicht dargestellt.34 Die „Grab-

legung“ ist das, wozu die beiden Männer anheben; die Szene ist der 

Abschluss der Vorbereitung, der Beschäftigung mit dem irdischen 

Leib des Sohnes Gottes. Sie ist der Moment des Abschieds. Das, was 

danach im Grab geschieht, berichtet kein Evangelist.

Heute sind es (Gottesdienst)Besucher, die die Gruppe betrachten. 

Die Darbietung Jesu auf einem gemauerten Sockel und das Leinen-

tuch führen zum Altar, auf dem Brot in seinen Leib verwandelt 

wird, den die Gläubigen empfangen.35 Das, was Christus widerfährt, 

ist auch ihr Weg durch den Tod zum Leben – und der Weg derer, für 

die sie die Messe bei einer Beerdigung feiern. So schreibt Paulus: 

„Wir wurden mit ihm [Christus] begraben durch die Taufe auf den 

Tod, damit auch wir, so wie Christus durch die Herrlichkeit des Va-

ters von den Toten auferweckt wurde, in der Wirklichkeit des neuen 

Lebens wandeln“ (Röm 6,4). 

Diese gläubige Rezeption ist für viele Menschen schwierig ge-

worden. Einerseits sind weder Gott noch die Kirche weiterhin 

selbstverständliche Referenzpunkte für das Leben, das nicht mehr 

in seiner Ausrichtung auf die Ewigkeit erlebt wird. Der Tod wird 

eher als ein medizinisches Problem denn als ein metaphysisches 

Thema angesehen. Das irdische Leben hat eine große Eigenständig-

keit und Dichte gewonnen. Auferstehung ist zu einem Begriff ge-

worden, der z. T. nicht verstanden wird, oder aber zugunsten einer 

angepassten Reinkarnation aufgegeben wird. Hinzu kommt, dass 

der Bezug zum Körper der Toten ebenfalls geschwunden ist: Wer 

sieht heute noch einen Toten? Schließlich kann man eine immer 

größere Individualisierung und Anonymisierung von Bestattungen 

feststellen, wie es das Verstreuen der Asche bezeugt. Was vermittelt 

in einer solchen Situation noch eine Skulptur, die aus dem Leben 

im Glauben entstanden ist und eigentlich zu ihm hinführt? Sie ent-

wickelt ihr eigenes ästhetisches Potenzial. Sie verweist auf Quellen, 

Geschichte, Menschen. Dem, der ihre Zeichensprache versteht und 

sich ihr öffnet, kann sie zum Zeugnis werden. 

Die fünfte Grablegung Christi



44

1	 Vgl. zum Folgenden Jean-Pierre Kunnert, Die Pfarrkirche Sankt Martin in 
Simmern, in : Viru siwenhonnert Joer zu Simmer … Festschrëft mat der Geschicht 
an anere Geschichten ronderëm déi Simmer Mäerteskierch, hg. vom Comité 700 
Joer Mäerteskierch Simmern. O.O. [Simmern], 2018, S. 25-37 und Ökumenische 
Meditation zur Skulpturengruppe „Grablegung Christi“, in : ibid., S. 227-246.

2	 Alle Bibelstellen nach : Die Bibel. Einheitsübersetzung. Kommentierte Studien-
ausgabe. Band 1 und 2 : Stuttgarter Altes Testament, hg. von Christoph Dohmen. 
Stuttgart : Katholisches Bibelwerk, 2017 ; Band 3 : Stuttgarter Neues Testament, hg. 
von Michael Theobald. Band 4 : Lexikon und Begriffsregister, hg. von Jürgen Werlitz. 
Stuttgart : Katholisches Bibelwerk, 2018.

3	 Umberto Eco, Das offene Kunstwerk. Frankfurt a. M. : Suhrkamp, 1977.

4	 Der Ausdruck stammt von Wolfgang Iser, Der Akt des Lesens. Theorie ästheti-
scher Wirkung. München : W. Fink, 1976.

5	 Mk 15,42-47 ; Mt 27,57-60 ; Lk 23,50-54 ; Joh 19,38-42. 

6	 Zur Eigenart der verschiedenen Evangelien, siehe z. B. die Einleitungen zu den 
Texten in : Stuttgarter Neues Testament, S. 3-8 (allgem.), 9-13 (Mt), 115-120 (Mk), 
183-187 (Lk) und 334-339 (Joh). Das Markus-Evangelium ist das älteste (vor 70) 
und in einem griechisch-römischen Kontext entstanden. Das Matthäus-Evangelium 
entstand nach der Tempelzerstörung im Jahr 70 in einem jüdisch geprägten Kontext 
unter römischer Besatzung. Das Lukas-Evangelium bildet mit der Apostelgeschich-
te ein Doppelwerk. Es entstand gegen Ende des 1. oder zu Beginn des 2. Jahrhun-
derts nach dem Vorbild eines antiken Lebensbildes. „Wer von den synoptischen 
Evangelien zu Johannes kommt, betritt eine andere Welt“ (ibid., S. 334). Ursprung 
und Verortung des Johannes-Evangeliums bleiben kritisch gesehen ziemlich vage, 
man kann von den 80er oder 90er Jahren ausgehen. 

7	 Siehe Mk 15,44 f., Joh 19,33 f. (symbolisch bedeutsam ; bestätigt auch den 
Tod), Mt 27,62-66 (Grabwache).

8	 Vgl. Dtn 21,23.

9	 Zur Auferstehung Christi, vgl. Lexikon für Theologie und Kirche, hg. von Walter 
Kasper. Freiburg im Breisgau, Basel, Rom, Wien : Herder, 1993-2001 (3. Aufl.),  
Bd. 1, Sp. 1177-1191. „Auferstehung meint […] keine Rückkehr […] ins sterbliche 
Leben, sondern […] den Beginn des radikal neuen, unzerstörbaren Lebens“ in Gott 
(ibid., Sp. 1185).

10	 Rudolf Schnackenburg, Das Johannesevangelium. Dritter Teil : Kommentar zu 
Kap. 13-21 (Herders theologischer Kommentar zum Neuen Testament, IV). Freiburg, 
Basel, Wien : Herder, 1975, S. 349.

11	 Stuttgarter Neues Testament, S. 426.

12	 Ibid.

13	 Vgl. Joachim Gnilka, Das Evangelium nach Markus, 2. Teilband : Mk 8,27-16,20. 
Evangelisch-katholischer Kommentar zum Neuen Testament. Zürich, Einsiedeln, 
Köln : Benziger ; Neukirchen-Vluyn : Neukirchener Verlag, 1979, S. 332 ; siehe 
auch François Bovon, Das Evangelium nach Lukas, 4. Teilband : Lk 19,28-24,53. 
Evangelisch-katholischer Kommentar zum Neuen Testament. Zürich, Einsiedeln, 
Köln : Benziger ; Neukirchen-Vluyn : Neukirchener Verlag, 2009, S. 497.

14	 Mk 1,14b-15 sowie Mk 12,28-34. 

15	 Ulrich Luz, Das Evangelium nach Matthäus, 4. Teilband : Mt 26-28. Evange-
lisch-katholischer Kommentar zum Neuen Testament. Zürich, Einsiedeln, Köln : 
Benziger ; Neukirchen-Vluyn : Neukirchener Verlag, 2002, S. 377 f.

16	 Ibid., S. 378.

17	 Vgl. Bovon, Das Evangelium nach Lukas, S. 495-497.

18	 Vgl. dazu auch Amos Oz, Jesus und Judas : ein Zwischenruf. Ostfildern :  
Patmos, 2018.

19	 Vgl. ibid., S. 494 f., 501 f.

20	 Gnilka, Das Evangelium nach Markus, S. 334.

21	 Zum Folgenden, vgl. Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 6, Sp. 1340-1343.

22	 Ibid., Sp. 1340.

23	 Zu den jüdischen Beerdigungsbräuchen, siehe Gnilka, Das Evangelium nach 
Markus, S. 334-336 (Exkurs) sowie Schnackenburg, Das Johannesevangelium, 
S. 348-351.

24	 Vgl. Bovon, Das Evangelium nach Lukas, S. 502.

25	 Siehe Luz, Das Evangelium nach Matthäus, S. 380-386.

26	 Gnilka, Das Evangelium nach Markus, S. 338.

27	 Ibid., S. 333.

28	 Siehe dazu Jean Ehret, Warum Kunst nicht nur Sinn macht. Zur Ästhetik von 
Marc-Mathieu Münch und Hans Ulrich Gumbrecht, in : Musik, musikalische Bildung 
und musikalische Überlieferung – Music, Music Education and Musical Heritage. 
Festschrift zum 65. Geburtstag von Friedhelm Brusniak, hg. von Damien Sagrillo. 
Weikersheim : Margraf und Morra, 2017, S. 81-92.

29	 Vgl. Lexikon der christlichen Ikonographie, hg. von Engelbert Kirchbaum und 
Wolfgang Braunfels. Rom, Freiburg, Basel, Wien : Herder, 1968-1976, Bd. 7, Sp. 126.

30	 Evtl. im Anschluss an Jes 7,14 und Lk 1,27. Vgl. auch Lexikon der christlichen 
Ikonographie, Bd. 2, Sp. 194 f. zur Stellung Mariens in der Gruppe.

31	 Vgl. William H. Forsyth, The Entombment of Christ. French Sculptures of the 
Fifteenth and Sixteenth Century. Cambridge, MA : Harvard University Press, 1970. 

32	 Siehe Paul Post und Hans Wentzel, Bart/Barttracht, in : Reallexikon zur deut-
schen Kunstgeschichte. Band 1-10, begonnen von Otto Schmitt, hg. vom Zentral-
institut für Kunstgeschichte München. Stuttgart : 1937-2015, Bd. 1, Sp. 1469-1478. 
URL : http://www.rdklabor.de/wiki/Bart,_Barttracht (Letzter Zugriff : 1.11.2018).

33	 Kunnert, Die Pfarrkirche, S. 33 f.

34	 Vgl. Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 2, Sp. 194.

35	 Die Beziehung zur Eucharistie wird in Grablegungen, die durch die rheinische 
Mystik geprägt sind, durch ein Loch im Leichnam Christi verwirklicht, in das am 
Gründonnerstag ein Ziborium gelegt wird. Siehe Marie-Anne Vannier, Les saints 
sépulcres alsaciens. Straßburg : Éditions du Signe, 2014.

Jean Ehret



45

Wohl einzigartig in der Großregion sind die Nekropolen der Augus-

tiner-Chorfrauen der Congrégation Notre-Dame (Welschnonnen) 

in Luxemburg und in Trier. Wenngleich Bestattungen innerhalb 

von Klosterkirchen nicht untypisch sind, so bildet die exakt gleiche 

Anordnung der Nonnengruft sowohl in der ehemaligen Kongrega-

tionskirche in Luxemburg als auch in der Trierer Welschnonnen-

kirche durchaus eine Besonderheit im Topos der luxemburgisch-

trierischen Bestattungskultur.  

Als ein pädagogisches Instrument der Gegenreformation ist die 

Gründung der Congrégation Notre-Dame zu verstehen, die am 

Ende des 16. Jahrhunderts im lothringischen Mattaincourt unter 

dem Impuls des Geistlichen Pierre Fourier (1565-1640) entstand. 

Nach dem jesuitischen Vorbild entwarf der später heiliggesproche-

ne Pierre Fourier „die erste Schulordnung für Mädchenbildung in 

Europa“.1 Vom 1627 gegründeten Luxemburger Konvent aus ließen 

sich im Jahr 1640 Schulschwestern in Trier nieder.

Die zwischen 1714 und 1717 errichtete Welschnonnenkirche in 

der Trierer Flanderstraße sowie die zwischen 1739 und 1742 erbaute 

Kongregationskirche in der heutigen rue de la Congrégation in Lu-

xemburg-Stadt weisen klare architektonische Parallelen auf und 

zeugen vom reichen künstlerischen Austausch zwischen Kurtrier 

und dem damaligen Herzogtum Luxemburg. Die heute protestanti-

sche Dreifaltigkeitskirche in Luxemburg ist ein außergewöhnliches 

Beispiel für eine quasi identische Widerspiegelung der sakralen Ar-

chitektur einer Trierer Kirche in Luxemburg. Identisch ist bei den 

„Zwillingskirchen“ auch die Gruft der Nonnen.2

Die unter dem Eingangsbereich befindliche Nekropole der 

Welschnonnen, die in Trier in den 1970er Jahren mit einer Betonde-

cke verschlossen wurde, stand wohl Modell für die Gruft der Augus-

tiner-Chorfrauen in Luxemburg, die 1939 bei Renovierungsarbeiten 

zufällig wiederentdeckt wurde: 

„Die Krypta, welche die ganze  Breitenseite  der Kirche ein-

nimmt, weist zu beiden Seiten eines Ganges je 14, in zwei überein-

anderliegenden Reihen angebrachte, mit Steinen sauber überwölb-

te Caveaux auf, die zur Aufnahme der Särge bestimmt waren. Die 

Öffnung war mit Steinen und Kalkglattputz verschlossen, worauf 

mit einem spitzen  Gegenstand  Namen, Alter und Sterbejahr der   

Betreffenden  eingeritzt waren. Verschiedene  Caveaux  waren 

aufgerissen, deren Särge  herausgezerrt.  Andere sind noch 

verschlossen. Zu beiden Seiten der Treppe sind zwei Ossuaires 

„Un caveau peut en cacher un autre“
Die Nonnengruft der Welschnonnen in Luxemburg und Trier 

Marc Jeck

Abb. 1: Detail einer Grablege der Welschnonnen. Foto: © JPRemiche, 2018.

Abb. 2: Die Grabplatten der beiden Gründerinnen Anne-Marie von Mansfeld und 
Marguerite von Busbach. Foto: © JPRemiche, 2018.



46

Marc Jeck

Abb. 3: So wie hier in Luxemburg würde sich wohl auch die Krypta in der Trierer Welschnonnenkirche präsentieren. Foto: © JPRemiche, 2018.



47

„Un caveau peut en cacher un autre“



48

Marc Jeck

angebracht, worin ohne weitere Bedeckung Knochen und Schädel 

Verstorbener aufgeschichtet zu sehen sind […].“3 

In diesen zwei Gebeinhäusern soll die 1781 verstorbene Oberin  

Marie-Claire Therese Schaack – Name und Jahreszahl sind noch 

heute deutlich auf dem verschlossenen Caveau zu identifizieren – 

die Überreste der im Vorgängerbau beigesetzten Welschnonnen ge-

sammelt haben.4

Die offenstehenden Gräber sowie die herausgezerrten Särge 

zeugen von den Revolutionswirren, als die Kirche zunächst zur 

Scheune, dann zum Festsaal umfunktioniert wurde. In den aufge-

brochenen Gräbern sind u. a. Sterbekreuze zu erkennen, welche die 

Verstorbenen wohl in den Händen hielten – neben Rosenkränzen 

in den katholischen Gebieten eine weit verbreitete Tradition, ins-

besondere seit dem 17. Jahrhundert.5

In der katakombenartig angelegten Nonnengruft sind beson-

ders die Gräber der beiden ‚Gründerinnen‘ der Congregatio Beatae 

Mariae Virginis in Luxemburg sehenswert: Anna Maria von Mans-

feld (1585?-1657) und Marguerite von Busbach (1579-1651). Auf der 

Grabplatte der unehelichen Tochter des Gouverneurs Peter Ernst 

von Mansfeld erkennt man das Mansfeld’sche Wappen. 

Eine Gedenkplatte im Innern des Gotteshauses listet die Na-

men der Welschnonnen auf, die in der Krypta beerdigt waren – bis 

zu dem Tag, als der habsburgische Herrscher und Herzog von Lu-

xemburg Joseph II. jede Begräbnisstätte in oder unterhalb einer Kir-

che untersagte (1781). Daher mussten die zwischen 1785 und 1794 

verstorbenen neun Klosterschwestern auf dem Liebfrauenfriedhof 

beerdigt werden. Ähnlich wie bei den Kapuzinern, Franziskanern 

oder Dominikanern, wo sich Bürger trotz des kaiserlichen Kirch-

hofreglements – und gegen eine entsprechende Spende für die 

Klosterkasse – beerdigen ließen,6 wurden auch Wohltäter der 

Welschnonnen in der Konventskirche begraben. In der Luxembur-

ger Kongregationskirche befand sich beispielsweise die Grabstätte 

der Familie d’Arnoult.7 Es ist aber anzunehmen, dass die Schwes-

terngruft sowohl in Luxemburg als auch in Trier als Klausurbereich 

angesehen wurde. Das Grabmonument der 1731 verstorbenen An-

ne-Marie de Linden wurde nach Fertigstellung der heutigen Protes-

tantischen Kirche vor dem Chorraum errichtet,8 während die im 

Jahr 1739 verstorbenen Mägde in der Trierer Klosterkirche „au pied 

de la Vierge“ und „proche de la porte grille“ begraben wurden,9 d. h. 

außerhalb der Nonnengruft, die sich in beiden Kirchen unter der 

Orgelempore befindet. In Trier sind – nach Luxemburger Vorbild – 

die Namen der 141 Schwestern, die zwischen 1717 und 1875 in der als 

Caveau bezeichneten Gruft begraben wurden, auf einer Gedenk-

platte im Eingangsbereich festgehalten.

Welch zentrale Bedeutung die Begräbnisstätte für die Welsch-

nonnen hatte, geht aus der Trierer Klosterchronik hervor, als sich 

im Zuge des Kulturkampfes die Chorfrauen an die verstorbenen 

Mitschwestern wenden, „damit sie mit uns und für uns beten 

möchten. Während einer Novene ließen wir 9 hl. Messen für sie le-

sen und besuchten sie 9mal im Caveau, wo wir 1 Std. lang inbrüns-

tig beteten10“. In der Ordnung und Reihenfolge der vorgeschriebenen 

Andachten und übernommenen Verpflichtungen während des Jahres 

aus dem Jahre 1856 steht: 

„An dem Fest Allerheiligen wird nach der Todtenvesper auf  

dem Chor ein kleines Todtenoffizium für die verstorbenen Mit- 

schwestern im Vorcaveau gebetet. Dann gehen wir gemeinschaft-

lich in die Todtengruft, jede segnet die Gräber ein u. dann wird Ky-

rie eleison etc. Pater noster u. Oration gebetet; hierauf werden die 

Gräber von jeder nochmal gesegnet.“11

Im Gegensatz zu Luxemburg steht in Trier die Freilegung der 

Nonnengruft noch aus. 

Archivquellen

Archiv des Klosters B.M.V. Essen
–  Klosterchronik der Welschnonnen in Trier (1876).

–	 Ordnung und Reihenfolge der vorgeschriebenen Andachten und

	  übernommenen Verpflichtungen während des Jahres (1856-58).

1	 Frank-Thomas Ott, Ursprünge und Spuren des Auguste-Viktoria-Gymnasiums 
im europäischen Raum, in : 350 Jahre Bildung und Erziehung Auguste-Viktoria-
Gymnasium Trier, hg. vom Auguste-Viktoria-Gymnasium Trier. Trier : Schwind, 2003, 
S. 42-52, hier S. 42.

2	 Marc Jeck, Zweimalig in der Großregion : Die Welschnonnenkirche(n), in :  
Crux fidelis. Musik zur Passion in der Welschnonnenkirche Trier am 18. März 2018.  
Trier : Marianische Bürgersodalität Trier 1610 e.V., 2018, S. 5-6, hier S. 5.

3	 Die Neue Zeit (1.2.1939), S. 2.

4	 Die Auffindung der Krypta in der protestantischen Kirche, in : Luxemburger 
Wort (21.1.1939), S. 5.

5	 Hauke Kenzler, Totenbrauch und Reformation. Wandel und Kontinuität, in : Re-
ligiosität in Mittelalter und Neuzeit, S. 25. URL : https://journals.ub.uni-heidelberg.
de/index.php/mitt-dgamn/article/view/17118/10934 (Letzter Zugriff : 15.9.2018). 

6	 Formen und Stätten der Erinnerung und des Gedenkens. Die zeitgeschichtliche 
Entwicklung des Bestattungswesens in der Stadt Luxemburg, in : Luxemburger Wort 
(11.11.1943), S. 3.

7	 „Monsieur et Madame de Schengen nous donnèrent la Croix d’Argent en 
reconnaissance de la place que la Communauté leur céda pour leur caveau“,  
heißt es im Inventarium.

8	 Michel Schmitt, Der Beitrag des Klosters U.L. Frau zum religiösen Kunsterbe 
Luxemburgs, in : La Congrégation de Notre-Dame à Luxembourg. 1627-1977,  
Luxemburg 1977, S. 55-70, hier S. 60.

9	 Archiv des Klosters B.M.V. Essen : Klosterchronik der Welschnonnen in Trier 
(1876).

10	 Archiv des Klosters B.M.V. Essen : Klosterchronik der Welschnonnen in Trier 
(1876).

11	 Archiv des Klosters B.M.V. Essen : Ordnung und Reihenfolge der vorge- 
schriebenen Andachten und übernommenen Verpflichtungen während des Jahres  
(1856-58).



49

Seit dem 27. Juli 2018 ist es so weit: Die Straßenbahn fährt ab „Rout 

Bréck/Pafendall“ in Richtung „Stäreplaz/Étoile“. Die Strecke führt 

am Liebfrauenfriedhof entlang. Umfangreiche Umgestaltungen 

mussten unternommen werden, um dieses wichtige Teilstück in-

nerstädtischer Mobilität funktionsfähig zu machen. Die Herausfor-

derungen waren nicht allein technischer Art, sie betrafen direkt 

auch den Umgang mit dem Friedhof als solchem. 

Wichtiges Kulturerbe sichtbar machen

Die Straßenbahn verläuft unmittelbar am Friedhofszaun vorbei; 

drei Denkmäler mussten entfernt werden. Der Abgeordnete André 

Bauler hatte am 8. April 2016 eine parlamentarische Frage zum Er-

halt des Denkmals zu Ehren der Klëppelkricher gestellt.1 Am 11. Mai 

erfolgte die beruhigende Antwort, ein neuer Aufstellungsplatz wer-

de bestimmt. Seit dem 4. April 20162 hatte das Centre National de 

Recherche Archéologique (CNRA) seine Forschung vor Ort zur ehe-

maligen Glaciskapelle abgeschlossen und veröffentlicht.3 Die Ge-

meindeverantwortlichen und das nationale Denkmalschutzamt 

(Service des Sites et Monuments Nationaux) wollten ebenfalls ei-

nen neuen Standort für die vom Architekten Paul Retter und dem 

Künstler François Gillen 1971 erstellte Gedenkplatte an der Glacis-

kapelle auswählen, die vor dem Friedhofszaun aufgestellt worden 

war. Für die Gedenktafel der Maquisards aus dem Jahre 1994 musste 

ebenfalls ein neuer Standort gefunden werden. Hinzu kam, dass 

die 1916 errichtete Pförtnerwohnung des Friedhofs ebenfalls in die 

Planungen der neuen Tramstrecke einbezogen werden musste. His-

torische und ästhetische Gründe sowie Sicherheitsbelange veran-

lassten des Weiteren die Dienste der Stadtentwicklung, den in 

Gusseisen angefertigten neugotischen Zaun aus dem Jahr 1892 mit 

in die Überlegungen aufzunehmen. Bereits bei Beginn sämtlicher 

Planungen waren das nationale Denkmalschutzamt und das CNRA 

mit einbezogen worden. Im Januar 2018 wurde eine Arbeitsgruppe 

aus Dienststellen der Gemeinde Luxemburg, des Sites et Monu-

ments und einem Historiker als Experten einberufen, welche 

Forschungen zum historischen Zaun und mögliche Lösungen zu 

dessen Erhalt, Stabilisierung und Inwertsetzung vorlegen sollte. 

Die Mittel zur Erhaltung des Zauns konnten gesichert werden. Der 

eventuelle Abriss der Pförtnerwohnung war bereits ausgeschlos-

sen und die Markierung der Glaciskapelle durch Pflastersteine  

zusammen mit der Betreiberfirma der Trambahn entschieden 

worden. An der Kreuzung Avenue de la Faïencerie/Allée des Résis-

tants et des Déportés erhält der Friedhof seine ursprüngliche 

Nächster Halt Friedhof
Der Nikloskierfecht als kulturelles Highlight der Tramstrecke 

Robert L. Philippart

Abb. 1: Friedhofszaun vor der Restaurierung, Liebfrauenfriedhof in Luxemburg.  
Foto: © Rolph, 2017.



50

rechtwinklige Form zurück. Das Klëppelkrich-Denkmal wird am 

gleichen Standort, nur innerhalb des Friedhofs, neu aufgerichtet. 

Seine Hauptfront wird dem Besucher zugewendet sein. Die histori-

sche Gedenktafel zur Glaciskapelle wird mit dem Fundort in Ver-

bindung gesetzt. Das Maquisarden-Denkmal erhält im Innenbe-

reich des Friedhofs eine würdige Aufstellung.

Wachsam gegenüber dem schleichenden 
Gräberschwund

Diese denkmalbewusste Vorgehensweise ist die logische Folge des 

verantwortungsvollen Denkmalschutzes, welchen die Stadt Lu-

xemburg für ihre 13 Friedhöfe betreibt. 2012 war eine Expertengrup-

pe aus Vertretern der Dienststellen für Städtebau und Parkanlagen, 

der Friedhofsverwaltung, der städtischen Museen und einem unab-

hängigen Historiker zusammengesetzt worden. Mehr als 100 (2018) 

konzessionslos gewordene Gräber konnten aufgrund gemeinsam 

festgelegter Kriterien erhalten und restauriert werden. Der Auf-

wand lohnt sich und die Gräber erstrahlen wieder im einstigen 

Glanz. Das Interesse mehrerer Grabeigentümer, ihr Kulturerbe 

selbst aufzuwerten, steigt zusehends. Dort, wo es möglich ist, wird 

ein geschütztes Grab in seiner vollständigen Anlage erhalten und 

an seinem ursprünglichen Standort belassen. Es darf allerdings 

nicht mehr genutzt werden. In verschiedenen Fällen kann eine Er-

innerungstafel am Grab angebracht werden. Im April 2019 ent- 

schied der Schöffenrat,  eine App entwickeln zu lassen, die Infor-

mationen in Wort und Bild über die in geschützten Gräbern bestat-

teten Persönlichkeiten vermittelt.

Der Gräberschwund hält derweil an: 16.700 Grabkonzessionen für 

75.000 Einwohner im Jahre 1993 stehen 2018 knapp 15.000 Konzes-

sionen auf allen Friedhöfen der Stadt für 116.328 Einwohner  

gegenüber.4 Eine Grabkonzession bietet meist mehreren Bestattun-

gen Raum, so dass man die Bestattungszahl nicht mit der Gräber-

zahl verwechseln darf. Verschiedene Friedhofsteile weisen mehr 

und mehr Grablücken auf. Das klassische einheitliche Gesamtbild 

des Friedhofs verändert sich schleichend. Auch hier unterbreitet 

die Expertengruppe dem Schöffenrat Vorschläge zu Maßnahmen 

der Aufwertung des Friedhofsgeländes. 

Doch aus unterschiedlichsten, hier nicht aufgeführten Grün-

den gibt es bei bestehenden Konzessionen verwahrloste Gräber. 

Niemand kann jedoch den Besitzer einer Konzession zu Unter-

haltsarbeiten zwingen, welche nicht direkt mit Sicherheitsvorkeh-

rungen zu tun haben: 

„L’administration communale peut inviter les concessionnaires 

à enlever dans un délai déterminé les monuments menaçant de 

tomber en ruines. Le Service des cimetières est en droit de démolir 

et d’enlever d’office les parties détériorées lorsque les concession-

naires ne donnent pas la suite voulue à l’avertissement qui leur a 

été notifié.“5

Die Grabeigentümer für das Kulturerbe 
sensibilisieren

Zweck der denkmalschützerischen Maßnahmen soll nicht sein, Ei-

gentümer zu verleiten, ihr Familiengrab aufzugeben und an die Ge-

meinde oder an den Staat zu übertragen. Diese Haltung birgt eine 

sozial zerstörerische Komponente, denn der Tote bleibt zunächst 

Mitglied seiner Familie und wird durch die „Enteignung“ seiner 

Grabstätte an die Gemeinde überführt. Auffällig ist das wachsende 

Bewusstsein in der Bevölkerung für Grabdenkmäler. Die Beispiele 

der gemeindegeschützten Gräber zeigen auf, dass Restaurierung 

möglich ist. Zudem nimmt die Zahl der auf Privatinitiative restau-

rierten und weiter genutzten Gräber jährlich zu.

Die Bemühungen der Gemeinde Luxemburg bestätigen den po-

litischen Willen zum Erhalt und zur Aufwertung des Friedhofs als 

Kulturerbe. Sie setzen voraus, dass ein gewisses Budget im Gemein-

dehaushalt bereitgestellt werden muss. Friedhofschließungen, 

Outsourcing der Verwaltung und Konzessionen für „Second Hand-

Gräber“ werden nicht ins Auge gefasst, denn das Bewusstsein in der 

Gemeinde Luxemburg für dieses Kulturerbe ist parteiübergreifend 

sehr ausgeprägt. Der Empfang von Besuchergruppen durch aus- 

Robert L. Philippart

Abb. 2: Von der Gemeinde geschützte Grabkapelle der Familie Thilges-Lambert, 
Liebfrauenfriedhof in Luxemburg. Foto: © JPRemiche, 2018.



51

Nächster Halt Friedhof

Abb. 3: Privat restaurierte Grabkapelle, Familie Sandt, Liebfrauenfriedhof in  
Luxemburg. Foto: © JPRemiche, 2018.

Abb. 4: Von der Gemeinde geschütztes Grabdenkmal der Architekten Alphonse  
und Pierre Kemp, Liebfrauenfriedhof in Luxemburg. Foto: © JPRemiche, 2018.

Abb. 5: Von der Gemeinde geschütztes Grabdenkmal der Familie Schaefer-Eydt, 
Liebfrauenfriedhof in Luxemburg. Foto: © JPRemiche, 2018.

Abb. 6: Von der Gemeinde geschütztes Grabdenkmal der Familie Pierre Hostert, 
Liebfrauenfriedhof in Luxemburg. Foto: © JPRemiche, 2018.



52

schließlich von der Gemeinde zugelassene Stadtführer zeigt, dass 

der Friedhof eine öffentliche Angelegenheit ist und nicht von sozi-

alen oder religiösen Gruppierungen für sich beansprucht werden 

kann.

1	  Chambre des Députés, Question N°1994 de Monsieur André Bauler con-
cernant le Monument à la mémoire des paysans ardennais (8.4.2016).

2	  Sara Bamberg, Archäologischer Fund. Erste Glaciskapelle ist in Sicherheit,  
in : Luxemburger Wort (11.8.2016). URL : www.wort.lu/de/lokales/archaeolo-
gischer-fund-erste-glaciskapelle-ist-in-sicherheit-57a9e237ac730ff4e7f64c3e 
(Letzter Zugriff : 3.9.2018).

3	  Cinthia Colling und Foni Lebrun, Archéologie préventive et Travaux 
d’aménagement du tram : la petite chapelle oubliée, in : Die Warte (11.1.2018),  
S. 2-3.

4	  Ville de Luxembourg, La ville en chiffres, territoire. URL : www.vdl.lu (Letzter 
Zugriff : 2.8.2018). Siehe René Clesse, Vom Sterben reden. Annäherungen an ein 
Tabu, in : ons stad (44) 1993, S. 4-7, hier S. 5.

5	  Ville de Luxembourg, Règlement concernant les cimetières.  
URL : www.vdl.lu/403/14830673101438099601 (Letzter Zugriff : 2.8.2018).

Robert L. Philippart



53

Notre contribution propose de faire découvrir un pan du patri-

moine méconnu que représente le cimetière de Clausen-Malakoff, 

logé dans une des villes basses de Luxembourg, au-delà du mur 

d’enceinte, et de présenter au lecteur les premiers résultats de l’in-

ventaire épigraphique et numérique. 

Cette recherche, tant sur le terrain que dans les dépôts d’ar-

chives frontaliers, prétend s’inscrire dans un courant de recense-

ment systématique des sources concernant la présence juive dans 

la Grande Région. Celui-ci s’inscrit notamment dans la continuité 

de l’exposition itinérante Présence juive entre Meuse, Moselle et Rhin 

organisée en 2005 par le Centre de Documentation sur les Migra-

tions Humaines, qui a permis de réunir différents chercheurs de la 

Grande Région1. Depuis lors, de nombreux projets d’expositions et 

de recherches sur le sujet ont vu le jour (Arlon, Trèves, Wittlich, 

Metz, Créhange, Nancy, Bruxelles…).  

Un partenariat inscrit dans la durée 

Le cadre général des chantiers de restauration 
L’Aktion Sühnezeichen Friedensdienste (ASF), curieusement tra-

duite par « Action Paix et Réconciliation », est une association alle-

mande fondée par Lothar Kreyssig (né à Floha en 1898, mort à Ber-

gisch Gladbach en 1986), une personnalité atypique. Magistrat du 

land de Brandebourg, membre de l’Église confessante, réunissant 

les protestants opposés à l’antisémitisme et au nazisme, Kreyssig 

est un témoin et un acteur direct de la planification du programme 

T4. Au cours de ce plan 70.000 personnes handicapées physiques et 

mentales, dont 30.000 enfants juifs, seront exécutées entre janvier 

1940 et août 1941, ceci malgré la condamnation des faits en chaire le 

3 août 1941 par Mgr von Galen, Évêque de Münster. 

Kreyssig écrit en juillet 1940 au Ministre de la Justice Franz  

Gürtner pour lui faire part de son indignation et de son refus caté-

gorique de signer les autorisations et décharges pour pouvoir  

« vider » les hôpitaux de leurs patients. Ne recevant pas de réponse, 

il entame une procédure de mise en accusation pour meurtre du di-

rigeant nazi Philipp Bouhler. Démis de ses fonctions en mars 1942, 

et rapidement inquiété par la Gestapo, Kreyssig ne doit sa survie 

qu’à sa mise à la retraite anticipée, déclarée, ironie des ironies, par 

le Chancelier Hitler en personne. Dès lors, Lothar Kreyssig entre 

dans la clandestinité. Épaulé par l’Église luthérienne de sa région, il 

parviendra à vivre retiré dans la campagne allemande en dévelop-

pant une agriculture biodynamique pionnière. Il réussira à sauver 

deux femmes juives de la déportation en les gardant cachées dans 

sa ferme. 

Au sortir de la guerre, ce citoyen résistant refusera de reprendre 

son poste de magistrat. Honoré du titre de praeses et nommé pré-

sident du Consistoire Évangélique de Saxe, il se consacrera désor-

mais aux projets de réconciliation et de réparation. Il fonde l’Aktion 

Sühnezeichen Friedensdienste (ASF) en 1958 après une déclaration 

percutante faite au synode de l’Église protestante (Berlin-Spandau). 

Engagée depuis 1958 dans divers projets pour la réconciliation avec 

La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff
Inventaire de la partie basse, été 2007 

Philippe Pierret 

Ill. 1 : Le portail d’entrée du cimetière juif de Clausen-Malakoff.  
Photo : © Philippe Pierret.



54

Philippe Pierret 

régions ; combattre toutes les formes d’intolérance : en particulier 

le racisme et l’antisémitisme, en prônant notamment des valeurs 

démocratiques et humanistes. 

Aspects logistiques d’un chantier de restauration 
Les volontaires ASF durant leur séjour au Musée Juif de Belgique 

consacrent une partie de leur activité au recrutement de jeunes Eu-

ropéens. La publicité et les informations de base se font avec l’aide 

et la supervision de la direction berlinoise. Les candidatures des vo-

lontaires (moyenne d’âge de 18 à 25 ans) passent par le site de l’ASF 

qui est en communication permanente avec le jeune volontaire du 

musée. 

D’autre part, il fait partie avec deux scientifiques du MJB, d’un  

« triumvirat » chargé de procéder à la sélection d’un chantier durant 

l’automne ou l’hiver, grâce à une personne-ressource sur place. 

Cette démarche comporte la visite du site à restaurer, l’estimation 

des travaux, du temps requis ainsi que l’évaluation de l’intérêt du 

site et des résultats potentiels à attendre. Elle est suivie de la prise 

de contact avec les responsables de la communauté et/ou du 

Consistoire Israélite et de la sollicitation de l’aide de la mairie 

concernée (autorisations, appui logistique pour le transport, le lo-

gement, l’intendance). 

Aspects techniques et pratiques de la restauration 
Sur base de nos travaux scientifiques, l’équipe de jeunes volontaires 

s’efforce de redonner une position correcte aux monuments écrou-

lés et s’attèle aussi au nettoyage et à la restauration des monuments 

pour faciliter la lecture et la prise de notes des épitaphes. 

Sur le terrain, une série d’étapes se succèdent, parmi lesquelles : 

les instructions générales de sécurité (conditions de travail, les 

pauses, les sanitaires) ; la conduite à tenir dans un champ de repos 

(lieu consacré et quelquefois encore en activité) ; le nettoyage com-

plet du terrain du cimetière juif (détritus en tout genre, pierraille, 

branches d’arbres...) ; le sondage des parcelles « vierges » du terrain 

à restaurer ; l’apprentissage des techniques de nettoyage des sépul-

tures choisies et de la remise sur pied des stèles effondrées. Un cli-

ché numérique de la sépulture est effectué avant cette intervention. 

On procède ensuite à la stabilisation du sol à l’endroit du support 

où reposera la stèle ainsi qu’au pied de celle-ci en utilisant un gra-

vier de grain moyen. La stèle est ensuite répertoriée dans un carnet 

de restauration, l’épitaphe est retranscrit et encodé dans une base 

de données ; un second cliché numérique rend compte de l’état de 

restauration de la stèle ; un plan est dressé. 

Aspects théoriques de la restauration 
Toutes les instructions se font en anglais étant donné la diversité 

des langues pratiquées. Les aspects théoriques sont développés 

tant sur le site qu’au foyer rural, lors de soirées thématiques 

les différentes populations victimes du nazisme, l’ASF s’est spécia-

lisée dès le début dans la sauvegarde et la restauration du patri-

moine funéraire juif qui avait fortement souffert en Allemagne et 

dans les pays occupés. Les chantiers d’été font appel à un volonta-

riat de courte durée et sont ouverts aux jeunes de toute l’Europe. 

Un échange initial est organisé en France en 1961 (restauration 

de la synagogue de Villeurbanne). En Belgique, l’arrivée des pre-

miers volontaires se situe en 1962. L’ASF y coopère aujourd’hui avec 

quatorze partenaires offrant aux volontaires des projets divers, al-

lant des activités sociales avec des réfugiés, des migrants ou des 

handicapés, à celles éducatives ou historiques, dont la remise en 

état de cimetières juifs.

Au mois de juillet 2007 un groupe de jeunes volontaires euro-

péens de l’ASF, encadrés par le Musée Juif de Belgique (MJB)2, s’est 

attelé à la restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff. 

À l’initiative de deux scientifiques du MJB, la/le volontaire ASF-Bel-

gique « résidant » pour un an au MJB est invité, en compagnie d’un 

groupe de jeunes volontaires ASF issus de divers pays européens, à 

se familiariser, durant deux semaines, aux techniques d’inventaire 

et de restauration d’un cimetière juif ancien3. 

Le MJB est une institution représentative des divers courants du 

judaïsme en Belgique. Ses principaux objectifs peuvent se résumer 

comme suit : promouvoir la connaissance et la compréhension de 

l’histoire, de la religion et de la culture juives à travers le temps et 

l’espace, et en souligner la richesse spirituelle et matérielle ; inciter 

les visiteurs, juifs et non-juifs, à s’interroger sur les spécificités,  

les correspondances et les emprunts réciproques de leurs héri- 

tages culturels respectifs ; développer et présenter la recherche  

sur l’inscription des communautés juives dans l’histoire de nos 

Ill. 2 : Claude Marx du Consistoire Israélite de Luxembourg entouré des jeunes  
volontaires de l’Aktion Sühnezeichen Friedensdienste, cimetière de Clausen- 
Malakoff à Luxembourg, été 2007. Photo : © Philippe Pierret.



55

La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff

Reconnaissance publique des travaux accomplis 
Il nous revient de mentionner que les chantiers d’été de restaura-

tion du cimetière juif d’Arlon (2005) et de La Ferté-Sous-Jouarre 

(2006) ont été récompensés par le jury de la Fondation Auschwitz 

(Belgique) qui a décidé d’octroyer le « Prix Primo Lévi » 2007 à Klaas 

Eller, Florian Henz, Matéo Schurenberg et Jasmine Westphal, 

jeunes volontaires et team-leaders des chantiers concernés. La céré- 

monie a eu lieu au Palais du gouverneur de la Province de Brabant à 

Bruxelles. 

Cinq autres chantiers se sont succédé, suivant, à reculons, l’iti-

néraire historique et généalogique emprunté par la diaspora alsa-

cienne et lorraine, à savoir le Grand-Duché de Luxembourg (cime-

tière de Clausen-Malakoff), puis la Moselle française (les cimetières 

de Vantoux, Boulay et Créhange proches de Metz).

Typologie des tombes de Clausen-Malakoff

Caractéristiques générales du cimetière
Le cimetière de Clausen présente, dans sa partie basse, les caracté-

ristiques générales d’un cimetière traditionnel. Les sépultures en 

majorité garnies de simples4 stèles dressées y sont alignées plus ou 

moins chronologiquement, jusqu’à l’escalier qui conduit à la partie 

haute. Chaque sépulture du XIXe siècle ne comporte qu’une seule 

inhumation par monument. Les champs épigraphiques arborent 

des épitaphes hébraïques en respect de la tradition, mais aussi des 

données obituaires en français, signe d’une adaptation des us et 

(présentation de travaux à l’aide d’un support informatique). L’en-

seignement des rudiments d’hébreu est primordial pour que 

les volontaires parviennent progressivement à la lecture des noms, 

prénoms et dates de décès figurant sur les sépultures. Ce déchiffre-

ment constitue une motivation première pour les volontaires qui 

tentent de comprendre l’intérêt de la préservation d’un patrimoine 

linguistique. À cela s’ajoute une explication de la symbolique : les 

mains de bénédiction des cohen (prêtres), les aiguières des Lévites 

(adjoints aux prêtres), les magen (protections), et yzamel (scalpels) 

des mohels (péritomistes chargés de la circoncision) ; une présenta-

tion de l’épigraphie  : le comput biblique, la gematria (les chrono-

grammes, les acrostiches, les péricopes) ; et aussi un commentaire 

sur l’architecture. À cela s’ajoute une introduction à l’histoire des 

communautés juives de la région où se déroulent les chantiers 

(conférences proposées par des historiens locaux, des personnali-

tés communautaires, des responsables des services de l’inventaire 

– en France, Direction Régionale des Affaires Culturelles –, et 

séance de projection de films documentaires pour compléter l’in-

formation). Sont proposés également un accueil et une visite gui-

dée des journalistes qui répercutent l’information dans les jour-

naux et à la télévision. 

Enfin, le groupe part à la découverte du patrimoine juif de la ré-

gion d’accueil ainsi que de la vie communautaire juive. À travers 

des excursions et visites au sein des villes et des villages de la ré-

gion, il s’agit d’une véritable immersion dans la culture juive : vi-

sites de synagogues, musées, centres communautaires, cimetières, 

maisons de tohoroth (purification). 

Ill. 3 : Plan du cimetière dressé par les volontaires de l’ASF, chantier d’été de Clausen-Malakoff, Luxembourg, 2007.



56

Philippe Pierret 

150 ans dans ce sous-bois particulièrement exposé à la détériora-

tion résultant de l’humidité quasi permanente. 

La pierre n°20, de facture classique, de petite taille (68 x 49 x  

11 cm), au sommet arrondi, a été réalisée en grès rose des Vosges. 

Elle nous montre une épitaphe hébraïque très érodée, que l’on peut 

malgré tout dater de l’an 1836. 

Traduction : 

Ici repose / un homme intègre et droit (cf. Job 1,1) / Isaac Abraham 

Arié « un lion rugissant » (cf. Proverbes 28,15) ou « un craignant 

Dieu » (cf. Proverbes 31,30) / fils de Simon Stein (?) – la mémoire du 

juste est une bénédiction – (cf. Proverbes 10,7) / décédé la veille du 

Sabbat de sainteté / 13 Elloul 596 du petit comput (...). 

coutumes en matière d’inhumation et d’une volonté réelle d’inté-

gration de la communauté au sein de la société d’accueil. 

Pénétrant dans la partie supérieure, le visiteur est d’emblée 

frappé par la variété des styles de ces monuments5. Comme dans le 

cimetière général, les cippes, les colonnes, les obélisques et les sar-

cophages – témoignant d’une relative aisance économique et aussi 

d’une volonté d’intégration – côtoient les stèles et les pierres levées 

plus traditionnelles sur lesquelles sont gravées de belles épitaphes 

en hébreu et où figure aussi une symbolique propre. 

À l’instar des cimetières voisins de la Moselle et de la Lorraine 

françaises, les monuments sont principalement taillés dans la 

pierre calcaire, le grès vosgien, le schiste et le petit granite. La décli-

vité du terrain n’aidant pas à la conservation des pierres, environ un 

tiers des sépultures ont perdu leurs assises et sont aujourd’hui 

introuvables. 

Le champ de repos présente aujourd’hui un aspect général soi-

gné ; le terrain est recouvert d’un tapis de lierre, les sépultures sont 

bien visibles et n’ont nécessité que peu de travaux de dégagement, 

ce qui nous fait dire qu’un sondage et nettoyage ont manifestement 

eu lieu bien avant notre venue. Les plus anciennes sépultures se si-

tuent dans la partie basse du cimetière, côté droit (en direction du 

Kirchberg). La partie basse se présente comme un ensemble archi-

tectural du XIXe siècle au sein duquel les pierres levées côtoient les 

stèles, les colonnes brisées et les cippes. La première section tota-

lise quarante-deux pierres tombales. 

La « pierre levée »
Appelée aussi pierre dressée, bien que le terme prête à confusion si 

l’on songe aux menhirs et aux dolmens. Pierre tombale tradi- 

tionnelle, elle peut présenter de nombreuses variantes : soit rectan-

gulaire, soit arrondie en son sommet. L’arc de sommet peut à son 

tour être ogival, surbaissé ou surhaussé, trilobé, bombé ou déprimé, 

en accolade ou flamboyant, elliptique ou brisé, en doucine, infléchi, 

ou encore lancéolé. Une variété considérable de moulures person-

nalise la pierre levée. Les bords de celle-ci peuvent alors être  

taillés en chanfrein, en biseau, en bandeau, en cavet, en échine, en 

conge, en baguette encastrée en boudin, en scotie, en gorge, en talon 

droit, en cimaise, en doucine droite6. On les voit souvent ornées 

d’épaulettes qui ressemblent curieusement aux antéfixes des an-

tiques autels de Meguiddo (Xe siècle avant J.C.). C’est au départ  

une pierre dressée du type sumérien levée à la verticale, surtout re-

tenue par la tradition ashkénaze, et qui exprimerait l’idée de 

résurrection7. 

Trois pierres levées (n°20, n°22 et n°25) ont été mises au jour 

lors du chantier d’été ; c’est peu ! La période qui s’étend de l’ouver-

ture du site en 1817 à 1830 est anormalement sous-représentée. 

Peut-être parce que les plus anciens monuments sont des stèles en 

schiste (il n’en reste que deux !) qui ne résistent pas plus de 100 à 

Ill. 4 : Monument funéraire d’Isaac Abraham Arié, fils de Simon Stein (?) – n°20. 
Photo : © Philippe Pierret.



57

La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff

Traduction : 

Une femme estimée Madame / Roumah la fille de Jacob Ha-Cohen / 

Épouse de l’[honorable] M[onsieur] Pinhas Godchaux / décédée le 

25 Adar / et inhumée le 26 Adar / l’an 607 du petit comput / Que son 

âme soit liée au faisceau des vivants (1 Samuel 25,29). 

La découverte de ce monument, réalisée lors du sondage du terrain 

par les volontaires de l’ASF, est notable, s’agissant de l’épouse de  

Pinhas Godchaux (né à Lagrange en 1767, mort à Luxembourg en 

1851), le premier représentant de la communauté organisée de 

Luxembourg. Romaine est née à Metz en 1771, s’est mariée dans la 

même ville en 1794. Trois enfants naîtront de cette union: Marianne 

(née en 1798), Jeannette (née en 1801) et Alexandre (né en 1803)8. 

La pierre sépulcrale n°25 est brisée à sa base (55 x 56 x 12 cm). Elle est 

similaire en de nombreux aspects au monument n°22, mais nous 

paraît plus ancienne. L’épitaphe est très érodée et ne permet pas 

d’identifier le défunt ni de dater son décès. Il s’agit d’une femme au 

prénom de Ge(...) – peut-être Genendelé – fille d’un certain Juda. 

La pierre tombale n°22, réalisée dans le petit granite (71 x 49 x 11,5 cm) 

dont la partie sommitale a la forme d’un « chapeau de gendarme » – 

style en vogue sous l’Ancien Régime et qui va perdurer durant tout 

le XIXe siècle – arbore une épitaphe relativement bien conservée, 

bien que la gravure de l’hébreu soit de piètre qualité. On notera que 

le champ épigraphique est délimité par un cartouche dont les 

contours sont taillés en dépression. Dans la graphie du mot « enter-

rée » (5e ligne) se trouve une confusion orthographique : le lapicide 

a gravé la lettre caf au lieu de la lettre qof. 

Ill. 5 : Monument funéraire de Romaine Godchaux, née Cohen ou Cahen – n°22. 
Photo : © Philippe Pierret. 

Ill. 6 : Monument funéraire de Genendelé (?), fille de Juda – n°25.  
Photo : © Philippe Pierret.



58

Philippe Pierret 

La colonne 
Elle désigne généralement la pièce d’architecture – composée de 

trois parties principales, le chapiteau, le fût et la base – qui sup-

porte l’entablement et le toit d’un édifice. Cannelée ou non, de petit 

granite ou de marbre blanc, de Carrare pour la plupart, la colonne 

brisée renvoie en général au décès prématuré, à la vie subitement 

interrompue. La partie juive du cimetière en compte une variété 

impressionnante, de la plus simple à la plus classique avec tore et 

scotie, dont le fût est d’une pièce ou morcelé, avec ou sans stylo-

bate. Le monument de Marie Angèle Godchaux (1829-1854) est déli-

catement rehaussé d’une gravure représentant une fleur cassée, ac-

centuant le caractère prématuré du départ.

Ici repose notre fille bien aimée

Marie Angèle GODCHAUX

décédée le 16 octobre 1854

à l’âge de quinze ans et demi!

...................

Amis donnez un souvenir à

celle qui fût [sic] notre joie, et dont la

mort nous laisse d’éternels regrets

Traduction : 

Ici est inhumée / une femme / Madame / (…) Ge(…) fille de Juda.  

La stèle 
Si en grec le mot stèle signifie colonne et constitue un collectif re-

groupant la colonne, le cippe et la pierre plate, cette pierre érigée à 

la verticale repose sur un socle, sorte de stylobate ou soubassement 

continu, généralement du même matériau pour assurer une plus 

grande stabilité par rapport à la pierre levée, fichée simplement 

dans la terre. Elle peut être ornée de chapiteaux, ou de divers enta-

blements, tout comme la pierre levée, sur lesquels reposent plus ai-

sément des urnes, des vases, ou des flambeaux. La stèle à Clausen 

ne fait son apparition qu’à partir de la fin des années 1870. Celle de 

Julie Hanau-Goldschmidt se situe dans la partie supérieure du 

cimetière.

Ici repose le corps de 

JULIE HANAU

épouse de 

SALOMON GOLDSCHMIDT

décédée à Aspelt Gnd Dche de Lg

le 8 Juin 5636 A. M. à l’âge 63 ans

Que son âme repose en paix. 

Traduction : 

Ici est inhumée / une femme modeste et chérie / Madame Yentelé 

épouse de / M[onsieur] Salomon décédée âgée / le 17 Sivan 636 du 

petit comput / Que son âme soit liée au faisceau des vivants (1 Sam. 

25,29).
Ill. 7 :  Monument funéraire de Marie Angèle Godchaux – n°43. 
Photo : © Philippe Pierret.



59

La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff

Usages anciens et traditions 
Considérant la partie ancienne dans son ensemble, on s’aperçoit 

qu’elle reflète un univers partagé entre tradition et modernité, dans 

son architecture comme dans sa littérature. Dans la première partie 

du XIXe siècle, les pierres levées et les stèles sont largement majori-

taires. Elles témoignent d’une volonté de sobriété, d’un respect de 

la tradition religieuse. L’inhumation à Clausen est encore stricte-

ment individuelle9. Ce ne sera plus le cas pour la partie supérieure 

du cimetière aux inhumations plus tardives. 

En hébreu et dans son sillon, la gematria et le comput biblique, 

les roshei tevoth sont encore bien présents. Sur les 42 épitaphes ré-

pertoriées, 27 sont encore gravées en hébreu unilingue et bilingue 

(assorties du français). D’un point de vue littéraire, l’épitaphier hé-

braïque présente une grande disparité : soit on rencontre des com-

positions très sophistiquées10 comptant jusqu’à 14 lignes, soit on se 

trouve en face de données obituaires minimales, sans caractérisa-

tion particulière11. 

Les épitaphes les plus traditionnelles du XIXe siècle ont conser-

vé à Clausen comme dans nombre de communautés voisines une 

multitude de détails scripturaires, conformes aux usages antiques 

et médiévaux. Parmi ces usages en matière d’épigraphie notons 

l’utilisation d’abréviations et d’acronymes, roshei tevot u-qitsurim. 

Utilisée par souci d’économie sur les différents champs épigra-

phiques, l’abréviation procure aussi un degré de confidentialité. 

C’est en quelque sorte un statut réservé aux initiés. La Mishna au 

traité Shabbat 12,5 décrit les règles du notarikon (terminologie)  

à partir de lettres initiales, de points au-dessus des lettres, lors-

qu’elles ont valeur de chiffre, d’apostrophe derrière une lettre et de 

double apostrophe entre deux lettres pour les acronymes. Le Tal-

mud use des abréviations comme procédé mnémonique, les abré-

viations font aussi partie des trente-deux règles d’herméneutique 

(voir encadré). 

Les roshei tevot 12  
Littéralement « têtes de mot » ou initiales, il s’agit pour nos 

épitaphes luxembourgeoises de l’abréviation d’un nom, d’un 

titre, d’un mot ou groupe de mots. Parmi les plus courantes 

dans le cimetière de Clausen on trouve : 

L’abréviation d’un titre, d’une fonction ou d’un statut 
 (resh), pour rabbi, généralement traduit par Monsieur ;  

; pour Madame (marat) מ’’

; « d’ascendance « cohanique (cohen tsedek) ב’’צ

 (morénou vé-rabenou ha-rav Rabbi), notre maître et  

rabbin Monsieur ; 

Le cippe 
Le cippe est, à l’origine, une demi-colonne sans chapiteau que l’on 

élevait sur les tombeaux. Ce type de monument est inspiré de l’An-

tiquité romaine, souvent surmonté d’un chapiteau typique, avec ou 

sans acrotère, parfois orné d’antéfixes aux quatre angles. Un 

exemple est le monument de Brunette Hayem (1807-1856), veuve de 

Philippe Mayer Lévy, taillé par les frères Werner de Grevenmacher 

(inv. n°16). 

À la mémoire de

Brunette HAYEM

veuve de

Philippe Mayer Lévy

décédée à Schleifmühl le 5 juillet 1856

âgée de 63 ans

Bonne épouse et bonne mère pieuse et charitable

Elle sera éternellement regrettée par ses enfants

et par ceux qui l’ont connue

R. I. P.

Werner Frères à Grevenmacher

Ill. 8 : Monument funéraire de Brunette Hayem – n°16. 
Photo : © Philippe Pierret.



60

Philippe Pierret 

Dès le milieu du XIXe siècle, très progressivement, les cippes, les  

colonnes, brisées ou non, et autres types de monuments font leur 

apparition. La diversité architecturale, l’éclosion de détails décora-

tifs et symboliques qui surviennent de l’extérieur ne sont pas sans 

rappeler les concessions du cimetière chrétien. La présence de l’hé-

breu chez les femmes d’abord, chez les hommes ensuite, s’ame-

nuise au profit du français. De la même manière que sur les monu-

ments, les documents d’archives font ressortir que Sarelé, Fogelé, 

Brendelé ou Roma s’appellent désormais Rose, Brunette, Ermance 

ou Adèle. Cerf, Isaac, Salomon, Jacob, Ouri et Moïse, sont peu à peu 

remplacés par Charles, Edouard et Philippe. 

Sur base des travaux scientifiques réalisés dans le cadre de l’in-

ventaire épigraphique et numérique du cimetière juif d’Arlon15, il 

reste à épuiser les dépôts d’archives consistoriales et nationales, 

afin de pouvoir compléter les données obituaires de l’épitaphier du 

cimetière luxembourgeois. Les archives nationales d’abord, les ar-

chives municipales ensuite, renferment nombre d’archives an-

ciennes, dont les premières listes de résidents juifs de la région16. 

Des Juifs d’Arlon au cimetière de 
Clausen-Malakoff

Dès la fin du XVIIIe siècle, plusieurs familles juives en provenance 

de la Lorraine ont « transité » à Luxembourg avant de faire souche  

à Arlon. Quelques familles « luxembourgeoises » sont donc aussi 

intimement liées aux premiers « Arlonais17 » par des réseaux fami-

liaux et commerciaux. Depuis le début du XIXe siècle, les Juifs d’Ar-

lon se faisaient probablement inhumer au cimetière de Clausen 

comme nous l’avons démontré supra pour trois « Arlonais ». Parmi 

ceux-ci, on trouve les familles Cahen, Fix et Godchaux pour ne citer 

que les plus connues :

                                      

Monument funéraire de Salomon Cahen (1826-1849)

Ici repose

Salomon CAHEN

décédé à Arlon

le 16 janvier 1849

à l’âge de 23 ans

Fils du marchand de chevaux Lazard Cahen (né à Budange en 1787, 

mort à Arlon en 1861) et de son épouse Brentil (sic) Brendel Jacob 

(née à Bionville, département de la Meurthe et Moselle, en 1784, 

morte à Arlon en 1882). On ne sait pas grand-chose sur la famille de 

Salomon Cahen, si ce n’est qu’il eut trois frères. Abraham et Emile 

partirent exercer la profession de marchand de chevaux à Rouen, 

Joseph (1816-1903), son aîné de dix ans, épousa en premières noces 

; président et chef de la communauté (parnas u-manhig) פו’’ם

 adjoint aux Lévites, appelé aussi (segan ha-levyiah) סג’’ל

vice-cohen ; devenu aussi le patronyme Segal. 

Les abréviations calendaires 
 ; le sabbat de sainteté (shabbat qodesh) ש’’ק

; la veille du sabbat de sainteté (erev shabbat qodesh) עש’’ק

 ; du premier Adar (Adar-rishon) אדד א’’

 selon le petit comput, sans mentionner les (lifrat qatan) לפ’’ק

milliers ; 

 selon le grand comput, en mentionnant les (lifrat gadol) לפ’’ג

milliers ;

 ,selon le comput de la création du monde (li-veriat olam) ל’’ע

calculé d’après les tables généalogiques de la Bible par José 

ben Halafta13. 

Le chronostichon ou chronogramme est une composition littéraire 

réalisée de telle sorte que les lettres qui ont une valeur chiffrée en 

hébreu forment l’année du décès14. 

Selon les sages, les nombres de la Bible ont un sens mystique, ce 

qui a permis le développement d’une forme d’exégèse biblique, la 

gematria. Ainsi, les lettres hébraïques prennent-elles valeur numé-

rique et les nombres s’écrivent-ils comme combinaisons de lettres. 

Le nombre sept, très courant, rappelle le jour du Shabbat, la sep-

tième année sabbatique, les sept jours des fêtes de Pessah et  

Soukkot. Le nombre dix, les dix commandements, la dîme pour les 

pauvres et les Lévites. Le nombre douze est également repris régu-

lièrement, faisant référence aux douze mois de l’année, aux douze 

fils de Jacob et aux douze tribus. Cette forme de réflexion trouvera 

son plein épanouissement dans les milieux kabbalistes. 

Les dates de décès transcrites en lettres hébraïques – générale-

ment précédées du jour et du mois, parfois aussi de la parashah ou 

péricope, et comptées depuis la création du monde – font égale-

ment partie du répertoire des traditions très anciennes. Ce sont les 

maîtres rabbiniques qui ont inauguré ce style. Il existe deux princi-

paux computs, le petit comput composé de quatre lettres hé-

braïques ayant chacune valeur de chiffre, sans indication du millé-

naire, et le grand comput, où la lettre « h » (hé), renvoie au chiffre 

cinq pour le sixième millénaire. 

« Piété et tradition » sont les deux premières épithètes qui ca-

ractérisent le corpus luxembourgeois. Qu’elles soient religieuses ou 

profanes, littéraires ou purement identitaires, les épitaphes tra-

duisent un respect constant du défunt, associé au désir profond de 

perpétuation de sa mémoire. Les bribes de citations bibliques, tal-

mudiques et exégétiques gravées dans le minéral, relatent mutatis 

mutandis le sentiment religieux des membres endeuillés. 



61

La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff

Traduction : 

La jeune fille non mariée mademoiselle / Sarelé fille de l’honorable 

notre maître Monsieur David Fix s’en est allée à son monde le lundi 

9 / Tevet 593 du petit comput (31/12/1832) / Que son âme soit liée au 

faisceau des vivants (1 Samuel 25,29). 

La fille de David Fix et Rose Abraham, Charlotte, est née à Bourbonne-

les-Bains (Haute-Marne) en 1809. La famille Fix qui a essaimé en Bel-

gique, en France et aux États-Unis pourrait être originaire du village 

de Fixem en Moselle. Les militaires Louis Ferdinand Fix (né à Luxem-

bourg en 1829, mort à Washington en 1893), Henri Constant (né à 

Luxembourg en 1831, mort ?) et Joseph Augustin (né à Arlon en 1833, 

mort à Louvain en 1911) sont apparentés au couple Fix-Abraham. En 

effet, Joseph Fix (né à Bourbonne-les-Bains en 1804, mort à Paris en 

1877), capitaine d’infanterie qui prit part aux combats de Malines, 

Berchem et Anvers (octobre 1830) était l’oncle des trois militaires. 

Monument funéraire de Cerf Godchaux (1807-1843)
 

Ici repose
Cerf GODCHAUX

Ancien juge au tribunal
de Iere Instance de la ville de

Charleroi [...]
Procureur du Roi [...]
décédé à Schleifmuhl

à l’âge de [...] ans
Homme vertueux [...] magistrat

intègre, il laisse [...] inconsolable
Priez pour lui !!!

Rose Fribourg et en secondes noces Agathe Israël. Les témoins de 

son décès Moïse Sichel, négociant à Arlon, âgé de 26 ans, et Nicolas 

Absinthe, sans profession, âgé de 37 ans, semblent confondre le  

lieu-dit de Budange avec celui du village de Buding (département de 

la Moselle). 

Monument funéraire de Charlotte Fix (1809-1832)

(Verso)

Ici repose

Charlotte

FIX Fille de

David FIX et de

Rose ABRAHAM

Ill. 9 : Pierre levée (brisée) en petit granite de Salomon Cahen – n°12. 
Photo : © Philippe Pierret.

Ill. 10 : Pierre levée en grès vosgien de Charlotte Fix, avec une épitaphe bilingue  
recto et verso, hébreu-français – n°2. Photo : © Philippe Pierret.



62

Philippe Pierret 

1	 Cette entité est un néologisme du domaine économique, habituellement 
appelée Saar-Lor-Lux-Palatinat-Wallonie, totalisant plus de 11 millions d’habitants, 
partagés entre la culture latine et germanique. Nous nous référons dans notre cas 
aux pôles scientifiques que sont les universités de Trèves (D), Metz (F), Nancy (F) et 
Luxembourg (L). 

2	 L’accompagnement s’est fait en l’occurrence par l’auteur de la présente contri-
bution, historien des religions et des systèmes de pensée, qui a assuré au MJB la 
fonction de conservateur, responsable des collections textiles et des publications 
scientifiques de 1999 à 2015, et par Olivier Hottois, licencié en archéologie et 
conseiller scientifique au MJB.

3	 Philippe Pierret, Ces pierres qui nous parlent. Mémoires juives et patrimoine 
bruxellois : la partie juive du cimetière du Dieweg au XIXe siècle. Bruxelles : Éditions 
Didier Devillez, 1999 ; idem, Mémoires, mentalités religieuses, art funéraire :  
la partie juive du cimetière du Dieweg à Bruxelles (XIXe-XXe siècles). Paris : Collect. 
REJ /Louvain : Peeters, 2005 ; idem, Une mémoire de pierre et de tissu. Contribu-
tions à l’histoire sociale et religieuse du judaïsme arlonais au XIXe siècle (Annales 
de l’Institut Archéologique du Luxembourg, 136). Arlon : Institut Archeologique du 
Luxembourg, 2005.

4	 La symbolique juive est absente : point d’aiguière de Lévite, de mains de 
bénédiction des cohen ou de magen-David (étoile), dans la partie basse. Ce ne 
sera plus le cas dans la partie supérieure qui accueille les inhumations des années 
1880 à 1900.

5	 Pour une typologie des pierres tombales juives au XIXe siècle, voir Pierret,  
Ces pierres qui nous parlent, p. 125-130. 

6	 Marc Crunelle, Vocabulaire d’architecture. Bruxelles : Atelier Crunch, 1995,  
p. 8-12.

7	 Sur les antiques stèles du judaïsme, on se référera à l’article d’Alfred Grotte, 
Tombstones, in : The Universal Jewish Encyclopedia. New York : The Universal  
Jewish Enyclopedia Inc., 1941, vol. 10, p. 265-267.

8	 Micheline Gutmann et Jackie Martin, La famille Bonn de Metz et Nancy, in : 
GENAMI 31 (2005), p. 6-10.

9	 En particulier les hautes stèles de style néo-gothique en forme d’autel catho-
lique, caractéristiques des régions influencées par la Renaissance allemande au 
XIXe siècle.

10	 Comme il s’agissait d’une nécropole privée, il ne fallait pas d’autorisation 
particulière du Conseil communal pour une épitaphe plus développée.

11	 La gravure des épitaphes hébraïques est très diversifiée et d’inégale valeur, 
nombreuses fautes de graphie, démontrant clairement la main de lapicides 
non-hébraïsant. 

12	 Gérard Nahon, Inscriptions hébraïques et juives de France médiévale. Paris : 
Les Belles Lettres, 1986 ; Frowald Gil Hüttenmeister, Abkürzungsverzeichnis he-
bräischer Grabinschriften (AHebG).  
Francfort : Mohr Siebeck, 1996 (1ère éd.). 

13	 Jacob Liver et Israel Moses Ta-Shma, Genealogy in the Bible, in : Encyclopædia 
judaica 7 (2007), p. 377-383 ; Daniel Sperber, The Seventy Nations, in : Encyclopæ-
dia judaica 14 (1978), p. 882-886. 

14	 Abraham Shinedling, Epitaphs, in : The Universal Jewish Encyclopedia 4 
(1969), p. 137-140. 

15	 Pierret, Une mémoire. 

16	 Claude Marx, Marc Cukier et Jean-Claude Muller sont occupés à la publication 
de l’ensemble des épitaphes du cimetière.

17	 Cf. liste des 35 personnes décédées à Arlon entre 1818 et 1854 que nous 
avons publiée dans Pierret, Une mémoire, p. 53.

18	 Le chantier de restauration de l’ASF (été 2007) n’aurait pu voir le jour sans 
l’aide et la collaboration de nombreuses personnes que nous ne pouvons pas 
citer ici. Nous tenons pourtant à remercier, à cet égard, MM. Guy Aach et François 
Moyse, Présidents du Consistoire et de la communauté Israélite de Luxembourg ;  
M. Claude Marx, membre du Consistoire et responsable du cimetière ; M. Marc 
Cukier, qui nous a aimablement proposé ses services pour la traduction des 
épitaphes hébraïques et qui est venu à plusieurs reprises faire des relevés épigra-
phiques de la partie supérieure du cimetière.

Cerf Godchaux est né à Luxembourg en 1807 et décéda inopinément 

chez ses parents à Schleifmühle (Luxembourg) à peine âgé de 36 ans. 

Il est apparenté à Pinhas Godchaux (né à Manom en 1771, mort à 

Luxembourg en 1851), graveur et « essayeur du bureau de garantie 

des matières d’or et d’argent », un des premiers dirigeants commu-

nautaires (commissaire de la synagogue consistoriale) installé à 

Luxembourg. En effet, son frère Lion est le père des industriels 

Geutschlick et Samson qui feront prospérer les draperies de 

Schleifmühle. 

Conclusion 

L’histoire de la communauté juive de Luxembourg, à la fois citadine 

et contadine, est proche en bien des aspects de celle des Juifs de la 

Grande Région. Notre recherche, tant sur le terrain que dans les dé-

pôts d’archives frontaliers, bien que balbutiante, prétend s’inscrire 

dans une collaboration scientifique transfrontalière de longue 

durée. 

Le trésor lapidaire de l’épitaphier luxembourgeois reste à tra-

duire et à publier dans son entier18. Ceci nous incite à considérer 

l’histoire socio-religieuse de cette communauté juive dans le para-

digme plus vaste de l’histoire des mentalités au XIXe siècle, et, par-

tant, à découvrir les attitudes de nos prédécesseurs devant la vie, 

devant la mort. Il est donc primordial que des chercheurs locaux is-

sus d’univers scientifiques aussi différents que complémentaires 

puissent poursuivre les recherches sur la seconde section (partie 

supérieure) du cimetière de Clausen, son architecture, sa symbo-

lique, sa littérature. 

Enfin, gageons que les générations à venir sauront suivre le 

chemin tracé par leurs aînés et ainsi poursuivre patiemment l’in-

ventaire du « dernier » cimetière, dit de Bellevue, ouvert en 1884 

dans le quartier résidentiel du Limpertsberg. 

  



63

Begräbnisstätten als Spiegelbild der Mentalitäten, Traditionen und 

Jenseitsvorstellungen haben sich bei den luxemburgischen Aus-

wanderern in den Vereinigten Staaten lange gehalten. Wo immer 

möglich, haben sie an überliefertem Brauchtum festgehalten. In 

den Mittleren Westen haben sie demzufolge verschiedene Denk-

malmodelle mitgebracht, die sich gegenüber dem in Amerika vor-

herrschenden Typus des headstone abheben.1

Wie bei allen ethnischen Gruppen ist das Brauchtum einer Mi-

norität, inmitten einer großen ‚Mainstream‘-Bevölkerung, ver-

schiedenen Dynamiken ausgesetzt. Bei den Gräbern und der Fried-

hofskultur sieht man die Dualität zwischen Kontinuität und 

Wandel, Tradition und Erneuerung, kultureller Erhaltung und Assi-

milierung. So eignen Gräber sich hervorragend zum Studium des 

Wandels der ethnischen Verhaltensmuster in der amerikanischen 

Kultur.2

Streng genommen gibt es keinen luxemburgischen Friedhof in 

‚Reinkultur‘ im Mittleren Westen. Zwar gibt es Ansiedlungen, wo 

fast nur Luxemburger wohnten, doch diese ließen sich in Gegen-

den nieder, in denen andere Bevölkerungsgruppen mit ähnlicher 

Sprache und/oder katholischer Religion lebten. Wenn auch der lu-

xemburgische Auswanderungssaldo des 19. Jahrhunderts bemer-

kenswert hoch war,3 ist doch der Anteil der Luxemburger an der 

amerikanischen Bevölkerung verschwindend gering, und so finden 

sich auf den ‚luxemburgischen‘ Friedhöfen auch Gräber von Aus-

wanderern aus Nachbarländern oder von katholischer Konfession. 

Durch die Weiterwanderung nach Westen und den Generati-

onswechsel haben sich die Luxemburger Spezifitäten in der Fried-

hofskultur weiter aufgelöst und heute kann man die Gräber der 

Nachkommen der Luxemburger Auswanderer nicht mehr von de-

nen anderer Amerikaner unterscheiden.

Im Gegensatz zur Sprache, die fast ganz verschwunden ist, sind 

die Grabmäler, neben verschiedenen Essgewohnheiten in ländli-

chen Gegenden, ein sichtbares und überlebendes volkskundliches 

Element, das seiner umfassenden Bearbeitung harrt.

Besitzverhältnisse

In ländlichen Gegenden waren die Pfarreien Besitzer der konfessi-

onsgebundenen Friedhöfe. Oft wurde das Land der Kirche ge-

schenkt. In St. Donatus, Iowa, wurden 40 acres Land (16 ha) 1850 

von den zukünftigen Pfarrangehörigen gekauft; 2 acres wurden zu-

sätzlich von Adam Tritz gestiftet.4 Der Friedhof wurde im Hang hin-

ter der Kirche angelegt.

Letzte Heimat in der Fremde
Luxemburger Auswanderergräber im Mittleren Westen

Jean Ensch

Abb. 1: Grabkonzessionen auf dem St. Donatus-Friedhof. Auszug aus Flammangs 
Manuskript (S. 95). Foto: © Dan Burns, Dubuque. 



64

Jean Ensch

Auffallend ist an amerikanischen Friedhöfen, dass die Gräber nicht 

von einer Steinbordüre eingefasst sind, sondern gewöhnlich nur 

am Kopfende einen Grabstein (headstone) haben. Keine Schotteral-

leen, sondern Rasenanlagen prägen das Bild. Diese sind großzügig 

und weiträumig angelegt, was auch die Pflege mit dem Rasenmä-

hertraktor erleichtert. In Städten erinnern sie eher an Parkanlagen, 

landscaped lawn. Die Hauptalleen und Zufahrtswege sind breit, und 

der Zugang mit dem Kraftfahrzeug ist gang und gäbe.

Im Folgenden soll diese US-amerikanische Grablandschaft be-

schrieben werden, mit besonderem Augenmerk auf luxemburgi-

sche Abweichungen oder Spezifitäten. 

Material und Typologie

Holz
Die ersten Pioniergräber bestanden aus einem schlichten Holz-

kreuz. Spätere Holzkreuze waren meist nur ein Provisorium, bis 

das definitive Grabmonument mit den Inschriften fertiggestellt 

war. Wo Holzkreuze blieben, sind diese schon längst Opfer von Ver-

witterung und Fäulnis geworden. Ein noch 1981 auf dem Friedhof 

von St. Donatus gesichtetes Grabmonument aus Holz ist inzwischen 

entfernt und im lokalen Pfarreimuseum untergebracht worden. 

Stein
Behauener Naturstein oder eventuell Kompositmaterial sind das 

bevorzugt benutzte Material zur Erstellung der Grabmonumente. Es 

wurde nicht immer örtlicher Stein benutzt. In den weiten Ebenen 

des amerikanischen Westens waren Steinbrüche eher selten. Auch 

In Rollingstone, Minnesota, stiftete gegen 1860 der aus Heffingen 

ausgewanderte Peter Stoos das Bauland für die Holy Trinity Church 

und den dahinter gelegenen Friedhof.5

In größeren Ortschaften und Städten gibt es sowohl Kirchen-

friedhöfe als auch weltliche Gemeindefriedhöfe.

Entgegen den Luxemburger Gepflogenheiten, wo bis auf wenige 

Ausnahmen Besitz und Verwaltung der Begräbnisstätten den Ge-

meindeverwaltungen anheimgestellt sind, befinden sich im westli-

chen Amerika kleinere Friedhöfe auf privaten Grundstücken; dies 

bedingt durch eine weniger bindende Gesetzgebung sowie auch 

durch die großen Entfernungen und die strengen Wetterbedingun-

gen im Winter, welche eine rechtzeitige Beerdigung in der nächst-

gelegenen Siedlung erschwerten.

Lage und Umfriedung

Im Mittleren Westen befinden sich die Friedhöfe in der Nähe der 

Kirche; in Städten können sie getrennt von der Kirche sein, sofern 

sie nicht konfessionslos oder ethnisch sind. In Chicago, Illinois, 

mussten in den Jahren 1850-1860 sowohl aus hygienischen  

Gründen als auch wegen des steigenden Bedarfs an Bauland im 

Ortsinnern alle bestehenden Kirchhöfe außerhalb der Stadtgrenzen 

angesiedelt und die Toten umgebettet werden. Nach dem Sezessi-

onskrieg gab es in der Diözese Chicago nur drei große katholische 

Friedhöfe, welche von den jeweiligen Einwanderungsgruppen be-

vorzugt wurden: Calvary (Iren), St. Boniface (Deutschen) und St. 

Adalbert (Polen), bevor zwischen 1885 und 1905 noch sieben weite-

re größere Begräbnisstätten eingerichtet wurden.6 Die vor 1885 ver-

storbenen Luxemburger finden sich deshalb meistens auf dem St. 

Bonifatius-Friedhof. Später ankommende Luxemburger siedelten 

vorwiegend in den nördlichen Vororten; dort wurde 1863 die lu-

xemburgische Pfarrei St. Henry nebst eigenem Friedhof geweiht.7 

Sie lag an der Kreuzung der Devon und Ridge Avenues, hieß seit 

1977 Angel Guardian Croatian Church und trägt seit 1988 den Na-

men Blessed Aloysius Stepinac Croatian Catholic Mission. 

In ländlichen Gegenden sind die Friedhöfe sehr oft ohne Um-

friedung und gehen von gepflegtem Rasen in die Maisfelder oder 

den Spiel- oder Sportplatz über. Noch 1872 monierte Nicholas Gon-

ner das Anbringen eines Zaunes sowie die Nähe zur Kirche, damit 

„der Kirchhof in Landgemeinden seine alte Stelle als solche wieder 

einnehme“8.

In St. Donatus wurde 1859, mit dem Antritt der Pfarrstelle durch 

Michel Flammang, ein Zaun errichtet, welcher heute nur noch zur 

nördlichen Hügelseite besteht, die von einer Schafherde beweidet 

wird. Flammang erklärt in seiner Chronik, „daß auch der Gottes-

acker mit einer temporären Fenz umgeben und ausgelegt wurde 

und auch das Kirchenland ausgefenzt wurde.“9
Abb. 2: Grabsteine von drei Nospelter Auswanderern (Alvada, Ohio).  
Foto: © Jean Ensch. 



65

Letzte Heimat in der Fremde

Gusseisen
Gusseiserne Kreuze finden sich vereinzelt auf jedem Friedhof. Häu-

figer kommen sie vor, wo ein geschickter Schmied unter den Aus-

wanderern war, oder wenn eine Gießerei in der Nähe war. So zum 

Beispiel die Gilson Foundry in Port Washington, Wisconsin, deren 

Gründer das handwerkliche Können von Colmar-Berg mitgebracht 

hatte. „A tradition brought to America by the Germans was that of 

marking grave sites with iron crosses.“11 In Luxemburg eher selte-

ner, findet man jedoch gusseiserne Gräber z. B. in Fischbach, wo 

von 1740-1857 Eisen verhüttet wurde.12 

konnte das vor Ort verfügbare Gestein zu weich oder zu hart sein. 

So gab es im Stearns County, Minnesota, wohl Granitsteinbrüche, 

welche einen unverwüstlichen Stein hervorbrachten, jedoch war 

dieser zur Bearbeitung von Grabreliefs und Inschriften mit den  

damaligen Werkzeugen völlig unbrauchbar, so dass der Stein von 

auswärts als Rohmaterial oder Fertigware herbeigebracht werden 

musste.

Ohne Überraschung ist das Kreuz das Hauptelement des Grab-

steines, entweder freistehend oder als Motiv auf dem Grabmonu-

ment angebracht. 

Vertikal am Kopfe des Grabes stehen sehr häufig Tafeln (slabs/

tablets), und das in den verschiedensten Formen, rechteckig mit ge-

krümmtem oder spitzem Tympanon. Darauf befinden sich, neben 

den üblichen Symbolen, auch die Namen und Lebensdaten des Ver-

storbenen. Die nach oben zeigende Krümmung oder Spitze symbo-

lisiert den Weg der Seele zum Himmel.

Obelisken sind ebenfalls ein sehr beliebtes Motiv der amerika-

nischen Gräberlandschaft. Die Obelisken stellten im alten Ägypten 

die steingewordenen Strahlen des Sonnengottes dar und sind als 

Symbol für ewiges Leben und Wiedergeburt zu deuten. In der Bun-

deshauptstadt besteht das Washington Monument aus einem 169 

Meter hohen Obelisken. Luxemburger benutzten diese Form eher 

selten, und dann meistens in Städten; sie bevorzugten traditionelle 

christliche Motive.

Monolithische Steinblöcke finden sich häufig bei Familiengrä-

bern, auf welchen neben einigen Verzierungen und Symbolen nur 

der Familienname eingemeißelt ist. Sie gehen einher mit individu-

ellen ebenerdigen Tafeln oder knapp herausragenden Steinen, wor-

auf dann die Namen der einzelnen Verstorbenen stehen. 

Bildliche Darstellungen als Skulptur und Relief sind eine der 

persönlichsten Formen der Trauer, seien es religiöse Motive (Chris-

tus, Engel, Heilige, trauernde Figuren) oder Kinder. Durch die har-

ten Bedingungen des Pionierlebens sowie aufgrund der mangeln-

den medizinischen Versorgung war die Kindersterblichkeit hoch 

und Kindergräber entsprechend häufig. 

Baumstümpfe mit rauer Rinde, welche von der Mitte des 19. 

Jahrhunderts bis zum Beginn des Zweiten Weltkriegs in Mode wa-

ren, symbolisierten mit abgebrochener Krone oder abgesägten Äs-

ten ein jäh unterbrochenes Leben. Sie stammten aus den Steinbrü-

chen von Bedford, Indiana, deren Sandstein einfach zu behauen 

war. Die Modelle konnte man aus Katalogen bestellen (z. B. „Rustic 

Monumental Designs“ der John E. Rowe Company von Bedford). Es 

gab sie in Ausführungen verschiedener Größe, von 30 cm bis über 3 

Meter. Auch andere Elemente, die alle wie aus Holz gefertigt aussa-

hen, konnte man bei dieser Gesellschaft bestellen (planters, chairs, 

benches, crosses, footstones).10

Abb. 3: Gusseiserne Grabkreuze in Lake Church, Ozaukee Co., Wisconsin.  
Foto: © Jean Ensch.

Abb. 4: White Bronze-Grabmal in St. Donatus, Iowa. Foto: © Jean Ensch.



66

Jean Ensch

White Bronze
White Bronze oder Zink war ebenfalls ein Material, das, wenn auch 

seltener, zur Verwendung kam. Obschon keine Bronze, war die Be-

nennung durch den Hinweis auf das edle Material wohlklingender. 

Mit der Zeit nahmen diese Grabmonumente eine grau-blaue, durch 

Oberflächenoxidation bedingte Färbung an. Sie waren natürlich 

resistenter als solche aus Eisen. White Bronze-Monumente, welche 

am Übergang des 19. zum 20. Jahrhundert populär waren, glichen 

einem massiven Granit- oder Marmorgrabstein, waren in Wahrheit 

jedoch hohl. Auch diese Denkmäler konnte man mit Vorgaben für 

die Inschrifttafeln aus den Katalogen der American White Bronze 

Company in Bridgeport, Connecticut, oder bei ihrer Zweignieder-

lassung in Detroit, Michigan, bestellen. 

Über diese hohlen Monumente kursieren die wildesten Erzäh-

lungen, etwa, dass sie während der Prohibitionszeit als Versteck für 

illegal erzeugte Alkoholika dienten, indem man die Schrifttafel ab-

montierte und sie dann nach dem Einräumen der verbotenen Ware 

wieder anbrachte. Welcher Gesetzeshüter würde schließlich nach 

‚moonshine‘ (Schwarzgebranntem) auf dem Friedhof suchen?13 

Die oben erwähnten Baumstumpfimitate, wie auch die Metall-

hohlkörper, waren Massenware, die man durch Inschriften perso-

nalisieren konnte. Vor Ort brauchte der Steinmetz oder Bauunter-

nehmer dann nur den Fundamentsockel herzurichten.

Wo alte Grabsteine erneuert werden, werden sie vielfach durch 

Granit ersetzt, welcher dauerhafter ist und sich heutzutage leichter 

maschinell bearbeiten lässt. Die bestehenden Inschriften werden 

oftmals integral übernommen. Sie werden backdated oder postdated 

tombstones genannt. Bei deutschem Text passieren hier manchmal 

Lesefehler, weil die Nachkommen bzw. Steinhauer die Sprache 

nicht mehr beherrschen. Es muss aber auch erwähnt werden, dass 

die ursprünglichen Steine häufig fehlerhafte, phonetische Schreib-

weisen enthalten (siehe Arend aus Kehlen, Abb. 6).

Inschriften, Verzierungen

Sprache
Bei älteren Grabsteinen wird oft die deutsche Sprache verwendet, 

sowohl was die Angabe der Personalien als auch der Gebetstexte 

oder Bibelzitate betrifft. Deutsch wird auch bei der Erneuerung des 

Grabsteines gebraucht, wenn auch manchmal mit Kopierfehlern. 

Heute sind die Texte durchwegs auf Englisch und gewöhnlich auch 

kürzer gehalten. 

Auch typografisch unterscheiden sich die Inschriften der ersten 

Auswanderergräber von den heutigen. Bei deutscher Sprache wur-

de zuweilen, wenn auch nicht immer, die Frakturschrift gebraucht. 

Auch war das Schriftbild komplexer: Strichstärke mit Haar- und 

Grundstrich, Schattenachsen, Serifenschrift, Gebrauch verschie- 

dener Schriftschnitte (mager, fett, kursiv) oder Fonts. Heute sind 

die Schriften durchweg standardisierter, normalisierter, was auf 

die mechanische Bearbeitungsweise zurückzuführen ist. 

Symbole
Eine Auswertung der von dem Verfasser im Jahre 1981 gemachten 

Fotoserie der alten Grabsteine des Friedhofs von St. Donatus ergab 

Symbole und Motive,14 die sich vielfach auch auf den damals in Lu-

xemburg errichteten Grabsteinen finden; bemerkenswert ist aller-

dings die hohe Anzahl von Abbildungen von Heiligen und Namens-

patronen (dies nicht nur auf dem Friedhof von St. Donatus).

Heilige
Heilige, meistens Namenspatrone (Petrus, Michael, Donatus, Niko-

laus u. a.) findet man, mit ihren üblichen Attributen, sowohl als 

Steinrelief wie auch als freistehende Statue auf dem Grabmal.15 Man 

trifft sie in Luxemburg selten auf Grabsteinen an. Häufiger kommt 

der Namenspatron der Stifter auf dem Schaft der Wegkreuze vor. 

Tafel 1: Gestaltungsmerkmale der Luxemburger Gräber auf dem Friedhof von  
St. Donatus (Erhebung 1981 / n = 280).  

Kreux, Kruzifix	 250

Pflanzen, Blumen	 69

Christus-Monogramm	 29

Heiliger, Namenspatron  	 24

Lamm  	 23

Rosenkranz 	  9

Engel 	 9

Herz 	 7

Namensinitialen 	     5

Buch, Bibel  	   4

Krone 	   3

Anker 	 2

betende Hände 	     2

Händeschütteln 	     2

zeigende Hand  	     1

Hand mit Rose 	 1

Wappenschild 	 1

Öllampe 	 1

Kelch 	 1

Trauerweide 	 1

Vögel, Tauben 	 1



67

Letzte Heimat in der Fremde

Letztere Form der Volksfrömmigkeit wiederum gibt es nicht in den 

Luxemburger Auswanderersiedlungen. Haben die Auswanderer die 

Gepflogenheit der Darstellung des Namenspatrons auf Wegkreuzen 

vielleicht in einer ähnlichen Form auf die Grabsteine projiziert? 

Luxemburger Motive
Neben der Erwähnung des Geburtslandes oder des Geburtsortes 

konnten wir noch vaterländische Motive ausmachen, wie 

- den Luxemburger Wappenlöwen auf dem Gonner-Denkmal und 

auf dem Sammelgrab für mittellose Mitglieder des sogenannten 

Luxemburger Bruderbundes;

- den Umriss des Luxemburger Landes auf dem Grab von Nicholas 

Flam in St. Henry’s, Chicago.

Neue Motive
Heute sieht man häufig eine Abkehr vom Traditionellen. Auf der 

Vorderseite des Steins wird neben dem Kreuz, anstelle eines mehr 

oder weniger stilisierten Blumendekors, eher ein persönlicheres 

Bildmotiv gesetzt, welches an das Leben des Verstorbenen erinnert 

(Beruf oder Hobby). Dies im Gegensatz zu Luxemburg, wo das Ge-

setz wie auch die örtlichen Friedhofsverordnungen die Art der zu-

gelassenen Inschriften und Grabornamente strenger regeln, auch 

wenn solche Motive neuerdings geduldet werden. So findet sich 

auf dem Grabstein von Major Arnold Hengtgen der US Army 

(1917-1999), von Luxemburger Abstammung, auf dem St. Felix-

Friedhof in Wabasha, Minnesota, eine Abbildung des NASA Space 

Shuttles.16 Aus einer Betonung des Todes wird eine Betonung des 

Lebens des Verstorbenen.17 

Pflege

Mit der Zeit fallen die in den Boden gesetzten Tafeln um oder bre-

chen. Wenn auch ein Friedhof mit gepflegtem Rasen hübsch anzu-

sehen ist, bleibt jedoch das Risiko, dass beim mechanisierten Ra-

senmähen die eine oder andere Platte in Mitleidenschaft gezogen 

werden kann.

Gebrochene oder gestürzte Tafeln werden nicht unbedingt ent-

fernt, sondern flach in den Rasen gebettet. Andere werden wieder 

aufgerichtet und die Basis in einem Betonsockel eingefasst (siehe 

Grabsteine der Nospelter in Alvada, Abb. 2). 

Nicht immer jedoch bleiben die alten Grabsteine, ja sogar der 

ganze Friedhof erhalten. Die als „Great Removal“ bekannte Umbet-

tung in Chicago wurde bereits erwähnt. Als um 1880 ein neuer ka-

tholischer Friedhof außerhalb von Dubuque, Iowa, errichtet wurde, 

geriet der alte, auf einer Anhöhe gelegene Diözesanfriedhof (Third 

Street Cemetery oder auch St. Gabriel’s Cemetery) in Vergessenheit. 

Viele Tote wurden jedoch nicht umgebettet, und die Stätte wurde 

Abb. 5: Hl. Petrus-Statue, St. Donatus, Iowa. Foto: © Jean Ensch. Abb. 6: Umgestürzte, ebenerdig erhaltene Grabtafel von Jean Arend aus Olm bei
Kehlen auf dem Friedhof von St. Donatus, Iowa. Man beachte die phonetische
Schreibweise: „zu Olem in der Pfarei Kölen“. Foto: © Jean Ensch.



68

Jean Ensch

Friedhof von Skokie (Nord-Chicago) 32 Grabstätten für Mitglieder, 

die nicht die Mittel hatten, selbst ein Grab zu erwerben.21 

Militärangehörige
Im Jahre 1861 erließ die US-Regierung erste Richtlinien, um Solda-

tengräber zu kennzeichnen. Bis heute stellt das Department of Ve-

terans Affairs unentgeltlich jedem berechtigten Veteranen einen 

Grabstein auf jedem Friedhof weltweit zur Verfügung. Standardaus-

führung, Abmessungen und zugelassene Inschriften haben sich 

mit der Zeit geändert und heute sind Name, Rang, Einheit, Her-

kunftsstaat und Sterbedatum üblich. Unter den Luxemburger Aus-

wanderern befanden sich Freiwillige und Rekruten im Sezessions-

krieg (1861-1865), dem US-Spanischen (1898), dem US-Philippini- 

schen Krieg (1899-1902) sowie den zwei Weltkriegen. Auch ihre 

Nachkommen, die an späteren Kriegshandlungen teilgenommen 

haben (Korea, Vietnam, Iran, Irak, Afghanistan), fallen unter diese 

Regeln. Am Memorial Day (ein Gedenktag für die Gefallenen am je-

weils letzten Montag im Mai) werden die Gräber der Veteranen lan-

desweit geschmückt. 

Unter den ersten Auswanderern befanden sich noch einige, die 

unter Napoleon gedient hatten und mit ihren Kindern ausgewan-

dert waren. Diese Tatsache wird stolz auf dem Grabstein von Michel 

Hubing (in Wormeldingen geboren, von Dalheim ausgewandert) in 

Lake Church, Wisconsin, vermerkt. 

Luxemburger Bildhauer und Bestatter

In größeren Ortschaften mit einem ansehnlichen Anteil an Luxem-

burger Auswanderern könnte man im Todesfall von einer ver-

tikalen Integration sprechen: Priester, Bestatter, Steinhauer, Floris-

ten waren alle Luxemburger. Die Totengedenkkarten ließ man bei 

M.H. Wiltzius oder Diederich-Schaefer, Luxemburger Druckereien 

aus Milwaukee, anfertigen.

von der Vegetation überwuchert. Erst als man 2007 bei einem Bau-

vorhaben auf Gebeine stieß, erinnerte man sich wieder an ihre 

Existenz und sie wurde durch eine von der Universität von Iowa ge-

führte Ausgrabung wissenschaftlich untersucht. Bedauerlicher-

weise fanden sich kaum noch Grabsteine, um Zeugnis von der letz-

ten Ruhestätte der ersten Luxemburger Pioniere in der ältesten 

Stadt Iowas abzulegen.18

„Institutionelle“ Einrichtungen und Orden

Nebst Familiengräbern gab es auch Gräber von Angehörigen, von 

Einrichtungen oder von Orden, die sich teilweise oder integral um 

das Grabmal oder dessen Ausstattung kümmerten. So wurde das 

Denkmal, das die Begräbnisstätte der Familie Gonner in Dubuque 

ziert, durch eine landesweite Subskription der Amerika-Luxembur-

ger finanziert. 

Nicholas Gonner war der Verfasser des 1889 erschienenen Wer-

kes Die Luxemburger in der Neuen Welt und Redakteur der in Dubuque 

herausgegebenen katholischen Wochenzeitschrift Luxemburger 

Gazette. Er starb 1892 und wurde dort auf dem Mount Calvary-Fried-

hof beigesetzt. Nach seinem Tode wurde ein Gonner-Denkmal-

Fonds eingerichtet, welcher das Geld zum Errichten des Grabdenk-

mals und der Finanzierung einer frommen Stiftung durch 

Subskription bei der Luxemburger Diaspora sammelte.19 Das fast 

vier Meter hohe Monument, welches über dem Sockel eine Hei-

land-Statue als Lehrer trägt, wurde von dem Luxemburger Bildhau-

er Michel Deutsch (1837-1905) aus Vianden, welcher von 1890 bis 

1895 in Chicago wohnte, geschaffen. Über der auf dem Sockel einge-

meißelten Widmung befindet sich das gekrönte Luxemburger Lö-

wenwappen, umrankt von Eichenlaub und Lorbeerkranz.20

In Chicago wurde ein Gemeinschaftsgrab für Mitglieder des  

Luxemburger Bruderbundes (Luxembourg Brotherhood of Ameri-

ca) eingerichtet. Deren Section 3 erstand 1916 auf dem Memorial- 

Abb. 7 a, b und c: Familiengrab der Familie Gonner mit gestiftetem Grabmonument und individuellen headstones. Fotos: © Jean Ensch. 



69

Viele Luxemburger Vereinigungen waren Unterstützungs- und Ver-

sicherungsvereine, sogenannte mutualités, die im Todesfall eine 

Auszahlung an die Hinterbliebenen tätigten. Vereinsmitglieder tra-

ten in corpore und mit Verbandsabzeichen bei den Begräbnisfeier-

lichkeiten an. Verbandsabzeichen waren doppelseitig bedruckt, 

wobei die in schwarz gehaltene Rückseite bei Begräbnissen benutzt 

wurde.

Die Grabsteine als genealogische Quelle

Die Grabsteine sind genealogisch wertvoll, da manchmal genauer 

als die amtlichen Quellen (State and Federal Censuses, Naturaliza- 

tion Records, Totenscheine), die sehr oft nur das Herkunftsland ange-

ben (meistens falsch als „Germany“ o. ä.), wogegen Grabinschriften 

Namen und Herkunftsort genauer erwähnen können.26 Gleichwegs 

Letzte Heimat in der Fremde

Bildhauer
Neben Michel Deutsch, dem Schöpfer des Gonner-Denkmals, ist 

noch Nicholas Gilson (1846-1882) bekannt. Er war der Sohn des 

Gründers der Eisengießerei von Port Washington, Theodore Gilson 

aus Colmar-Berg. In seinem Nachruf wird ihm eine große Fertigkeit 

im Zeichnen und in der Bildhauerei bescheinigt: „Die Gottesacker 

von Port Washington und Umgegend sind Zeugen seiner Kunst.“22

Pierre Kirchen, aus Heffingen gebürtig, gestorben 1893, hatte 

laut seinem Nachruf ein Steinhauergeschäft gegenüber dem St. Bo-

nifatius-Friedhof in Chicago.23 Ebenso warb Nic Hansen, aus Niles, 

einem Vorort im Norden Chicagos, im 1906er Jubiläumsbuch des 

Luxemburger Bruderbundes. 

Wenn auch kein Bildhauer im engsten Sinne des Wortes, kann 

man auch Theodore Gilson hier erwähnen: Bis heute sind im Ozau-

kee Country eine hohe Zahl an eisernen Platten und Kreuzen aus 

der Gilson Foundry in Port Washington erhalten.

Bestatter
Bekannt war das Luxemburger Bestattungsunternehmen P.A. Bir-

ren, benannt nach dem Sohn des Firmengründers Henry Birren 

(geb. 1812 in Steinsel, gest. 1880 in Chicago). Letzterer, ein Huf-

schmied von Beruf, gründete 1859 in Chicago das Bestattungsunter-

nehmen, nachdem er zuerst Leichenwagen gebaut hatte. Dieses  

firmierte bis noch vor kurzer Zeit unter dem Namen P. A. Birren. Die 

meisten Chicagoer Bestatter waren in der Nähe der großen Fried-

höfe, wie St. Boniface an der North Clark Street, tätig. L. Hoffmann 

eröffnete 1846 in Dubuque „the first licensed funeral home in 

Iowa“24.

Bei Begräbnissen konnte man in Chicago auch auf Luxembur-

ger Gärtner zurückgreifen, deren es viele auf der Ridge, einem Hü-

gelrücken im Norden von Chicago, gab, wo sie große Treibhäuser 

(gring Haiser vom engl. green house) bewirtschafteten. Der Florist 

Henry Hansen, der sein Geschäft im Cemetery Drive beim Rose 

Hill-Friedhof betrieb, annoncierte „Funeral Designs a Specialty“25.

Abb. 8: Das Gemeinschaftsgrab der Luxembourg  
Brotherhood of America in Skokie. Foto: © Jean Ensch.

Abb. 9: Bürgerkriegsveteran auf dem Friedhof von East 
Dubuque, Illinois. Foto: © Jean Ensch.

Abb. 10 a und b: Die 1983 noch gut lesbare Schrift ist 
heute fast ganz verwittert. Fotos: © Jean Ensch.

Abb. 11: Anzeigen im 1911er Festprogramm zur Schobermesse-Feier des Luxemburger 
Bruderbundes. Foto: © Jean Ensch.



70

Jean Ensch

7	 Helen A. Sclair, Ethnic Cemeteries : Underground Rites, in : Ethnic Chicago. A 
Multicultural Portrait, hg. von Melvin G. Holli und Peter d’A. Jones. Grand Rapids, 
MI : Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1995 (4. Aufl.), S. 618-639, hier S. 623.

8	 Nicholas Gonner, Der Kirchhof, in : Luxemburger Gazette (3.7.1872), S. 4. 
Gonner, in seiner doppelten Eigenschaft als früherer Kantonalpiqueur und Heraus-
geber der katholischen Zeitung Luxemburger Gazette, verstand sich selbst als 
Hüter der katholischen Orthodoxie und schrieb in seiner Zeitung des Öfteren über 
katholische Belange in Sachen Sakralbauten.

9	 Flammang, Historia, S. 7.

10	 Elroy E. Ubl, The Matter Lies Deeper, New Ulm, MN : [Selbstverlag], 2004, S. 51.

11	 Ubl, Matter, S. 89

12	 Charles Rosenfeld, Fischbacher Familienchronik Bd. 1. Luxemburg : Imprimerie 
St. Paul, 1997, S. 27, 44.

13	 Ubl, Matter, S. 60, 64, 65.

14	 Eine Bildserie des Autors über diesen Friedhof findet sich in : Georges Calteux, 
D’Lëtzebuerger Bauerenhaus. Band III : Luxemburger Häuser in Amerika, Foetz : 
Kremer-Muller, Echternach : phi, 1999, S. 146-147.

15	 Jean-Claude Muller (Text) und Jean Ensch (Fotos) : Luxemburger Auswanderer-
gräber in Amerika, in : Luxemburger Wort, Die Warte (7.11.1985).

16	 World’s largest gravesite collection. URL : www.findagrave.com, Memorial ID : 
46692034 (Letzter Zugriff : 15.9.2018).

17	 Ubl, Matter, S. 6.

18	 Robbie M. Lillie und Jennifer E. Mack, Dubuque’s Forgotten Cemetery, Iowa 
City : University of Iowa Press, 2015, S. 4.

19	 Ursprünglich sollte die Stiftung der Finanzierung eines Fensters in der geplan-
ten neuen Wallfahrtskirche dienen. Von dieser Absicht sah man später ab und 
dotierte mit den eingesammelten Geldern einen Studienplatz an einem amerikani-
schen Priesterseminar.

20	 Aloyse David und Serge Kugener, Der Bildhauer Michel Deutsch (1837-1905) 
in : Den Deiwelselter. Informatiounsblat vun der Gemeng Dikrich 4 (2005), S. 8-13 ; 
1 (2006), S. 38-49. Das Gonner-Denkmal wird S. 45-46 behandelt.

21	 Richard Witry, Luxembourg Brotherhood of America 1887-1987. Chicago : 
[Selbstverlag], 1987, S. 77.

22	 Luxemburgisches. Vereinigte Staaten. Milwaukee, in : Luxemburger Gazette 
(31.1.1882) S. 5.

23	 Luxemburgisches. Vereinigte Staaten. Chicago, in : Luxemburger Gazette 
(6.6.1893) S. 5.

24	 Hoffmann Schneider Funeral Homes, Who We Are : Our Story. URL : http://www.
hoffmannschneiderfuneralhomes.com/history (Letzter Zugriff : 31.1.2018).

25	 Luxemburger Bruderbund, Zweite große Jährliche Schober-Messe, Chicago : 
[Selbstverlag], 1905.

26	 Loretto Dennis Szucs und Sandra Heargraves Luebking (Hg.) : The Source. A 
Guidebook to American Genealogy, Provo, Utah : Ancestry, 2006 (3. Aufl.), S. 380.

27	 So z. B. in St. Donatus, wo der Koericher Jean Michel Flammang der Pfarrge-
meinde von 1857 bis 1882 vorstand. Siehe Nicholas Gonner, Die Luxemburger in 
der Neuen Welt, 2 Bände, Esch/Alzette : Schortgen, 1985-1986 (2. Aufl.), Bd. 1,  
S. 457.

28	 Pierre Durye, La Généalogie, Paris : Presses Universitaires de France, 1971,  
S. 122.

29	 Minnesota Historical Society, A Guide to Family History Resources at the  
Minnesota Historical Society. St. Paul, MN : Minnesota Historical Society Press, 
2004, S. 29.

30	 URL : http://www.usgenweb.org (Letzter Zugriff : 6.2.2019).

31	 Für Iowa kann man unter http ://iowagravestones.org/counties.php nachse-
hen (Letzter Zugriff : 6.2.2019). 

32	 URL : http://www.findagrave.com (Letzter Zugriff : 6.2.2019).

ungenau sind auch die Pfarrregister, es sei denn, der Seelsorger war 

ebenfalls Luxemburger Herkunft.27 Manchmal gibt es keine stan-

desamtlichen Aufzeichnungen. So soll das Standesamtswesen der 

Vereinigten Staaten eines der unvollständigsten der Welt sein, weil 

noch in den 1970er Jahren etwa ein Viertel aller lebenden Amerika-

ner keine Geburtsurkunde hatte.28 Auch sind die obligatorischen 

standesamtlichen Regeln in den verschiedenen Bundesstaaten  

relativ spät und zu unterschiedlichen Zeitpunkten eingeführt 

worden.

Grabstätten wurden in den USA zuerst bundesweit durch die 

WPA (Works Projects Administration) erfasst, um während der 

Wirtschaftskrise das Heer der Arbeitslosen zu beschäftigen.29 Auf 

lokaler Ebene kann man über das Netzwerk des USGenweb-Projek-

tes30 fündig werden, wenn man auf den Unterebenen (State und 

County) die Online-Datenbanken durchforstet. Auch haben die auf 

County-Ebene organisierten Historical Societies sowie die Genea-

logical Societies Inventare der Friedhöfe erstellt.31 

Seit 1995 gibt es das Find a Grave Project, eine weltweite Daten-

bank, jedoch mit Schwerpunkt USA, für Friedhöfe und Gräber.32 

Ähnlich wie bei Wikipedia funktioniert es durch Crowdsourcing 

und hat bis heute (Stand Oktober 2018) etwa 170 Millionen Gräber 

erfasst. Während vereinzelte Beiträge nur die Inschriften vermer-

ken, beinhaltet ein Großteil Fotos der Gräber. Zusätzlich sind oft 

Porträts der Verstorbenen, Lebensläufe oder obituaries darin zu 

finden.

Archivquellen

Archdiocese of Dubuque, Office of the Archives
– Jean Michel Flammang, Historia sacra et insacra St. Donati 
   (1850-1879), Manuskript.

1	 Jean-Claude Muller (Text) und Jean Ensch (Fotos), Luxemburger Auswanderer-
gräber in Amerika, in : Luxemburger Wort, Die Warte (27.10.1983).

2	 Richard E. Meyer, Strangers in a Strange Land. Ethnic Cemeteries in America, 
in : Ethnicity and the American Cemetery, hg. von Richard E. Meyer. Bowling Green, 
Ohio : Bowling Green State University Popular Press, 1993, S. 1-13, hier S. 3.

3	 Gérard Trausch, La croissance démographique du Grand-Duché de Luxem-
bourg du début du XIXe siècle à nos jours, Luxemburg 1972, S. 231.

4	 Archdiocese of Dubuque, Office of the Archives, Jean Michel Flammang, Histo-
ria sacra et insacra St. Donati (Manuskript), S. 1. Englische Übersetzung von Arnold 
Thoma, The Original Chronicle of the Parish of St. Donatus, BA Thesis,  
Loras College, Dubuque, Iowa 1955. 

5	 Mary E. Nilles, Rollingstone. Ein Luxemburger Dorf in Minnesota, Luxemburg : 
Éditions Guy Binsfeld, 1983, S. 181.

6	 Archidiocese of Chicago, Catholic Cemeteries, History. URL : http://www.catho-
liccemeterieschicago.org/About/History (Letzter Zugriff : 16.1.2018).



71

Jusqu’a il y a peu, nous aurions sans ambages affirmé l’existence de 

traditions funéraires ‘italiennes’ bien spécifiques au Luxembourg. 

Depuis lors, les échanges avec des témoins issus d’horizons divers1, 

ainsi que les visites de terrain2 sont venus ébranler cette belle certi-

tude. Force est d’admettre qu’il faut en la matière se départir de cli-

chés romanesques bien ancrés dans nos imaginaires communs. 

Reléguons donc sans état d’âme aux oubliettes mémorielles les en-

terrements de mafieux siciliens, les momies palermitaines ou les 

cimetières monumentaux urbains d’Italie que les médias et les bro-

chures touristiques nous ont rendus familiers. Ces représentations 

sont en effet loin des pratiques funéraires mises en œuvre au quoti-

dien par l’immigration péninsulaire au Luxembourg. 

L’historiographie ne nous a guère aidée à faire la part des choses 

dans le trop plein d’images. Alors qu’il y a pléthore de publications 

consacrées à l’architecture ou aux pratiques funéraires de l’Antiqui-

té ‘italienne’ ou encore au impressionnants cimetières modèles de 

l’ère des Lumières, les travaux académiques évoquant les condi-

tions de la mort ordinaire en Italie au XXe siècle et à l’heure actuelle 

sont clairsemés3. Nous n’avons donc pas disposé de référentiel vers 

lequel nous tourner pour apprécier ce que nous avons constaté au 

Luxembourg. De ce fait notre bilan ne peut se prévaloir que d’une 

valeur indicative et provisoire. En cela il constitue une invitation à 

approfondir la recherche dans un cadre approprié.

Quelques considérations introductives 

S’engager sur l’idée d’une spécificité ‘italienne’ en matière de pra-

tiques funéraires comporte assurément le risque de verser dans un 

essentialisme dépourvu de rigueur scientifique. Aussi faut-il, avant 

d’évoquer le spécifique, questionner le général. 

L’Italie est terre de catholicité. Il en découle que l’enterrement et 

les rites qui l’accompagnent y relèvent d’abord de dispositifs de 

l’Église catholique qui sont d’application universelle. Cette matrice 

commune a été mise en place initialement au Concile de Trente 

(1545-1563)4. Aussi les manières de faire que les témoins rapportent 

pour les années cinquante au Luxembourg5 – exposition des dé-

pouilles à domicile, présence du cercueil à l’église lors de la messe 

des morts – relevaient-elles d’un langage funéraire commun à l’Ita-

lie et au Luxembourg. Les pratiques sociales également se ressem-

blaient. De part et d’autre la veuve et la famille étaient en noir et 

s’abstenaient de réjouissances pendant de longues périodes, le res-

pect du deuil faisant l’objet d’un contrôle social informel, mais 

strict6. 

Attentif à la mort et au cérémonial qui l’entoure, le Concile  

Vatican II (1962-1965) a fait évoluer les règles tridentines en accor-

dant une plus grande liberté d’interprétation aux officiants et aux 

fidèles. Suite à cette opportunité, les voies de l’Italie et du Luxem-

bourg se sont séparées pour ce qui est de la présence du cercueil à 

l’église lors de la messe des morts. Alors qu’elle est maintenue en 

Italie, la tradition est – au grand regret de beaucoup de familles ita-

liennes – abandonnée au Luxembourg7. 

D’après Piero Pasini, historien-chercheur à l’Université de Venise, 

les évolutions initiées par le Concile Vatican II auraient ouvert en 

Italie la voie à des pratiques plus individuelles, développement par 

ailleurs favorisé par une réglementation publique peu contrai-

gnante. Mise en place en parallèle à l’unification de l’Italie, celle-ci 

limiterait ses préoccupations aux considérations hygiénistes, per-

mettant par ailleurs à tous les imaginaires de s’exprimer libre-

ment8. À ce titre il conviendrait d’évoquer la pratique récemment 

apparue – opérant à l’intersection du religieux et du civique – d’ap-

plaudir les cercueils lors de leur circulation dans l’espace public 

(sortie de l’église, arrivée au cimetière). Selon l’ensemble de nos té-

moins celle-ci ne se serait pas encore frayée un chemin jusqu’au 

Luxembourg9. 

Alors que les manifesti di lutto, les faire-part de décès placardés 

publiquement, restent – quoique en déclin10 – d’actualité en Italie, 

les familles italiennes ont adopté aujourd’hui au Luxembourg à 

l’image de celles autochtones les rubriques nécrologiques dans la 

presse pour annoncer la disparition d’un proche11. 

Où aller, à partir de ces conditions générales, chercher le 

spécifique ? 

Une histoire sans fin ?
À la recherche de traditions funéraires italiennes  

spécifiques au Luxembourg

Antoinette Reuter



72

L’histoire et la morphologie même de l’Italie nous invitent à consi-

dérer la diversité. La Péninsule se décline de multiples manières. 

Terre d’échanges et de circulations, elle a connu et intégré des in-

fluences diverses12. Celles-ci n’ont pas été au fil des siècles les 

mêmes du nord au sud. Le pays comporte des plaines et des mon-

tagnes, des terres fermes et des îles, des villes et des campagnes. 

C’est donc d’une grande variété d’environnements naturels et so-

cioculturels que sont partis les émigrantes et émigrants italiens qui 

ont rejoint le Luxembourg à partir de la fin du XIXe siècle. Il nous 

semble en conséquence judicieux d’envisager l’existence de dispa-

rités, notamment régionales, dans les attitudes des personnes pré-

sentes au Grand-Duché. 

Cette hypothèse est corroborée par un témoignage évoquant le 

récent enterrement au Luxembourg d’une jeune femme issue de la 

mouvance sicilienne13. Lors des funérailles la mère de la défunte a 

manifesté son deuil en se lamentant à haute voix. Cette manière de 

faire, apparemment ‘obligatoire’ dans la région d’origine de la fa-

mille de la disparue, a été aussi peu familière à la majorité des Ita-

liens assistant à la scène qu’aux Luxembourgeois présents sur les 

lieux14. On doit donc la considérer comme régionale, voire même 

très locale, à l’image de l’intervention de pleureuses profession-

nelles qui reste d’actualité dans certains villages des Pouilles ou de 

la Sardaigne. Cependant, il convient de rappeler que les lamenta-

tions publiques lors de funérailles ne constituent ni dans l’espace, 

ni dans le temps un apanage de la Sicile ou de l’Italie. Elles sont 

connues aujourd’hui en diverses régions du Bassin méditerra-

néen15. Rappelons à titre de curiosité qu’elles ont même été relevées 

par un voyageur du XVIe  siècle dans le Duché de Luxembourg pour 

une région délimitée par les localités d’Arlon, Saint-Hubert et 

Bastogne16. 

Outre l’environnement régional de départ, la différenciation  

sociale qui se déclare assez rapidement à l’arrivée dans l’immigra-

tion italienne au Luxembourg importe. Entre le monde ouvrier, les 

classes moyennes et les élites les comportements peuvent varier. 

Plusieurs témoins font état de la propension des familles italiennes 

‘arrivées’ à calquer leur attitude sur celle de leur environnement 

luxembourgeois17. À ce titre, on peut évoquer la tombe élégante, 

mais plutôt modeste d’une famille de grands entrepreneurs en  

bâtiment au cimetière Notre-Dame de Luxembourg. Elle se dis-

tingue par l’adoption d’un matériau beau et rare – un marbre aux 

nuances caramel –, mais se caractérise par ailleurs plutôt par sa dis-

crétion. Tout en choisissant de se rendre peu visible dans la mort, 

cette famille peut de la sorte se ranger avantageusement parmi la  

majorité de celles et ceux qui ont compté dans la vie publique du 

Luxembourg.

En dernier lieu, il s’agit de considérer le contexte historique de 

départ et d’arrivée des migrants, l’Italie et le Luxembourg d’avant la 

Première Guerre mondiale, de l’entre-deux-guerres et d’après la 

Seconde Guerre mondiale n’étant – au-delà des continuités – pas 

les mêmes. À ce propos, il nous importe de ne pas négliger les op-

tions idéologiques. Anne Morelli, historienne de l’immigration ita-

lienne en Belgique, nous a rendue attentive au fait que l’on aurait 

tendance à considérer la mort à l’italienne exclusivement sous le 

prisme du catholicisme18. Or, il y a eu dans l’entre-deux-guerres une 

immigration importante de militants antifascistes, communistes 

et anarchistes italiens au Luxembourg qui à leur mort n’ont éven-

tuellement pas été inhumés sous le signe de la croix. Hélas, tout en 

procédant à des sondages ciblés nous n’avons localisé aucune 

tombe italienne « laïque » dans le cadre des recherches en vue de 

cette contribution. Auraient-elles toutes été abandonnées, suppri-

mées ou ‘modernisées’19? La presse permet cependant d’étayer la ré-

alité des enterrements civils. Évoquons à titre d’exemple celui du 

mineur Abele P., né à Cantiano dans la province de Pesaro, réperto-

rié comme antifascista par le casellario politico centrale de Rome20. 

L’événement donne lieu à plusieurs annonces dans Tageblatt du  

19 juillet 1930, Abele P., victime d’un accident du travail à la mine 

Heidefeldchen à Esch-sur-Alzette, étant bien introduit dans les mi-

lieux syndicaux à la fois luxembourgeois et italien. Aussi, le Me-

tall- und Bergarbeiterverband regrette-t-il un camarade, la société 

de secours mutuel italienne Fratellanza son secrétaire et le Parti so-

cialiste italien un membre influent. Accompagné des deux fanfares 

italiennes d’Esch, la Garibaldina et la Giuseppe Verdi, le cortège qui 

s’est ébranlé de la maison mortuaire rue Clair-Chêne, un dimanche 

après-midi pour se rendre au cimetière, devait être impressionnant 

et attirer les badauds21.

Se distinguer dans la mort ? 

C’est donc en gardant en mémoire ces prémisses régionales, so-

ciales et idéologiques que nous avons abordé le terrain à la re-

cherche d’éventuelles empreintes ‘italiennes’. 

Assez rapidement s’est imposé le constat qu’il n’y a dans les ci-

metières que nous avons fréquentés que très peu d’éléments qui 

Antoinette Reuter

Ill. 1 : Cortège funèbre au départ du quartier italien de Dudelange. L’identité de la 
personne décédée n’a pas été rapportée. On note la forte assistance masculine, 
comportant également des garçonnets. Les vêtements renvoient à un événement se 
situant avant la Première Guerre mondiale. Photo : © Archives de la Ville de Dude-
lange, Mémoire collective, Fonds Conrardy, sans date, photographe non identifié.



73

d’évidence témoigneraient de la présence italienne initiale établie 

au Luxembourg au tournant des XIXe et XXe siècles. Cette immigra-

tion provenait surtout de l’Italie du nord (Piémont, Lombardie,  

Vénétie, Frioul) et du centre (Émilie-Romagne, Marches, Ombrie), 

avec une pointe méridionale vers les Abruzzes22. Évoquer à son su-

jet l’absence de traces comporte la pétition implicite de l’existence 

préalable d’éléments matériels qui se seraient évanouis au fil du 

temps. Il s’agit là d’une affirmation qui demande questionnement. 

Une première supposition pourrait être que cette immigration ini-

tiale, quelque peu volatile et composée en priorité d’hommes plu-

tôt jeunes et célibataires23, ne se soit pas signalée par une mortalité 

donnant lieu à une présence importante dans les cimetières. Cette 

idée est contredite par la presse qui se fait régulièrement l’écho de 

morts accidentelles ou violentes parmi ces migrants24. Ces morts 

sont aussi bel et bien présents dans les registres paroissiaux récem-

ment mis en ligne par les archives diocésaines. À titre d’exemple, 

Une histoire sans fin ?

Ill. 2 : Cortège funèbre au quartier Hoehl/Frontière à Esch-sur-Alzette. L’identité de la personne décédée n’a pas été rapportée. La présence de 
prêtres et d’enfants de chœur évoque un enterrement religieux. On note la participation de membres de la fanfare italienne Garibaldina (drapeau) 
et d’une grande couronne portant l’inscription « Mutuo Soccorso » (secours mutuel). L’uniforme des musiciens et les vêtements des participants 
évoquent les années 1920. Photo : © Collection privée, sans date, photographe non identifié. 



74

les curés desservant la paroisse de Dudelange distinguent de ma-

nière subtile diverses catégories de personnes issues de l’immigra-

tion péninsulaire. Il y a celles qui leur sont familières pour avoir ré-

gulièrement recours à leurs services (baptêmes, mariages ou 

enterrements) et qu’ils considèrent sans doute comme leurs 

ouailles. Leur origine italienne, quoiqu’évidente, n’est jamais mise 

en avant. Ensuite, il y a celles dont le décès constitue probablement 

le premier et unique contact avec la paroisse. Ces défunts, des 

hommes arrivés en célibataires au Luxembourg25, sont identifiés 

par rapport à une profession (operarius, ouvrier)26, des circons-

tances de décès (operarius ex hospitio, ouvrier [décédé] à l’hôpital de 

l’usine)27, leur origine italienne (operarius italus, ouvrier italien)28 
voire leur paroisse d’origine29.

Il revient généralement aux municipalités d’organiser les 

pompes funèbres de ces défunts sans ressources et ne disposant 

pas d’importants réseaux sur place30. Il est à supposer que les enter-

rements suivaient la procédure généralement applicable en cas de 

décès d’une personne indigente et ne tenaient pas particulièrement 

compte de la nationalité du défunt. La question d’un retour au pays 

de la dépouille ne se posait pas, même pour les personnes dispo-

sant de quelques moyens. Nous n’avons relevé dans les registres 

paroissiaux de Dudelange, ville ‘italienne’ entre toutes du Bassin 

minier, aucune mention d’un transfert de dépouille accolée à un 

patronyme italien31. Tout comme on ne rentrait que très peu, sinon 

jamais, en Italie à cette époque, on n’y envoyait pas ses défunts32. La 

pratique du retour des corps, facilitée par l’apparition de nouveaux 

moyens de transports, n’émerge qu’après la Seconde Guerre mon-

diale dans un environnement économique et socioculturel autre, 

tant au Luxembourg qu’en Italie. Elle concerne de nouveaux 

groupes de migrants italiens originaires de régions plus méridio-

nales (Abruzzes33, Pouilles, Calabre, Basilicate, Sicile). En cas de ra-

patriement, le service funèbre est généralement dédoublé. Une 

messe est dite au Luxembourg pour les amis d’ici, une autre en Ita-

lie qui réunit plutôt la famille34.

Il nous importe de rappeler ici le rôle des sociétés de secours 

mutuel italiennes, bien implantées au Luxembourg à partir du dé-

but du XXe siècle. À ces organismes dont l’objet principal était de 

protéger leurs adhérents contre certains aléas de la vie, incombait 

également – en écho aux anciennes confréries religieuses – un rôle 

lors des enterrements. Leurs statuts prévoyaient en effet que lors du 

décès d’un des membres, les sociétaires devaient accompagner  

sa dépouille mortelle et assister aux funérailles, si possible en  

uniforme, drapeau associatif en tête. Les enterrements consti-

tuaient autrefois des évènements sociaux, auxquels participaient 

Antoinette Reuter

Ill. 3 : Tailleurs de pierres à l’œuvre près du cimetière central de Dudelange. Au centre de la photo, le tailleur de pierres Angelo S., né en 1887 à Seren del Grappa dans la  
province de Belluno. Le cliché confirme que des artisans venus d’ailleurs se sont mis au service de l’art funéraire au Luxembourg. Curiosité photographique, Marguerite  
Jeanne Z., l’épouse d’Angelo S., née à Dudelange en 1888, n’a été rajoutée à la reproduction qu’ultérieurement. Photo : © Archives de la Ville de Dudelange, Mémoire  
collective, Fonds Conrardy, sans date, cliché attribué à Umberto Cappelari (1882-1965).



75

habituellement parents, alliés, voisins, collègues de travail. Alors 

que les immigrés italiens ne disposaient éventuellement que de 

peu de relais dans la société d’accueil, l’accompagnement par les 

sociétés de secours mutuel pouvait combler en partie ce déficit et 

contribuer à un ‘bel enterrement’ 35.

À regarder plus attentivement les patronymes portés sur les pierres 

tombales des cimetières du Bassin minier on constate toutefois que 

les défunts représentatifs de la première immigration italienne – 

des Agostini aux Zambelli – sont bien là. Cependant, leurs dernières 

demeures ressemblent à celles des Luxembourgeois. Des décennies 

de ‘modernisations’ ont eu raison d’éventuelles inscriptions en 

langue italienne ou d’objets de piété spécifiques. Au cimetière 

d’Esch-sur-Alzette, une poignée de tombes seulement, dont celle 

d’une dynastie d’entrepreneurs en bâtiment bien connue, semble 

avoir résisté à cette vague unificatrice. Il s’agit en l’occurrence d’un 

monument plutôt modeste qui n’est toutefois pas sans rappeler 

certaines tombes du Cimitero San Michele de Venise. Travaillé en 

grès, il est surmonté d’un fut portant une croix de petite dimension 

dont les bras sont reliés par une dentelle de pierre. De belle facture 

artisanale, on peut se demander si ce monument fort original pour-

rait être l’œuvre d’un des nombreux tailleurs de pierres issus de 

cette famille ‘maçonnante’. Sur le socle du monument une inscrip-

tion en langue italienne (« Qui reposo … », ici repose…) évoque les 

noms des défunts. Par ailleurs, la tombe est ornée d’une photo en 

noir et blanc appliquée sur un support ovale en métal émaillé. Elle 

représente le père de famille, premier hôte de la sépulture établie 

en 1923. Pour avoir fréquenté régulièrement les cimetières centraux 

d’Esch-sur-Alzette et de Dudelange au cours des années 1950 et 

1960, nous pouvons affirmer que les photos émaillées y étaient à 

l’époque plus répandues et que leur présence représentait éven-

tuellement l’expression d’une sensibilité spécifique liée à l’immi-

gration italienne au Luxembourg. L’un de nos témoins rapporte que 

lors des visites familiales sur les tombes des ancêtres, les parents 

invitaient les enfants à embrasser les photos funéraires36. L’exis-

tence d’une pratique forte autour de ces artefacts nous incite à 

considérer plus longuement la question des photos dans un déve-

loppement ultérieur de notre contribution. 

Une histoire sans fin ?

Ill. 4 : Tombe d’une famille d’entrepreneurs au cimetière Saint-Joseph à Esch-sur-
Alzette. Le monument reproduit est une des rares tombes italiennes anciennes à 
photos du cimetière Saint-Joseph. De facture très originale, la croix témoigne sans 
doute du savoir-faire artisanal d’un des membres de cette famille originaire de la 
région de Varèse. Photo : © JPRemiche, octobre 2018.

Ill. 5 : Tombe d’une famille commerçante au cimetière Saint-Joseph à Esch-sur-Alzette. 
Les deux tombes accolées illustrent la réussite de la famille italienne O. Le monu-
ment à gauche, plutôt modeste, correspond à la première génération, la tombe en 
marbre noir évoque celle qui suit. Photo : © JPRemiche, octobre 2018.

Ill. 6 : Tombe d’une veuve d’entrepreneur, restauratrice, au cimetière de Hollerich. 
Monument en marbre noir, créé par la firme Jacquemart pour recueillir les défunts 
des familles en premières et secondes noces de Palmira B., née en 1870 à Reggiolo 
(Province d’Émilie-Romagne). Photo : © JPRemiche, octobre 2018.



76

Une autre passion funéraire semble animer un groupe de familles 

socialement bien circonscrit issu de la première immigration. Ap-

partenant aux classes moyennes commerçantes, il est adepte de la 

‘belle tombe’. Alors que les familles italiennes qui fréquentent les 

allées du pouvoir tendent à rendre invisible la présence mortuaire 

des leurs, cette autre catégorie de personnes ayant acquis quelque 

fortune recherchera au contraire une représentation funéraire per-

mettant de célébrer sa réussite au-delà de la mort. Cette ‘belle 

tombe’, il ne faut pas nécessairement l’envisager comme la plus 

pompeuse ou la plus voyante, mais plutôt comme celle qui en im-

pose par son matériau dominant, le marbre noir. Comme on peut le 

constater au cimetière Saint-Joseph à Esch-sur-Alzette dont les mo-

numents ont peu évolué, le choix de cette matière première distin-

guera à condition sociale égale le commerçant italien aisé de son 

homologue luxembourgeois. À titre d’exemple on peut évoquer le 

curieux monument décoré d’une guirlande en bronze mise en place 

par un marchand de vin italien dont la belle maison Art nouveau 

fait partie du patrimoine eschois37. On trouvera également des ex-

pressions de cette mentalité dans les champs anciens du cimetière 

de Hollerich, dont le très beau monument réalisé par la firme Jac-

quemart pour une veuve d’entrepreneur, fondatrice du premier res-

taurant italien de la capitale38. 

Antoinette Reuter

Ill. 7 : Tombes d’immigrants originaires des Pouilles, Bonnevoie, vue générale. Les tombes des ressortissants des Pouilles – comme celles des personnes issues du monde  
lusophone – constituent des îlots fleuris dans l’agencement général du cimetière. Photo : © JPRemiche, octobre 2018.

Ill. 8 : Tombes d’immigrants originaires des Pouilles, Bonnevoie (détail). Allégeance à la 
région d’origine à travers la représentation des trulli sur la tombe. Photo : © JPRemiche, 
octobre 2018.



77

Prendre place parmi les siens ?

Après une première visite exploratoire, nous sommes retournée 

vers les cimetières de référence en ciblant les photos en tant que 

marqueurs d’une éventuelle identité ‘italienne’. Nous avons consta-

té que les cimetières que nous avons visités offrent en ce qui 

concerne la présence péninsulaire des profils distincts. Ces der-

niers reflètent en partie des implications migratoires divergentes – 

accueil de la première immigration ou des arrivées plus récentes –, 

mais aussi des politiques municipales de gestion des cimetières. 

Pour ce qui est des chronologies migratoires, la date de nais-

sance de la personne dont la dépouille ‘inaugure’ une tombe nous 

semble un bon indicateur de l’ancienneté ou du caractère plus ré-

cent d’une immigration. Des naissances au XIXe ou au tout début du 

XXe siècle signalent une sépulture liée à la première immigration. 

La tombe aura généralement été établie dans l’entre-deux-guerres 

et elle aura comme occupants essentiellement des personnes pro-

venant du nord ou du centre de l’Italie (Piémont, Lombardie,  

Vénétie, Frioul, Émilie-Romagne, Marches, Abruzzes)39.

Une première inhumation évoquant une date de naissance si-

tuée au-delà des années 1920 visera une immigration plus récente, 

généralement d’après la Seconde Guerre mondiale. Les tombes  

auront été établies à partir des années 1970. Les défunts seront issus 

de régions plus méridionales de l’Italie (Pouilles, Calabre, Basilicate, 

Sicile), avec les Abruzzes cette-fois ci comme pointe septentrionale. 

Les politiques municipales de gestion des cimetières (réaffecta-

tion ou abandon des concessions éteintes, élargissement des en-

clos funéraires ou ouverture de nouveaux cimetières…) déter-

minent largement la ventilation des tombes italiennes dans les 

enclos funéraires respectifs. 

Au cimetière Saint-Joseph à Esch-sur-Alzette on ne réaffecte 

plus les concessions. Nous nous trouvons donc face à un espace sé-

pulcral figé. Ceci nous permet de constater que la première immi-

gration que l’on supposerait présente en ce lieu l’est étonnement 

peu. Le cimetière est dominé par les patronymes luxembourgeois 

ou allemands. Nous n’avons trouvé que très peu de tombes40 affi-

chant des patronymes italiens. Trois d’entre elles portent des 

photos en noir et blanc, dont l’une – de moindre qualité ou davan-

tage exposée aux intempéries – évanescente. La plupart des tombes 

‘italiennes’ repérées ont été réaménagées, sans que l’on ait veillé à 

sauvegarder d’éventuelles photos. 

Tant la première immigration italienne que celle plus récente se 

trouvent donc logées essentiellement au cimetière de Lallange, ou-

vert dans l’entre-deux-guerres. Nous avons constaté que les photos 

y sont pour la première immigration italienne plus présentes qu’à 

Saint-Joseph et que l’on a pris soin de veiller au réemploi de photos 

anciennes récupérées lors de réfections de tombes. Cependant, le 

phénomène est très loin d’être universel. Il reste – en dépit de 

chiffres absolus importants41 – au contraire minoritaire et surtout, 

il est partagé à pareille époque par d’autres communautés. 

En ce qui concerne les sépultures plus récentes, le panorama 

change quelque peu. Les photos sont plus fréquentes que pour l’im-

migration initiale et désormais en couleur. Appliquées directement 

sur la tombe ou sur de petits pupitres en marbre elles restent toute-

fois toujours confidentielles42. À titre de comparaison, la présence 

des photos est bien plus représentative de la mouvance lusophone 

que de celle italienne. Il convient également de soulever la question 

d’un certain mimétisme. Il y a en effet au cimetière de Lallange des 

coins à photos – toutes communautés confondues – et d’autres qui 

n’en comportent pas ou très peu. On constate par ailleurs que le 

phénomène s’étend également aux colombaires, les photos étant 

appliquées sur les plaques qui ferment les différentes cellules43.

La matrice eschoise nous donne une grille de lecture pour les 

autres cimetières. À Dudelange, de même qu’à Rumelange où l’on a 

pour habitude de réaffecter les concessions éteintes, on trouvera 

quelques photos en noir et blanc représentatives de la première im-

migration italienne et par ailleurs sur l’ensemble de l’enclos funé-

raire un semis de photos en couleur témoignant de celle plus  

récente. La présence des photos couleur se densifiera sur quelques 

champs plus récemment ouverts. Dans les cimetières de  

Bettembourg, Hollerich ou Bonnevoie où l’on a misé plutôt sur 

l’extension de l’enclos funéraire on trouvera très peu, voire aucune 

photo italienne dans les parties anciennes du cimetière supposées 

héberger la première immigration italienne, alors qu’il y a une  

importante densité de photos couleur liée à l’immigration plus  

récente dans les champs nouvellement ouverts. 

Le cimetière de Bonnevoie occupe dans notre échantillon une 

place à part. Il représente le seul exemple où la présence de la photo 

tend à devenir majoritaire. Ceci semble dû à une constellation très 

particulière, à savoir un grand nombre de sépultures concernent 

des familles provenant principalement des Pouilles. Les tombes se 

caractérisent en effet non seulement par la présence quasi univer-

selle de la photo, mais encore par celle foisonnante d’un grand 

nombre d’objets de piété liés au culte du Padre Pio de Pietralcina, le 

saint tutélaire régional44. Il semblerait de même que le choix d’un 

Une histoire sans fin ?

Ill. 9 : Tombes d’immigrants originaires des Pouilles, Bonnevoie (détail). Présence  
de la statue du Padre Pio, témoignage du transfert d’un culte populaire rendu locale-
ment à ce saint vers le Luxembourg. Photo : © JPRemiche, octobre 2018.



78

Antoinette Reuter

Peut-être faut-il se remettre pour lire cette présence à l’interpréta-

tion de Francesco Faeta48 qui suggère qu’en Italie méridionale les 

cimetières reflètent et affichent les réseaux, les alliances, les clien-

télismes qui existent souvent de manière souterraine dans l’uni-

vers des vivants. La présence ‘italienne’ à Bonnevoie qui affiche vo-

lontiers son allégeance régionale témoignerait donc d’une volonté 

de reposer parmi les siens. Par ailleurs, le chercheur insiste sur le 

dialogue constant entre les vivants et les morts animant ce sys-

tème, notamment à travers la photo appliquée sur la tombe. Celle-ci 

s’inscrirait dans une circulation d’images, répondant à celles po-

sées dans la maison familiale sur le buffet du salon. Enfin, on note 

que pour ‘être présentables’ et répondre à l’actualité calendaire, ces 

tombes demandent un entretien constant et qu’en la matière le 

mort saisit donc bien le vivant. 

En fin de parcours, nous constatons que plutôt que de se si-

gnaler par une spécificité ‘nationale’, la présence italienne se dé-

cline donc dans les cimetières luxembourgeois à travers une variété 

de sensibilités régionales et sociales. Contrairement à ce que l’on 

peut observer par exemple pour la Sarre voisine, où l’immigration 

péninsulaire a réussi à imposer aux autorités le mode de sépulture 

des «  enfeus  », typique de l’Italie49, celle-ci s’est au contraire au 

certain type d’architecture funéraire puisse répondre à des tradi-

tions et des goûts locaux. Les familles qui souhaitent ou peuvent 

mettre les moyens choisissent en particulier un type de monument 

en granite, poli façon marbre, surmonté d’une petite chapelle. 

Celle-ci abrite des scènes religieuses ou des statuettes de saints en 

nombre et peut être éclairée par des bougies électriques fonction-

nant sur pile45. Les tombes comportent également des références 

« laïques » à la région d’origine, telles que la reproduction des fa-

meux bâtiments trulli d’Alberobello. Elles sont d’autre part généreu-

sement garnies d’autres artefacts à caractère plus privé, angelots, 

poupées, peluches, voitures miniatures, emblèmes de football, CD 

et autres. Nous avons d’autre part pu constater des variations sai-

sonnières dans le décor (œufs de Pâques, cadeaux de Saint Nico-

las…)46. L’un de nos témoins nous renseigne par ailleurs que dans 

cette immigration méridionale se maintient la tradition d’aller por-

ter de la nourriture dans la maison mortuaire lors d’un décès, ceci 

même au Luxembourg. Elle répond au fait qu’autrefois, alors que le 

mort était exposé à domicile, on ne devait pas y cuisiner, alors 

qu’une nombreuse assistance était attendue pour les veillées47. En-

fin, on a tendance à veiller de son vivant à préparer sa dernière de-

meure, la crémation restant confidentielle. 

Ill. 10 : Tombe d’un immigrant originaire des Pouilles, Bonnevoie. Les monuments en forme de chapelle sont prisés par des familles originaires  
des provinces méridionales de l’Italie. On en trouve des exemples à Bonnevoie et à Bettembourg. Photo : © JPRemiche, octobre 2018.



79

Depuis peu, elle s’est transférée à l’Église Saint-Michel à Luxem-

bourg. Échanges courriels, septembre 2018.

Témoin 6, Emidio Plebani, O.Sc., aumônier à la Mission catholique 

italienne depuis un quart de siècle, en poste à Esch-sur-Alzette, à 

Schieren et à Bonnevoie. Entretiens libres en 2017.

 

1	 Liste des témoins en annexe.

2	 Fréquentation de cimetières susceptibles de comporter des tombes représen-
tatives de l’immigration italienne. Au Bassin minier les cimetières d’Esch-sur- 
Alzette (Saint-Joseph et Lallange), Dudelange (ancien cimetière et cimetière 
Rellent) et Rumelange. Aux marges du Bassin minier le cimetière de Bettembourg. 
Dans la capitale les cimetières de Hollerich et de Bonnevoie. 

3	 Piero Pasini, Italian modern cemeteries : an historical profile, in : IN_BO. 
Ricerche e progetti per il territorio, la città e l’architettura 3/4 (2012), p. 191-
202 ; Gian Marco Vidor, Biografia di un cimitero italiano. La Certosa di Bologna. 
Bologna : Il Mulino, 2012 ; de même qu’à titre de comparaison Régis Bertrand et 
Michel Vovelle, La Ville des morts, essai sur l’imaginaire collectif urbain d’après 
les cimetières provençaux, 1800-1980. Marseille : Éditions du CNRS, 1983 ainsi 
que Régis Bertrand et Anne Carol (dir.), Aux origines des cimetières contemporains. 
Les réformes funéraires de l’Europe occidentale XVIIIe-XIXe siècle. Aix-en-Provence : 
Presses Universitaires de Provence, 2016.

4	 François-André Isambert, Les transformations du rituel catholique des morts, 
in : Archives sociales des Sciences des Religions 39 (1975), p. 89-100.

5	 Témoins 1, 2, 3 et 6.

6	 Témoins 1, 2 et 3. Sur le poids de la couleur noire, voir Michel Pastoureau, 
Noir. Histoire d’une couleur. Paris : Seuil, 2008, p. 30-35.

7	 Témoin 2.

8	 Pasini, Italian modern cemeteries, p. 200.

9	 D’abord réservée aux artistes, cf. les obsèques de Luciano Pavarotti, 2007,  
la pratique tend à se généraliser.

10	 Témoin 2.

11	 Témoin 2, voir également Elisabetta Gulli-Grigioni, Annonces et souvenirs 
mortuaires italiens, in : Ephemera catholiques. L’imprimé au service de la religion 
(XVIe-XXIe siècles), dir. par Philippe Martin. Paris : Beauchesne, 2012, p. 91-95.

12	 Germanique, slave, albanaise, hellénique, arabe, ibérique…

13	 Témoin 1.

14	 Témoin 1.

15	 Jean-Luc Laffont, Les pleureuses et crieuses d’enterrements dans la France 
méridionale, Études sur la mort 144/2. Perpignan : Esprit du Temps, 2013,  
p. 111-130.

16	 Ludovico Guicciardini (1521-1589), évoqué par Joseph Hess, Luxemburger 
Denkwürdigkeiten. Luxembourg : Sektion für Sprachwissenschaft, Volks-und Orts-
namenskunde des Großherzoglichen Instituts, 1960, p. 293-294. Guicciardini,  
qui est florentin, donc italien, attribue la pratique à l’influence espagnole. 

17	 Témoins 1 et 2. Par ailleurs, Anne Richier et Nicolas Weydert évoquent une 
stratégie d’invisibilisation au motif de se protéger des exactions de la société  
majoritaire, voir Anne Richier et Nicolas Weydert, La présence italienne en Pro-
vence à partir de la fouille archéologique de cimetières (XVIe-XXe siècle), in :  
Mourir ailleurs (XVIe-XXIe siècle), dir. par Mathieu Grenet et Jérémie Foa, Diasporas 
30 (2017), p. 19-33, ici p. 32, « se fondre dans la masse ».

18	 Échange de courriels, janvier 2018.

19	 Éventuellement convient-il d’émettre l’hypothèse d’un choix précoce pour 
motifs idéologiques de la crémation avec dispersion des cendres ou conservation 
de l’urne à Liège ou à Strasbourg. C’est une option qu’il ne nous a pas été donné 
de vérifier sur les lieux et que par ailleurs aucun témoignage ne vient corroborer. 

20	 URL : http://dati.acs.beniculturali.it/CPC/ (Page consultée le 15.9.2018).

Une histoire sans fin ?

Luxembourg adaptée aux conditions ambiantes, cherchant la dis-

tinction plutôt dans le détail. Faut-il y voir comme le suggère un de 

nos témoins50 le signe d’une intégration mieux réussie au Luxem-

bourg ou alors le résultat d’une moindre disposition des pouvoirs 

publics à s’adapter à des demandes particulières ? Dans l’état actuel 

du dossier nous n’oserions pas nous prononcer en la matière. En 

dernier lieu, les pratiques observées pour la fraction la plus récente 

de l’immigration italienne mériteraient comparaison avec celles 

constatées pour d’autres groupes originaires du sud51. En arpen-

tant les cimetières on ne manque pas d’être frappé par un certain 

parallélisme. Ne s’agirait-il en l’occurrence pas de la rencontre dans 

un même espace, du fait des migrations, de pratiques similaires, 

mais évoluant selon des chronologies divergentes ? L’étude des che-

vauchements espace/temps nous parait représenter pour la suite 

des recherches une piste fructueuse. 

Affaire à suivre. 

Archives

Archives diocésaines Luxembourg
–	Bestand: PA.Matrikelbücher, Pfarrei: Düdelingen, Nummer: Kb 11.

	 Inhalt: S 1889-1910 (URL : http://data.matricula-online.eu/en/LU/

	 luxemburg/duedelingen/KB-11). 

–	Bestand: PA.Matrikelbücher, Pfarrei: Düdelingen, Nummer: Kb 17.

	 Inhalt: S 1911-1918 (URL : http://data.matricula-online.eu/en/ LU/

	 luxemburg/duedelingen/KB-17). 

Annexe : Témoins consultés 
Témoin 1, femme, 1941, 3e génération, Bassin minier, famille mixte 

italo-luxembourgeoise, composante italienne originaire de la Lom-

bardie. Entretiens libres en 2017-2018.

Témoin 2, femme, 1947, Italienne, née dans le Trentin, ayant travail-

lé dans diverses régions d'Italie, vivant à cheval entre Rome et le 

Luxembourg. Entretiens libres en 2017-2018.

Témoin 3, homme, 1952, 3e génération, Bassin minier, famille ita-

lienne originaire de Vénétie. Entretiens libres en 2017-2018.

Témoin 4, femme, 1978, 2e génération, Luxembourg-Ville et Bassin 

minier, famille originaire de Calabre. Entretiens libres en 2017-2018.

Témoin 5, Jean Ehret, aumônier ayant la charge depuis une dizaine 

d’années de la communauté italienne dite « de la crypte » comme 

elle se réunissait en cet endroit de la Cathédrale de Luxembourg. 



80

Antoinette Reuter

39	 Jusqu’à une époque récente la plupart des patronymes italiens avaient une 
origine très localisée. On peut donc en partie déterminer la provenance régionale à 
partir des patronymes. Par ailleurs Benito Gallo, Centenario, offre de nombreuses 
notices biographiques permettant de procéder à des recoupements. 

40	 Se reporter au tableau commenté en annexe. Il a été impossible d’établir dans 
le cadre de ce travail des statistiques plus pointues. En effet, il faudrait faire sur 
place le relevé une à une de la totalité des tombes, les données collectées par les 
administrations en charge ne permettant pas de fournir toutes les informations 
recherchées.

41	 Voir la note ci-dessus.

42	 …et que l’on peut de ce fait éventuellement considérer avoir été rapportés 
d’Italie.

43	 Notre décompte ne comporte pas les photos des colombaires. 

44	 Christopher McKevitt, Contestation et fabrication d’un culte. Le cas de Padre 
Pio de Pietralcina, in : Terrain. Anthropologie & Sciences humaines 24 (1995),  
p. 91-102. Le père capucin a été canonisé en 2002 après bien des péripéties, un 
culte populaire informel ayant précédé la reconnaissance officielle. Sur le déve-
loppement du culte, voir Birgit Schönau, Der letzte Heilige, in : Die Zeit (20.3.2008) 
en ligne sur URL : https://www.zeit.de/2008/13/Padre-Pio (Page consultée le 
2.1.2019).

45	 On peut notamment voir ce type de tombes aux cimetières de Bettembourg 
et de Bonnevoie. Ce dernier lieu permet cependant de constater que le modèle 
est également plébiscité par des familles portugaises. Les monuments portent la 
signature d’un marbrier installé à Ottange (F). 

46	 Nous avons rencontré à plusieurs reprises au cimetière de Bonnevoie un 
même groupe de femmes s’affairant autour de tombes de défunts originaires des 
Pouilles. Elles nous ont affirmé se rendre de manière hebdomadaire au cimetière 
pour veiller à l’entretien des monuments et y renouveler la décoration. Cette 
activité est pour elles un devoir de mémoire, mais aussi une occasion d’échan-
ger avec les morts, de leur demander conseil. Qu’auraient-ils fait dans telle ou 
telle situation ? Par ailleurs, les tombes constituent une forme de carte de visite 
familiale. Les membres d’une même lignée, qui du fait de l’émigration peuvent 
se trouver éparpillés de par le monde, se retrouvent autour des tombes lors des 
visites mutuelles. Enfin, les visites au cimetière ont également une fonction sociale 
très actuelle. On s’y retrouve entre familles d’un même village pour échanger les 
dernières nouvelles. 

47	 Témoin 4. 

48	 Francesco Faeta, La mort en images, in : Terrain. Anthropologie & Sciences 
humaines 20 (1993), p. 69-81, ici p. 74.

49	 Les enfeus sont des casiers muraux (loculi) superposés destinés à recevoir 
un cercueil. À Sarrebruck, des enfeus ont été mis en place à la demande de la 
communauté italienne. URL : http://www.saarbruecker-friedhoefe.de/media/down-
load-56a5f08f21ee4 (Page consultée le 15.9.2018). Ils connaissent un grand succès 
(36 espaces en 2007, auxquels sont venus s’ajouter 48 loculi en 2008, 24 en 2009, 
48 en 2011, 48 en 2013) et sont démarchés par le « Friedhofsamt » comme « die 
stilvolle mediterrane Alternative ». Nous remercions Robert L. Philippart de nous 
avoir signalé l’existence d’enfeus au cimetière de Weimerskirch. Ces sépultures 
qui datent pour les plus anciennes de la fin du XIXe siècle sont regroupées en des 
sortes de chapelles, comptant de quatre à huit loculi et pouvant être fermées par 
une grille individuelle. D’après ce que nous avons pu constater, ces chapelles ont 
été ‘privatisées’ par des familles plutôt aisées (industriels, médecin de la cour, 
rosiériste). Néanmoins plusieurs chapelles ne sont pas occupées et auraient pu 
être revendiquées par des personnes originaires d’Italie. 

50	 Témoin 2.

51	 Voir dans le présent volume les contributions d’Elisabeth Boesen et d’Aline 
Schiltz. 

21	 Tageblatt (7.7.1930), p. 4, rubriques « Opfer der Arbeit », « Mitteilung » du 
Berg-und Metallarbeiterverband, Ortsgruppe Esch/Alzette, annonces de la famille, 
de la société de secours mutuel italienne Fratellanza et du parti socialiste italien ; 
Tageblatt (23.7.1930), p. 4, remerciements de la famille.

22	 Benito Gallo, Centenario. Gli Italiani in Lussemburgo. Centenaire. Les Italiens 
au Luxembourg. Luxembourg, 1992.

23	 Cette réalité est aujourd’hui fortement nuancée. Si on ne peut pas nier, en 
feuilletant les « Registres d’arrivée » des étrangers des villes du Bassin minier, la 
forte présence d’hommes seuls, celle des familles a sans doute été sous-estimée. 
Or, la prise en charge des hommes venus en célibataire repose très largement sur 
les familles qui tiennent des pensions de famille.

24	 Rien que pour Dudelange, l’Obermoselzeitung du 15 mars 1898, p. 2, signale 
deux décès accidentels d’ouvriers italiens à l’usine et à la mine.

25	 Il n’y pas de renvoi à une épouse qui pourrait néanmoins attendre en Italie. 
Se reporter à Diözesanarchiv Luxemburg, Bestand : PA.Matrikelbücher, Pfarrei : 
Düdelingen, Nummer : Kb 11. Inhalt : S 1889-1910 (URL : http://data.matricula-on-
line.eu/en/LU/luxemburg/duedelingen/KB-11) et Kb 17, Inhalt : S 1911-1918 (URL : 
http://data.matricula-online.eu/en/ LU/luxemburg/duedelingen/KB-17) (Pages 
consultées le 15.9.2018).

26	 Ibid. pour l’année 1893, les numéros 572 et 573.

27	 Ibid. pour l’année 1889, le numéro 20, pour l’année 1899, le numéro 151, pour 
l’année 1900, le numéro 4.

28	 Ibid. pour l’année 1890, le numéro 60, pour l’année 1901, le numéro 85, pour 
l’année 1902, le 67.

29	 Ibid. pour l’année 1898, 18 août, Giulio P. de San Michele, Verona, 12 ans ! 

30	 Témoin 1. La pratique était courante jusque dans les années 1950, les services 
consulaires n’intervenant que bien plus tard.

31	 Les livres matricule de la paroisse de Dudelange consultés pour les années 
1882 à 1913 évoquent outre de – rares – transferts sur le territoire luxembourgeois, 
quelques départs vers l’étranger proche. Voir Diözesanarchiv, Kb 11, 1893, acte 70, 
Hollerich ; Diözesanarchiv, Kb 17, 1910, acte 67, Hollerich, acte 82, Bettembourg ;  
ibid. pour 1911, acte 13, Steinbrücken, acte 86, Weimerskirch, acte 96, Évrange (F),  
acte 171, Bauschleiden ; ibid. pour 1912, acte 61, Echternach, acte 66, Esch/
Alzette, acte 159, Luxembourg-Ville (concerne un enfant italien âgé de 4 mois) ; 
ibid. pour 1913, acte 27, Luxembourg-Ville, acte 29, idem, acte 52, Weimerskirch 
(concerne la sœur d’Émile Mayrisch, épouse du docteur Prospère Leclère), acte 
81, Remich, acte 83, Rollingergrund ; ibid. pour 1914, acte 40, Lenningen, acte 
63, Gostingen ; ibid. pour 1916, acte 56, Hamm, acte 53, Lintgen, acte 95, Esch/
Alzette. Nous avons relevé pour 1921 dans le « Sterberegister » de la paroisse 
protestante d’Esch-sur-Alzette le transfert de la dépouille de F.-L. G., de son vivant 
« Werkmeister » (chef d’atelier) à l’usine de Dudelange, à Burbach. Le pasteur y 
mentionne avoir accompagné le cercueil depuis la maison mortuaire jusqu’à son 
chargement dans le train. Nous remercions le pasteur Georg Marhoffer de nous 
avoir autorisés à consulter ce registre, conservé sous seing privé par la paroisse 
protestante d’Esch-sur-Alzette. Cette dernière est indépendante de la paroisse de 
Luxembourg-Ville et conserve ses propres registres. 

32	 Témoins 1 et 2. 

33	 Des migrants des Abruzzes sont présents dans toutes les périodes migra-
toires. Parmi les descendants notables d’Abruzzese, on peut évoquer l’écrivain 
Jean Portante et l’homme politique Mars Di Bartolomeo. 

34	 Témoin 5.

35	 Se reporter à Maria Luisa Caldognetto et Bianca Gera (a cura di), La storia 
siame anche noi – L’Histoire c’est aussi nous, Turin : Centro studi piemontesi, 
2009.

36	 Témoin 1. Témoin 3 confirme l’existence de la pratique en Italie même. Nous 
avons pu admirer nous-même la pratique reproduite sous forme de statue au ci-
metière monumental Stalieno de Gênes. Cependant, le fait d’appliquer des photos 
sur les tombes était loin de faire l’unanimité en Italie même. Au cimetière de la 
Certosa à Bologne, par exemple, la pratique était interdite, voir Gian Marco Vidor, 
La photographie post mortem dans l’Italie des XIXe et XXe s. Une introduction, in : La 
mort à l’œuvre. Usages et représentations du cadavre dans l’art, éd. par Anne Carol 
et Isabelle Renaudet, Aix-en-Provence : Presses universitaires de Provence, 2013.

37	 Il existe au cimetière Saint-Joseph une tombe identique, mais dépourvue de la 
guirlande. Comme par ailleurs une première tombe de la famille, plutôt modeste, 
reste accolée au monument en marbre, l’ascension sociale de la famille est pour 
ainsi dire inscrite dans la pierre. 

38	 La signature du monument a été perdue. Certains éléments de la tombe 
renvoient cependant à d’autres monuments signés Jacquemart. 



81

Après la Révolution d’Octobre (1917) et l’abolition du régime tsa-

riste, un grand nombre de ressortissants de l’ancien Empire russe 

ont pris le chemin de l’Occident. Parmi eux deux groupes sont par-

ticulièrement présents dans les imaginaires, la noblesse russe qui 

de Berlin à Paris en passant par Nice essaie de maintenir son style 

de vie flamboyant et les rescapés des armées dites blanches1. Or, 

l’historienne Catherine Gousseff, une spécialiste reconnue de 

l’étude de la « Russie hors les frontières »2, nous invite à ne pas nous 

arrêter à ces réalités, mais nous convie à appréhender l’émigration 

postrévolutionnaire russe dans toute sa diversité et complexité, no-

tamment ‘ethnique’3, religieuse4 et sociale5. Paradoxalement la fré-

quentation des cimetières luxembourgeois nous livre matière à 

méditer ce sage conseil. 

Deux petites colonies à Wiltz et Mertert/Wasserbillig compo-

sées très largement d’anciens militaires des armées blanches, 

constituent la partie émergée de l’immigration russe au Luxem-

bourg. Provenant généralement de Bulgarie où ils avaient provisoi-

rement trouvé refuge, leurs membres ont été accueillis au Luxem-

bourg dans le cadre d’accords de main-d’œuvre négociés par des 

représentants du grand patronat belge et français6. La mémoire de 

la colonie de Mertert/Wasserbillig est conservée par l’exceptionnel 

carré orthodoxe du petit cimetière local7. Celui-ci fait aujourd’hui 

office de véritable lieu de mémoire de l’immigration russe au 

Luxembourg. 

Une identité recomposée pour l’éternité
Un coin de Russie au cimetière de Lallange 

Antoinette Reuter

Ill. 1 : Tombe orthodoxe à croix russe au cimetière Saint-Joseph (Esch-sur-Alzette) se 
revendiquant aujourd’hui de l’Ukraine. Photo : © JPRemiche, 2018.

Ill. 2 : Tombe orthodoxe russe au cimetière de Bonnevoie (Luxembourg-Ville). 
Photo : © JPRemiche, 2018.



82

À travers un monument du cimetière de Lallange (Esch-sur-Alzette) 

nous souhaitons approcher une autre réalité russe au Luxembourg, 

celle des dizaines de ressortissants de l’ancien Empire des tsars qui 

se sont frayé un chemin vers le pays par des voies souvent détour-

nées, individuellement ou en petit groupe, mais généralement par 

leurs propres moyens. Ils ont été sans doute plus nombreux que les 

membres des colonies, mais moins visibles car plus dispersés. Leur 

histoire reste à être écrite. 

La tombe qui nous intéresse permet de lever un bout du voile 

sur ce passé pluriel. Elle est au Luxembourg unique en son genre et 

ne ressemble en rien aux autres sépultures russes du pays qu’elles 

soient logées dans le carré orthodoxe de Mertert/Wasserbillig ou 

éparpillées ça et là de par les cimetières du Grand-Duché8. Celles-ci 

s’adaptent en effet très largement au modèle des tombes catho-

liques, se distinguant simplement par l’application d’une croix 

russe ou l’adoption d’inscriptions en langue cyrillique. Tout en ne 

s’emparant d’aucun de ces artifices symboliques, le monument de 

Lallange témoigne d’une forte empreinte russe. Il ressemble en ef-

fet à un monastère orthodoxe en miniature précédé de son jardin. 

La lame funéraire comporte une niche où est insérée une icône re-

couverte d’une feuille de métal argenté repoussée. Elle représente 

le Christ pointant du doigt le registre des élus lors du Jugement der-

nier. À l’image des laures de Russie, le monument est chapeauté par 

une toiture en tôle de cuivre verdi et surmonté d’un clocheton en 

forme de bulbe. À l’origine, le ‘jardin’ aujourd’hui recouvert de 

dalles en granite, était, selon le projet du concepteur de la tombe, 

envahi par une mousse produisant de minuscules fleurs blanches9. 

Le graphisme retenu pour les inscriptions est d’un grand raffine-

ment. Tout en adoptant des caractères latins il donne en effet l’illu-

sion de l’écriture cyrillique. 

Ce sépulcre qui surprend au Luxembourg ne produirait pas le 

même effet s’il se trouvait au cimetière de Saint-Geneviève-des-

Bois (Essonne), réputé être la nécropole russe par excellence en 

France10. Il viendrait s’y inscrire dans une lignée de monuments si-

milaires, qui toutefois ne sont pas majoritaires, même en cet 

endroit. 

Ces implications parisiennes nous invitent à nous tourner vers les 

‘hôtes’ de la tombe. Ils sont trois, en l’occurrence Boris T., ingénieur 

métallurgiste et ‘architecte’ du monument et son épouse Marthe K. 

– les deux d’origine russe – ainsi que leur gendre Beppo M., fils 

d’une famille de grands entrepreneurs en bâtiment italo-luxem- 

Antoinette Reuter

Ill. 3 : Tombe de la famille russe T. au cimetière de Lallange (vue d’ensemble). Photo : © JPRemiche, 2018.



83

bourgeois11. Tout en vivant au Luxembourg, Boris T. avait ses en-

trées dans la communauté russe de Paris. Sa sœur Olga qui habitait 

la «  Ville lumière  » était l’une des animatrices de la Croix Rouge 

russe en exil. Cet organisme gérait notamment des maisons de re-

traite et des orphelinats russes en France. L’ingénieur retrouvait 

donc fréquemment les bords de Seine et connaissait sans nul doute 

le cimetière de Sainte-Geneviève-des Bois12. 

Boris T. entretenait avec la fraction luxembourgeoise de la 

« Russie hors les frontières » des relations complexes, faites à la fois 

de proximité et de distance. D’un côté il était le « grand monsieur » 

de l’immigration russe au Luxembourg, celui qui avait réussi en dé-

pit des vicissitudes. Par sa seule présence il offrait une image de di-

gnité à une communauté qui se sentait déclassée par l’exil. Ayant 

accompli une partie de ses études d’ingénieur à Liège, il a travaillé 

avant la Révolution d’Octobre dans divers sites du Donbass pour 

des sociétés liées à la firme belge Ougrée-Marihaye13. Lorsque les 

troubles éclatent en Russie, ses patrons lui demandent de se main-

tenir sur les lieux pour essayer de sauver ce qui peut l’être. L’ingé-

nieur s’exécute, mais envoie Marthe K., sa future épouse, ainsi que 

sa fille Lena sur les routes de l’Occident14. Tout en étant munies 

d’un laissez-passer signé de la main même de Lénine, elles connaî-

tront des tribulations les menant de la Crimée à la mer Baltique 

avant d’aboutir en Bulgarie. Elles arriveront finalement au Luxem-

bourg via Trèves pour y rejoindre le père de famille, qui avait entre-

temps quitté à son tour la Russie. Boris T. avait été réaffecté en 1920 

comme ingénieur chef au service des hauts-fourneaux à l’usine de 

Rodange en 1922, un site luxembourgeois dépendant d’Ougrée-Ma-

rihaye. Il s’y hissera bientôt au poste de directeur général, ce qui lui 

permettra d’accueillir dans son usine des exilés russes particulière-

ment mal lotis15. À une époque où les véhicules automobiles étaient 

rares, l’imposante berline noire avec laquelle il se rendait aux  

diverses fêtes était bien connue dans l’émigration russe au 

Luxembourg16. 

En même temps son histoire personnelle, son bagage familial et 

ses occupations professionnelles le tenaient loin des préoccupa-

tions d’une colonie russe toute livrée à ses souvenirs militaires17. 

Ses classes il ne les avait pas faites dans la cour d’exercice d’une 

école de cadets de la Russie profonde, mais sur les bancs universi-

taires en Europe occidentale. Sa socialisation était autre que celle 

de la plupart des membres de la colonie. Issu d’une famille bour-

geoise moscovite, éduquée et tout acquise aux arts, son oncle ma-

ternel n’était autre que le peintre Nicolas Globa, directeur et réfor-

mateur entre 1896 et 1917 de l’École des Arts Appliqués et Industriels 

Stroganoff de Moscou. Celle-ci était principalement acquise au 

« design » d’objets pour la vie courante. Ces artefacts devaient être 

innovants tout en étant développés à partir de modèles issus de l’art 

populaire russe. Le programme de l’école alliait ainsi modernité et 

respect des traditions paysannes (art dit « kustar »)18.

C’est des idées visuelles de ce mouvement que s’est inspiré Boris T. 

à la fin de la Seconde Guerre mondiale pour dessiner la sépulture de 

son épouse décédée en 1942, en plein conflit. Il devait à cette 

époque déjà savoir qu’il allait bientôt la rejoindre, se sachant ma-

lade19. Par précaution, il laisse des instructions très précises à sa 

fille quant aux soins à apporter au monument20. L’ingénieur est dé-

cédé à Paris. Sa dépouille a été rapatriée à Esch-sur-Alzette, lieu de 

résidence de sa fille. Pour les funérailles appel a été fait aux services 

de la paroisse orthodoxe et des membres de la communauté russe 

blanche étaient présents21. Tout en signalant à travers la configura-

tion de sa tombe que ‘sa’ Russie est autre que celle de la plupart des 

exilés russes au Luxembourg, Boris T. reprend ainsi néanmoins 

dans la mort place dans la diaspora générale. 

Annexe : Liste des témoins
Témoin 1, femme née en 1941, Luxembourgeoise, petite-nièce de 

Boris T. en charge de l’entretien de la tombe. Échange libre et visite 

de la tombe au mois de novembre 2000.

Témoin 2, femme née en 1926 en Belgique de parents issus de la 

mouvance russe. Mariée dans la communauté russe du Luxem-

bourg. A recueilli les souvenirs de sa mère et de sa belle-mère. Son 

père a été accueilli à l’usine de Rodange par Boris T. Entretiens en 

1976 et en 1995.

Témoin 3, femme née en 1914 à Enakievo (aujourd’hui Ienakiieve en 

Ukraine), fille de Boris T. Arrivée au Luxembourg en 1924. Entre-

tiens en 1995 et en 1998, année de son décès à Meudon.

Une identité recomposée pour l’éternité



84

1	 Karl Schlögel (éd.), Der große Exodus. Die russische Emigration und ihre 
Zentren (1917-1941). München : C.H.Beck, 1994 ; Paul Robinson, The White Russian 
Army in Exile 1920-1941. Oxford : Oxford University Press, 2002.

2	 Catherine Gousseff, L’Exil russe (1920-1939), La fabrique du réfugié apatride. 
Paris : CNRS, 2008. La chercheuse est issue elle-même de la mouvance expatriée 
russe.

3	 Beaucoup d’émigrés dits russes sont nés dans des territoires qui ont accédé 
définitivement ou parfois momentanément à l’indépendance après la Première 
Guerre mondiale : Pologne, Pays baltes, Ukraine, Géorgie, etc. Ils butent de ce fait 
souvent sur des questions d’appartenance. Doivent-ils regretter avec les Russes  
de Russie l’ancien projet impérial ou accorder leur loyauté aux nouveaux États- 
nations ?

4	 La présence juive parmi l’immigration russe, perceptible même au Luxem-
bourg, est largement ignorée. 

5	 Il y avait parmi les immigrés non seulement des militaires, mais encore des 
commerçants, des représentants des professions libérales, des artistes et même 
des ouvriers. 

6	 Les industriels sont friands de ces salariés qui gardent une discipline militaire 
et qui du fait de leur passé antibolchévique promettent d’être rétifs à toute velléité 
révolutionnaire. 

7	 Nous renvoyons à la contribution d’Inna Ganschow dans le présent volume 
pour une approche plus détaillée. 

8	 Nous en avons notamment remarqués à Esch-sur-Alzette aux cimetières 
Saint-Joseph et de Lallange, de même qu’à Luxembourg-Ville au cimetière de 
Bonnevoie. 

9	 Voir la liste des témoins en annexe. Selon le témoin 1, le climat luxembour-
geois, trop humide et pas assez froid, a eu raison de cette végétation. Il s’agissait 
probablement de cetraria islandica, réputée également pour ses vertus médici-
nales. 

10	 Vassilis Pnevmatikakis, Le cimetière russe de Sainte-Geneviève-des-Bois : his-
toire et enjeux identitaires d’un coin de Russie en France, in : Mémoire(s), identi-
té(s), marginalité(s) dans le monde occidental contemporain. Cahiers du MIMMOC 
13 (2015). URL : https://journals.openedition.org/mimmoc/2076 (Page consultée 
le 15.8.2017). La nécropole orthodoxe s’est mise en place à partir de 1927 comme 
section du cimetière municipal de Sainte-Geneviève-des-Bois suite aux premiers 
décès de pensionnaires de la maison de retraite russe proche. Depuis lors elle a 
pris un développement considérable n’hébergeant non seulement les tombes de 
centaines de personnes issues de l’exil postrévolutionnaire, mais encore de celles 
représentatives des diasporas plus récentes. On y trouve notamment le monument 
spectaculaire du danseur-étoile Rudolf Noureev (1938-1993).

11	 Dans le couple la tradition russe semble avoir primé celle italienne. Les futurs 
époux avaient opté en 1938 pour un mariage orthodoxe célébré en la Cathédrale 
Saint-Alexandre-Nevsky de Paris. La fille de Boris T. s’est retirée à Meudon après le 
décès de son mari en 1965. Sa dépouille n’a pas rejoint la tombe familiale. Dans 
ses dernières dispositions elle avait en effet demandé la crémation de son corps 
avec dispersion des cendres. Lena T. a eu une mort à la hauteur de sa vie aventu-
reuse. Elle s’est effondrée le 2 décembre 1998 sur le pont (du Tsar) Alexandre II, 
alors qu’elle rentrait d’une visite guidée d’une exposition d’icônes au Petit Palais. 
Ses cendres ont été dispersées au cimetière du Père Lachaise dans une cérémonie 
présidée par le Père Benito Gallo, de la mission catholique italienne d’Esch-sur- 
Alzette, alors détaché à Paris (Témoin 1).

12	 Témoin 3. 

13	 Sur les implications belges en Russie, voir Eddy Stols et Emmanuel Waegemans 
 (éd.), Montagnes russes : la Russie vécue par des Belges. Bruxelles, Berchem 
(Anvers) : EPO, 1989.

14	 Boris T. et Marthe K. convoleront en justes noces à Luxembourg en 1924, leurs 
projets ayant été bousculés par les vicissitudes de l’exil.

15	 Boris T. fait rapidement carrière à Rodange. Au 1er mai 1928 il obtient le poste 
d’ingénieur en chef de l’usine, au 1er février 1935 celui de sous-directeur, en 1945 
celui de directeur général de la Minière et Métallurgique de Rodange S.A. Nous 
remercions Jacques Maas pour la communication de ces détails professionnels.  
Le père de notre témoin 2, ancien officier de la marine impériale, travaillait comme 
mineur de fonds dans un charbonnage belge. Boris T. l’a tiré de cette situation 
astreignante et lui a confié un travail administratif à l’usine de Rodange. 

16	 Témoin 2. Il est assez significatif que même des personnes issues de la 2e 

génération, enfants à l’époque, ont évoqué la berline lors d’échanges actuels avec 
la chercheuse Inna Ganschow. 

17	 Témoin 2 nous a confié qu’il arrivait aux femmes de quitter les réunions parce 
qu’elles ne supportaient plus d’entendre les hommes se lamenter sur leur passé 
militaire perdu. L’écrivain français d’origine russe Henri Troyat décrit la même 
ambiance dans ses souvenirs d’enfance, Henri Troyat, Aliocha, Paris, 1991.

18	 Wendy R. Salmond, Arts and Crafts in Late Imperial Russia : Reviving the Kustar 
Art Industries, 1870-1917. Cambridge : Cambridge University Press, 1996, p.15-45 ;  
Wendy Salmond, Design Education and the Quest for National Identity in Late 
Imperial Russia : The Case of the Stroganov School, in : Studies in the Decorative 
Arts 1/2 (1994), p. 2-24.

19	 Boris T. décède en 1946, à l’âge précoce de 58 ans. Annonce in : Tageblatt 
(27.4.1946), p. 10.

20	 Témoin 1.

21	 Nous remercions Inna Ganschow d’avoir procédé à la vérification de ces 
détails dans le registre de décès de la paroisse orthodoxe russe de Luxembourg, 
démarche qui implique la pratique de la langue russe et de l’écriture cyrillique. La 
paroisse a aussi été impliquée lors du décès de Marthe K. en 1942. La présence 
à l’enterrement de membres de la communauté russe blanche du Luxembourg – 
notamment de familles installées à Mertert/Wasserbillig – est confirmée par les 
témoins 1 et 2. 

Antoinette Reuter



85

Auf mehreren Luxemburger Friedhöfen liegen einzeln oder in 

Gruppen Menschen, die im Russischen Zarenreich oder in der Sow-

jetunion geboren wurden. Die meisten haben ihre Heimat nicht 

freiwillig verlassen. Die Ersten waren politische Flüchtlinge, die vor 

dem kommunistischen Regime flohen und in den 1920er Jahren in 

Luxemburg landeten. Die Nächsten wurden zwischen 1942 und 1944 

von den Deutschen als Zwangsarbeiter nach Luxemburg verschleppt. 

Die heutige russische1 Diaspora besteht zum geringen Teil aus 

den Nachfahren dieser beiden Zwangsmigrationsgruppen.2 Die 

neuen Auswanderer machen die zahlenmäßig stärkste Gruppe aus. 

Sie kommen aus dem postsowjetischen Russland und den anderen 

Nachfolgestaaten der Sowjetunion, wollen als Arbeits- oder Bil-

dungsmigranten für eine gewisse Zeit im Großherzogtum bleiben 

oder haben ihren Lebensschwerpunkt durch Heirat oder Job end-

gültig hierher verlegt. Sie kümmern sich z. T. auch um die Gräber 

ihrer Vorgänger. Wie genau diese Grabpflege aussieht, ist jedoch 

gruppenspezifisch sehr unterschiedlich und die Differenzen sagen 

viel über die Heterogenität der gegenwärtigen russischen Diaspora 

aus.3

Die jeweiligen Praktiken weisen auf die Identifizierung mit un-

terschiedlichen Staatlichkeiten und damit letztlich auch die Arti-

kulierung von bestimmten politischen Ansichten hin. Manche  

sehen sich in der Nachfolge des 1917 untergegangenen Zarenimpe-

riums und des politischen Exils, während andere sich eher mit der 

Sowjetunion identifizieren. Mischformen in der Gestaltung von Er-

innerungsorten zeigen sich bei den 2015 in Erpeldingen/Bous und 

2018 in Differdingen angelegten Gräbern bzw. einem Kenotaph für 

sowjetische Bürgerinnen und Bürger. Diese vereinigen Zaristisch-

Religiöses (materielle Symbolik) und Sowjetisch-Atheistisches (ze-

remonielle Praktiken). 

Typologie der Gräber 

Die Grabmale lassen sich in drei Kategorien einteilen,4 allerdings 

ist eine Vergleichbarkeit der Grabgestaltung nur bedingt gegeben. 

Die weißgardistischen Familien oder Kameraden bestimmten die 

Gestaltung der Gräber ihrer Angehörigen selbst; die der sowjeti-

schen Bürgerinnen und Bürger, die meist in den Lagern der 

Zwangsarbeiter verstarben, wurden von Luxemburger Behörden 

oder Organisationen bezahlt und gestaltet, d. h. kulturell frem- 

den Entscheidungsträgern. Zum dritten Typus gehören die neus-

ten Grabdenkmäler, die von russischen Behörden gesetzt werden. 

Die kulturellen Traditionen sind hier russisch, jedoch bestimmen 

erneut keine Privatpersonen, sondern Institutionen die Gestal- 

tung.

Private weißgardistische Gräber
Zur ersten Kategorie gehören die Gräber in Mertert, Wiltz und ver-

einzelt und verstreut auf anderen Friedhöfen Luxemburgs, in de-

nen Mitglieder der evakuierten Zarenarmee bestattet sind. Es sind 

überwiegend Männer, die Armeeangehörige waren. Die Gräber sind 

Zwischen Rotem Stern und orthodoxem Kreuz
Grabpflege als Spiegel der russischen Diaspora  

Inna Ganschow

Abb. 1: Eines der erhaltenen Gräber der politischen Flüchtlinge aus Russland in Wiltz.
Foto: © JPRemiche, 2018. Die Nachfahren der Familie Rapp sind 1934 nach Paraguay 
ausgewandert.



86

Inna Ganschow

sprachenkenntnisse bessere Jobs als den meisten ihrer Landsleute 

und verbesserten die Aussicht aufs Einheiraten. Die bescheidens-

ten Gräber gehören ledigen Unteroffizieren. 

Während ursprünglich (1926-1929) die russische Gemeinde in 

Wiltz (172 Personen) größer war als die in Mertert (60 Personen), än-

derte sich die Lage im Laufe der Wirtschaftskrise der frühen 1930er 

Jahre: 1934 gingen 32 Männer, acht Frauen und vier Kinder aus Wiltz 

unter der Leitung von Oberst Kermanoff nach Paraguay (er kehrte 

1958 zurück). Bis 1937 verließen weitere 91 russische Immigranten 

Wiltz, fünf davon gingen zum Studium nach Brüssel und Löwen 

und 30 Personen (viele davon verheiratet) zogen nach Mertert. Wei-

tere 29 Personen zogen in andere Gemeinden Luxemburgs.

visuell an die luxemburgischen „Nachbarn“ angepasst und unter-

scheiden sich oft nur durch das orthodoxe Kreuz mit zwei zu- 

sätzlichen Balken oder die kyrillische Schrift, in der die Namen und 

manchmal auch der Militärgrad der Person geschrieben sind.  

Die meisten der zwischen 1926 und 1929 zugezogenen Angehörigen 

der prozaristischen Armee verschlug der Bürgerkrieg 1921 von der 

Krim erst nach Gallipoli (Türkei), ein Jahr später nach Bulgarien 

und nach dem dortigen Militäraufstand von 1923 und dem Aus-

bruch des „Weißen Terrors“ nach Serbien. Danach kamen sie kurz 

zurück zum bulgarischen Grenzort Pernik, bevor ab 1926 die orga-

nisierte Migration nach Luxemburg begann.5 Ihre Wohngebiete 

konzentrierten sich um große Luxemburger Firmen: die „Russen-

kolonie“ genannte Arbeitersiedlung in Mertert (Kachelfabrik Céra-

bati6) und die Wohnanlage in der alten Kantine in Wiltz (Lederfa-

brik Ideal), im Volksmund „Russenbude“7.

Während heute auf dem Wiltzer Friedhof nur wenige Gräber zu 

finden sind – die Ankömmlinge waren relativ jung und nach fünf 

bis zehn Jahren zogen mehrere Dutzend nach Paraguay (1934)  

sowie zu anderen Zielen im Aus- und Inland weiter, weil die Leder-

fabrik unter der Wirtschaftskrise litt (siehe unten8) –, sind in Mer-

tert 48 Personen in Einzel- und Familiengräbern beigesetzt, davon 

15 Frauen. 

Die meisten dieser Diaspora-Mitglieder hatten höhere militäri-

sche Dienstgrade (General Polzikov, General Korojeff, Oberst Ker-

manoff, Oberst Eben, Oberst Sokoloff, die Unteroffiziere und Offi-

ziere Begma, Gemarin, Ouchakoff u. a.) oder waren der Kirche 

verbunden (Oberst Treschtschin – Priester 1929-1966, Oberst Ro-

man Poukh und Maria Popoff – Kirchenchorleiter, Alex Bondar – 

Kirchenältester). Die Elite der russischen Gemeinde konnte sich 

eine ähnliche Grabgestaltung leisten wie die Luxemburger Nach-

barn, in Einzelfällen sicherten ihnen Bildung und Fremd- 

Abb. 3: Kirchengottesdienst bei der Beerdigung des Moskauer Unteroffiziers 
Constantin Semperovitch (1896-1929). Alle Anwesenden tragen die alte russische 
Uniform, bei zweien sind die Abzeichen des Kornilow-Regiments sichtbar, das 1918 
im Süden Russlands entstand und erst im Bestand der Freiwilligenarmee kämpfte, 
um 1920 in die Krim-Armee von Wrangel einzufließen. Dieses Abzeichen ist auf dem 
Grab von Roman Poukh (1889-1958), dem Vater des zweiten russischen Priesters 
Serge Poukh (1926-2016) eingraviert. Foto: © Privatsammlung Ben Minden.

Abb. 2: Der Blick auf die russische Sektion des Friedhofs in Mertert von der Seite 
der Eisenbahn. Foto: © JPRemiche, 2018.



87

Zwischen Rotem Stern und orthodoxem Kreuz

Abb. 4 und 5: Vater Treschtschin geht der Beerdigungs-Prozession in Wiltz voran. Der ungewöhnliche vierstimmige Gesang auf Altkirchen- 
slawisch, die glänzende Bekleidung des Priesters und ein anders gehaltener Ritus ließen auch die Einheimischen staunen und stehen bleiben. 
Fotos: © Privatsammlung Emile Lutgen. 



88

Mit dem Umzug des im Jahre 1929 ernannten Priesters Vater Eugen 

Treschtschin (1879-1966) verlagerte sich auch die Kirche nach Mer-

tert und der dortige Friedhof erhielt den inoffiziellen Status „des 

Friedhofes neben der Kirche“, auch wenn die russisch-orthodoxe 

Kirche sich in einer gewöhnlichen Wohnung befand und der Fried-

hof daneben kommunal war. Nicht wenige anderswo gestorbene 

Russen ließen sich in Mertert neben ihren orthodoxen Mitbrüdern 

und -schwestern beerdigen, weil ihre Landsleute für die Konzessio-

nen bei der Merterter Gemeinde bezahlten.

Kommunale sowjetische Sammelgräber 
Bei diesem Typus handelt es sich um Zweitbestattungen bzw. Sam-

melgräber. In Lallingen ist ein solches Grab durch eine Stele ohne 

Namen markiert; in Petingen befindet sich ein vertikaler, in ein Ge-

büsch integrierter Grabstein mit zwei Namen (ein Toter wurde vom 

Friedhof Rodingen umgebettet), in Bonneweg sind zwei Gedenkta-

feln für insgesamt zwölf Tote am gemeinsamen Denkmal für Nazi-

Opfer angebracht. 

Diese Toten wurden von den jeweils zuständigen Behörden – 

der deutschen Okkupationsmacht,10 den Luxemburger Gemeinden 

oder anderen Organisationen – bestattet. Es gab keine Familien- 

Inna Ganschow

Abb. 6: Das von Luxemburgern errichtete Denkmal der gefallenen sowjetischen Bürger im Zweiten Weltkrieg in Esch/Alzette am Friedhof in  
Lallingen mit der nachträglich angebrachten Tafel der Russischen Föderation für ihre Landsleute. Foto: © JPRemiche, 2018.

Abb. 7: Mahnmal auf dem Bonneweger Friedhof. In der rechten Ecke wurde nachträg- 
lich eine neuere Tafel mit dem orthodoxen Kreuz und weiteren Namen angebracht. 
Die ursprüngliche Tafel ist auch erhalten geblieben: „Douze prisonniers russes“. 
Foto: © JPRemiche, 2018.



89

angehörigen, da es sich um deportierte sowjetische Bürger und vor 

allem Bürgerinnen handelte, die als Zwangsarbeiter (Kriegsgefan-

gene oder sogenannte Ostarbeiterinnen) eingesetzt wurden.11 Die 

Ostarbeiterinnen kamen direkt aus den eroberten Gebieten, d. h. 

aus der russischen, ukrainischen und weißrussischen Sowjet- 

republik.12 Die sowjetischen Kriegsgefangenen kamen aus den 

deutschen Konzentrations- und Stammlagern, wie Nr. XII in Trier 

und Nr. 326 in Stuckenbrock.13 

Während des Zweiten Weltkrieges starben in Luxemburg 55 sowje-

tische Bürgerinnen und Bürger von etwa 2.300 in der Industrie und 

etwa 1.500 in der Landwirtschaft eingesetzten Zwangsarbeitern. 

Die Zahlen, die nach der Befreiung im Herbst 1944 in den ersten La-

gerbesichtigungsprotokollen der amerikanischen Armee wie auch 

der sowjetischen Militärmissionsvertreter genannt werden, sind 

ungefähr gleich.

Die Auswahl der Friedhöfe für die Zwangsarbeiterinnen und 

Zwangsarbeiter wurde durch den Lagerort sowie den Einsatzort be-

dingt. In Esch-Lallingen sind 1951 neun Erwachsene und fünf Kin-

der nachgewiesen,14 bei der Einweihung des Mahnmals15 im Jahr 

1957 sind es 52 Personen. In Differdingen lagen ursprünglich zwei 

Männer und zwei Frauen, aktuell ist nur ein Grab auffindbar und 

zwei Personen sind namentlich bekannt. In Petingen sind zwei Per-

sonen vermerkt und in Bonneweg liegen zwölf Personen, die ur-

sprünglich auf dem Friedhof Fetschenhof beerdigt und später um-

gebettet wurden. Am Todesdatum erkennt man, dass fünf der Toten 

in Bonneweg bei den Bombardements Luxemburgs durch die Alli-

ierten von 1944 umkamen, vier sind im bereits befreiten Luxem-

burg gestorben.16 

Hybrides sowjetisch-orthodoxes Grab der Lebenden
Ein Denkmal, das sich nicht in eine der beiden oben beschriebenen 

Kategorien einordnen lässt, ist 364 sowjetischen Ostarbeiterinnen 

und Ostarbeitern gewidmet. Es ist im Mai 2018 im ehemals jüdi-

schen Teil des Friedhofs in Differdingen errichtet worden. Die Ab-

teilung Rossotrudnichestvo des russischen Außenministeriums, 

die in Luxemburg durch das Russische Zentrum für Wissenschaft 

und Kultur (RZWK) vertreten ist, war der Initiator dieses Denkmals. 

Die Grabplatten bezahlte die russische Botschaft, die Konzession 

für 30 Jahre der Russian Club (ein Verein von Landsleuten17). Die als 

Grab gestaltete Erinnerungsstätte ist laut Inschrift den jungen de-

portierten sowjetischen Bürgern gewidmet. 

Abgesehen von 13 Personen, die nach dem Krieg in Luxemburg 

blieben, wurden jedoch alle übrigen 1945-1946 in die UdSSR re- 

patriiert. D. h. das Grab ist nicht in absentia den Opfern von Krieg 

und Besatzung gewidmet, sondern Personen, die heil in die Heimat 

zurückkehrten. Der Grabstein ist mit dem russisch-orthodoxen 

Kreuz versehen, was nicht recht zum Gedenken an sowjetische 

Bürger passt. Auf den Grabsteinen in Petingen und Bonneweg sind 

ebenso Kreuze eingraviert, an denen man die christliche Ausrich-

tung des Auftraggebers – der Kathoulesch Männeraktioun – er-

kennt. In Petingen bspw. war die ideologische Zuordnung der Toten 

zusätzlich auch mit dem kleinen fünfstrahligen Stern markiert.

Das Mahnmal verzeichnet auch zwei Namen von vier nach-

weislich in Differdingen verstorbenen Zwangsarbeitern, deren ge-

nauere Gräber man jedoch bereits im Jahre 2011 nicht mehr identi-

fizieren konnte. Symbolisch hat man ihre Namen aufgenommen, 

jedoch geht es in der Inschrift um alle 364 sowjetischen Zwangsar-

beiter, die in Differdingen lebten (aber nicht hier verstarben). 

Grabpflege als Lackmuspapier der Diaspora 

Die Anleger der Grab- und Gedenkstätten und diejenigen, die sich 

in der Folgezeit um Erhalt und Pflege kümmern, gehören je nach 

Zeitabschnitt zu unterschiedlichen Gruppen, sowohl zu den Ein-

heimischen als auch zu den Einwanderern bzw. deren Nachfahren. 

Die gegenwärtige russische Diaspora, die sich nicht nur als Bewah-

rerin zeigt, sondern auch als Initiatorin neuer Mahnmäler auftritt, 

weist eine Binnendifferenzierung auf. Bestimmte Gruppen tendie-

ren dazu, sich um die Gräber der zarentreuen Weißgardisten zu 

kümmern, während andere eher an Maßnahmen interessiert sind, 

die mit der Pflege sowjetischer Gräber zusammenhängen. Auch die 

finanziellen Aktivitäten wie das Sammeln von Spenden für das Ein-

richten oder die Reparatur der Erinnerungsorte zeigen die Hetero-

genität der bestehenden Gruppe. 

Russische Kirchengemeinde und Konzessionen 
Dadurch, dass die ersten Migranten männliche Militärs waren, die 

während des Bürgerkrieges evakuiert wurden, hatten sie meistens 

keine Ehepartnerinnen oder Familien dabei. Unter 303 Personen 

waren 58 Frauen, die ihren Männern entweder später nach Luxem-

burg folgten (z. B. Familie Poukh), oder sie per Brief kennengelernt 

hatten und aus Polen oder den baltischen Ländern, die nach dem 

Ersten Weltkrieg ihre Unabhängigkeit erlangt hatten, zuzogen (z. B. 

die Familie Bogdanoff). Fünf von sechs Russen waren ledig, daher 

kümmerte sich meist die Gemeinde, die sich um die russisch-or-

thodoxe Kirche gruppierte, um die Grabpflege. 

Während die Kirchengemeinde im Laufe des 20. Jahrhunderts 

aus natürlichen Gründen schrumpfte,18 blieb die Notwendigkeit 

der Grabpflege den wenigen in Luxemburg geborenen und geblie-

benen Nachfahren sowie den neuen Gemeindemitgliedern als 

wichtige identitätsstiftende Aufgabe erhalten. Die Konzessionen 

für die Gräber sind bis heute eine finanzielle Belastung, die die von 

Spenden existierende russisch-orthodoxe Kirche ohne Zweifel als 

Priorität sieht (diese in Luxemburg offiziell anerkannte Kirche 

Zwischen Rotem Stern und orthodoxem Kreuz



90

verzichtet seit dem Amt von Vater Serge Poukh auf die öffentlichen 

Zuschüsse). 

Im Jahr 2017-2018 war für zwölf Gräber auf dem Friedhof Mer-

tert die Konzessionsverlängerung fällig. Nur für drei Gräber wurden 

die Kosten privat übernommen, die restlichen neun blieben der 

Kirchengemeinde, zu der heute kaum Nachfahren der Beerdigten 

zählen.19 

Radoniza – die kirchliche Andachtsfeier 
Die Kirchengemeinde gedenkt ihrer Toten nach den Traditionen 

der russisch-orthodoxen Kirche, die aus der Byzanz-Tradition ge-

wachsen ist. Der Abschied vom Verstorbenen findet am dritten Tag 

nach dem Tod statt und sieht keine Kremierung vor, denn sie wi-

derspricht der Idee der Auferstehung, weil damit der für die ewige 

Seele benötigte Körper fehlen würde. Die Position des Toten muss 

nach Möglichkeit mit den Füßen nach Osten sein und das Kreuz 

wird über die Füße platziert, so dass der oder die Tote liegend auf 

das Kreuz blicken kann. 

Außer der Andachtsfeier am Tag des Todes gibt es im russisch-

orthodoxen Kirchenkalender mindestens vier feste Termine für Pa-

nichida, das Totengedenken (die ersten drei sind immer am dritten, 

neunten und dem vierzigsten Tag nach dem Tod). Der mit dem ka-

tholischen Allerheiligen vergleichbare Andachtstag ist im Frühjahr 

und heißt Radoniza (nicht übersetzbar, wird wie ein Eigenname be-

handelt), der am Dienstag nach dem Thomas-Sonntag (dem achten 

Tag nach Ostern bzw. der Auferstehung, als Jesus dem ungläubigen 

Apostel Thomas erschienen ist) gefeiert wird. An diesem Tag geht 

auch die russische Kirchengemeinde jährlich nach Mertert zum 

Friedhof, um zusammen mit dem Priester ihrer Landsleute zu ge-

denken, die vor Ort oder anderswo beerdigt sind. Der Gottesdienst 

beinhaltet außer bestimmten Gebeten und Gesängen die Segnung 

der Gräber mit Weihwasser und die Niederlegung von Blumen.

Anknüpfen an das vorrevolutionäre Russland
Die gegenwärtige russisch-orthodoxe Kirche Luxemburgs, auch 

wenn sie kaum aus Nachfahren der ersten Emigrantengeneration 

besteht, sieht sich in einer Traditionslinie, die die Weiße Garde 

hierzulande anlegte. 

Da sie 1921 als Gruppe über die Krim nach Gallipoli evakuiert 

wurden, blieb der Zusammenhalt der ersten Emigranten bis heute 

stark: Der erste Priester der Kirchengemeinde (Vater Eugen  

Treschtschin, 1929-1966), der Vater des zweiten Priesters (Vater 

Serge Poukh, 1974-2016) und der Großvaters des dritten (Vater  

Georges Machtalère, seit 2017) waren Gallipoli-Einwanderer.

Unabhängig davon, aus welchen Teilen der ehemaligen Sowjet-

union die neuen Kirchenmitglieder kommen, d. h. auch Ukrainer 

und Weißrussen, werden sie in die Tradition integriert, das Ge- 

denken an die ersten Ankömmlinge, die ebenso teils in den heuti-

gen baltischen Staaten oder der Ukraine geboren waren, zu erhal-

ten. Diese Gruppe der Diaspora kümmert sich um die Gräber der 

Weißgardisten in finanzieller wie auch religiöser Hinsicht (zu  

Radoniza). Sie bezahlen die Konzessionen, sie übernehmen die 

Grabpflege, sie werden von der Gemeinde Mertert in jeglichen Fra-

gen kontaktiert.

Die Fortsetzung der kirchlichen Traditionen ist somit für die ge-

genwärtigen Kirchengänger nicht nur in einen religiösen Kontext 

eingebettet, sondern auch in einen ideologischen, und zwar einen 

antikommunistischen.

„Botschafts-Russen“ und Erhalten des  
sowjetischen Erbes
Während die Gläubigen sich als Nachfolger der zaristischen, prä-

sowjetischen Traditionen sehen, bemüht sich ein zweiter Teil der 

aktuellen Diaspora vor allem darum, die sowjetischen Traditionen 

aufrechtzuerhalten, wozu auch die Grabpflege und das Totenge-

denken nach in der UdSSR etablierten Mustern gehören.20 

Die Aktivisten dieser Gruppe werden von den Außenstellen des 

russischen Außenministeriums unterstützt: der Botschaft und dem 

RZWK. Die Konzessionen für die Gräber der sowjetischen Bürger 

sowie die Bezahlung für die Grabsteine in Differdingen und in Er-

peldingen/Bous wurden aus staatlichen Mitteln finanziert, als der 

Koordinationsrat der Landsleute (ein Dachverband der russisch-

sprachigen sportlichen, schulischen oder Frauenclubs Luxem-

burgs) die notwendige Summe nicht durch Spenden aufbringen 

Inna Ganschow

Abb. 8: Das Mosaik am Grab des Hauptmanns Boris Michajlow, von seinem Sohn 
Wolik angefertigt. Foto: © JPRemiche, 2018.



91

konnte.21 Das Mahnmal in Erpeldingen/Bous ist zwei unbekannten 

sowjetischen Bürgern gewidmet, die im Zweiten Weltkrieg auf der 

Flucht umgebracht worden waren. 

„Tag des Sieges“
Dieser Teil der Diaspora führt an den sowjetischen Gräbern eben-

falls jährliche Andachtsfeiern durch. Während die ersteren sich am 

kirchlichen Kalender orientieren (Radoniza), folgen die zweiten der 

sowjetischen Tradition, der Toten des Zweiten Weltkrieges am 9. 

Mai (Den’ Pobedy, dt. „Tag des Sieges“) – dem Nationalfeiertag der 

UdSSR und der Russischen Föderation – zu gedenken. An den Sam-

melgräbern bzw. Mehrfachbestattungen in Lallingen, Bonneweg 

und Petingen werden die Andachtsfeiern am 9. Mai oder am Wo-

chenende davor durchgeführt. Auch die Einweihung der neuen 

Gräber in Erpeldingen/Bous 2015 und Differdingen 2018 wurde je-

weils auf den „Tag des Sieges“ gelegt. Für diese Veranstaltungen or-

ganisiert das russische Außenministerium durch die Botschaft 

oder das RZWK Busse und bringt zu den jeweiligen Friedhöfen bis 

zu 70 Personen. Es stellt die Audiotechnik für die Musik zur Verfü-

gung, bezahlt die Kränze und lädt Musiker für eine Abendveran-

staltung ein, die von einem Umtrunk begleitet ist. 

Die Familientradition in Russland schreibt vor, der Toten nicht nur 

auf dem Friedhof oder an einem Denkmal zu gedenken, sondern 

auch zuhause. Man trinkt vor allem auf die, die für die Heimat ge-

fallen sind (ohne anzustoßen!), damit „die Erde ihnen federleicht“ 

sei. Während die gläubigen Russen öfters eine Gedenkfeier an den 

Gräbern abhalten, bleiben die nicht religiösen häufig zuhause, 

nachdem sie an den offiziellen Veranstaltungen, die meist als 

Marsch, Schweigeminute, Parade o. ä. organisiert sind, teilge-

nommen haben. Der Friedhofsgang wird manchmal abergläubisch 

als unerwünschter Kontakt mit der Welt der Toten gesehen, wäh-

rend das Andenken an die Opfer des Zweiten Weltkrieges oft abs-

trakt bleibt, da die Memoriale meistens Kenotaphe sind. Die religi-

ösen Andachtsgerichte Kutja oder Koliwo aus Getreide, Rosinen und 

Honig werden bei den nicht gläubigen Russen durch Süßigkeiten 

oder Spenden ersetzt, die am Todestag der konkreten Personen ver-

teilt bzw. gemacht werden. 

Das Sowjetische als Zeichen des Russländischen
Die zeremonielle Seite des Gedenkens hat ebenfalls viele Anzei-

chen der sowjetischen Tradition behalten. Auf den Friedhöfen 

wird meist ein Marsch von Kindern in stilisierten sowjetischen  

Zwischen Rotem Stern und orthodoxem Kreuz

Abb. 9: Einweihung des Grabmals in Differdingen am 9. Mai 2018, am „Tag des Sieges“. Unter den Anwesenden 
waren der Bürgermeister der Gemeinde Differdingen, der Gouverneur der Stadt Tambow, Vertreter der Botschaft 
der RF, der KPL, der Amicale des Anciens de Tambov und des Koordinationsrates der Landsleute sowie, als  
Ehrengast, der ehemalige Botschafter Luxemburgs in der UdSSR (1981-1986), Hofmarschall Guy de Muyser. 
Foto: © Inna Ganschow.



92

Uniformen veranstaltet, begleitet von einem Frauenchor, der dem 

Krieg gewidmete sowjetische Lieder singt, und der Rezitation von 

entsprechenden Gedichten; danach erfolgt die Kranzniederlegung 

sowie eine Schweigeminute, begleitet vom Taktschlag eines Metro-

noms. Das Ritual entspricht dem sowjetischen Ritual wie auch den 

aktuellen Praktiken in Russland, die in den letzten Jahren an Inten-

sität zugenommen haben. Eine der Neuerungen ist das „Unsterb-

liche Regiment“, wobei junge Menschen mit Porträts ihrer verstor-

benen Vorfahren marschieren, um die Veteranen somit bildlich an 

der Parade teilnehmen zu lassen. 

Da der Friedhof Bonneweg in der Hauptstadt liegt, wird der 

Marsch des „Unsterblichen Regiments“ meistens hier durchge-

führt, jedoch fährt der Botschaftsbus alle interessierten Teilneh-

merinnen und Teilnehmer zu den Friedhöfen in Lallingen, Petin-

gen und Erpeldingen/Bous. Es ist zu erwarten, dass in Zukunft der 

Friedhof Differdingen mit dem neuen hybriden Monument ins Pro-

gramm der Feierlichkeiten anlässlich des „Tages des Sieges“ inte-

griert wird. 

Fazit: Eine Diaspora der zwei russischen Staaten

Die Selbstwahrnehmung der russischen Auswanderer und ihr ma-

nifester Wunsch, Nachfolger des einen (zaristischen) oder des an-

deren (sowjetischen) Russlands zu sein, kommt in der Tat auf der 

Ebene der Grabpflege und bei privaten sowie kollektiven Ritualen 

des Erinnerns zum Vorschein. 

Inna Ganschow

Dabei offenbart sich die Heterogenität der russischen Diaspora in 

Luxemburg, die ähnlich vielleicht auch andernorts zu beobachten 

ist. Während die russisch-orthodoxe Kirchengemeinde sich um die 

Gräber der Angehörigen der Zarenarmee kümmert, bemühen sich 

die Außenstellen des russischen Staates um die Sammelgräber der 

Opfer des Zweiten Weltkrieges und um die Integration russischer 

Interessenvereine in diese Arbeit. 

Die Gräber selbst sind ebenso heterogen. Dabei sagt die materi-

elle Seite vor allem etwas über diejenigen aus, die den Grabstein be-

stellt und bezahlt haben – über ihr Budget, ästhetische, religiöse so-

wie ideologische Präferenzen. Die rituelle Seite der Memoria weist 

hingegen auf die Identität der Grabpfleger hin – je nach Datum, Mu-

sikauswahl, An- oder Abwesenheit von bestimmten Funktionsträ-

gern (Priester oder Botschafter). Dabei wird die Tendenz der Vertre-

ter des russischen Außenministeriums deutlich, die religiöse 

Komponente stärker in das traditionell Sowjetische einzubinden 

(Kreuz am Grabstein der atheistischen Zwangsarbeiter aus der 

UdSSR, Priester bei der Einweihung der Gräber von sowjetischen 

Bürgern usw.). 

Die Formen des Gedenkens sind also vielfältig, und die vielen 

Akteure instrumentalisieren sie für ihr eigenes Geschichtsnarrativ. 

Dabei werden die Einzelschicksale vernachlässigt und für die Iden-

tität der Toten bleibt wenig Platz. Sie scheinen weniger eine Rolle 

im Gedenken zu spielen und stehen somit für die anonyme Ge-

schichte der Auswanderung im 20. Jahrhundert. 

Falsch geschriebene Namen, nicht korrekt übertragene Ge-

burtsdaten, fehlende Einträge für Geburtsorte – doch auch mit 

Abb. 10: Einige der noch nie veröffentlichten Fotos der sowjetischen Kriegsgefangenen, die in Lallingen beerdigt liegen. Die erste Zahl auf der Tafel in ihren Händen ist die 
Nummer des Stalags, wo sie registriert wurden. 358 steht für Schitomir, 326 für Stuckenbrock. Sie gehörten zu den wenigen, die die Entbehrungen der Entmenschlichung 
überlebten und schafften es, in einem Arbeitskommando nach Luxemburg versetzt zu werden, jedoch starben viele während der Zwangsarbeit in der Schwerindustrie. 
Quelle: Обобщенный банк данных «Мемориал».  



93

wenigen Hinweisen kann man manchmal die Schicksale der Ver-

storbenen nachvollziehen, die in Luxemburg verstreut begraben 

liegen.23 Die unter der deutschen Verwaltung gestorbenen Kriegs-

gefangenen haben in den Akten Gesichter – und Haar- und Augen-

farbe, Körpergröße und Alter. Hinsichtlich der „politischen Flücht-

linge“, wie der Status der Weißgardisten in Luxemburg lautete, 

geben Fremdenpolizei-Akten aus der Zeit von 1926 bis in die späten 

1970er Jahre Auskunft über Migrationsrouten, geografische Her-

kunft und über die Tragödien der zersplitterten Familien. Kirchen-

bücher enthalten mehr Hinweise auf Beerdigte, als bis jetzt den 

Gräbern zugeordnet wurden. Darunter sind auch sowjetische 

Staatsangehörige, denen es in der Heimat verboten war, ihre Religi-

on auszuüben. Sie wurden in den Jahren 1942-1944 teilweise kirch-

lich beigesetzt. 

Ob russisch-orthodoxe Kreuze oder sowjetische Pentagramme, 

die Russen findet man auf dem Friedhof leicht. Und auch, wenn 

nicht – man darf für sie beten oder auf sie trinken. Das Andenken 

an diejenigen, die im 20. Jahrhundert nicht das Privileg hatten, in 

der Heimat beerdigt worden zu sein, hat ja eh keine Ethnizität.

Archivquellen

Gemeindearchiv Sanem
– Dokumente der Lagerverwaltung des Lagers Bel-Val, Tote und  

	  Beerdigte (Januar-Februar 1943).

Staatliches Archiv der Russischen Föderation (GARF), Moskau
– Fonds R5759, Inv.1, Akte 96.

1	 Als „russisch“ werden in diesem Aufsatz, unabhängig von ihrer ethnischen 
Abstammung, diejenigen Personen mit der russischen kulturellen Identität verstan-
den, die sich als Russen definieren, Russisch als eine der Muttersprachen spre-
chen und dem russisch-orthodoxen Glauben angehören. Als formales Kriterium 
dient der Geburtsort auf den Territorien des Zarenreiches vor 1917, der Sowjetunion 
vor 1991 und der Russischen Föderation nach 1991. 

2	 Unter „Zwangsmigrationen“ versteht man Flucht, Vertreibung und Deportation. 
Siehe Jochen Oltmer, Globale Migration. Geschichte und Gegenwart. München : 
C.H.Beck, 2012, S. 79-107.

3	 Man spricht von etwa 5.000 Bürgerinnen und Bürgern mit der russischen kul-
turellen Identität in Luxemburg. Anastasia Arend-Belotserkovskaya, L'intégration 
des russophones au Luxembourg. Mémoire de master, Université de Lorraine 2016, 
S. 90. 

4	 Aus Datenschutzgründen beschränkt sich der Untersuchungszeitraum auf das 
20. Jahrhundert.

5	 Staatliches Archiv der Russischen Föderation (GARF), Fonds R5759 : Inv.1,  
Akte 96.

6	 Ben Minden, Annie Minden-Hartz, Gust Stefanetti und Stefan Kewenig, 
Mertert-Wasserbillig : eine Zeitreise durch unsere Gemeinde, Band 1. Mertert- 
Waasserbëlleg : Geschichtsfrënn, Gemeindeverwaltung, 2013, S. 205. 

7	 Will Schumacher, Woltz voan deemols an hakt. Wiltz : [Eigenverlag], 1996,  
S. 130.

8	 Die ersten Toten sind : der 1929 verstorbene 33-jährige Constantin Sempero-
vitch und die 1931 bei der Geburt der Tochter gestorbene 25-jährige Olga Birukoff-
Rapp, deren Gräber noch erhalten geblieben sind. Ebenso ist das Grab des gebürti-
gen Georgiers Joram Tedeschwilli erhalten geblieben, der als Kriegsgefangener des 
Ersten Weltkrieges blieb und eine Familie gründete (näher siehe Inna Ganschow, 
Kosakenmütze und Roter Stern. Russische Gefangene in Luxemburg 1918 (2018), 
in : Virtuelle Ausstellung Éischte Weltkrich 1914-1918. URL : https://ww1.lu/media/
pdf/inna-ganschow-russians.pdf (Letzter Zugriff : 14.9.2018). 

9	 Will Schumacher, Wéltzer Leggt a Wéltzer Geschichten. Esch/Alzette : Editions 
Schortgen, 1993.

10	 Siehe die Dokumente der Lagerverwaltung des Lagers Bel-Val Quelle vom 
Januar-Februar 1943 (Tote und Beerdigte) im Gemeindearchiv Sanem (ohne Signa-
tur). Diese Toten wurden später umgebettet und nach Lallingen gebracht. 

11	 Näher siehe Ricardo Bapitista Barra, Les „Ostarbeiter“ dans la sidérurgie 
luxembourgeoise (1942-1945). Mémoire de maîtrise, Université de Nancy II 2004 ; 
Hans-Erich Volkmann, Luxemburg im Zeichen des Hakenkreuzes. Eine politische 
Wirtschaftsgeschichte 1933 bis 1944. Paderborn : Fernand Schoeningh, 2010 ; Inna 
Ganschow, Советские военнопленные и восточные рабочие в Люксембурге в 
1942-1944 гг. (Sowjetische Kriegsgefangene und Ostarbeiter in Luxemburg in den 
Jahren 1942-1944), in : Социальная история Второй мировой войны (Sozial-
geschichte des Zweiten Weltkrieges), hg. von Vladimir Diachkov. Tambow : FSBEI HE 
G.R. Derzhavin Tambov State University, 2017, S. 137-148.

12	 Siehe Protokoll des Interviews mit einer Überlebenden aus Differdingen : 
Zwangsarbeit 1939-1945. Erinnerung und Geschichte. Ein digitales Archiv für 
Bildung und Wissenschaft, 2006. URL : http://www.zwangsarbeit-archiv.de (Letzter 
Zugriff : 14.9.2018). Gekürzte Version siehe Roby Fleischhauer, Die „Russenbara-
cken“ in Differdingen. Eine Zwangsarbeiterin erzählt, in : DifferMag 6 (2018),  
S. 33-36.

13	 Ausführlicher zu einem Einzelschicksal, siehe Inna Ganschow und Alexander 
Bytschechwost, Возможности биографической реконструкции (Möglichkeiten 
der biographischen Rekonstruktion), in : Проблемы российской цивилизации 
и методики преподавания истории (Probleme der russländischen Zivilisation 
und der Methodik des Geschichtsunterrichts), hg. von Vatchagan Tchelokhian. 
Saratov : Verlag „Nauka“, 2018, S. 114-122.

14	 Brief des Kommissars für Repatriierung J. Kauffman an Missionsleiter 
Luxemburgs in Moskau René Blum vom 7. Dezember 1951 ; zitiert nach Maxim 
Gontscharow, ВОЛОНТЕРСКИЙ ПРОЕКТ. Захоронения советских военнопленных 
и угнанных на принудительные работы советских граждан, погибших во 
время Второй мировой войны на территории Люксембурга (Freiwilligen-
Projekt. Grabstätten der sowjetischen Kriegsgefangenen und der zur Zwangsarbeit 
verschleppten sowjetischen BürgerInnen, die im Zweiten Weltkrieg in Luxemburg 
umgekommen sind). URL : http://magon.net.ru/Downloads/map/map/memo1.
html (Letzter Zugriff : 28.12.2018).

15	 Inauguration solennelle du monument en l’honneur des citoyens sovié-
tiques en captivité ou déportation morts au Grand-Duché de Luxembourg 
durant l’occupation nazie (1942-1944) : Esch-sur-Alzette, le 31 octobre 1957. 

Zwischen Rotem Stern und orthodoxem Kreuz



94

Торжественное открытие памятника перемещенным и военнопленным 
советским гражданам, погибшим на территории Великого герцогства 
Люксембург во время немецко-фашистской оккупации (1942-1944гг.). 
Гор. Эш-на-Альцетте, 31 октября 1957 года. Luxemburg : Éd. „Luxembourg – 
U.R.S.S.“, 1957.

16	 Die Inschrift mit zwölf Namen sowjetischer Bürger auf dem Friedhof Bonneweg 
wurde 2009 von der Kathoulesch Männeraktioun (KMA) und dem LCGB initiiert. 
Ursprünglich waren es fünf Namen, 2010 kamen weitere sieben dazu. Die beiden 
Tafeln beinhalten russisch-orthodoxe Kreuze und die Einweihung der zweiten 
Tafel mit den sieben Namen nahm der amtierende Priester Vater Serge (Poukh) 
(1926-2016) vor. Die KMA errichtete auch den Stein am Grab von Vassili Zilenko 
und Jakov Stolbirov in Petingen im Jahre 1989, siehe (ohne Autor) : KMA errichtet 
ein Mahnmal in Petingen, in : Lëtzebuerger Kathoulesch Männeraktioun (Oktober & 
November 1989), S. 3, 5-6.

17	 Der Koordinationsrat umfasst : Russian Club, Russian Women Club, Russian 
School Kalinka, studentische Vereinigung Nibenilux, drei russischsprachige Sport-
vereine u. a.

18	 Zur Geschichte der russisch-orthodoxen Gemeinde Luxemburgs siehe Inna 
Ganschow, И засияли золотые купола. История русской православной 
общины Люксембурга (Es glänzten die goldenen Kuppeln. Geschichte der 
russisch-orthodoxen Kirche in Luxemburg). Luxemburg : Imprimerie Centrale, 2014.

19	 Die einzige heute lebende Vertreterin der ursprünglichen Einwanderergemein-
de ist Swetlana Ouchakoff, die bei der Einwanderung ihrer Eltern aus Bulgarien im 
Jahre 1928 zwei Jahre alt war. 

20	 Weitere Gruppen der Russen konzentrieren sich um zwei russische Schulen, 
die teils zur Kirche, teils zur Botschaft tendieren. So nimmt die Russian School 
Kalinka aktiv an den Initiativen der Botschaft teil, während die Tchekhov-School 
für einige Zeit ihre Räumlichkeiten für russisch-orthodoxen Religionsunterricht zur 
Verfügung stellte. Jedoch kann dies bei der Grabpflege nicht differenziert berück-
sichtigt werden, weil die Schulen sich nicht um die Gräber kümmern bzw. in die 
Pflege bei der einen oder der anderen Kategorie der Diaspora mitintegriert werden. 

21	 Beispielsweise verfolgte die Initiative von 2014, den Gedenkstein in Erpeldin-
gen/Bous anzulegen, das Ziel, den 70. Jahrestag des Sieges im Zweiten Weltkrieg 
hervorzuheben. Von den notwendigen 1.500 Euro konnte nur die Hälfte über 
Spenden gesammelt werden, den Rest stellte das RZWK zur Verfügung.

22	 Allgemeine Datenbank Memorial, ein Projekt des Verteidigungsministeriums 
Russlands mit den persönlichen Daten zu Vermissten und Toten des Zweiten Welt-
krieges. URL : https://obd-memorial.ru/html/ (Letzter Zugriff : 28.12.2018).

23	 So z. B. das Schicksal des in Luxemburg gestorbenen Kyrill Tschajka (Grabin-
schrift : Chaika, Kirill). Siehe Inna Ganschow, Die Suche nach dem alten Freund, in : 
Tageblatt Nr. 281 (2.12.2017), S. 6.

Inna Ganschow



95

Friedhöfe sind Zeugnisse der Migrationsgeschichte eines Landes 

oder einer Region. Zugleich ist die letzte Ruhestätte Teil der indivi-

duellen Migrationsgeschichte einer Person. Das Interesse der sozi-

alwissenschaftlichen Migrationsforschung an Friedhöfen und Be-

stattungspraktiken ist vor allem auf die Frage, wo Migranten 

beerdigt werden bzw. beerdigt werden möchten, gerichtet, d. h. auf 

ihre postmortale Mobilität. Der schwedische Humangeograf Roger 

Marjavaarma plädiert in diesem Zusammenhang für die Erweite-

rung der üblichen life-course perspective durch eine body-course  

perspective.1 Da die Rückführung von Verstorbenen in ihr Her-

kunftsland im Laufe des 20. Jahrhunderts zusehends einfacher ge-

worden ist – früher mit der Bahn, seit den 1960er Jahren vornehm-

lich auf dem Luftwege –, kann die Wahl des Beerdigungsortes als 

Indikator für individuelle und kollektive Zugehörigkeitsgefühle be-

trachtet und analysiert werden.2 Eine entsprechende Untersuchung 

wurde in Luxemburg vor kurzem im Rahmen einer umfassenderen 

Vergleichsstudie zur Bindung von Migranten an ihren Lebensraum 

und zu ihrer sozialen Einbettung im Alter durchgeführt.3 Ausge-

sprochen rar sind dagegen Untersuchungen zu der Frage, wie Mi-

gration auf die Friedhofs- und Grabgestaltung sowie die Bestat-

tungsformen Einfluss nimmt – oder anders formuliert, ob Migration, 

also Wanderung, gegenseitige Beeinflussung, Anpassung oder Ab-

grenzung auch hinsichtlich dieser Praktiken stattfindet.4

Der vorliegende Aufsatz widmet sich der Begräbniskultur der 

portugiesischen und kapverdischen Bewohner Luxemburgs. Die 

von den Kapverdischen Inseln stammenden Bewohner Luxem-

burgs können in gewissem Sinne als Teilgruppe der Kategorie ‚Por-

tugiesen‘ aufgefasst werden. Die ersten Kapverdier kamen bereits 

Anfang der 1970er Jahre, d. h. vor der Unabhängigkeit des Archipels 

und darum als Portugiesen, nach Luxemburg, und ein großer Teil 

besitzt auch heute noch die portugiesische Staatsangehörigkeit – u. 

U. neben der kapverdischen oder luxemburgischen. Gemessen an 

den insgesamt mehr als 95.000 im Land lebenden Portugiesen ist 

die Gruppe der Bewohner Luxemburgs kapverdischer Herkunft 

klein. Sie wird insgesamt auf circa 9.000 Personen geschätzt,5 dar-

unter weniger als 3.000 Personen mit kapverdischer Staatsange- 

hörigkeit.6 Ihre Bedeutung wird jedoch entscheidend durch die Tat-

sache beeinflusst, dass Kapverdier die ersten und über lange Zeit 

quasi einzigen Migranten afrikanischer Herkunft im Großherzog-

tum waren. Unter anderem aus diesem Grund erscheint es notwen-

dig, auf die komplizierte Verbindung mit der portugiesischen Im-

migration hinzuweisen, die eine klare kategoriale Trennung 

zwischen portugiesischen und kapverdischen Bewohnern Luxem-

burgs unmöglich macht. Mit der Formel ‚portugiesisch-kapverdisch‘ 

soll darum die Gesamtgruppe der Portugiesen und Kapverdier be-

zeichnet werden. Die interne Differenziertheit und Komplexität, 

die diese Gruppe jedoch aufweist, wird im Folgenden deutlich 

hervortreten.

Mehr als 16 % der Bewohner Luxemburgs besitzen die portugie-

sische Staatsangehörigkeit; im politisch-gesellschaftlichen Leben 

und generell im öffentlichen Raum jedoch ist diese bedeutende 

Gruppe, trotz mancher Repräsentanten in Politik und Verwaltung, 

relativ wenig präsent. In anderen Immigrationsländern ist dies wo-

möglich noch deutlicher der Fall, etwa in Frankreich, dessen portu-

giesische Einwohner ausdrücklich als migrants silencieux und invi-

sibles charakterisiert werden.7 Als quasi emblematische Vertreter 

des afrikanischen Kontinents sind die Immigranten kapverdischer 

Herkunft in Luxemburg zwar hypervisibel, aber auch sie spielen im 

gesellschaftlichen Leben keine bedeutende Rolle. Ein Bereich, für 

den dieser Befund nicht gilt, ist allerdings das religiöse Leben Lu-

xemburgs. Nicht nur stellt die jährliche Wallfahrt zu Nossa Senhora 

de Fátima nach Wiltz eines der wichtigen Ereignisse im religiösen 

Kalender des Landes dar, sondern es wird auch das gewöhnliche 

kirchliche Leben vieler Gemeinden entscheidend durch Gläubige 

portugiesisch-kapverdischer Herkunft mitgetragen. 

Seit einigen Jahren werden die portugiesisch-kapverdischen 

Bewohner Luxemburgs nun auch auf den Friedhöfen des Landes 

sichtbar, und dies nicht nur in Gestalt portugiesischer Namen auf 

Grabsteinen, sondern auch dadurch, dass sich ihre symbolisch-äs-

thetischen Vorlieben bei der Grabgestaltung sowie ihr Bestattungs-

zeremoniell, ihre Trauer- und Kommemorationsformen von den 

lokalen Gepflogenheiten und Formen unterscheiden. Moderne 

Flowers and Stones 
Portugiesische und kapverdische Begräbniskulturen  

in Luxemburg

Elisabeth Boesen



96

Friedhöfe, wie sie in den meisten europäischen Ländern mit den 

Friedhofsreformen des 20. Jahrhunderts geschaffen wurden,8 sind 

Orte, an denen die sozialen Grenzziehungen, die das gewöhnliche 

Leben bestimmen, keine Bedeutung haben sollen. Friedhöfe verei-

nen idealerweise die Toten – und ihre Besucher – ohne Rücksicht 

auf sozioökonomische und national-kulturelle Differenzen, in vie-

len Fällen auch ohne Rücksicht auf religiöse Unterschiede. Tat-

sächlich aber werden diese Differenzen häufig mit besonderer 

Deutlichkeit markiert und wahrgenommen.

Flowers and Stones – Divergenz und Anpassung

Die nationalen Differenzen in der Friedhofs- und Grabkultur haben 

bisher nur in wenigen kultur- und sozialwissenschaftlichen Studi-

en systematische Behandlung erfahren. Hervorzuheben unter die-

sen ist die Arbeit von Jack Goody und Cesare Poppi, deren Titel Flo-

wers and Bones mich zu dem Titel meines eigenen Aufsatzes 

angeregt hat.9 Goody und Poppi unternehmen einen Vergleich zwi-

schen südeuropäischen und angelsächsischen Friedhöfen, die hin-

sichtlich der ästhetischen Akzeptanz und allgemeinen Schicklich-

keit von Blumenschmuck einen klaren Gegensatz bilden. Dieser 

wurde im 19. Jahrhundert besonders deutlich wahrgenommen und 

kommentiert, ist aber auch heute noch vorhanden. Die beiden Au-

toren kommen zu dem Schluss, dass die Formen der Grabgestal-

tung und insbesondere die Verwendung von Blumen zwar mit reli-

giösen Auffassungen zusammenhängen, jedoch von diesen nicht 

determiniert werden. Das zeige sich bspw. daran, dass amerikani-

sche Katholiken hinsichtlich der Verwendung von floralem Grab-

schmuck ihren protestantischen Landsleuten ähnlicher sind als 

italienischen Katholiken. Die Autoren plädieren daher für eine 

tiefergehende Analyse, die die äußere Grabgestaltung nicht nur mit 

konfessionellen Differenzen, sondern auch mit weiteren funeralen 

Praktiken in Zusammenhang bringt, insbesondere dem Brauch der 

Zweitbestattung und der mit ihm verbundenen Einstellungen zu 

den Gebeinen. 

Anders als in der Studie von Goody und Poppi spielen konfessi-

onelle Unterschiede im vorliegenden Fall keine Rolle. Die Mehrzahl 

der portugiesisch-kapverdischen Bewohner Luxemburgs sind Ka-

tholiken und unterscheiden sich somit in diesem Belang nicht von 

alteingesessenen Luxemburgern.10 Der genannte ästhetische Ge-

gensatz ist auf vielen Friedhöfen des Landes jedoch durchaus vor-

handen und von Bedeutung und kann daher in gewissem Maße als 

ein Sinnbild der Immigrationsgesellschaft betrachtet werden. Er 

geht mit Einstellungen und Affekten einher, die den von Goody und 

Poppi in ihrem angloamerikanisch-südeuropäischen Vergleich be-

schriebenen ähnlich sind. Die reiche florale und sonstige Schmü-

ckung der Gräber portugiesisch-kapverdischer – wie auch z. T. 

italienischer – Familien erscheint vielen Luxemburgern als überla-

den und unangemessen, während umgekehrt die relative Kargheit 

luxemburgischer Gräber bei vielen portugiesischen und kapverdi-

schen Friedhofsbesuchern den Eindruck von Gefühlskälte und Ver-

nachlässigung hervorruft. 

Die folgende Darstellung, die sich auf die portugiesisch-kapver-

dische Seite dieses Verhältnisses konzentriert, ist das Ergebnis ers-

ter explorativer Studien. Diese bestanden in Interviews11 und in der 

Begehung diverser Friedhöfe. Die beigefügten Abbildungen stam-

men von den Friedhöfen Bonneweg in der Stadt Luxemburg und 

Lallingen in Esch/Alzette, auf denen jeweils relativ viele Gräber von 

portugiesisch-kapverdischen Immigranten zu finden sind und die 

aus diesem Grund besonders eingehend betrachtet und teilweise 

fotografisch dokumentiert wurden.12 Die Fotografien zeigen uns ‚ty-

pische‘ portugiesische und kapverdische Gräber in Luxemburg. 

Ein augenfälliges Merkmal der uns interessierenden Gräber stellen 

die Porträts der Verstorbenen dar, die auf den Grabsteinen ange-

bracht sind (Abb. 1). Auf portugiesisch-kapverdischen Gräbern sind 

sie fast omnipräsent, während sie auf den Gräbern luxemburgi-

scher Familien nur ganz ausnahmsweise vorkommen. Typisch 

sind auch die häufig zahlreichen, auf der Grabplatte stehenden 

steinernen Gedenktafeln mit Abschiedsworten von Angehörigen, 

mitunter auch von Freunden oder Kollegen (Abb. 2). Eine weitere 

Auffälligkeit ist schließlich der Blumenschmuck, der, wie schon er-

wähnt, auf portugiesisch-kapverdischen Gräbern in aller Regel 

deutlich reicher ausfällt als auf luxemburgischen, wo er nicht sel-

ten sogar gänzlich fehlt. Er besteht, wie die Bilder zeigen, haupt-

sächlich aus Topfpflanzen; Schnittblumen und künstliche Blumen 

finden sich nur ausnahmsweise (Abb. 3).

Elisabeth Boesen

Abb. 1: Foto: © JPRemiche, 2018.



97

Flowers and Stones 

Abb. 2: Foto: © JPRemiche, 2018.

Abb. 3: Foto: © JPRemiche, 2018.



98

Elisabeth Boesen

Diese erste Charakterisierung ist das Ergebnis einer Suche nach Un-

terschieden. Ebenso fruchtbar wäre aber auch die umgekehrte Be-

trachtungsweise, die sich auf die Übereinstimmungen in den Grab-

merkmalen richtet. Sie entspräche auch eher der Sichtweise der 

meisten der portugiesisch-kapverdischen Interviewpartner. In ih-

ren Augen sind die Gräber ihrer Landsleute Zeugnisse der Beein-

flussung durch die in Luxemburg herrschenden Gepflogenheiten 

und der Anpassung an Vorstellungen von Ordnung, Sauberkeit und 

ästhetischem Wert. Diese andere Perspektive erkennt das Typische 

der portugiesisch-kapverdischen Gräber auf luxemburgischen 

Friedhöfen zunächst darin, dass sie komplett oder beinahe kom-

plett mit einer steinernen Grabplatte versiegelt und mit einem ent-

sprechenden Grabstein gestaltet sind, in ihren materiellen Grund-

zügen also mit der insgesamt vorherrschenden Form vollkommen 

übereineinstimmen – von den in Portugal weithin üblichen wei-

ßen Grabsteinen und Grüften und von den nur mit Erde bedeckten 

kapverdischen Gräbern dagegen sehr deutlich abweichen. Ein wei-

teres Element der Anpassung an die luxemburgischen Standards ist 

auch der genannte Blumenschmuck. Auf portugiesischen und kap-

verdischen Friedhöfen waren natürliche Blumen ebenso wenig üb-

lich wie granitene Grabplatten, beides hat dort erst neuerdings, be-

einflusst u. a. durch die Vorlieben und die gestiegenen finanziellen 

Möglichkeiten der Emigranten, Einzug gehalten. 

Trauer, Individuum und Gemeinschaftlichkeit

Die Feststellung von Anpassung und Ähnlichkeit hindert jedoch 

nicht daran, dass auch Unterschiede wahrgenommen werden. Die 

Interviewpartner erblicken diese allerdings nicht so sehr in den 

materiellen Eigenschaften der Gräber, als vielmehr in Verhaltens-

weisen und den in ihnen zutage tretenden Einstellungen zu Tod, 

Trauer und Kommemoration. Sie stellen beinahe einhellig fest, 

dass die luxemburgische Art und Weise, die Toten zu beerdigen, 

kalt (froid) sei. Gefühle würden nicht gezeigt, Trauer werde nicht ge-

meinschaftlich erlebt. Das Befremden angesichts dieser Unsicht-

barkeit der Trauer ist offenkundig und wird durch die in vielen Ge-

sprächen geäußerte Einsicht, dass es unterschiedliche Formen des 

Trauerns gebe, kaum gemildert. Es ist möglicherweise deswegen so 

stark, weil die Anpassung an luxemburgische Gebräuche auch die 

Hinnahme dieses Unsichtbar-Bleibens der Trauer verlangt. 

In Luxemburg besteht das Bestattungszeremoniell in der Regel 

in einer Trauerfeier, die in der örtlichen Leichenhalle stattfindet 

und auf die, falls gewünscht, ein Gottesdienst folgen kann. Die  

eigentliche Beisetzung des Sarges vollziehen die Totengräber im 

Anschluss an die Gedenkfeier meist in Abwesenheit der Hinterblie-

benen und der Trauergemeinde. Diese – im christlich-abendländi-

schen Kontext ungewöhnliche – komplette Herausnahme des 

Grabes selbst aus dem Bestattungszeremoniell hat sich in den Jahr-

zehnten nach dem Zweiten Weltkrieg langsam durchgesetzt und 

wurde offenbar nicht zuletzt motiviert durch das Bestreben der 

kommunalen Friedhofsverwaltungen nach Verkürzung und Ver-

einfachung des praktischen Vorgangs der Beisetzung.13 Für 

portugiesisch-kapverdische Familien stellt die räumliche 

Separierung vom Verstorbenen noch vor der eigentlichen Trennung 

im Akt der Beisetzung, die auch bereits in den Tagen zuvor, in 

denen der Sarg in der Leichenhalle aufgebahrt und nicht permanent 

zugänglich ist, schmerzlich empfunden wird, eine bedeutende 

Änderung ihres Trauerverhaltens dar. Sie sollen ihre Toten 

alleinlassen, können beispielsweise nicht, wie in Portugal üblich, 

nächtliche Totenwachen am Sarg abhalten. Auch während der  

Messe sind sie nicht mit dem Toten vereint.14 Eine graduelle vorzei-

tige Trennung vom Toten wird außerdem dadurch bewirkt, dass der 

Sarg während der Aufbahrung in der Leichenhalle geschlossen 

bleibt, der Verstorbene selbst unsichtbar – und auch unberührbar – 

zu sein hat. 

In all diesen Fragen existieren keine strikten Reglementie- 

rungen,15 sondern lediglich übliche Verfahrensweisen, von denen 

abgewichen werden kann. Ob dies geschieht, liegt u. a. im Ermes-

sen der jeweiligen Pfarrei bzw. des Pfarrers, setzt v. a. aber bei den 

Hinterbliebenen eine Entscheidung für die Beibehaltung eigener 

Formen, die von den in Luxemburg herrschenden Usancen abwei-

chen, voraus. Sehr deutlich fällt diese Entscheidung bei den kap-

verdischen Familien aus, die die behördlich vorgesehene Beiset-

zung des Sarges in Abwesenheit der Hinterbliebenen in aller Regel 

nicht akzeptieren, sondern darauf bestehen, am offenen Grab Ab-

schied von ihren Verstorbenen zu nehmen. Portugiesische Famili-

en bemühen sich mitunter um die Erlaubnis, die Messe im Beisein 

des Verstorbenen abzuhalten, den Sarg also von der Leichenhalle 

zunächst in die Kirche bringen zu lassen. Manche erwirken auch, 

dass der Sarg in der Leichenhalle noch einmal geöffnet werden darf 

oder spätabendliche Totenwachen stattfinden können. 

Die wichtigste Abweichung von der unsichtbar bleibenden 

Trauer der Luxemburger liegt jedoch darin, dass Portugiesen und, 

mehr noch, Kapverdier ihre Verstorbenen nicht im engen Kreis der 

Familie, sondern gemeinsam mit Verwandten, Freunden und Be-

kannten beisetzen, die u. U. von weither anreisen, um ihre Trauer 

zu bekunden und Beistand zu leisten.16 Für Kapverdier ist diese 

gemeinschaftliche Trauer nicht auf den Moment der Beisetzung 

beschränkt, sondern erstreckt sich über acht Tage, während derer 

die Familie Gäste bei sich empfängt und mit ihnen allabendlich Ro-

senkranzgebete abhält. Der zentrale Ort im Zeremoniell ist jedoch 

die Grabstätte im Moment der Beisetzung, wo die gemeinschaftli-

che Trauer u. a. durch heftiges und langanhaltendes Wehklagen, 

genannt choro, zum Ausdruck gebracht wird.17 Diese mehr oder we-

niger ritualisierte Trauerbekundung ist ein öffentlicher Vorgang, 



99

bei dem die kapverdische Gemeinschaft Luxemburgs – und auch 

über Luxemburg hinaus – sich vereint findet.

Portugiesische Beerdigungen haben keine vergleichbare mobi-

lisierende und gemeinschaftsstiftende Dimension, aber das Grab 

ist auch hier ein Ort der Sichtbarmachung. Seine Gestaltung bringt 

nicht nur die Trauer um die verstorbene Person und die Art der Be-

ziehung zu ihr zur Anschauung – durch Blumen, Gedenktafeln, 

Kerzen –, sondern macht auch diese selbst sichtbar, evoziert mit 

verschiedenen Mitteln die Erinnerung an sie. Neben den üblichen 

auf dem Grabstein angebrachten Fotografien finden sich auf portu-

giesischen Gräbern häufig Gedenktafeln, die den Verstorbenen 

oder die Verstorbene in einer bestimmten Eigenschaft direkt an-

sprechen und beschreiben – als Ehepartner, Elternteil, Geschwis-

ter, aber auch als Kollege, Freund, Vereinsmitglied. Auf nicht weni-

gen Gräbern wird überdies in Grabsteingravuren oder anderen 

Darstellungen an Eigenschaften oder Vorlieben und Passionen der 

betreffenden Person erinnert; so wird sie etwa als Musiker, Jäger, 

Fan des FC Porto oder Kartenspieler präsentiert (Abb. 4 und 5).

Auf den Gräbern luxemburgischer Familien dagegen finden 

sich derartige Hinweise auf die Eigenheiten der Verstorbenen so 

gut wie nie, häufig fehlen selbst die Personennamen und Lebensda-

ten, so dass auf dem Grabstein lediglich ein Familienname steht. 

Diese Kargheit des Grabes entspricht in der Wahrnehmung der por-

tugiesischen und kapverdischen Friedhofsbesucher der Kargheit 

des Zeremoniells. Nicht nur die Trauer, sondern auch die Toten 

selbst bleiben unsichtbar, und niemand kümmert sich mehr um 

sie. Diese Einschätzung wird, wenn auch anders formuliert, von 

den Mitarbeitern eines Steinmetzbetriebs geteilt. Im Unterschied 

zu Portugiesen kommt es nach ihrer Darstellung Luxemburgern 

nicht auf die persönliche Gestaltung des Grabes an; sie legten kei-

nen Wert darauf, die verstorbene Person zu ehren, indem auf dem 

Grab etwas über sie mitgeteilt wird. Generell könne man feststel-

len, dass Luxemburger gegenüber dem Tod und was mit ihm zu-

sammenhängt eine große Distanz zu wahren bemüht sind. Auch 

die Vorlieben hinsichtlich der Form der Grabsteine wurden in die-

sem Sinne gedeutet. Die auf portugiesischen und kapverdischen 

Gräbern auffällig häufig zu findenden herzförmigen Grabsteine – 

nicht selten mit einer über den Stein gebeugten Weinenden – seien 

eine Art des Gefühlsausdrucks, wie man sie bei Luxemburgern 

kaum finde (Abb. 6). Deren Grabsteine seien typischerweise von 

eher eckigem Zuschnitt.

Ganz unbeachtet in meiner Darstellung ist die religiöse Symbolik 

der Gräber geblieben, etwa die Tatsache, dass auf vielen portugiesi-

schen Gräbern Muttergottesdarstellungen zu finden sind (Abb. 7), 

oder der auffällige Unterschied im Gebrauch der Kerzen, die auf lu-

xemburgischen Gräbern meist fehlen, auf portugiesischen dagegen 

im Überfluss vorhanden sind (Abb. 2 und 6). Der Vergleich zwi-

schen portugiesisch-kapverdischen und luxemburgischen Gräbern 

könnte also noch beträchtlich weiter getrieben werden. Mein 

Flowers and Stones 

Abb. 4 und 5: Foto: © JPRemiche, 2018.



100

Elisabeth Boesen

Abb. 6: Foto: © JPRemiche, 2018.

Abb. 7: Foto: © JPRemiche, 2018.



101

Flowers and Stones 

findet man aber auch andernorts. Im ländlichen Portugal war die 

Vorstellung, dass vielerlei rituelle Vorkehrungen und kollektive 

Anstrengungen notwendig sind, damit die Seele nach dem Tod kei-

ne Betrübnis erfährt und nicht in die Irre geht, noch bis vor nicht 

allzu langer Zeit sehr ausgeprägt.20 Im vorliegenden Aufsatz kann 

auf diese Aspekte lediglich hingewiesen und angedeutet werden, 

dass die Unterschiede der Begräbniskultur nicht nur das ästheti-

sche Empfinden und rituelle Brauchtum der Trauernden betreffen, 

sondern sozusagen auch Anpassungsleistungen von den Seelen der 

Verstorbenen verlangen. 

Interne Vielfalt

Meine Darstellung war auf Verallgemeinerungen und Kategorien-

bildung angewiesen und stellt daher notwendigerweise eine Ver-

einfachung der Verhältnisse dar. Dies gilt nicht nur für die von mir 

gesetzte Einheit von Portugiesen und Kapverdiern, sondern auch 

für ‚die Luxemburger‘. Zum Abschluss soll darum noch ein kurzer 

Blick auf interne Differenzierungen geworfen werden. 

Die Kategorie ‚portugiesisch-kapverdisch‘ ist zwar in mancher 

Hinsicht sinnvoll und angemessen, doch haben die vorangegange-

nen Schilderungen bereits deutlich gemacht, dass innerhalb dieser 

Einheit bedeutende Unterschiede hinsichtlich der Bestattungskul-

tur existieren, etwa Unterschiede in der Expressivität und Gemein-

schaftlichkeit der zeremoniellen Handlungen oder im Grad der In-

dividualisierung des Grabes. Von diesen grundlegenden Aspekten 

der Trauer- und Kommemorationspraktiken abgesehen, finden 

sich Differenzen jedoch auch in so profanen Dingen wie der Sprach-

wahl: Aufschriften und Gedenktafeln auf kapverdischen Gräbern 

sind, anders als auf portugiesischen, beinahe ausschließlich in 

Französisch und nicht in Portugiesisch gehalten – solche in kreoli-

scher Sprache fehlen vollständig. 

Eine genaue Analyse der Grabgestaltung würde sicher noch 

weitere Unterschiede zutage fördern. Hier soll nur noch auf eine 

Differenzierung hingewiesen werden, die in Luxemburg weitge-

hend unbeachtet geblieben ist, auf den Friedhöfen, genauer gesagt 

bei den Bestattungszeremonien, jedoch sichtbar wird, nämlich die 

zwischen den nördlichen und südlichen Kapverdischen Inseln – 

den Inseln über dem Wind (barlovento) und denen unter dem Wind 

(sotavento). Das Zeremoniell auf dem Friedhof hat, wie dargelegt, 

für Kapverdier große Bedeutung und es ist verhältnismäßig ausge-

dehnt – was die Pfarrer nach eigenem Bekunden veranlasst, die 

Messe möglichst vor der Beisetzung des Sarges abzuhalten. Neben 

dem erwähnten gemeinschaftlichen Klagen schließt es in vielen 

Fällen auch eine besondere instrumentelle Trauermusik ein. Diese 

ist nun jedoch nicht schlicht ‚kapverdisch‘, sondern gehört einem 

Genre an, das ausschließlich auf den nördlichen Inseln des 

Anliegen war jedoch ein anderes. Der Vergleich der Gräber sollte 

deutlich machen, dass hier nicht nur Differenz vorliegt, sondern, 

wie uns die beiden Elemente Steine und Blumen zeigen, komplexe, 

gleichzeitig ablaufende Prozesse der Angleichung und der Diver-

genz stattfinden. Der dunkle Granit wurde von Portugiesen und 

Kapverdiern zwar adoptiert, doch durch den ebenfalls angenom-

menen, dabei aber erheblich intensivierten Blumenschmuck zu-

gleich in seiner steinernen Kälte gemildert (Abb. 3, 6 und 8).

Wichtiger noch erschien es mir, deutlich zu machen, dass die 

Anpassungsaufforderung, die an portugiesisch-kapverdische Im-

migranten ergeht, sich nicht nur auf die ästhetische Dimension des 

Grabes, sondern auf grundlegende Aspekte ihrer Beziehung zu den 

Toten und die Pflichten bezieht, die ihnen gegenüber bestehen. Die 

luxemburgische Praxis der mehrtägigen Aufbahrung in der Lei-

chenhalle, der Nicht-Präsenz des Verstorbenen bei der Totenmesse, 

der Nicht-Teilnahme der Hinterbliebenen an der Beisetzung des 

Sarges – all dies wird, wie ein Priester der Mission Catholique Por-

tugaise es beschrieb, von vielen Portugiesen und Kapverdiern als 

nur schwer zu ertragende Trennung vom Verstorbenen empfun-

den. Zu bedenken ist hierbei, dass die Seelenvorstellungen der por-

tugiesisch-kapverdischen Bewohner Luxemburgs zwar wesentlich 

vom Katholizismus geprägt sind, zu denen ihrer luxemburgischen 

Glaubensgenossen aber vielleicht doch nicht ganz unbedeutende 

Unterschiede aufweisen. Der Glaube, dass es besonderer ritueller 

Bemühungen – z. B. des theatralischen gemeinschaftlichen Weh-

klagens – bedarf, um dem Verstorbenen einen ‚guten Tod‘ und den 

Weg ins Jenseits zu bereiten, ist auf den Kapverdischen Inseln noch 

lebendig18 und wird durch die massive Emigration offenbar sogar 

zusätzlich belebt.19 Angst vor unerlösten Seelen und bösen Geistern 

Abb. 8: Foto: © JPRemiche, 2018.



102

Archipels, insbesondere auf der Insel Santo Antão, gepflegt wird. 

Ihre Präsenz bei der Feier zeigt daher die Herkunft des Verstorbe-

nen von diesen Inseln an und ordnet ihn so einer der beiden gro-

ßen kapverdischen Herkunftsgemeinschaften zu. Trauergästen, die 

von den südlichen Inseln stammen, ist diese Musik fremd, und vie-

le von ihnen empfinden sie, wie aus den Interviews hervorgeht, als 

dem Anlass nicht angemessen.

So vielgestaltig wie die Kapverdischen Inseln ist auch das klei-

ne Luxemburg. Einen Einblick in seine interne Diversität geben be-

reits die Besuche auf den Friedhöfen Lallingen in Esch/Alzette und 

Bonneweg in der Hauptstadt. Hier sei als Beispiel nur ein Aspekt 

genannt, und zwar der bereits erwähnte der Sprachwahl. Auf dem 

Friedhof Lallingen haben sich die Grabbesitzer portugiesischer 

Herkunft beinahe alle für Inschriften in ihrer eigenen Mutterspra-

che entschieden, auf dem Friedhof Bonneweg jedoch für Franzö-

sisch. Dieses Detail kann unterschiedlich gedeutet werden. Näm-

lich als Hinweis auf ein hauptstädtisches sprachlich-kulturelles 

Milieu, das den portugiesischen Teil der Bevölkerung einschließt 

und seine linguistischen Präferenzen beeinflusst. Aber ebenso sehr 

auch als Hinweis auf regionale Differenzen, die mit der Immigrati-

onsgeschichte Luxemburgs und möglicherweise auch mit grenz-

überschreitenden Beziehungen zusammenhängen – und die es in-

teressant erscheinen lassen, die Friedhöfe im Süden des Landes mit 

jenen im angrenzenden Lothringen zu vergleichen. 

Goody und Poppi beschließen ihren Artikel folgendermaßen: 

„... we need to look more closely at the interaction of specific prac-

tices, at objective constraints and their ideological counterparts, 

but in a wider temporal and comparative context.“21 Die erste Er-

kundung portugiesisch-kapverdischer Begräbniskultur in Luxem-

burg, die im vorliegenden Beitrag versucht wurde, hat gezeigt, dass 

diese Feststellung nicht nur für große Vergleichsstudien gilt, son-

dern auch zutrifft, wenn der räumliche Untersuchungsrahmen 

sehr begrenzt ist. 

1	 Roger Marjavaara, The final trip : post-mortal mobility in Sweden, in : Mortality 
17/3 (2012), S. 256-275.

2	 Siehe etwa die Beiträge zu dieser Frage in Françoise Lestage, La mort en mi-
gration, in : Revue Européenne des Migrations Internationales 28/3 (2012), S. 7-12 
sowie in Philip J. Havik, José Mapril und Clara Saraiva (Hg.), Death on the Move : 
Managing Narratives, Silences and Constraints in a Trans-national perspective. 
Newcastle : Cambridge Scholars Publishing, 2018. Siehe auch den Beitrag von 
Aline Schlitz zur Wahl des Bestattungsortes bei portugiesischen Migranten in 
Luxemburg im vorliegenden Band.

3	 CEFIS, „Diaspora Capverdienne“ au Luxembourg. Panorama socio-écono-
mique, rôles dans les mouvements migratoires et solidarité avec le pays d’origine 
(RED, 21). Luxemburg : Éditions Saint-Paul, 2018. 

4	 Beispiele aus unterschiedlichen Migrationskontexten sind Gerdien Jonker, 
The Knife’s Edge : Muslim Burial in the Diaspora, in : Mortality 1/1 (1996), S. 27-43 ; 
Eva Reimers, Death and Identity : Graves and Funerals as Cultural Communi-
cation, in : Mortality 4/2 (1999), S. 147-166 ; Caroline Oliver, Cultural Influence 

in Migrants’ Negotiation of Death. The Case of Retired Migrants in Spain, in : 
Mortality 9/3 (2004), S. 235-254 ; Grete Swenson und Margarete Skår, Urban 
Cemeteries’ Potential as Sites for Cultural Encounters, in : Mortality (2018), DOI : 
10.1080/13576275.2018.1461818 ; Sol Tarrés, Ariadna Solé und Jordi Moreras, 
Diversities within cemeteries : The otherness in the expressions of the funerary 
heritage in Spain, in : Havik, Mapril, Saraiva, Death on the move, S. 74-97.  

5	 Daten zur demografischen Entwicklung der kapverdischen Bevölkerung 
Luxemburgs liefert die jüngst veröffentlichte Studie des CEFIS, „Diaspora Capver-
dienne“.

6	 STATEC, Regards/09 sur la population au 1er janvier 2017. Luxemburg : STATEC, 
2017.

7	 Albano Cordeiro, La communauté portugaise. La plus grande communauté 
invisible de France, in : Travail 7 (1985), S. 34-41 ; Marie-Antoinette Hily, Un million 
de silencieux, les Portugais, in : Politique Aujourd’hui 4 (1984), S. 87-98.

8	 Für den deutschen Raum, vgl. Norbert Fischer, Vom Gottesacker zum Kremato-
rium. Eine Sozialgeschichte der Friedhöfe in Deutschland seit dem 18. Jahrhundert. 
Köln und Wien : Böhlau Verlag, 1996, hier Kap. IV.

9	 Jack Goody und Cesare Poppi, Flowers and Bones : Approaches to the Dead 
in Anglo-American and Italian Cemeteries, in : Comparative Studies in Society and 
History 36/1 (1994), S. 146-175.

10	 Andere Glaubensgemeinschaften – Evangelikale Christen, Zeugen Jehovas, 
racionalismo cristão etc. – haben in den vergangenen Jahrzehnten zweifellos an 
Bedeutung gewonnen, im vorliegenden Aufsatz wird auf sie jedoch nicht im Beson-
deren eingegangen.

11	 Neben verschiedenen ‚Experten‘ – drei Priestern, einem Bestattungsunter-
nehmer, dem Inhaber und zwei Mitarbeitern eines Steinmetzbetriebs – wurden 
neun Personen portugiesisch-kapverdischer Herkunft interviewt. Kurze klärende 
Gespräche fanden überdies mit Vertreterinnen und Vertretern des erzbischöflichen 
Service de la pastorale und des Service cimetière der Stadt Luxemburg statt.

12	  Herrn José da Silva möchte ich sehr herzlich für seine Hilfe bei der Identifizie-
rung der kapverdischen Gräber danken.

13	  Mündliche Mitteilung von Kirchenvertretern und Mitarbeitern eines Steinmetz-
betriebs.

14	  Jean Ehret, Direktor der Luxembourg School of Religion and Society, erläutert 
hierzu : „… le rituel de l’archidiocèse de Luxembourg est un cas particulier puisque 
le corps du défunt n’est plus présent à la célébration eucharistique en l’église. 
Or cette présence signale d’habitude que le défunt est un membre à part entière 
de la communion ecclésiale“, Jean Ehret, Le rite catholique de la célébration des 
funérailles dans l’archidiocèse de Luxembourg. Unveröffentlichter Vortrag, Univer-
sität Luxemburg, 15.5.2018 (Vortrags-Handout S. 2).

15	 Rechtlich festgelegt ist, dass eine verstorbene Person frühestens 24 Stunden 
und – von Sonderreglungen abgesehen – spätestens 72 Stunden nach dem 
Ableben beerdigt oder kremiert wird. Während dieser Zeit kann der Leichnam im 
privaten Umfeld verbleiben, doch ist dies inzwischen ganz unüblich geworden.

16	 Réuniounen um Kierfecht finden bei luxemburgischen Beisetzungen dann 
statt, wenn es sich bei der oder dem Verstorbenen um eine öffentliche oder gesell-
schaftlich besonders engagierte Person handelte. 

17	 Eine ausführliche Schilderung des choro findet sich bei Arlindo Mendes,  
A atitude do Santiaguense perante a morte : Rituais fúnebres. Dissertação de  
Mestrado em Estudos Africanos, Universidade do Porto 2003, hier Kap. 3.5. 

18	 Siehe bspw. zu den spezifischen Formen des rituellen ‚Einfangens‘ von Geis-
tern (finados) auf der Insel Santiago Arlindo Mendes, Ritual de apanha de espírito 
em Santiago de Cabo Verde. Praia : Editora Pedro Cardoso, 2018. Zur Konzeption 
des ‚guten Todes‘ im sub-saharischen Kontext, siehe Louis-Vincent Thomas, An-
thropologie de la mort. Paris : Éditions Payot, 1975, hier S. 191-196 ; Maurice Bloch 
und Jonathan Perry, Introduction : Death and the regeneration of life, in : Death and 
the regeneration of life, hg. von Bloch und Perry. Cambridge : Cambridge University 
Press, 1982, S. 1-44, hier S. 15-18.

19	 Pierre-Joseph Laurent und Charlotte Plaideau, Esprits sans patrie  : Une analy-
se de la „religion du voyage“ dans les Iles du Cap-Vert, in : Autrepart 56 (2010),  
S. 39-55. 

20	 João de Pina Cabral, Cults of Death in Northwestern Portugal, in : Journal of the 
Anthropological Society of Oxford 11/1 (1983), S. 1-14.

21	 Goody und Poppi, Flowers and Bones, S. 172.

Elisabeth Boesen



103

Im Kampf um die Vorherrschaft in Europa während der ersten Hälf-

te des 20. Jahrhunderts geriet das Großherzogtum Luxemburg zwei-

mal zwischen die Fronten totaler Kriege: Im Ersten Weltkrieg wur-

de der Kleinstaat okkupiert; im Zweiten Weltkrieg vom deutschen 

Nachbarn annektiert. Zurück blieb – neben den bis dato unvorstell-

baren Verlusten an Mensch und Material – auch die Frage, wie mit 

Millionen toten Soldaten und ihren Grabstätten umgegangen wer-

den sollte. Folgerichtig muss zuerst auf die praktischen wie juris-

tisch-völkerrechtlichen Umstände hingewiesen werden. 

Für das Deutsche Kaiserreich endete der erste der beiden Welt-

kriege mit einer großen internationalen Friedenskonferenz in Ver-

sailles (18. Januar 1919 bis 21. Januar 1920). Unter Artikel 225 des 

Vertragswerkes verpflichteten sich die Signatarstaaten darin zur 

Achtung und zum Unterhalt der Gräber aller kriegsbeteiligter  

Heeres- und Marineangehörigen, also auch derjenigen des ehema-

ligen Feindes. Das Großherzogtum Luxemburg zählte übrigens 

nicht zu den Unterzeichnern dieses Vertragswerkes. 

Die militärischen Feindseligkeiten des Zweiten Weltkrieges 

wurden mit einem Waffenstillstand eingestellt, dem am 8. Mai 1945 

die bedingungslose Kapitulation der deutschen Wehrmacht folgte 

(VE-Day). In der langen Friedensperiode dieser ‚zweiten Nach-

kriegszeit‘ sollte aber für keinen der deutschen Nachfolgestaaten 

ein den Pariser Vorortverträgen vergleichbares Abkommen zu- 

stande kommen.1 Erst der sogenannte Zwei-plus-Vier-Vertrag vom 

15. März 1991, ein multilateraler Staatsvertrag – sozusagen als Er-

satzfriedensvertrag, exklusiv mit den damaligen alliierten Sieger-

mächten abgeschlossen, um unabsehbare Reparations(nach)forde-

rungen auszuschließen2 –, markiert das Ende des Kalten Krieges 

und die völkerrechtliche Anerkennung der deutschen Wiederverei-

nigung. Zu diesem Zeitpunkt konnte die Bundesrepublik Deutsch-

land auch im Bereich der Kriegsgräberfürsorge auf eine erfolg- 

reiche Nachkriegsdiplomatie zurückblicken, die auf bilateralen Ab-

kommen fußte. Auf die Rolle Luxemburgs in dieser spezifischen 

Auslandsdiplomatie soll im vorliegenden Beitrag genauso einge-

gangen werden wie auf die konkreten baulichen Maßnahmen bei 

der Gestaltung der deutschen Soldatenfriedhöfe selbst. Diese 

Diplomatie ist auch deshalb als speziell zu bezeichnen, weil auf 

deutscher Seite ein gemeinnütziger Verein, der Volksbund Deut-

sche Kriegsgräberfürsorge e. V. (kurz Volksbund, gegründet 1919), 

bei der Betreuung von Gräbern federführend wurde: Einer ‚NGO‘ 

wurden quasi offiziell die Befugnisse eines Bauherrn und Kurators 

deutscher Soldatenfriedhöfe im In- und Ausland übertragen. Der 

Volksbund arbeitet auch heute im Auftrag der Bundesrepublik und 

erhielt seit seiner Gründung, neben Zuschüssen der verschiedenen 

Landesregierungen im Inland, auch finanzielle Unterstützung 

durch das Auswärtige Amt. Eine Konstellation, die sich deutlich 

von der anderer Kriegsteilnehmer unterscheidet, wo von Anfang an 

staatlich-zentrale Stellen die Führungsrolle übernahmen, wie es 

bei der britischen Imperial War Graves Commission (1917 gegrün-

det als Kriegsgräber-Kommission für das damalige weltumspan-

nende Empire, heute Commonwealth War Graves Commission, 

CWGC), der American Battle Monuments Commission (ABMC, ge-

gründet 1923) oder in Frankreich mit seinem „Loi du 25 octobre 1919 

relative à la commémoration et la glorification des morts pour la 

France au cours de la grande guerre“ der Fall ist.3 Am ehesten ist die 

deutsche Lösung noch mit der Gründung des Österreichischen 

Schwarzen Kreuzes (ÖSK, eingetragen 1919) vergleichbar, da sich die 

beiden Nachkriegs-Regierungen als Verliererstaaten politisch wie 

wirtschaftlich von der Aufgabe überfordert sahen, adäquate Fürsor-

ge für Soldatengräber im Ausland zu leisten.4 In der damaligen Situ-

ation waren diese Privatinitiativen mit ihrem Spendenaufkommen 

und der Freiwilligenarbeit hochwillkommen – und wurden Teil des 

diplomatischen Instrumentariums. Inwieweit ist hier nun das 

Großherzogtum involviert worden?

Kontinuität und Brüche: 
Der Luxemburger Fall in der Zwischenkriegszeit

Weitab vom Stellungskrieg der Westfront gelegen, wurde Luxem-

burg während des Ersten Weltkrieges zu einem von der deutschen 

Armee besetzten Hinterland. Beim Todesfall in der Luxemburger 

Friedhof, Heldenhain oder Totenburg? 
Der Volksbund Deutsche Kriegsgräberfürsorge und die Soldatenfriedhöfe  

Sandweiler und Clausen im Großherzogtum Luxemburg

Thomas Kolnberger



104

Thomas Kolnberger

Vertrag vom 11. Mai) geriet der alte Garnisonsfriedhof in der Unter-

stadt Clausen beinahe in Vergessenheit. Durch die Ereignisse des 

Weltkrieges wurde diese ‚Kriegergräberstätte‘ – zwischenzeitlich 

zum Denkmal erklärt – reaktiviert.8 Seite an Seite wurden hier deut-

sche und französische Soldaten begraben. Die Franzosen wurden 

nach Kriegsende exhumiert und ‚abgezogen‘; die Deutschen blie-

ben. Durch systematische Umbettung der verstreut im Großherzog-

tum begrabenen Soldaten in den späten 1920er Jahren wandelte 

sich Clausen zum zentralen deutschen Soldatenfriedhof in Luxem-

burg. Um die Gestaltung sollte in der ‚ersten Nachkriegszeit‘ ein 

Kompetenzstreit entbrennen.9 Einerseits agierte im Großherzog-

tum ein nach Kriegsende spontan vor Ort gegründeter „Ausschuss 

zur Schmückung und Unterhaltung der deutschen Kriegergräber in 

Luxemburg“ unter dem Vorsitz von Otto Sames, eines ‚Auslands-

deutschen‘ und Weltkriegsveteranen im Range eines Majors a. D., 

der als Ingenieur bei SOLPEE (Société Luxembourgeoise AEG pour 

Entreprises Électriques S.A., Luxembourg-Bruxelles) tätig war.10 An-

dererseits wurde der damalige deutsche Gesandte im Großherzog-

tum, Ferdinand von Gülich,11 nicht müde, Berlin auf die Unzuläng-

lichkeit dieses Vorsitzenden hinzuweisen, der „keine irgendwie 

führende soziale Stellung“ in Luxemburg oder bei der AEG einneh-

men würde.12 Otto Sames hatte sich vorderhin auch, und über den 

Kopf des Gesandten hinweg, in Bittgesuchen direkt an Außenmi-

nister Stresemann und ‚indirekt‘ – über den Sohn des Reichs- 

präsidenten, Major Oskar von Hindenburg, so das Kalkül – an das 

Staatsoberhaupt gewandt, um für das Engagement des Ausschusses 

Etappe wurden deutsche wie auch Soldaten der Entente unmittel-

bar vor Ort, und zumeist auf den kommunalen Ortsfriedhöfen der 

diversen Lazarett-Standorte des Großherzogtums begraben.5 Das 

stellte ein Novum dar, denn in der langen Geschichte Luxemburgs 

als Festungsstadt wurden gemeindefremde Garnisonsangehörige, 

zivile wie militärische, oder Soldaten auf dem Durchmarsch übli-

cherweise nicht auf einem der Pfarrkirchhöfe (ab 1804 Kommunal-

friedhöfe) der Stadt oder der Vororte bestattet. Über den Tod hinaus 

blieben Kirchhöfe und Friedhöfe Orte einer ‚exkludierenden Inklu-

sion‘; insbesondere galt das gegenüber Fremden, Ungläubigen,  

Andersgläubigen, Aussätzigen – und Soldaten eben. Im Ancien Ré-

gime, d. h. bis zur Zeit der Österreichischen Niederlande (1714-1795), 

diente das Val des Bons Malades, der Siechengrund vor den Fes-

tungstoren, als Sonderbestattungsplatz, der schon seit dem 13. Jahr- 

hundert Standort eines Leprosoriums samt angeschlossenem 

Kirchhof und Kapelle war.6 Auch Soldaten der Revolutions- und Na-

poleonischen Kriege fanden dort ihre Ruhestätte ante muros.7 Auf 

den politischen Beschluss des Deutschen Bundes von 1815 zur Er-

richtung von Bundesfestungen gegen Frankreich folgte die Einrich-

tung einer Garnison in Luxemburg. Mit einer Besatzung von zu-

meist protestantischen Militärs, preußischen Zivilverwaltern und 

ihren Angehörigen belegt, wurde der Stadtverwaltung die Zuwei-

sung eines Areals für einen eigenen Garnisonsfriedhof innerhalb 

des Festungsperimeters zur Auflage gemacht. Nach der Auflösung 

des Bundes nach dem Preußisch-Österreichischen Krieg und dem 

Beginn der Schleifung der Festungsanlagen seit 1867 (Londoner 

Abb. 1: Robert Tischlers Entwurf für die Umgestaltung des alten Garnisonsfriedhofs in Luxemburg-Clausen zu einem deutschen Heldenfriedhof (nicht realisiert, ca. 1926). 
Bildquelle: Bildarchiv des VBK-Kassel.



105

Friedhof, Heldenhain oder Totenburg? 

wie der zuständige Berliner Beamte in einem Schreiben an Gülich 

feststellte, „ein bisschen zu Uebergriffen geneigt [ist], sodass es 

sich im allgemeinen nicht empfiehlt, sich zu sehr mit ihm einzu-

lassen“.18 In Fragen der Umbettung und der Gestaltung drohte über-

dies ein Kompetenzstreit mit dem ZAK (Zentralnachweisamt für 

Kriegerverluste und Kriegergräber), das 1919 dem Reichsministeri-

um für Inneres nachgeordnet wurde. Der Volksbund reichte zwar 

einen Entwurf seines Chefarchitekten Robert Tischler ein, der von 

1926 bis 1959 für den Volksbund-eigenen Baustil prägend werden 

sollte.19 Doch wurde dieses frühe Konzept Tischlers vom Luxem-

burger Grabpflegeverein der Auslandsdeutschen mit der folgenden 

Begründung verworfen: „Die Pläne des Gartenarchitekten Tischler 

sind anscheinend ohne Kenntnis der Oertlichkeit aufgestellt, der 

sie nicht entsprechen.“ Tischlers Pläne sind erhalten geblieben 

(„Vorschlag für den deutschen Heldenfriedhof“),20 und zeigen die 

Erweiterung des Garnisonsfriedhofs zu einem ‚Heldenhain‘ mit ei-

ner Zentralachse, die auf eine in das Gelände vertiefte, ummauerte 

Quadratfläche mit einem zentralen Kreuz/Denkmal in der Mitte  

hätte führen sollen. Um dieses Geviert wären dann die Gräber neu  

gruppiert worden. Ob hier ein sogenanntes ‚Kameradengrab‘ als 

Sammelgrab auch für unbekannte Gefallene vorgesehen war, wie es 

sich als architektonisches Element bei anderen Entwürfen Tischlers 

in Zukunft wiederholen sollte, muss wohl unbeantwortet bleiben. 

Auf Anregung des Ausschusses der Auslandsdeutschen legte auch 

der renommierte Essener Gartendirektor Rudolf Korte (1878-1950) 

einen Entwurf zur Umgestaltung dieses ‚Kriegerfriedhofs‘ vor. Der 

zurückbehaltene Entwurf entstammte aber der Feder des damals 

in Luxemburg zu werben. Immerhin konnte vom deutschen Au-

ßenministerium ein Subsidium erwirkt werden, wenngleich dieses 

mehr symbolisch denn substanziell ausfiel.13 

Den deutschen Gesandten plagten aber noch andere Sorgen: So 

konnte das ‚spurlose Verschwinden‘ deutscher Soldatengräber auf-

grund von Grabauflösungen – ein gängiger kommunaler Verwal-

tungsakt am Ende der ortsüblichen Konzessionslauf- oder Min-

destruhezeit – zwar verhindert bzw. zumindest bis zur Umbettung 

nach Clausen aufgeschoben werden. Doch stand es 1925 um das An-

sehen Deutschlands weiterhin schlecht: „Die Ehrung der Verstorbe-

nen der damaligen ‚fremden Bedrücker des Landes‘ durch ein 

Denkmal“, so Gülich in einer Stellungnahme an das Auswärtige 

Amt, „würde daher in gewissen luxemburgischen Kreisen zur Zeit 

noch auf sehr abfällige Kritik stoßen. Etwas Anderes ist es hingegen 

mit der Errichtung des Friedhofs und seiner Ausgestaltung zu ei-

ner würdigen und eindrucksvollen Totenstätte“.14 Im Gefallenen- 

gedenken und seiner historischen Sinnstiftung war das ‚erste‘ 

Nachkriegsdeutschland klar in der Defensive und drohte in der 

Kommemorations(außen)politik gegenüber den Siegernationen, 

vor allem gegenüber Frankreich und Belgien, weiter ins Hintertref-

fen zu geraten. Überdies hatte sich das offizielle Luxemburg auch 

mit seiner nationalen Denkmalpolitik eindeutig auf die Siegerseite 

gestellt. So wurde das im November 1924 eingeweihte „Grabmal des 

unbekannten Soldaten“ – im Falle Luxemburgs des „unbekannten 

Legionärs“,15 gefallen im Kriegseinsatz für Frankreich und zur Be-

freiung des Großherzogtums – bau-symbolisch mit ‚Frankreich‘ 

verschmolzen. Auch beim zentralen Mahnmal der Grande Guerre 

war dies der Fall. Das Erstgenannte legte französische und Luxem-

burger Soldaten auf den Kommunalfriedhof der Hauptstadt Seite 

an Seite in die Gruft eines ‚Heroon‘. Das andere – D'Gëlle Fra („Die 

Goldene Frau“),16 konzipiert als ‚nationaler Opferaltar‘ – wurde un-

ter dem Schirm einer goldenen Siegesgöttin zum Epitaph von drei 

Nationen: der Luxemburger, der französischen und der belgischen. 

Aus diesem Grund empfahl der deutsche Gesandte, dass die Ausge-

staltung des ‚Kriegerfriedhofs‘ in Clausen 

„mit verständnisvoller Zurückhaltung und in aller Stille vor 

sich gehen müßte. Würde die Ausführung dann in möglichster 

Vollkommenheit gelingen, geeignet, zu Vergleichen mit dem öden 

und kunstlosen französischen Kriegerfriedhöfen herauszufordern 

und die beifällige Aufmerksamkeit der hiesigen Bevölkerung auf 

sich ziehen, so dürfte dies meines Erachtens ganz wesentlich zu 

Hebung des deutschen Ansehens im Lande, zur innerlichen Wie-

derannäherung der Luxemburger an unser Volkstum, zu Sammlung 

des zersplitterten Deutschtums und schließlich zur Vorbereitung 

der Ausführung des geplanten Kriegerdenkmals die Wege ebenen“.17

Auch im Luxemburger Fall favorisierte das deutsche Außenminis-

terium die Zusammenarbeit mit dem Volksbund, obwohl dieser, 
Abb. 2: Detailansicht des ‚Heldenhains‘ mit dem zentralen Gedenkstein. Entwurf: 
Robert Tischler (nicht realisiert, ca. 1926). Bildquelle: Bildarchiv des VBK-Kassel.



106

Thomas Kolnberger

Abb. 3: Zustand in den 1950er Jahren mit den für Robert Tischler-Entwürfe typischen Gruppenkreuzen zwischen den noch provisorischen Holzkreuzen. Im Hintergrund  
die alten Grabsteine aus der Garnisonszeit (19. Jahrhundert). Bildquelle: Bildarchiv des VBK-Kassel.

Abb. 4: Aktueller Zustand (selbe Blickrichtung). Drei der vier Kreuzgruppen des Tischler-Entwurfes wurden versetzt und markieren 
jetzt das anonyme Sammelgrab für deutsche Soldaten beider Weltkriege auf dem höher gelegenen Plateau. Die verbliebene  
Steingruppe wurde mit der Inschrift versehen: „Hier ruhen deutsche Soldaten 1939 – 1945“. Foto: © Thomas Kolnberger. 



107

Friedhof, Heldenhain oder Totenburg? 

für die US Army Teil des Hauptkampfgebietes ihrer größten Land-

schlacht während des gesamten Krieges. Es waren auch militär- 

logistische Gründe, die einen Ortsteil der Hauptstadt und die be-

nachbarte Landgemeinde Sandweiler im Osten von Luxemburg-

Stadt zu Standorten eines amerikanischen und eines deutschen 

Soldatenfriedhofs werden lassen sollten. Schon während der 

Schlacht, und vor allem bei der anschließenden Räumung des Ter-

rains, wurden Gefallene beider Seiten erst zu einem hinter der 

Front liegenden Verteilerpunkt transportiert, um dort separiert zu 

werden: Die Amerikaner wurden in Hamm,23 die Deutschen im da-

von 1,5 Kilometer entfernten Sandweiler bestattet. Von den Ameri-

kanern wurde für die Wehrmachtsangehörigen auf offenem Feld 

ein gerastertes Grabfeld mit weißen Holzkreuzen angelegt. (Damit 

übergingen sie übrigens eine Möglichkeit, die eine Klausel im Ver-

sailler Vertrag bot, nämlich dass für deutsche Soldaten, zumindest 

auf französischem Boden, schwarze Kreuze vorgesehen waren.) Das  

Totenfeld wurde schließlich mit hohem Maschendrahtgitter ein-

gezäunt und mit einem weithin sichtbaren „German Military Ce-

metery – Sandweiler Luxemburg“ beschildert, um eine Verwechs-

lung mit Hamm auszuschließen. Dieses Provisorium blieb in den 

ersten Nachkriegsjahren bestehen. 

Das brutale NS-Besatzungsregime in Luxemburg hatte ein ‚organi-

sches Auslandsdeutschtum‘ so gründlich desavouiert, dass kein 

Verein von Auslandsdeutschen in Sachen deutsche Soldatengräber 

an die Öffentlichkeit trat. 1954 erhielt der Volksbund den (erneuer-

ten) Auftrag der Bundesregierung, deutsche Soldatengräber im  

Ausland zu suchen, zu sichern und zu pflegen.24 Jahre davor schon 

hatte die Volksbund-Spitze die Initiative ergriffen und erste Son-

dierungsgespräche mit ausländischen Regierungsvertretern ge-

sucht. Nach einer Inspektionsreise in Luxemburg im Januar 1951 

stellte der Generalsekretär des Volksbundes in seinem Rapport eine 

noch völlig unbekannten Architekten Bernhard Pfau (1902-1989), 

der in Düsseldorf für das Büro Emil Fahrenkamp tätig war.21 Diese 

Planskizzen sind verloren gegangen und aus finanziellen Gründen 

konnte erst 1934, sozusagen als ‚Schlussstein‘ des Bauvorhabens, 

der geplante Gedenkstein gesetzt werden. Die Inschrift lautete: 

„Weltkrieg 1914-1918: Unseren 195 gefallenen Frontkameraden zum 

ehrenden Andenken errichtet. Die Auslandsdeutschen Luxem- 

burgs 1934 “. (Dieser Stein, der das provisorische Hochkreuz aus 

Holz ersetzte, wurde 1945 entfernt, die Gräber blieben aber auf-

grund des seit Ende des 19. Jahrhunderts geltenden Denkmalschut-

zes erhalten.) 

Nach Abschluss der Arbeiten wurde der Friedhof am 1. Novem-

ber 1928 in Anwesenheit von Staatsminister Joseph Bech, Kammer-

präsident Émile Reuter und Bürgermeister Gaston Diderich feier-

lich wiedereingeweiht. Als Zwischenfazit ist festzuhalten, dass mit 

der Umgestaltung von Clausen eine Kompromisslösung realisiert 

wurde. Clausen erfüllte seine Zwecke: Die deutsche Seite hatte ein 

‚Gegengewicht‘ zu den zentralen Gedenkorten der ehemaligen 

Kriegsgegner geschaffen; die Auslandsdeutschen hatten einen Be-

zugspunkt für die „organische Sammlung des hiesigen Deutsch-

tums“, wie es Gülich einmal ausgedrückt hat;22 und für die Luxem-

burger war nicht nur die Unterhaltsfrage geklärt, sondern auch ein 

weiteres Zeichen für das deutsch-luxemburgische Rapprochement 

in Stein gemeißelt worden. 

Sandweiler und Clausen nach dem 
Zweiten Weltkrieg

Im Zweiten Weltkrieg wurde Luxemburg zum unmittelbaren Front-

gebiet: Während der Ardennenoffensive (Battle of the Bulge) im 

Winter 1944/45 wurde das Großherzogtum, vor allem der Norden, 

Abb. 5: Zustand des deutschen Soldatenfriedhofs in den frühen 1950er Jahren. Bildquelle: Bildarchiv des VBK-Kassel.



108

„Verwahrlosung der deutschen Kriegsgräberstätten“ fest. Die Lu-

xemburger Behörden würden trotz „guten Willen[s], eine Besse-

rung herbeizuführen“ und obschon ihnen „der schlechte Zustand 

der deutschen Gräberstätten doch sehr unangenehm war […] einer 

Lösung des Problems hilflos gegenüber[stehen]“. Außerdem sollte 

es tunlichst vermieden werden, „daß die luxemburgische Regie-

rung irgendwelche Beschlüsse faßt oder Maßnahmen einleitet, die 

den Absichten des Volksbundes entgegenstehen und nachher hät-

ten schwer rückgängig gemacht werden können“25. Nach den weni-

ger erbaulichen Kontaktaufnahmen in den Niederlanden und Bel-

gien im Jahr zuvor26 beabsichtigte Generalsekretär Margraf auf 

Grundlage der Vereinbarungen mit dem Innenministerium, die  

Luxemburger Lösung zu einem außenpolitischen Referenzfall zu 

machen: 

„Das Ergebnis ist deshalb besonders wertvoll, weil wir mit dieser 

Regelung ein Beispiel schaffen, a uf das nicht nur wir bei unseren 

weiteren Verhandlungen mit dem Auslande hinweisen können, 

sondern das auch der Bundesregierung […] die Möglichkeit gibt, 

sich darauf zu berufen. Abgesehen davon wird dem Volksbunde mit 

Beginn dieser Tätigkeit in Luxemburg eine große Propaganda- 

möglichkeit gegeben, die auch in vollem Umfange ausgewertet 

werden soll.“27  

Knapp fünf Jahre später, im Juni 1955, erfolgte die feierliche  

Einweihung des deutschen Soldatenfriedhofs in Sandweiler. Kein 

ranghoher Vertreter Luxemburgs war dieses Mal zugegen und die 

Bundesrepublik offiziell lediglich durch den deutschen 

Gesandten  vertreten. Andererseits nahmen schätzungs-
weise 2.000 Hinterbliebene und Schaulustige an den 

Feierlichkeiten teil.28

Thomas Kolnberger

Abb. 6: Gesamtplan der Anlage des VBK (Robert Tischler) auf einer ungefähren Nord-Süd-Achse. Im Norden das Hochkreuz und ‚Kameradengrab‘; im Süden das Torhaus. 
Bildquelle: Bildarchiv des VBK-Kassel.



109

Noch Anfang der 1950er Jahre wollte die Luxemburger Seite bezüg-

lich der deutschen Soldatengräber auf den ausstehenden Friedens-

vertrag mit der 1949 als westdeutscher Teilstaat gegründeten Bun-

desrepublik warten – der aber nicht zustande kam.29 Einstweilen 

wurde dem Anliegen der US-amerikanischen Kriegsgräberfür- 

sorge (ABMC) umstandslos stattgegeben, das Provisorium in Sand-

weiler zu einer permanenten Grab- und Gedenkstätte auszubauen 

(Luxembourg American Cemetery and Memorial).30 Denn im Ge-

gensatz zum Ersten Weltkrieg, wo die US-Doughboys nach dem Waf-

fenstillstand von Compiègne (11. November 1918) auf Luxemburger 

Boden ‚nur‘ als Besatzungssoldaten und nicht während Kampf-

handlungen ums Leben gekommen waren, sah sich die US-Seite 

jetzt moralisch berechtigt, ein dauerhaftes Friedhofsdenkmal all  

jenen US-G.I.s zu setzen, die auch im Kampf um die Befreiung  

Luxemburgs ihr Leben gelassen hatten. Hamm wurde zum großen 

regionalen Sammelfriedhof für US-Soldaten ausgebaut. Über die 

Details der Kosten- und Unterhaltsfrage war man sich rasch einig 

geworden. Im deutsch-luxemburgischen Fall war das aber nicht 

gleich der Fall, denn in der völkerrechtlichen Grauzone um den  

Status Nachkriegsdeutschlands wurde eine diplomatische Kernfra-

ge berührt: Wiedergutmachung.31 Die damaligen Vertreter des 

Volksbundes, denen es weder bei der Formulierung ihrer internen 

Memoranden noch bei ihrem Auftreten im Ausland an falscher Be-

scheidenheit zu mangeln schien, handelten beim Thema Unter-

haltszuständigkeit ganz im Geiste der hinhaltenden deutschen  

Außendiplomatie. Von Luxemburger Seite wurden daraufhin Gut-

achten eingeholt, die sich sehr kritisch gegen ein Monument des 

„hitlerisme“ und unverhältnismäßige Forderungen deutscher- 

seits aussprachen.32 Lange wurde an Detailfragen gearbeitet und 

dabei Konventionen anderer Länder zu Rate gezogen,33 bis das 

Friedhof, Heldenhain oder Totenburg? 

Abb. 7: Bau der zentralen Achse zum Hochkreuz hin. Bildquelle: Bildarchiv des VBK-Kassel.



110

Thomas Kolnberger

Abb. 8: Nach der Fertigstellung mit Baumbepflanzung und den ‚Gruppenkreuzen‘. Bildquelle: Bildarchiv des VBK-Kassel.

Abkommen zwischen der BRD und dem Großherzogtum schließ-

lich ausverhandelt war und unterzeichnet werden konnte. Zwi-

schenzeitlich waren beide Staaten auf dem Weg in die NATO- 

Partnerschaft (Luxemburg war 1949 Gründungsmitglied; Beitritt 

der BRD 1955), man befand sich bereits seit 1952 in der EVG (Europä-

ische Verteidigungsgemeinschaft, 1952-54/55) und die De-facto-

Wiederbewaffnung der Bundesrepublik gegen einen neuen ge-

meinsamen Feind war im vollen Gange. Hinzu kam, dass auch 

mehr und mehr Hinterbliebene die Gräber ihrer toten Söhne, Väter 

und Brüder in Luxemburg besuchen wollten. Bei der Bündelung 

dieser individuellen Bedürfnisse zu einem regelrechten Besuchs-

tourismus schaltete sich der Volksbund wieder aktiv ein.34 Damit 

kam erneut die Frage der würdevollen Gestaltung als letzte Ruhe-

stätte auf, an der die Regierung Luxemburgs starkes Interesse hatte, 

weil es auch um die Frage der Präsentation des Großherzogtums 

nach außen ging.

Tischlers Landschaftsarchitektur von Sandweiler 
und Clausen

Robert Tischler (1885-1959), der öffentlichkeitsscheue Chefarchi-

tekt des Volksbundes, kam nun auch in Luxemburg zum Zuge und 

durfte die dortigen Soldatenfriedhöfe in Sandweiler und – 

in geringerem Umfang – in Clausen ganz nach seinen 

planerischen Prinzipien umgestalten (Abb. 3). Der 

‚Festungscharakter‘ der Friedhöfe als eine beschützte, ja 

geradezu ‚wehrhafte‘ Ruheinsel für die Gefallenen in der 

Fremde, der immer wieder mit Tischlers Anlagen ver-

bunden wird,35 kommt besonders bei der Neuanlage von 

Sandweiler zur Geltung. Der militärisch-fortifikatorische 

Sprachduktus der Besprechungsprotokolle vor Baubeginn 

antizipiert die Gesamtkonzeption als militär-sakrales Reduit : 

„Das ganz an den Nordrand gerückte Kameradengrab [Sammel-

grab, Anm. d. V.] bietet mit seiner ungeschützten Aussenmauer  



111

unerwünschte Angriffsflächen nach aussen. Da eine Baumbepflan-

zung hinter dem Kameradengrab nicht erfolgen soll, wird empfoh-

len, unmittelbar hinter der Mauer einen Schutzgraben (evtl. mit Ge-

büschpflanzung) anzulegen. Schliesslich erscheint es unerlässlich, 

für den Ackerstreifen zwischen den Friedhof und der Strasse 

Scheidhof-Sandweiler Landschaftsschutz zu beantragen.“ 36 

Noch in den 1960er Jahren interveniert der Volksbund beim  

Luxemburger Innenministerium für diesen „Umgebungsschutz“, 

einer Art ‚Glacis‘ von Abstandsgrün gegen „eine mögliche Industri-

alisierung der Umgebung des Soldatenfriedhofes Sandweiler“37. 

Mit planmäßigen Baumpflanzungen wuchs sich der einst nach 

drei Seiten hin offene ‚Gottesacker‘ von Sandweiler nun zu einem 

von Baum-kronen und Waldsäumen beschirmten ‚Heldenhain‘ 

aus. Im Origi-nalton beschrieben: 

„Verstärkte Baumbepflanzung beiderseits von Hochkreuz und 

Kameradengrab wird den Friedhof gegen das übrige Gelände völlig 

abschirmen, während ein Erdwall und Hecke und Graben ringsum 

den Friedhof schützt, der den Charakter eines aufgelockerten park-

ähnlichen Waldfriedhofes erhalten soll.“38 

Tischler führt hier also auch ein zweites, weiter in die deutsche 

‚Friedhofsbaugeschichte‘ zurückführendes Gestaltungsprinzip fort. 

Zutritt zu diesem soldatischen Elysium gibt, nachdem man zuerst 

einen Graben überschreiten musste, der schmale Durchlass in ei-

nem mauerschweren, dunklen Torhaus, der direkt an eine den ge-

genüberliegenden Hang hin ansteigende Zentralachse anschließt, 

die ans Licht und hinauf zum Kameradengrab mit dem Hochkreuz 

führt: „Das Kreuz wächst, den ganzen Friedhof beherrschend, aus 

einer erhöhten, durch Mauern abgefangenen Bastion empor.“39 

Links und rechts auf dem Weg dorthin, sind, in Reih und Glied, die 

Gräber in zwölf Feldern angeordnet. Ursprünglich erhoben sich 

über diese Quadrate jeweils nur ‚kreuzgruppenähnliche‘ Steinplas-

tiken, während die einzelnen Gräber (immer zwei pro Grabstein) 

Friedhof, Heldenhain oder Totenburg? 

Abb. 9: Zustand heute. Foto: © JPRemiche, 2018.



112

mit auf dem Grasboden liegenden Gedenkplatten markiert wurden. 

Die Assoziation mit einer defensiven Schlachtordnung der Infante-

rie, ralliiert und vergattert in Karrees (carré plein für ‚volles 

Quadrat‘), die von den aufrechtstehenden Steinkreuzen in ihrer 

Mitte ‚kommandiert‘ würden, scheint bei dieser ‚Aufmarsch-

ordnung‘ dann nicht zu weit hergeholt zu sein. Diese Stein-

kreuzgruppen und die kleinen, flachliegenden Namensplatten, die 

sogenannten „Namenssteine“, wurden nach nicht abbrechen wol-

lender Kritik der Hinterbliebenen durch aufrechtstehende Granit-

kreuze, die für jeweils vier Tote als Grabsteine dienen, ersetzt. Das 

geschah auch in Clausen. 

Konklusion

Anstatt eines Fazits möchte ich als Autor eine durch persönliche 

Erfahrung gefärbte Schlussfolgerung versuchen. Den wissenschaft-

lichen Arbeiten, die sich auf kritisch-distanzierte Weise mit der 

Bau- und Gestaltungsphilosophie des Volksbundes, besonders der 

Arbeiten Tischlers auseinandersetzen, und insbesondere auf die 

Kontinuitäten in Bezug auf die Zeit des Nationalsozialismus hin-

weisen, ist natürlich zuzustimmen. Sie erklären den ‚kulturpoliti-

schen‘ Kontext der Zeit. Aber: Sollten diese Bauzeugnisse als Land-

schaftsarchitektur nicht auch ‚historisiert‘ werden? Ich erinnere 

mich an die Italienurlaube mit der Familie als Teenager, wo wir – 

mein Vater (Jahrgang 1925) hatte in der Wehrmacht gedient – auf 

unseren Touren auch Soldatenfriedhöfe besuchten: deutsche, ame-

rikanische, italienische, österreichisch-ungarische. Mir sind vor  

allem die Farbkontraste der rasenpedikürten Anlagen der Amerika-

ner mir ihren fast reinweißen Marmorgrabsteinen aus Carrara auf 

tiefgrünem Grund in Erinnerung geblieben, was als Ensemble im 

gleißenden Sonnenlicht fast surreal wirkte; besonders im Vergleich 

mit den schattigen deutschen Hainen. Ohne von den konzeptionel-

len Absichten der Planer zu wissen, kamen mir die Friedhöfe wohl-

tuend zurückgenommen und – ja richtig bescheiden und ‚pazifis-

tisch‘ vor. Durch ihre unmittelbare Nachbarschaft vorgegeben, 

kommen diese konzeptionellen Kontraste bei den Luxemburger 

Beispielen noch deutlicher zur Geltung. Immer wieder habe ich bei 

Besuchen gemeinsam mit Freunden, Bekannten und Kollegen aus 

dem In- und Ausland die Erfahrung machen können, dass man hier 

Thomas Kolnberger

Abb. 10: Umbettungskladde  des Volksbundes für Sandweiler, 24.3.1958. Mit vergleichendem Skelettbild, Zahnschema und sonstigen Anhaltspunkten (Uniformteilen,  
Erkennungsmarken etc.) soll die zweifelsfreie Identifizierung des Toten ermöglicht werden. Bildquelle: Gräbernachweisstelle (Ordner Sandweiler, II. WK), Kassel.



113

einen Spaziergang zwischen ‚triumphaler Selbstdarstellung einer 

selbstbewussten Nation und Weltmacht, die am Höhepunkt ihrer 

Macht angelangt ist und auf ihre Opferbereitschaft im Kampf für 

eine freie Welt verweist‘, also den USA, und der ‚Bescheidenheit und 

Zurücknahme einer Nation, die, von einem verbrecherischen Re-

gime geführt, einen Krieg voll unvorstellbarer Gräuel entfesselt hat, 

und trotzdem ihren Soldaten die Minimalwürde einer Ruhestätte 

verschaffen konnte‘, also der Bundesrepublik, machen kann. Als 

ich mich dann mit der Baugeschichte auseinanderzusetzen be-

gann, war ich von der ursprünglichen Absicht der Volksbund-Pla-

nung überrascht: Man kommt heute gar nicht auf die Idee, hier eine 

Art ‚Besatzung‘ oder ‚Festungsbau‘ zu sehen oder dass hier durch 

die bewusste Wahl von Baumaterialien aus Deutschland (Theuma-

er Fruchtschiefer, Schwarzwälder Granit und gespaltener Rhein-

kiesel) ein ‚Stück deutscher Heimat in die Luxemburger Fremde‘ 

transferiert wurde. Es scheint so, als hätte die friedlich-konstrukti-

ve Nachkriegsgeschichte Deutschlands einen neuen Kontext ge-

schaffen, der das Kalkül Tischlers gründlich erodierte. Oder war 

dies das eigentliche ‚Kalkül‘? Wollte man die Vergangenheit über-

winden, ja vergessen machen, wenn es in der großen Ansprache 

des Volksbundpräsidenten bei der Einweihung 1955 heißt: 

„Hier vollzog sich mehr als die Einweihung eines Krieger- 

friedhofes, hier wurde ein Stück des Krieges selbst endgültig liqui-

diert, hier wurde das Vermächtnis der Gefallenen in seiner ver-

pflichtenden Mahnung zur Verständigung und Versöhnung wirk-

lich lebendig, hier wehte der Atem der jungen europäischen 

Gemeinschaft.“ 40 

Archivquellen

Archives Municipales, Ville de Luxembourg 
– LU 11 II-179 – Cimetière Militaire mis à la disposition de la Mairie, 

1813.

Archives Nationales de Luxembourg (ANLux)
Ministère des Affaires Étrangères (AE)
–	AE-ABX-433 – Cimetières militaires, 1950-1953. 

–	AE-00685 – Division des Affaires Étrangères et de la Justice – 

Inhumation au cimetière de Clausen des dépouilles mortelles de tous 

les soldats allemands ensevelis dans les divers cimetières du pays, 

1916-1931.

–	AE-07026 – Rapatriement des dépouilles mortelles de soldats 

allemands tombés et inhumés au Grand-Duché – Transfert au 

cimetière de Sandweiler, 1950-1952.

–AE-10003 – Facilités de circulation accordées aux allemands désirant 

se rendre aux cimetières militaires de Hamm et de Clausen, 

1947-1951.

–	AE-13109 – Contentieux germano-luxembourgeois – Cimetière

allemand, 1956-1960.

–	AE-16141 – Arrangement administratif entre le Luxembourg et la R.F. 

d’Allemagne concernant le statut du cimetière militaire de Sandweiler, 

conclu par échange de notes, Luxembourg, le 23 juin et 3 juillet 1952. 

Fonds divers (FD), Fond Bodson Victor
– FD-094-076 – Exposé sur les cimetières militaires (par August 

Collart).

Traités et Conventions, ratifications etc. (1817-1973) (TC).
– TC-478 – Accord entre le Grand-Duché de Luxembourg et les États-

Unis d’Amérique concernant l’établissement d’un cimetière perma-

nent de la Seconde Guerre mondiale à Luxembourg signé à 

Luxembourg, notes échangées avec la légation etc., 20 mars 1950.

Archiv – Volksbund Deutsche Kriegsgräberfürsorge, Kassel (AVB)
Bestände der Gräbernachweisstelle, Ordner Clausen – I. WK.
–	A.10-182 – Bauausschuss/Sachverständigenbeirat, 1950-1958.

–	A.100-135 – Internationale Zusammenarbeit, Luxemburg, 1950-1967.

–	A.100-1007 – Luxemburg, Sandweiler-Clausen. 

–	A.100-1008 – Luxemburg, Sandweiler.

–R.1-207 – Deutsche Kriegsgräber in Luxemburg.

Politisches Archiv des Auswärtigen Amts, Berlin (PA-AA)
Auswärtiges Amt des Deutschen Reiches, 1870-1945  
(Bestandsgruppe R)
–	R 47981 – Deutsche Kriegsgräber in Luxemburg, RZ 407-RIV 

Wehrpflicht/Arbeitsdienst, Kriegsfolgen.

Friedhof, Heldenhain oder Totenburg? 



114

Thomas Kolnberger

21	 Herausragende Arbeiten Pfaus sind u. a. das Düsseldorfer Schauspielhaus 
(1959-70) ; landesweit bekannt wurde er durch den sogenannten ‚Düsseldorfer 
Architektenstreit‘ Anfang der 1950er Jahre um die Aufarbeitung und zum Umgang 
mit der NS-(Architektur-)Vergangenheit. 

22	 PA-AA, R 47981 – Deutsche Kriegsgräber in Luxemburg, Einweihungsfeier auf 
der Kriegsgräberstätte Clausen, Bericht von Gülich nach Berlin vom 16.11.1926.

23	 Siehe den Beitrag von Andy Clayden in diesem Band.

24	  Jörg Echternkamp, Soldaten im Nachkrieg. Historische Deutungskonflikte und 
westdeutsche Demokratisierung 1945-1955. München : De Gruyter/Oldenbourg, 
2014, S. 252 ff.

25	 AVB, A.100-135 – Internationale Zusammenarbeit, Luxemburg, 1950-1967, 
Bericht über Besprechungen in Luxemburg vom 11. bis 13. Januar 1951, gez.  
Otto Margraf, Generalsekretär.

26	 Vgl. Christine Gundermann, Die versöhnten Bürger : Der Zweite Weltkrieg in 
deutsch-niederländischen Begegnungen 1945-2000. Münster : Waxmann, 2014, 
speziell S. 337 ff.

27	 AVB, A.100-135 – Internationale Zusammenarbeit, Luxemburg, 1950-1967, 
Bericht über Besprechungen in Luxemburg vom 11. bis 13. Januar 1951, gez.  
Otto Margraf, Generalsekretär ; vgl. AVB, A.10-79 Ausland, Reiseberichte – Belgien, 
Niederlande, Luxemburg, 1950-1959.

28	 AVB, A.100-1008 – Luxemburg, Sandweiler, Einweihung 5.6.1955, 1948-1990.

29	 ANLux, AE-07026 – Rapatriement des dépouilles mortelles de soldats alle-
mands tombés et inhumés au Grand-Duché – Transfert au cimetière de Sandweiler, 
1950-1952.

30	 ANLux, TC-478 – Accord entre le Grand-Duché de Luxembourg et les États-Unis 
d’Amérique concernant l’établissement d’un cimetière permanent de la Seconde 
Guerre mondiale à Luxembourg signé à Luxembourg, notes échangées avec la 
légation etc., 20 mars 1950.

31	 ANLux, AE-16141 – Arrangement administratif entre le Luxembourg et la R.F. 
d’Allemagne concernant le statut du cimetière militaire de Sandweiler, conclu par 
échange de notes, Luxembourg, le 23 juin et 3 juillet 1952 ; ANLux, AE-13109 –  
Contentieux germano-luxembourgeois – Cimetière allemand, 1956-1960.

32	 ANLux, FD-094-076 – Exposé sur les cimetières militaires (par August Collart), 
S. 3 und 8.

33	 V. a. der Fall Belgien wurde studiert, siehe ANLux, AE-ABX-433 – Cimetières 
militaires, 1950-1953.

34	 ANLux, AE-10003 – Facilités de circulation accordées aux allemands désirant 
se rendre aux cimetières militaires de Hamm et de Clausen, 1947-1951.

35	 Fuhrmeister, Robert Tischler ; siehe auch Christian Fuhrmeister, Beton und To-
tenkult. Fortifikationsarchitektur in Kriegerdenkmälern der zwanziger und dreißiger 
Jahre, in : Erinnerungsorte aus Beton. Bunker in Städten und Landschaften, hg. von 
Silke Wenk. Berlin : Ch. Links, 2001, S. 147-157, 244-245 ; Meinhold Lurz, „… ein 
Stück Heimat in Fremder Erde“. Die Heldenhaine und Totenburgen des Volksbunds 
Deutsche Kriegsgräberfürsorge, in : Archplus 71 (1983), S. 66-69.

36	 AVB, A.10-182 – Bauausschuss/Sachverständigenbeirat, 1950-1958, Sitzung 
vom 26.11.1952.

37	 AVB, A.100-1007 – Luxemburg, Sandweiler-Clausen, Schreiben des 1. Bundes-
geschäftsführers (Volksbund) Dr. von Hausen an das Lux. Innenministerium,  
29. Mai 1963. 

38	 AVB, A.100-1008 – Luxemburg, Sandweiler, Einweihung 5.6.1955, 1948-1990.

39	 Ibid.

40	 Ibid., Broschüre (Weihe des Soldatenfriedhofes Sandweiler in Luxemburg), 
1955.

41	 Eine Kladde ist ein vorläufiger Entwurf, ein Konzept und davon abgeleitet, 
vermutlich als Kurzform von „Kladde-Buch“, ein Schmier-, Skizzen-, Notiz- oder 
vorläufiges Geschäftsbuch. Gleichbedeutend ist das französische Lehnwort  
Brouillon.

1	 Österreich wurde als unabhängige Republik mit ‚immerwährender Neutralität‘ 
durch einen Staatsvertrag mit den alliierten Besatzungsmächten am 15. Mai 1955 
restauriert. 

2	  Voller Wortlaut : Vertrag über die abschließende Regelung in bezug [sic] auf 
Deutschland, zwischen den Alliierten Siegermächten mit der BRD und DDR. Vgl. 
Eckart Klein, Deutschlands Rechtslage, in : Handbuch zur deutschen Einheit 1949-
1989-1999, hg. von Werner Weidenfeld und Karl-Rudolf Korte. Frankfurt/Main : 
Campus, Neuausgabe 1999, S. 282-291.

3	 Julie Summers, Remembered : The History of the Commonwealth War Graves 
Commission. London : Merrell, 2007 ; Thomas H. Conner, War and Remembrance : 
The Story of the American Battle Monuments Commission, Lexington : University 
Press of Kentucky, 2018 ; Antoine Prost, Les cimetières militaires de la Grande 
Guerre, 1914-1940, in : Le Mouvement Social 237/4 (2011), S. 135-151.

4	 Thomas Reichl, Das Kriegsgräberwesen Österreich-Ungarns im Weltkrieg 
und die Obsorge in der Republik Österreich. Das Wirken des Österreichischen 
Schwarzen Kreuzes in der Zwischenkriegszeit. Dissertation, Universität Wien 2007. 

5	  Thomas Kolnberger, Tote Soldaten und ihre Gräber : Kriegs- und Militärfried-
höfe des Ersten Weltkrieges in Luxemburg, in : Éischte Weltkrich – Erster Weltkrieg 
in Luxemburg. URL : https://ww1.lu/media/pdf/thomas-kolnberger-tote-soldaten.
pdf (Letzter Zugriff : 15.9.2018).

6	 Michel Pauly (Hg.), De l'Hospice Saint-Jean à l'Hospice civil. 700 Jahre Hospital- 
geschichte in der Stadt Luxemburg. Luxemburg : Éditions mediArt – Agence de 
Promotion Culturelle/Agentur zur Kulturförderung, 2009. 

7	 Archives municipales, Ville de Luxembourg, LU 11 II-179 – Cimetière Militaire 
mis à la disposition de la Mairie, 1813.

8	 Auf französischer Seite (Le Souvenir français) wurde auch das Monument des 
Communards auf dem Luxemburger Vorort-Friedhof Bons-Malades/Fetschenhof, 
das 1874 von Exilfranzosen und Sympathisanten zum Gedenken an die Pariser 
Kommune errichtet worden war, ‚reaktiviert‘ und nun zum weiteren Referenzpunkt 
für das Grande Guerre-Gedenken, siehe Henri Wehenkel, Commune de Paris (1871), 
in : Lieux de mémoire au Luxembourg/Erinnerungsorte in Luxemburg, Band 2, hg. 
von Sonja Kmec und Pit Péporté. Luxemburg : Éditions Saint Paul, 2012, S. 13-18.

9	 Kolnberger, Tote Soldaten. 

10	 Archives Nationales de Luxembourg (ANLux), AE-00685 – Division des Affaires 
Étrangères et de la Justice, Inhumation au cimetière de Clausen des dépouilles 
mortelles de tous les soldats allemands ensevelis dans les divers cimetières du 
pays, 1916-1931.

11	 Tobias C. Bringmann, Handbuch der Diplomatie 1815-1963 : Auswärtige Missi-
onschefs in Deutschland und deutsche Missionschefs im Ausland von Metternich 
bis Adenauer. München : Saur, 2001, S. 120.

12	  Politisches Archiv des Auswärtigen Amts, Berlin (PA-AA) R 47981, Bestand :  
RZ 407-R IV Wehrpflicht/Arbeitsdienst, Kriegsfolgen, siehe auch Archiv – Volks-
bund Deutsche Kriegsgräberfürsorge, Kassel (AVB), R.1-207 – Deutsche Kriegsgrä-
ber in Luxemburg, Einweihungsfeier auf der Kriegsgräberstätte Clausen, 1.11.1928 
(Laufzeit 11.1924 – 08.1929), Bericht von Gülich nach Berlin vom 28.12.1925. 

13	 Ibid., Schreiben von O. Sames an das AA/Gustav Stresemann vom  
18. November 1925 ; Antwortschreiben des AA vom 10.12.1925.

14	 Ibid., Bericht von Gülich nach Berlin vom 12.11.1925.

15	 Robert L. Philippart, Le mausolée du soldat inconnu, in : Luxemburger Wort 
(13.10.2014, Sonderbeilage Die Warte Nr. 29/2451), S. 6-7. 

16	 Benoît Majerus, D’Gëlle Fra, in : Lieux de mémoire au Luxembourg/Erinne-
rungsorte in Luxemburg, Bd. 1, hg. v. Sonja Kmec, Benoît Majerus, Michel Margue 
und Pit Péporté. Luxemburg : Éditions Saint Paul, 2007, S. 291-296.

17	 PA-AA, R 47981 – Deutsche Kriegsgräber in Luxemburg, Einweihungsfeier auf 
der Kriegsgräberstätte Clausen, Bericht von Gülich nach Berlin vom 12.11.1925.

18	 Ibid., Schreiben von Kaske an Gülich vom 16.11.1926.

19	 Zur Person und Rolle dieser Schlüsselfigur, siehe Christian Fuhrmeister, Robert 
Tischler, Chefarchitekt 1926-1959. Ein Desiderat, in : RIHA – Journal of the Inter-
national Association of Research Institutes in the History of Art 0159 (27.6.2017). 
URL : http://www.riha-journal.org/articles/2017/0150-0176-special-issue-war-
graves/0159-fuhrmeister (Letzter Zugriff : 15.9.2018).

20	 AVB, Bestände der Gräbernachweisstelle, Ordner Clausen – I. WK.



115

In the winter of 1944/45 German forces launched a counter offen-

sive against the Allies through the Ardennes and into the areas of 

Eastern Belgium, Northern France and Luxembourg. Throughout 

this conflict, now referred to as the Battle of the Bulge, both the 

American and German forces incurred high casualties. In Decem-

ber 1944 two temporary cemeteries were created by the American 

army on the outskirts of Luxembourg.1 At Hamm they established a 

cemetery for American casualties and at the nearby settlement of 

Sandweiler, a cemetery for German casualties. 

This book chapter explores the design and transformation of 

these two cemeteries after the Second World War into permanent 

military cemeteries. Separated by less than two kilometres they 

present a unique opportunity to consider how America and  

Germany addressed the task of memorializing their war dead. In 

victory, the cemetery presented the American authorities with an 

important opportunity to acknowledge the contribution and sacri-

fice that had been made in the liberation of Europe and to project 

their authority as a global power. In defeat and internationally con-

demned for the atrocities inflicted by the Nazi regime the German 

authorities were faced with a very different challenge. What would 

be an appropriate design expression in commemorating their war 

dead in a country that they had invaded and occupied? 

The chapter will begin by briefly setting the scene and context 

in which each cemetery was designed; who would oversee this pro-

cess, how the sites were selected, the ideas and vision that would 

guide the making of these landscapes and the designers who would 

carry out this task. It will then go on to provide a brief description of 

the design layout and context for each cemetery before taking a 

more systematic journey through each landscape. 

This approach allows an opportunity to compare key moments 

in their design and examine how the manipulation of space and to-

pography, the location of buildings, the choice of materials and of 

planting, all shape the visitor’s experience. In following these two 

journeys it will be important for the reader to reflect on how this 

experience may have changed from when the cemeteries were first 

opened to the public, when the memory of the war was still vivid 

and bereaved people on both sides of the conflict were visiting the 

graves of their kin. Today, many of us see these landscapes through 

a very different lens, more than seventy years after the war ended. 

Throughout this time these cemeteries have matured and changed, 

but perhaps more importantly there has been peace between these 

two nations and a political and economic world order has emerged 

that would have been unimaginable in 1945. 

Selection and design brief of the permanent 
cemeteries

The American forces chose the site in Hamm because it was an area 

of free draining land, clear of any heavy growth, with good road  

access that would enable casualties to be efficiently transported to 

the cemetery.2 For similar reasons of access and suitable land for 

burial the Americans also established a cemetery for German  

casualties at the nearby settlement of Sandweiler. By March 1946, 

ten months after the war in Europe had ended, there were approxi-

mately 8,000 burials at Hamm and 6,000 at Sandweiler. The layout 

for both of these temporary cemeteries was very similar. At each 

site the burials were organized into blocks of 300 graves, 25 rows 

across and 12 rows deep, with each grave marked by a white wooden 

cross.3   

Luxembourg American Military Cemetery 
and Memorial

In 1945 the American War Department started to identify which of 

its temporary cemeteries would be developed as permanent mili-

tary cemeteries. In Europe alone there were 36 temporary cemeter-

ies containing approximately 140,000 American casualties.4 The 

War Department settled on 14 permanent cemeteries, which in-

cluded 12 in Europe, one in North Africa and one in the Philippines. 

The cemetery at Hamm was identified early on in this process as 

In victory and in defeat
Reading the landscapes of Luxembourg’s WW2 

military cemeteries 

Andy Clayden



116

one of the 14 permanent sites. It was selected for a number of rea-

sons, which included its historic military significance in relation to 

stemming the German counter offensive; its scenic location on ele-

vated ground surrounded by mature woodland; and because it 

would be the only American military cemetery in Luxembourg.5 In 

making their selection the War Department were guided by the 

American Graves Registration Service (AGRS).6 The AGRS were re-

sponsible for implementing the repatriation of American casual-

ties where this had been requested by the family. They were also re-

sponsible for completing the reburials at each of the 14 permanent 

sites, once the design proposals had been approved and the land 

graded. The American Battle and Monuments Commission (ABMC) 

worked closely with the AGRS in identifying the 14 permanent sites. 

The ABMC would be responsible for overseeing the design, con-

struction and management of each cemetery once the AGRS had 

completed the burial and repatriation programme.

The design brief set by the ABMC for each of the 14 cemeteries 

was explicit in terms of what they must each include. There would 

be a small non-denominational chapel, a wall that listed the miss-

ing in that region and battle monuments that recorded the achieve-

ments of the armed forces in that region and globally.7 The design 

composition was also required to include a base for a memorial 

flagpole, visitors building and accommodation for a Superinten-

dent and Deputy Superintendent as well as service buildings.8 The 

ABMC also gave guidance to the architects on what form and  

character the buildings should take. They were concerned that  

visitors “should not be confronted by extremes of architectural  

design” which they might not understand or might find visually 

challenging.9 Each scheme had to be finally approved by ABMC and 

the American Fine Arts Commission. As we will go on to discover, 

failure to obtain this final approval was significant in the case of 

Hamm. It would require changes to the design and location of  

the chapel after the ground works had already been partially 

completed. 

The architects for each of the 14 cemeteries were identified 

from two lists prepared by the ABMC and their consulting architect 

John Harbeson and the Fine Arts Commission. Only American citi-

zens could be selected and in order to be shortlisted their name had 

to appear on both lists. For each of the cemeteries the appointed ar-

chitects would select a sculptor, painter and landscape architect to 

work with them on the commission, each of which had to be ap-

proved by the ABMC. The architect initially appointed to design the 

cemetery at Hamm was Ralph Walker, who was a partner with Voor-

heers, Walker Foley and Smith of New York but who was replaced – 

for reasons that will be explained later – by architects Keally and 

Patterson, also of New York. The landscape architect was Alfred 

Giffert Jr, who was also based in New York.

Luxembourg German Military Cemetery

The Volksbund Deutsche Kriegsgräberfürsorge (VDK) was estab-

lished in 1919 as the non-government charitable organization re-

sponsible for the commemoration of German war dead.10 German 

military cemeteries are therefore different from American military 

cemeteries in terms of how they are funded and of the role of the 

military and government in overseeing their design and imple-

mentation. Whilst the government provides financial support to 

the VDK much of its income is derived from charitable donations. 

The VDK has also typically remained independent of government 

and military input in setting the design agenda for cemeteries, 

apart from the period between 1933 and 1945, when the National So-

cialist Party was in power and when the military took a more proac-

tive role in directing the work of the VDK in support of its political 

agenda. The context in which the VDK operated was also different 

from the ABMC in two important respects. Firstly, there wasn’t a  

repatriation programme for German war dead. Casualties would  

remain in the place where they were originally interred or later 

transported for reburial to a nearby consolidation cemetery.  

Approximately half of all the burials at Sandweiler were moved to 

this cemetery after the war from other temporary cemeteries in the 

vicinity. In this respect the VDK is comparable to the Imperial War 

Graves Commission, renamed in 1960 as the Commonwealth War 

Graves Commission (CWGC), which also operated a policy of not 

permitting the repatriation of casualties.11 Repatriation presented a 

significant challenge in the design of the American cemeteries. The 

designers needed to incorporate a degree of flexibility, as they could 

not be certain of the final burial numbers until after the overall  

design layout had been completed. Col. R. Warren Davis, who was 

the Superintendent at the American cemetery from 1946-1969, noted 

in his history of the cemetery at Hamm that approximately 5,000 of 

the 8,412 remains (of the original burials) were repatriated12.  

Allowing families the choice to repatriate also placed an additional 

pressure on the ABMC and its designers. Having made this commit-

ment, it was important that families did not, at a later date, regret 

this decision when visiting the cemetery. Secondly, the VDK did not 

appoint architects to design each individual cemetery; instead, 

their own design team were directly responsible for all German 

military cemeteries. Whilst this approach may have limited the 

breadth of design input, it would simplify the process of communi-

cating and implementing the VDK’s design brief.  

The chief designer for the VDK was Robert Tischler, a landscape 

architect whose career extended over more than thirty years,  

from 1926 until his death in 1959.13 By the end of the war Tischler 

was an extremely experienced designer; however, the WW2  

cemeteries would present a unique challenge for him and the  

VDK. During the period of National Socialism, when the VDK had 

Andy Clayden



117

come under the control of the military, the design focus had been 

on marking a soldier's death as a sacrifice to the nation.14 The  

German army being defeated invader and occupier, a new design 

brief was required that whilst acknowledging that an individual 

soldier's death was both “tragic and mournful it would have pur-

pose if it could admonish future generations to pursue peace. The 

VDK adopted this theme in its motto ‘Mahnung zum Frieden’  

(admonishment to make peace).”15 

Cemetery design layout

The AGRS handed over construction of the cemetery to the ABMC in 

December 1949 after the reburial programme had been completed. 

The initial design and layout of the cemetery was completed by the 

New York architectural firm Walker, Foley and Smith. However, the 

design for the memorial chapel by Ralph Walker was rejected by the 

ABMC on the grounds that it was too ‘modern’ and would not be  

understood by the general public.16 Walker was replaced by Keally 

and Patterson, who went on to complete the designs for the memo-

rial chapel. 

The cemetery covers an area of approximately 20.5 hectares, 

four times larger than the German cemetery and is surrounded by 

mature woodland. Figure 1 illustrates how the graves are arranged in 

a radial pattern that looks towards the memorial and chapel, which 

overlooks the site. Each grave is marked by a white marble Latin 

Cross or Star of David. The cemetery was dedicated in July 1960.   

Luxembourg was the first country bordering on Germany to 

sign a war graves agreement in 1952 although it is unclear when ex-

actly the VDK took control of the cemetery at Sandweiler.17 The buri-

als that had been set out in twelve blocks of 300 individual graves 

by the American military were retained and an additional six blocks 

were included to accommodate some of the reburials from other 

sites. A central axis symmetrically divides the cemetery and con-

nects the entrance building to a large stone cross and terrace which 

overlooks the site. The terrace records the names of the 4,829 casu-

alties in the mass grave behind the terrace. In total there are 10,914 

casualties interred at Sandweiler.  

The cemetery encloses an area of approximately 4.5 hectares 

and today is partially contained by mature woodland. In 1946, ma-

ture woodland only extended along the southern boundary of the 

cemetery where the entrance building is located. Within each buri-

al section a stone cross marks the locations of four individual 

graves. The German Cemetery was first opened to the public in June 

1955, five years before the American Cemetery was completed.

Two journeys

The following sequence explores two key aspects within the design 

of each cemetery. It first focuses on the entrance threshold into the 

cemetery and then goes on to explore the experience of moving 

into the cemetery and burial area. In describing this journey atten-

tion is given to how the designers have organized and composed 

the spatial experience through the positioning of built structures, 

the manipulation of landform and the selection of materials. Fig-

ures 1 and 2 record this sequence. 

 

Entrance and thresholds
The approach to the American Cemetery is along a mature tree 

lined avenue, which leads to the car park, located next to the actual  

entrance to the cemetery. From the car park the threshold and gates 

In victory and in defeat

Fig. 1: Luxembourg American Military Cemetery layout and journey.  
Drawing: Andy Clayden.

Fig. 2: Luxembourg German Military Cemetery layout and journey.  
Drawing: Andy Clayden.



118

into the cemetery are clearly visible (see Figure 3). The cast-iron 

gates are tall, wide and imposing and record in gold lettering “Lux-

embourg American Cemetery and Memorial”. The gates are sup-

ported by tall stone pillars that are flanked on either side by a low 

wall and formal, clipped hedges that frame the entranceway. To the 

left of the gates and above the hedge the steeply pitched roof and 

shuttered windows of a small, single storey building can be seen. 

Looking through the entrance gates, the chapel is partially visible, a 

tall, stone square building that is obscured by a mature tree and tall 

clipped hedges.

On the entrance gates there are matching gilded laurel wreaths 

and at the top of each column a gilded eagle. On the face of each 

gatepost there are thirteen gilded stars that represent the original 

thirteen states.18

The approach to the German cemetery is also along a narrow 

lane that is partially enclosed by mature woodland that terminates 

at a small car park. The entrance to the cemetery is signalled by a 

change in the surface from the tarmac parking area to white granite 

setts and small granite gateposts (see Fig. 4). On the left gatepost, in  

metal relief, is the insignia of the VDK and on the right gatepost, 

also in metal relief, is written “DEUTSCHER SOLDATEN FRIEDHOF 

SANDWEILER” (German Soldiers Cemetery Sandweiler). Informal 

planting partially encloses this entrance and directs the visitor 

along a winding path surfaced in dark stone chips. The path ends at 

a small rectangular space, also surfaced in granite setts and partially 

contained by a low stone wall on which a metal cross is attached. 

This space marks a change in direction to the left where a second 

and more formal entrance to the cemetery is revealed. This thresh-

old is much more clearly defined than the first. A narrow doorway, 

wide enough for only one person to pass through, is set within the 

boundary wall that also forms part of the entrance building. The 

materials are much darker and coarser in texture than the entrance 

into the woodland. Carved into the stone above the doorway, there 

is an angel holding a book onto which are etched in gold the in- 

signia of the VDK and which presumably represents the register of 

all those buried within the cemetery. The doorway frames the view 

into the cemetery and beyond towards a large stone cross (see Fig. 5).

Moving into the cemetery 
Moving through the entrance gateway into the American cemetery 

the gathering area is partially defined by the visitors building on the 

left, which is covered in Virginia creeper and which overlooks this 

space. Formal hedges of different heights also help to define this 

Andy Clayden

Fig. 3: The entrance to the American Military Cemetery and Memorial. On the left  
there is the visitors building and beyond the tall chapel building. Photograph:  
© JPRemiche, 2018.

Fig. 4: Entrance to woodland that leads to the German Military Cemetery. Photograph: 
© JPRemiche, 2018.

Fig. 5: The narrow entrance into the cemetery. The doorway frames the view into the 
cemetery and in the distance can be seen a large stone cross. Above the door there is 
an image of an angel that has been carved into the stone. Photograph: © JPRemiche, 
2018.



119

area, but more importantly they frame the view of the chapel, which 

sits on a lawned podium at the centre of a large and open circular 

space. The chapel is visually dominant, as it is tall and constructed 

of white valore stone, which is in sharp contrast to the dark foliage 

of the formal hedges and trees that define this space (see Fig. 6).   

Moving forward, one is immediately struck by the change in the 

scale and openness of this space. For the first time the elevated po-

sition of the cemetery and its relationship to the surrounding 

woodland that it overlooks is revealed. Moving beyond the chapel, 

the visitor is directed towards a large open terrace, paved in granite 

setts and edged with a bronze balustrade. At each end of the terrace 

there is a tall flagpole on which the American flag can be seen. Two 

pylons, made from the same valore stone as the chapel, are sym-

metrically positioned in front of the chapel and help to partially de-

fine this space. They include brightly illustrated operation maps 

and a list of the names of those missing in action in the region. It is 

at this point, when moving towards the edge of the terrace, that the 

expanse of white marble headstones is revealed (see Fig. 7). They 

are arranged on a gently sloping lawn that falls away from the  

terrace, in precise and neatly aligned radiating rows that mark each 

individual grave with either a Latin Cross or Star of David. The con-

trast between the bright white marble of the headstones and the  

immaculately maintained lawn intensifies their collective impact, 

which is further enhanced by the dark backdrop of the mixed wood-

land and shrubs that contain this space.19

Passing through the narrow entrance gateway and boundary 

wall of the German cemetery the visitor immediately enters a wide, 

dark covered area, supported by heavy stone columns, that looks 

out onto the burial area. This structure, which incorporates a small 

visitors room to the left and administrative office to the right, helps 

to define the courtyard space that connects the entrance building 

with the main, central axis of the cemetery, which can be seen from 

the covered area. The courtyard is surfaced in stone flags and split 

stone cobbles. At the centre of the courtyard there is a large stone 

mosaic of a laurel wreath. 

The central path leads directly up a gentle gradient towards a 

raised stone terrace on which is placed a five-metre high stone 

cross. To the right of the cross there is a flagpole and the blue flag of 

the VDK. On either side of the pathway there are mown lawns and 

neat rows of headstones set beneath large mature trees. The head-

stones are in the form of a cross and are made of dark stone with 

white painted lettering on a smooth polished face with rough, 

In victory and in defeat

Fig. 6: View looking towards the chapel and pylons that include the operation maps and the names of those missing in action. Photograph: © JPRemiche, 2018.



120

Andy Clayden

Fig. 7: View from the terrace looking down onto the burial area of white marble headstones and out into the surrounding landscape. Photograph: © JPRemiche, 2018.

Fig. 8: View looking from the entrance courtyard towards the stone cross. Photo-
graph: © JPRemiche, 2018.

Fig. 9: View looking down from the terrace over the burial area and back towards  
the entrance building, which is set against the mature woodland. Photograph:  
© JPRemiche, 2018.

broken edges. Each headstone has been placed at the intersection of 

four adjacent graves.  

The central path leads on to two staircases that are placed sym-

metrically on either side of the stone cross. The steps are set into 

the stone wall and are narrow and steep and enter the circular ter-

race from behind the stone cross. Around the perimeter, bronze 

plaques record the names of those soldiers who are buried in the 

mass grave directly behind this space. At the front of the terrace 

there is a view back down towards the entrance building and across 

the entire cemetery (see Fig. 9). Although the headstones are ar-

ranged on a formal grid, they do not have the same collective visual 

impact as the American cemetery. The space is less clearly defined 

from its immediate surroundings, the trees disrupt the pattern of 

headstones and the woodland edge is more open and permeable. 

Whilst the total number of individual graves is similar to the Amer-

ican cemetery, the shared head stones are fewer in number, more 

widely spaced and are not orientated towards a singular focal point. 

Beneath the shade of the trees and set within a less intensively 

mown lawn, the dark headstones are also less visually prominent. 

Discussion

The two cemeteries share many of the same elements; gateways 

and entrances, visitor buildings, topography, lawns and head-

stones, and woodland planting. Their designs also share some of 



121

the same iconography; sculptures of angels and wreaths of honour. 

However, in spite of this they each create very different experiences 

and solicit different emotional responses. This can in part be  

attributed to the different ways in which space, movement and 

light are controlled and how different materials and vegetation 

contribute to this experience. It is interesting to note how the same 

iconographic elements, such as the laurel wreath, used to depict 

honour and valour are incorporated into the designs in very  

different ways and expressed through different materials.

The American cemetery is much larger in scale and whilst the 

spaces are clearly defined by the formal hedges and trees, they are 

more generous and open than at the German cemetery. In response 

to the original design brief the cemetery has prospect and looks out 

beyond its edges into the surrounding landscape and is open to the 

sky. Arguably, it is more uplifting and impressive in the scale of its 

structures and the collective impact of the burial space, which can 

be seen from the terrace as a single, uninterrupted expression.  The 

selection of materials and the way they are crafted enhance this ex-

perience. The white valore stone of the chapel and pylons work 

with the bright white marble headstones to capture and amplify the 

light. They are precise, sharp and clean in their form. The highly 

maintained lawns and hedges echo this attention to precision and 

coherence. Topography has also been carefully controlled so that 

the visual alignment of headstones is not disrupted, thereby en-

hancing their collective impact. The only anomaly is the grave of 

General Patton, which is positioned on its own between the two 

flagpoles directly in front of the terrace. General Patton was origi-

nally buried with the other men but was later moved to this place 

because of the damage that was being caused by visitors to the grass 

on the adjacent graves.20

The German cemetery is more introverted, intimate and som-

bre. The control of space and the manner in which materials have 

been chosen and crafted expresses a response to a design brief that 

tries to communicate the futility of war and of individual loss. In 

contrast to the American cemetery it is a landscape of shadows and 

dark tones where surfaces and edges are rough and deeply textured. 

Black Forest granite, dark grey and coarsely granulated, has been 

used throughout the design to construct the entrance building, 

walls and cross. As the visitor walks along the winding pathway that 

leads to the entrance, the canopy of mature trees encloses the space, 

restricts the natural light and intensifies the darkness of the 

crushed stone pathway surface. Shaded beneath the trees, the dark 

grey headstones continue this theme, their smooth surface and 

white lettering contrasting with their roughly hewn edges and lawns 

that are less intensively maintained than at the American cemetery. 

Movement within the Germany cemetery is less fluid and more 

restrictive than at the American cemetery. Both the entrance gate-

way and the steps that lead to the mass grave and viewing terrace 

only allow enough room for one person to pass at a time. This con-

trol potentially intensifies the visitor’s experience by disrupting a 

group, stopping a conversation and thereby creating an opportuni-

ty for quiet reflection. Like the winding path through the woodland 

and the abrupt change in direction at the entrance they are a con-

sistent feature of Tischler’s designs.21

When reflecting on the design of these landscapes it is important to 

remember that since they were built over half a century ago, they 

have continued to evolve. The experience we have today is different 

to that of those who first visited. The vegetation has matured and 

the designs have changed. For example, the headstones in the Ger-

man cemetery are not original but were introduced in 1979 to re-

place the individual flat name stones.22 As has already been noted at 

the beginning of this chapter, the design of the American cemetery 

changed even before it was completed. The chapel designed by 

Ralph Walker was rejected by the ABMC and replaced with a new 

design by Keally and Patterson. The overall layout of the cemetery 

and grading was already partially complete when this change was 

made and therefore the new chapel had to fit into this existing 

framework.23 In Figure 10, the chapel has been removed and the 

original design by Walker reinserted. From this plan, we can see 

how this changes the spatial structure and sequence that we experi-

ence today. In the original proposal, the chapel would not have 

been visible from the entrance gate. Instead the visitor would have 

entered a large circular, open gathering space which would have 

presumably also accommodated a much larger audience at the an-

nual memorial day in May. Recognising this change in the design 

helps in understanding the relationship between the chapel we see 

today and the way this relates to the entrance, as shown in Figure 1. 

The chapel appears awkwardly off centre from the entrance gates 

In victory and in defeat

Fig. 10: Plan showing original location of the Ralph Walker building. Drawing: 
Andy Clayden.



122

and is approached from behind. In the original proposal, where the 

chapel is positioned along the front edge of the terrace and was de-

signed to be more open and permeable, the building would have 

functioned more like a second gateway, opening out onto the burial 

space. Whilst significantly different in scale and material qualities 

to the entrance building at the German cemetery it would have been 

similar in terms of its spatial relationship to the burial ground. 

In 1969 further changes were made to the American cemetery, 

which included the removal of some of the perimeter pathways and 

formal avenues of sweet chestnut that can be seen in the aerial view 

in the cemetery visitor’s booklet.24 The woodland edges were also 

later enhanced with additional tree and shrub planting which con-

tribute to a softer, more informal expression that we experience 

today.  

The American and German military cemeteries at Hamm and 

Sandweiler provide a rare opportunity to experience, in such close 

proximity to each other, how two nations have responded to the 

challenge of memorializing their war dead. Inevitably this response 

was significantly shaped by the outcome of the war and their re-

spective roles in victory and in defeat. When taking a journey 

through each cemetery and reflecting on the very different ap-

proaches that have been taken to organizing space and its material 

qualities it is important that we remind ourselves of the context in 

which they were created and different challenges that the designers 

had to address. 

Archival sources

Archives of the American Battle and Monuments Commission 
(ABMC), Hamm, Luxembourg
– A History of the U.S. Military Cemetery Hamm, Luxembourg by Col. 

R. Warren Davis, superintendent (1946-1969).

Archives of the American Battle and Monuments Commission 
(ABMC), Cambridge, U.K.
– General North’s Manuscript (unpublished digital copy; Major  

General Thomas North was appointed secretary to the ABMC in 

April 1946. The document is the reflections of the author on  

the building of the memorials and cemeteries overseas to com- 

memorate WW1 and WW2).

1	 R. Warren Davis, A History of the U.S. Military Cemetery Hamm, Luxembourg by 
Col. R. Warren Davis, superintendent ; 1946-1969 [no date], in : The Pattern Society. 
URL : http://www.pattonhq.com/funeral.html (last accessed : 12.9.2018).

2	 Ibid., p. 4.

3	 50 years of the cemetery Sandweiler/Luxembourg : Learning from the past for 
the future. Kassel : Volksbund Deutsche Kriegsgräberfürsorge [2005].

4	 Edward Steere and Thayer M. Boardman, Final Disposition of World War II 
Dead 1945-51 (U.S. Army, Quartermaster Corps, QMC Historical Studies II, No. 4). 
Washington, D.C. : Historical Branch Office of the Quartermaster General, 1957.

5	 To learn about other American cemeteries in the region go to the American 
Battle Monuments Commission web site. URL : https://www.abmc.gov  
(last accessed : 3.8.2018). 

6	 Steere and Boardman, Final Disposition, p. 332.

7	 ABMC Archives – unpublished General North’s Manuscript, chapter ii, p. 9.

8	 Ibid., chapter iv, p. 21.

9	 Ibid., chapter iv, p. 11.

10	  Volksbund Deutsche Kriegsgräberfürsorge. URL : https://www.volksbund.de/
en/volksbund.html (last accessed : 4.8.2018).

11	 In 1982 after the end of the Falklands conflict and at the request of family 
members repatriation was permitted.

12	 Davis, A History, p. 6.

13	 Christian Fuhrmeister, Robert Tischler, Chefarchitekt 1926-1959. Ein 
Desiderat, in : RIHA Journal 0159 (2017). URL : http://www.riha- journal.org/arti-
cles/2017/0150-0176-special-issue-war-graves/0159-fuhrmeister (last accessed : 
24.8.2018).

14	 Birgit Urmson, United States and German Military Cemeteries in Italy – Cultural 
Perspectives, in : RIHA Journal 0167 (2017), [18]. URL : http://www.riha- journal.org/
articles/2017/0150-0176-special-issue-war-graves/0167-urmson (last accessed : 
24.8.2018). 

15	 Ibid.

16	 Ron Robin, Enclaves of America. The Rhetoric of American Political Architecture 
Abroad 1900-1965. Princeton : Princeton University Press, 1992, p. 120.

17	 50 years of the cemetery Sandweiler, p. 24.

18	 Luxembourg American Cemetery and memorial visitor booklet. Washington 
D.C. : ABMC, 2018, p. 8 – this can be downloaded from https ://www.abmc.gov/
cemeteries-memorials/europe/luxembourg-american-cemetery#.W2RzUi2ZPyg 
(last accessed : 3.8.2018).

19	 See Jonathan H. Ebel, Overseas military cemeteries as American sacred space : 
mine eyes have seen la gloire, in : Material Religion 8/2 (2012), p. 183-214, 
regarding the selection of the form and material of the headstones and their 
significance.

20	 Luxembourg American booklet, p. 17. On Patton’s burial, see the contribution 
by Viviane Thill in this volume.

21	 Fuhrmeister, Robert Tischler, [17]. 

22	 50 years of the cemetery Sandweiler, p. 25.

23	 Davis, A History, p. 7.

24	 Luxembourg American booklet, p. 4.

Andy Clayden



123

Wie für jede andere Architektur gibt es auch für die Bauaufgabe 

„Krematorium“ gewisse Konjunkturen. Eine erste Hochphase, die 

sowohl technisch- wie gesellschaftshistorisch als auch von Seiten 

der Kunst- und Architekturgeschichte recht gut aufgearbeitet ist, 

fand um 1900 nach der Etablierung des Konzeptes einer modernen 

Feuerbestattung statt.1 Als Bauten in der Randlage städtischer 

Friedhöfe waren Krematorien zwar selten im direkten Blickfeld der 

Zeitgenossen, doch begann mit den ersten Umsetzungen zugleich 

die akademische Diskussion über die neuen Bauten.

Eine „kuriose“ Architektur

Wie Norbert Fischer richtig festgestellt hat, fielen die Krematorien 

nicht allein wegen ihrer technischen Innovationsleistung auf, son-

dern auch „durch ihre bisweilen kuriose Architektur“2. Das „Kurio-

se“ macht Fischer an der Neuartigkeit der Aufgabe fest. Bauten der 

vorletzten Jahrhundertwende versuchten den inneren Konflikt 

zwischen traditionell-ritualisierter Trauer und industriell-techni-

scher Innovation zu kompensieren, indem man auf althergebrach-

te Würdeformeln der Architekturgeschichte setzte. Die von Hein-

rich Hübsch (1795-1863) prägnant formulierte, durch Gottfried 

Semper (1803-1879) maßgeblich vorangetriebene und für das 19. 

Jahrhundert geradezu obligatorische Frage, „in welchem Style“ man 

bauen soll,3 bereitete beim Krematorium sichtlich Schwierigkeiten. 

Antikisierende Tempel und gotisierende Formen standen hoch im 

Kurs, ebenso diverse Orientalismen und Byzantinismen. Wie bei 

zahlreichen Bahnhofsbauten waren zudem Neorenaissance-For-

men möglich – als Rückverweis auf die technische Innovations-

kraft der Renaissance sowie die italienische Kommunalarchitektur 

des Quattrocento religiös vermeintlich wertneutraler.

Eine besondere Herausforderung bildete in der Architektur 

schon um 1900 der technisch unabdingbare, aber zugleich ein 

„Kopfkino“ verursachende Schornstein. So bezeichnet ihn Heepke 

bereits 1905 als den „maßgebendsten und heikelsten Punkt“ einer 

jeden Anlage.4 Die Lösungsansätze sind bisweilen als kreativ zu be-

zeichnen. Gerne wurde versucht, ihn in einer Renaissance-Turmar-

chitektur zu verstecken oder auf eine andere Art zu ummanteln, da-

mit er dem Blick der Trauernden entzogen war. Diese Strategie ist 

noch heute spürbar, wobei die Sekundärerfahrungen rußge-

schwärzter Industriereviere oder des Holocausts, der nicht selten 

mit den schwarz rauchenden Schornsteinen von Auschwitz assozi-

iert wird, diesen Eindruck im 20. Jahrhundert medial massiv ver-

stärkt haben dürften. Abgasbelastung und Friedhöfe, die dem Trend 

der Zeit folgend als kleine Arkadien angelegt wurden, passten ein-

fach nicht zueinander.

Die Baustilfrage stellt sich für Neubauten von Krematorien 

nach dem Zweiten Weltkrieg freilich nicht mehr im Semper’schen 

Sinne. Von einem Bauboom auf diesem Feld kann man in der zwei-

ten Hälfte des 20. Jahrhunderts ohnehin kaum sprechen, obwohl  

in den 1950er und 60er Jahren der signifikante Anstieg von Ein-

äscherungen in Großbritannien und in den Niederlanden zum Neu- 

bzw. Um- und Erweiterungsbau dortiger Krematorien führte.5 Für 

Das Krematorium in Luxemburg-Hamm 
Architektur und Entstehung einer umstrittenen Bauaufgabe

Stefan Heinz

123

Abb. 1: Krematorium in Luxemburg-Hamm, Gesamtansicht des Baukörpers an der 
Westseite. Foto: © JPRemiche, 2018.



124

Luxemburg besonders relevant wurde der Ausbau des Lütticher 

Krematoriums zu einem vollintegralen (landschafts-)architektoni-

schen Ensemble mit Urnenhainen, Streuwiese und eigener „Urnen-

gruft“ als Gemeinschaftsgrab für Luxemburger „Kremationstouris-

ten“.6 Eine weit über Deutschlands Grenzen reichende Bedeutung 

erlangte das 1973 fertiggestellte Krematorium von Max Bächer und 

Hans Luz in Leinfelden-Echterdingen (Baden-Württemberg), da 

dort erstmals versucht wurde, die traditionelle Separierung von Ze-

remonie und Leichenverbrennung aufzulösen.7 Architektonisch ist 

das Ergebnis ein Zeitdokument des sogenannten Betonbrutalismus 

der 1970er Jahre. Ähnliche Ideen lagen dem annähernd zeitgleich 

von Rave & Rave gebauten Krematorium in Berlin-Ruhleben zu-

grunde, wenngleich sie dort „aus betriebstechnischen Gründen“ 

nicht realisiert werden konnten.8 Erst in den 1990er Jahren kam es 

europaweit im Zuge einer gewandelten Sichtweise auf die Feuerbe-

stattung zu mehreren architektonischen Innovationen. In Deutsch-

land schufen Axel Schultes und Charlotte Frank 1996-99 mit dem 

Berliner Krematorium am Baumschulenweg einen geradezu ikoni-

schen Betonbau, der nicht nur im Feuilleton und der Fachpresse 

hohes Lob erfuhr, sondern als Filmlocation und Touristenmagnet 

fest in der Populärkultur verankert ist.9 Wenige Jahre zuvor war in 

Luxemburg ein Krematorium errichtet worden, dessen Architektur 

seinem Berliner Pendant in nichts nachsteht, obwohl es bislang 

weniger Beachtung gefunden hat.

Perry Webers Entwurf

Die Vorgeschichte dieses Baus reicht wiederum bis in die Anfangs-

jahre der Feuerbestattung zurück, denn diese hat in Luxemburg 

ihre ganz eigene Vergangenheit. Dem Beschluss, die gesetzlichen 

Grundlagen des Bestattungswesens im Großherzogtum so zu no-

vellieren, dass der Bau einer landeseigenen Kremationsanlage über- 

haupt möglich wurde, war eine politisch-ideologische Debatte vor-

ausgegangen, die sich – mit unterschiedlicher Intensität – 60 Jahre 

hingezogen hatte. Treibende Kraft war die Flamma – der Luxembur-

ger Verein zur Förderung der Feuerbestattung. Bereits in der Zwi-

schenkriegszeit lagen Entwürfe für ein Krematorium vor; Grund-

stücke zum Bau waren ebenfalls vorhanden und die Stadtgemeinde 

Luxemburg und andere Gemeinden des Landes zeigten sich auch 

willens, den Bau zu realisieren, scheiterten aber an der von den 

Konservativen geführten Staatsregierung. Erst eine von einem libe-

ralen Premier geführte Koalition (Regierung Gaston Thorn 1974-79) 

brachte den Umschwung. Das anschließende Tauziehen um Träger-

schaft und Standort sollte dann noch 15 Jahre andauern.10 Vorbe-

dingung war, dass das Luxemburger Krematorium auf dem Ge-

meindegebiet nahe der Hauptstadt stehen sollte. Schließlich 

einigte man sich auf eine Wiese bei Hamm, einem Stadtteil im Os-

ten Luxemburgs. Bereits 1987 hatte die Stadt hier ein 5.600 m² gro-

ßes Areal (für 100 LUF pro m²) angekauft.11 Das Gelände war infra- 

Stefan Heinz

Abb. 2: Entwürfe Perry Webers für das Krematorium (Süd-, West-, Nordseite und Isometrie). Privatarchiv Perry Weber.



125

strukturell bestens angebunden, was einige Vor-, aber auch zahlrei-

che Nachteile mit sich brachte: Das anvisierte Baugrundstück lag 

als Schnittfläche mitten in einem Industrie- und Gewerbegebiet, 

zwischen einer Autobahn, einem vielbefahrenen Verteilerkreis, ei-

ner Bundesstraße, direkt neben einer Bahnlinie und weiteren nach-

rangigen Verkehrswegen in der Einflugschneise des Flughafens Lu-

xemburg-Findel. Darüber hinaus war der Baugrund aufgrund der 

Lage nicht nur unattraktiv, sondern wegen seiner Abschüssigkeit 

auch bautechnisch schwierig zu handhaben. Es galt, einen Höhen-

unterschied von acht Metern auszugleichen. Dass es trotz dieser 

Einschränkungen sowie des akustischen wie visuellen „Kreuzfeu-

ers“ gelang, eine kleine Oase der Ruhe und Einkehr zu schaffen, die 

auch höchsten architektonischen Ansprüchen gerecht werden soll-

te, ist dem Bauherren und der Kreativität des Luxemburger Archi-

tekten Perry Weber zu verdanken.12 Seine Lösung bestand darin, 

eine Abschirmung nach außen zu leisten und zugleich die Topogra-

fie für sich arbeiten zu lassen (Abb.2).

Vorausgegangen war ein 1991 ausgelobter Wettbewerb, an dem 

insgesamt sieben Büros teilnahmen. Den zweiten Platz belegte das 

bekannte Architekturbüro Hermann & Valentiny, während der drit-

te Preis an Romain Hoffmann & Carlo Schemel ging. Im Gegensatz 

zu Webers kubischem Entwurf arbeiten die beiden nachrangigen 

Vorschläge mit einem additiven System von unterschiedlichen 

Baukörpern.13 Besonders markant wird dies am Entwurf von 

Hermann & Valentiny, der eine Rotunde mit einer Pyramide und 

Annexbauten verbindet (Abb. 3). 

Der nachhaltige Eindruck der postmodernen Entwürfe von 

James Sterling in Stuttgart oder der Frankfurter Schirn-Galerie wird 

spürbar, wenngleich eine Zitation historischer Krematorien und 

Kenotaphe ebenfalls ansatzweise erkennbar bleibt. Der von Hoff-

mann & Schemel eingereichte Vorschlag ist zwar einheitlicher, 

setzt jedoch gleichermaßen auf den formalen Gegensatz von Ro-

tunde und längsrechteckigem Baukörper.

Perry Webers Entwurf hingegen kommt ohne diese Versatzstücke 

aus und vertraut ganz auf die Wirkung seiner geschlossenen Kon- 

struktion (Abb. 4). Sie unterscheidet sich nicht nur in der architek-

tonischen Grundform, sondern auch in der Konzeption signifikant 

von den anderen Wettbewerbsbeiträgen. Zwar sind die Grenzen 

zwischen funktionaler Architektur und würdevollem Denkmal bei 

dieser Bauaufgabe fließend, doch benötigt die Technisierung des 

Verbrennungsvorgangs im Gegenzug am Baukörper zwangsläufig 

eine ausgleichende Transparenz und Transzendenz. Weber, der 

noch heute einen gewissen Stolz hegt, diesen prominent besetzten 

Wettbewerb gewonnen zu haben, konnte nicht nur hinsichtlich 

seiner Architektur punkten. Neben einem überzeugenden  

Konzept durfte der Preis nicht zu hoch ausfallen. Die Hälfte der 

Baukosten wurde vom Staat übernommen. Davon entfiel ein nicht  

Das Krematorium in Luxemburg-Hamm 

Abb. 3: Krematorium Luxemburg-Hamm, Entwurf von Hermann & Valentiny (2. Preis). Axel Christmann, Archiv HVP Architects.



126

unerheblicher Teil auf die Anlagentechnik und die Filter, da stren-

gere Umweltauflagen das Projekt zwischenzeitlich (auf über 300 Mio. 

LUF) verteuert hatten. Darüber hinaus war es eine Grundbedin-

gung, dass die Wettbewerbsteilnehmer einen kooperierenden Bau-

träger als Partner einbringen sollten, d. h. dem Bauherren und Aus-

lober ein „Komplettangebot“ – also Entwurf und Bauausführung 

– vorstellten: Hermann & Valentiny hatten die Firma Soludec S.A. 

als Kooperationspartner, während die drittplatzierten Hoffmann & 

Schemel mit Socimmo S.A. zusammenarbeiten wollten. Perry We-

ber hatte das Büro Schroeder & Asscociés mit an Bord und arbeitete 

mit den Bauunternehmen Lux TP und J.-P. Becker S.A. zusammen. 

Als beratende Ingenieure standen ihm zudem Goblet Lavandier & 

Associés zur Seite.

Die Umsetzung des Bauvorhabens konnte in relativ kurzer Zeit 

gelingen.14 Der Wettbewerb fand Ende 1991 statt und die Preisverlei-

hung erfolgte zu Beginn des folgenden Jahres. Am 6. Januar 1992 

konnte das Modell, das als Sieger hervorgegangen war, im Beisein 

des Innenministers Jean Spautz und der Bürgermeisterin Lydie Pol-

fer erstmals offiziell der Öffentlichkeit präsentiert werden. Als an-

lässlich dieser Gelegenheit die Pläne im Januar 1992 eine Woche 

lang ausgestellt wurden, betonte Flamma-Präsident Jean Gremling 

nochmals, dass man sich für Webers Entwurf entschieden habe, 

weil er schlichtweg die „billigste und beste“ Lösung geliefert habe.15 

Der zunächst für Herbst 1992 prognostizierte Baubeginn verzögerte 

sich wetterbedingt, so dass die offizielle Grundsteinlegung durch 

Paul Beghin, den Präsidenten des Syndicat intercommunal ayant   

pour objet la construction, l’entretien et l’exploitation d’un créma-

toire (SICEC), Jean Gremling und Perry Weber erst im März 1993 er-

folgen konnte. Im September desselben Jahres war der Rohbau ab-

geschlossen. Die komplexen technischen Innenausbauten zogen 

sich noch mehrere Monate hin, so dass die Inbetriebnahme im Ok-

tober 1995 erfolgen konnte.

Quadrat und Dreieck als Basis eines modularen 
Systems

Auf den ersten Blick wirkt das Gebäude sowohl im Modell als auch 

in der Umsetzung wie ein großer, rötlicher, quadratischer Kubus in 

der Landschaft, doch wird dieser Eindruck dem komplexen Bau 

kaum gerecht. Die bestimmende Form im Grundriss ist in der Tat 

ein Quadrat, aus dem eine Ecke als trigonale Form ausgeschieden 

ist (Abb. 5). 

Diese – wie vom Baukörper abgetrennte – westliche Ecke bildet 

einen dreiseitigen, überdachten Pavillon (préau couvert), der an 

zwei Seiten auf verklinkerten Pfeilern ruht (Abb. 6). Die dritte Seite 

ist stützenlos und liegt vis-à-vis den großen Glasfenstern einer 

ebenfalls dreiseitigen Halle, die als sogenannter Zeremoniensaal 

dient. Durch die Auflösung der Wand und die Verwendung der sel-

ben Formen und Materialien betreibt dieser Raum ein konsequen-

tes Vexierspiel mit den Vorstellungen von innen und außen. Die 

durchgängige Glasfront gewährt zudem über den Pavillon hinaus 

den Blick auf den „Jardin du Souvenir“, in dem die Aschenstreuun-

gen stattfinden, freilich ohne dass der Betrachter irgendetwas von 

der verkehrsreichen Gewerbeumgebung mitbekommt.

Dieser Zeremoniensaal ist letztlich ein kapellenartiger Raum, 

der sich dennoch, trotz seiner würdevollen und geradezu sakralen 

Atmosphäre, ganz bewusst nicht als Kirchenraum verstanden wis-

sen will. Darüber, dass hier die eigentliche Zeremonie vonstatten- 

geht, erklärt sich seine Etymologie, die damit zugleich konfessionell 

Stefan Heinz

Abb. 4: Krematorium Luxemburg-Hamm, Entwurf von Perry Weber, Nordseite und Gebäudeschnitt. Privatarchiv Perry Weber.



127

und religiös wertneutral bleibt. Im Saal gibt es ein als „Katafalk“ be-

zeichnetes Podest, auf dem der Sarg stehen kann, der dann per Auf-

zug nach unten transportiert wird. Erfolgt die Zeremonie im An-

schluss an die Verbrennung, steht an gleicher Stelle die Urne. Hier 

blieb ein Element erster Krematoriumsentwürfe erhalten, die – wie 

bei einer traditionellen Erdbestattung – das Absenken des Sarges 

nachahmten, das aber in Luxemburg zumeist nicht mehr vor Augen 

der Trauergemeinde vollzogen wird.

Die dreieckige Form des Zeremoniensaals ist weder reiner 

Selbstzweck noch eine ästhetische Spielerei. Mag die Architektur-

Ikonologie darin auch gerne einen Verweis auf die im Christentum 

so stark konnotierte Zahl sehen,16 darf nicht vergessen werden, 

dass das Krematorium allen staatlich zugelassenen Religionen und 

selbstredend auch Atheisten bewusst offen gegenübersteht. Die 

konzeptionelle Idee hinter dem dreiseitigen Zeremoniensaal war 

ein ebenso pragmatischer wie genialer Schachzug: Er ist als adapti-

ves System gedacht, so dass der Raum gleichermaßen bei sehr we-

nigen wie auch bei sehr vielen anwesenden Angehörigen funktio-

niert. Je mehr Hinterbliebene dort sind, desto mehr Stuhlreihen 

kommen hinzu. So sollte verhindert werden, dass der Saal zu groß 

wirkt und der einzelne Trauernde sich „ganz verloren“ (so Weber) 

vorkommt. Auf der anderen Seite musste der Raum auch mit einer 

dreistelligen Personenzahl funktionieren. Geplant war daher, den 

Urnenkatafalk in einer Ecke aufzustellen, damit sich dort die Hin-

terbliebenen konzentrieren konnten, ohne dass eine denkbare Lee-

re des Saales aufgefallen wäre. 

Diese kreative Überlegung wurde bereits während des Bauens 

aufgegeben, als weitere kleinere Planänderungen vorgenommen  

wurden. Der Katafalk wurde stattdessen in die Mitte der Längsseite 

positioniert, was den unbestreitbaren Vorteil mit sich brachte,  

dass sich so für den Betrachter das Landschaftspanorama der da-

hinterliegenden Glasfront als würdiger Rahmen hinter das Aufbah-

rungspodest legt.

Der Zeremoniensaal erstreckt sich über zwei Etagen und nimmt 

ein Viertel des Grundrisses ein. Die restlichen Räume der Erdge-

schoss-Etage dienen vorrangig der Verwaltung (Büros, Archiv- und 

sonstige Lagerräume). Darüber hinaus gibt es zwei sehr großzügig 

gestaltete Warteräume, in denen Familienmitglieder und Freunde 

warten können, bevor sie in den Zeremonienraum geführt werden. 

Das Obergeschoss darüber bildet eine Art Dachterrasse, die jedoch 

nicht öffentlich zugänglich ist. Für diese Fläche war ursprünglich 

Das Krematorium in Luxemburg-Hamm 

Abb. 6: Krematorium Luxemburg-Hamm, préau couvert: Pavillon der Nordwestecke.
Foto: © JPRemiche, 2018.

Abb. 5: Krematorium Luxemburg-Hamm, Entwurf von Perry Weber, Grundrisse Erd- und Dachgeschoss. Privatarchiv Perry Weber.



128

ebenfalls eine Nutzung vorgesehen, zu der es jedoch aus unter-

schiedlichen Gründen nicht kam. In den Entwürfen ist hier ein Co-

lumbarium eingezeichnet, während zwischenzeitlich sogar über-

legt wurde, eine Kantine einzurichten. Es ist der einzige Punkt der 

Anlage, an dem die Schornsteine ansatzweise sichtbar sind, die an-

sonsten am Außenbau nicht in Erscheinung treten. An dem alther-

gebrachten Prinzip, diese möglichst unauffällig unterzubringen, 

hat sich somit seit 1905 nur wenig geändert. Ansonsten bleibt die 

Dachfläche weitgehend ungenutzt, obwohl ein vergleichsweise an-

spruchsvoller Zugang geblieben ist und die Fläche einen gewissen 

Reiz bietet. Die Betonbalken, die den Zeremoniensaal überspan-

nen, setzen hier ihre quadratische Reihung fort, sind allerdings of-

fen gehalten und bilden so eine Art Pergola (Abb. 7).

Ohnehin ist die bestimmende Determinante der formalen Gestal-

tung zweifellos das Quadrat. Es findet sich sowohl in der Makro- 

form des Gesamtkubus, als auch in kleinsten Details wie dem Fu-

gennetz des Bodens, den Aussparungen im Klinker und nicht zu-

letzt im Raster der zwölf mal zwölf Balkenreihen des Daches. Dass 

man dem Bau ein Variieren des Quadrat-Moduls als durchgehendes 

Konzept attestieren kann, gibt Perry Weber unumwunden zu. 

Stefan Heinz

Abb. 7: Krematorium Luxemburg-Hamm, offenes Dachgeschoss mit Betonbalken.
Foto: © JPRemiche, 2018.

Abb. 8: Krematorium Luxemburg-Hamm, Aschestreuwiese mit Zugang zum Bau. Foto: © JPRemiche, 2018.



129

Obwohl er sich in seiner Selbstwahrnehmung als Architekt weder 

einer bestimmten Schule zugehörig fühlt, noch einem bestimmten 

Stil zugerechnet werden will (wenn überhaupt, dann ordnet er sei-

ne Bauten zwischen „zeitlos“ und „modern“ ein), sind vergleichba-

re Lösungen in den späten 1980er und frühen 1990er Jahren durch-

aus verbreitet gewesen. Eine erste Assoziation sind die Bauten von 

Oswald Martin Ungers, der dieses Modularisierungsschema in di-

versen Bauaufgaben – bemerkenswerterweise jedoch nicht im Kre-

matorium-Bau – durchdekliniert.17 Der Kubus oberhalb der Trierer 

Viehmarktthermen oder das Kölner Wallraf-Richartz-Museum sind 

geografisch naheliegende Vergleichsbeispiele. Der von ihm neu ge-

staltete Eingangsbereich der Trierer Kaiserthermen zeigt zudem 

eine ähnliche Ästhetik.18 Vor diesem Hintergrund überrascht es we-

nig, dass Weber die Architekturen des 2007 verstorbenen Ungers 

noch heute zu schätzen weiß.

Am Außenbau lassen sich diese Bezüge erweitern, betrachtet 

man die vier Seiten des Kubus, die zwar eine einheitliche Struktur 

zeigen, aber jeweils eigenständige Fassadenlösungen entwickeln. 

Es ist bemerkenswert, dass der Haupteingang des Baus nicht an der 

südwestlichen Seite liegt, über den heute zumeist der Zugang er-

folgt. Als der Wettbewerb ausgelobt wurde, beinhaltete die Aus-

schreibung auch die Anlage einer Aschestreuwiese. Sie wurde vor 

einigen Jahren (2011) umgestaltet, da sie vergrößert werden musste. 

Erhalten blieb ein Fließwasserelement, ein kurzer Bachlauf, der ei-

nerseits die Wiesenfläche von der Besucherseite trennt, anderer-

seits wird damit der kleine Teich mit seiner Insel gespeist. Bei die-

ser Gelegenheit wurde entlang der Aschestreuwiese ein alternativer 

Zugang geschaffen, obwohl der Besucher sich immer schon von 

dieser Richtung her dem Gebäude annäherte (Abb. 8). 

An dieser Südwestseite bildet der Kubus daher zwar eine Fassa-

de aus, präsentiert aber nicht den Haupteingang. Das Erschei-

nungsbild der Seite ist geprägt vom Gegensatz der offenen Stützen-

architektur des Pavillons und der Flächigkeit des Hauptbaus. Ein 

ähnliches Wechselspiel zeigt die Nordostseite, wo an der Fuge zwi-

schen beiden Teilen eine kleine Terrasse liegt, die vom Pavillon aus 

zugänglich ist.

Der Haupteingang liegt auf der gegenüberliegenden Südostseite 

des Gebäudes (Abb. 9). Einige der Grundprinzipien des Innenraums 

setzen sich hier fort und einzelne Motive werden aufgegriffen. Die 

zurückgesetzten, quadratischen Aussparungen, die bereits die 

Wand im Zeremonienraum zierten, gliedern hier das fensterlose 

Obergeschoss. Im Erdgeschoss sitzen sparsam eingesetzte Fenster, 

unter denen die Wand schachtartig zurückspringt. Das große Ein-

gangsportal wird durch breite Laibungsschrägen gebildet, die – ob-

wohl es der Architekt vermeiden will, den Eindruck eines Kirchen-

raums zu erwecken – nicht ganz ohne Pathos bleiben. Mittig über 

dem Portal springt die Fassade in einem schmalen Vertikalstreifen 

leicht zurück und liefert so ein zusätzliches Gliederungsmotiv, das 

minimalistisch, aber ausgesprochen wirkungsvoll ist. 

Seitlich des Eingangs fällt das Gelände steil ab, was der Besu-

cher kaum bemerkt, da Weber die Fensterreihen horizontal fort-

setzt, aber die Wandrücksprünge darunter verlängert. Die Reihung 

dient als Überleitung zur nordöstlichen Fassade, welche eigentlich 

die Rückseite des Gebäudes darstellt. Dort wird die Gliederung fort-

geführt: Die quadratischen Aussparungen des Obergeschosses lau-

fen ebenso durch wie die Fensterreihen mit den darunterliegenden 

Wandrücksprüngen. Sie müssen verlängert werden, da die Fassade 

sich an dieser Seite über vier Etagen erstreckt. Im zweiten Unterge-

schoss befindet sich so ebenerdig ein zweiter Eingang, dessen brei-

tes Portal den Vertikalstreifen der Eingangstür aufgreift und konse-

quent über die Fassade ausdehnt. Jene zweite Öffnung ist als tech- 

nischer Eingang gedacht, der als Zufahrt für die Leichenwagen 

dient.

Die Materialästhetik von Hamm im europäischen 
Vergleich

Im Ganzen wirkt diese Seite – gäbe es die Vegetation nicht, wäre sie 

von den diversen Straßen der Umgebung sichtbar – ausgesprochen 

massiv. Es hat den Anschein, als hätte Weber hier eine mehrstöcki-

ge Front aufgebaut, um die Innenräume gegen den Lärm der Umge-

bung abzuschotten. Dominiert wird die Fassade, wie auch an den 

anderen drei Seiten, von der flächigen Wirkung des rötlich-brau-

nen Klinkers.

Hinsichtlich des Materials wurden zwar keine strikten Vorga-

ben gemacht, doch favorisierte man seitens der Jury und der SICEC 

eigentlich Granit oder Marmor. Weber entschied sich jedoch ganz 

bewusst für Klinker. Dieser gebrannte Ziegel ist bei modernen Kre-

matorien ein nicht selten verwendeter Baustoff. Seit Fritz Schuma-

cher, der sich ohnehin für die Renaissance des traditionellen Back-

steins in der Architektur einsetzte, das Ohlsdorfer Krematorium in 

Hamburg 1932 in diesem Material errichtet hatte, wird es im 20. 

und sogar im 21. Jahrhundert zu dem bevorzugten Werkstoff für die 

Das Krematorium in Luxemburg-Hamm 

Abb. 9: Krematorium Luxemburg-Hamm, Haupteingang an der Südseite.
Foto: © JPRemiche, 2018.



130

Stefan Heinz

einem großen Bogen erreicht. Mit dem Einfahrtstor im zweiten Un-

tergeschoss beginnt zugleich eine kontinuierliche Rücknahme in 

der architektonischen Repräsentation. In der Garage sind die Wän-

de noch mit Backsteinen verkleidet, doch deuten die Decke und die 

Türen bereits an, dass hier der technische Bereich beginnt. Diese 

Räume wiederum sind gänzlich in Sichtbeton gehalten.

Technischer Fortschritt, hygienische Maßgaben und neues Um-

weltbewusstsein haben die historische Raumnutzungskubatur der 

Krematorien verschoben: Nahmen die ersten Ofenanlagen als tech-

nische Seite einen relativ kleinen Raum ein, so ist heute eine im-

mer größer gewordene „Hintergrundarchitektur“ notwendig ge-

worden, um die Brennöfen, komplexen Filteranlagen, Manipu- 

lationsräume – vor allem für die ‚Zwischenlagerung‘ der Särge – 

und sonstigen Einrichtungen architektonisch zu umschließen. So 

ist dem Luxemburger Krematorium auch eine Rolle bei Seuchenfäl-

len und Epidemien zugedacht. Eine nachhaltige Nutzung setzt 

auch eine flexible Raum(innen)nutzungs- und Ausbaumöglichkeit 

voraus, etwa beim Austausch der Öfen – wie es zurzeit in Hamm bei 

der Nachrüstung der Fall ist. Hier liegt also eine komplexe Bauauf-

gabe vor, die zugleich ein jahrzehntelanges Politikum darstellt.25

Perry Weber war vor dem Gebäude in Hamm kein ausgewiese-

ner Experte auf dem Feld der Krematorien. Wie er selbst zugibt, sei 

er erst mit der Ausschreibung des Wettbewerbes auf die gesell-

schaftliche Debatte und die Kontroversen darum aufmerksam ge-

worden. Seine persönliche Stellung zur grundsätzlichen Frage nach 

der Bestattung war wertneutral bis indifferent. Hatte es im Vorfeld 

erhebliche Diskussionen über die religiösen Aspekte der Feuerbe-

stattung in Luxemburg gegeben, so verliefen die Planungs- und 

Umsetzungsphasen ohne Widerstände. Im Zuge der Vorbereitung 

fanden für die Architekten von der SICEC organisierte Exkursionen 

(im Übrigen mit allen beteiligten Kräften) statt. Es ist bemerkens-

wert, dass dazu nicht die großen, sondern die kleinen Beispiele im 

nahen Ausland besucht wurden, darunter unter anderem die Anla-

ge im belgischen Mons, deren Erscheinungsbild (ein breit gelager-

ter Betonbau) indes deutlich vom Weber'schen Entwurf und dessen 

Umsetzung abweicht.

Ein postmodernes Gesamtkunstwerk

Auf seine Schöpfung blickt der Luxemburger Architekt mit Wohl-

wollen zurück, nicht nur hinsichtlich des Ergebnisses. In der Retro-

spektive betont er vorrangig die große künstlerische Freiheit, die 

ihm bei dem Bauvorhaben während des gesamten Prozesses hin-

durch gewährt wurde: „Es war das einzige Projekt, bei dem ich je 

machen konnte, was ich wollte“, wie er herausstellt. Auch nachdem 

die Pläne genehmigt worden waren, gab es keine Interventionsver-

suche von außen. Diese schöpferische Freiheit bezog sich im 

Bauaufgabe. Klinker und Ziegelsteine, die unter hohen Tempe- 

raturen gebrannt wurden, zählen seit Schumacher zu den spre-

chenden Materialien, die „symbolisch auf Feuer verweisen“.19

Dem Luxemburger Krematorium nicht nur wegen dieser Mate-

rialwahl recht ähnlich ist beispielsweise das 2001-2002 von den dä-

nischen Architekten Friis & Moltke errichtete Krematorium von 

Bispebjerg bei Kopenhagen, das seinerseits in Skandinavien eine 

gewisse Nachfolge initiierte.20 Neben der Ziegelbauweise sind wei-

tere Details nicht unähnlich: Das kubische rote Erscheinungsbild 

und die vertikal einschneidenden Fensterbänder zeigen signifikan-

te Übereinstimmungen, und wenn der dänische Architektenver-

band (DAC) das mit mehreren Preisen bedachte Werk als „Zeremo-

nie in Ziegelform“ („højtidelighed i murstensform“) bezeichnet,21 

könnte man dieselbe Formulierung für den Bau in Hamm an- 

wenden. Paolo Zermanis „Tempio di Cremazione“ in Parma von 

2010 spiegelt ähnliche Ideen wider, übersteigert sie indes ins 

Monumentale.22

Freilich ergeben sich hierzu immer auch andere Möglichkeiten. 

Das 2001 von Bieling & Bieling errichtete Krematorium auf dem 

Kasseler Hauptfriedhof ist z. B. ein klassischer Betonbau, der von 

einer transluzenten Glashülle ummantelt wird. Bei Betrieb leuch-

ten nachts einzelne Öffnungen durch diese Hülle, was dem gleich-

zeitigen Transformationsprozess von Materie zu Transzendenz 

Ausdruck verleihen soll.23 In der Makroform als Kubus ist es dem 

Luxemburger Bau nicht einmal unähnlich, ist jedoch im Inneren 

gänzlich anders aufgebaut, nicht zuletzt, da es in ein Ensemble his-

torischer Bauten des Friedhofs eingruppiert werden musste. Der 

Bau in Hamm ist hingegen ein Solitär, der entsprechend selbstbe-

wusst nach außen tritt.

Im persönlichen Gespräch betont Perry Weber die Komplexität 

der Bauaufgabe, besonders hinsichtlich der Logistik der Räumlich-

keiten, die im Falle eines parallelen Bespielens der Räume eine 

nicht unerhebliche Herausforderung war. Die Raumgestaltung soll-

te zugleich das Zeremonielle lenken. Ein weiterer Schwerpunkt der 

Aufgabe lag darin, dass sich die Bereiche von Technik und Publi-

kum keineswegs überschneiden sollten. Darauf angesprochen, 

dass die endgültige Lösung so harmonisch funktioniert, antwortet 

Weber: „Jetzt sieht es einfach aus, war es aber nicht.“

Die funktionale Trennung beider Teile, die eigentlich über Jahre 

hinweg die Bauaufgabe determiniert hat, wird in Luxemburg gera-

dezu verschleiert (Abb. 4). Ähnlich wie beim Berliner Krematorium 

von Schultes und Frank passt auch hier die griffige Formel: „Unten 

Technik, oben Trauer.“24 Die anfangs als ungünstig eingeschätzten 

topografischen Gegebenheiten in Luxemburg ermöglichten es  

Weber zudem, den Technik-Bereich nicht über eine reizlose Tiefga-

ragenzufahrt zu erschließen, was einigen der späteren Krematorien 

immer wieder zum Nachteil gereicht. Stattdessen erfolgt die Zu-

fahrt über eine etwas abseitige Straße, die die Gebäuderückseite in 



131

Das Krematorium in Luxemburg-Hamm 

nicht mehr in den Händen von Perry Weber lag, sondern unabhän-

gig von der SICEC beauftragt worden war. Es spricht für den Archi-

tekten, dass er das Ergebnis – obwohl man ihn nicht berücksichtigt 

hatte – als „schön“ und „sehr gelungen“ bezeichnet. Anders als We-

ber haben Schultes und Frank bei ihrem Berliner Krematorium 

nachträgliche Eingriffe untersagt, was insbesondere bei nicht vor-

gesehenen Ausstattungsvarianten (im Rahmen der zunehmenden 

Individualisierung der Zeremonie) gewisse Probleme mit sich 

bringt.27

Man darf mit einiger Berechtigung davon ausgehen, dass das 

Krematorium in Luxemburg-Hamm auf lange Zeit seiner Bauaufga-

be gerecht wird – und auch architektonisch Bestand haben wird.

Übrigen nicht nur auf die Architektur, denn Weber hatte die Mög-

lichkeit, alle Aspekte des Baus zu betreuen, so dass er sogar das bis 

heute gültige Logo des Krematoriums entwarf – im Übrigen ohne 

eigens diesbezüglich angefragt worden zu sein. Darüber hinaus 

hatte er auch bei der Auswahl der Möblierung völlig freie Hand. Die 

zu ergänzenden Teile passte er mit großem Gespür für Details an 

und schuf geradezu ein „Corporate Design“. Beispielsweise ließ er 

Schalenständer und Rednerpult im Zeremoniensaal an die Bestuh-

lung anpassen, indem er ein retardierendes Gestaltungsdetail – 

eine Mäander-Abtreppung zwischen Rückenlehne und Sitzfläche – 

wiederaufgriff und adaptierte (Abb. 10). 

Mit der stilisierten Treppe greift er darüber hinaus ein in der Se-

pulkralsymbolik durchaus geläufiges Bild auf.26 Die gestalterische 

Homogenität, die in diesen Details greifbar wird, prägt das harmo-

nische Gesamtbild des Baus. Es handelt sich letztlich um eine mo-

derne Variante der barocken Idee des Gesamtkunstwerks. Sogar die 

Gestaltung der Aschestreuwiese und des angrenzenden Hains passt 

sich dem Bau an, wenngleich ein gewisser Kontrast zwischen der 

strengen Geometrie des Gebäudes und den geschwungenen, flie-

ßenden Linien der Streuwiese nicht von der Hand zu weisen ist. 

Diese Diskrepanz mag auch darin begründet sein, dass die ergän-

zende landschaftsplanerische und gartenkünstlerische Gestaltung 

Abb. 10: Krematorium Luxemburg-Hamm, Innenraum mit Katafalk und Schale. Foto: © JPRemiche, 2018.



132

1	 Grundlegend bleibt Norbert Fischer, Vom Gottesacker zum Krematorium. Eine 
Sozialgeschichte der Friedhöfe in Deutschland seit dem 18. Jahrhundert. Wien und 
Köln : Böhlau Verlag, 1996 ; vgl. ergänzend u. a. Henning Winter, Die Architektur der 
Krematorien im Deutschen Reich 1878-1918 (Kasseler Studien zur Sepulkralkultur 10). 
Dettelbach : Röll, 2001 ; Anna-Livia Pfeiffer, Das Ewige im Flüchtigen. Eine Bau-  
und Zivilisationsgeschichte der Feuerbestattung in der Moderne. Würzburg :  
Königshausen & Neumann, 2015.

2	 Norbert Fischer, Zwischen Trauer und Technik. Feuerbestattung, Krematorium, 
Flamarium. Eine Kulturgeschichte. Berlin : Nora, 2002, S. 36.

3	 Silke Walther, „In welchem Style sollen wir bauen?“ Studien zu den Schriften 
und Bauten des Architekten Heinrich Hübsch. Diss. phil. Stuttgart 2004, S. 78-84. 
URL : http://dx.doi.org/10.18419/opus-5236 (Letzter Zugriff : 27.10.2017).

4	 Wilhelm Heepke, Die modernen Vernichtungsanlagen organischer Abfall- 
stoffe, Bd. 1 : Die Leichenverbrennungsanstalten (die Krematorien). Halle a. d. 
Saale : Carl Marhold, 1905, S. 67.

5	 Mirjam Klaassens und Peter Groote, Designing a place for goodbye : The 
architecture of crematoria in the Netherlands, in : Emotion, identity and death : 
Mortality across disciplines, hg. von Douglas J. Davies und Chang-Won Park. Lon-
don : Routledge, 2012, S. 145-159 ; vgl. Hilary J. Grainger, Death redesigned : British 
crematoria, history, architecture and landscape. Reading : Spire Books, 2005.

6	 Thomas Kolnberger, Von Flamma zum Flamarium. Zur Geschichte der Feuerbe-
stattung im Großherzogtum Luxemburg, 1900-2015, in : Hémecht – Revue d’Histoire 
luxembourgeoise/Zeitschrift für Luxemburger Geschichte 69/2 (2017), S. 205-232.

7	 Tanja Jankowiak, Architektur und Tod. Zum Umgang mit Sterben, Tod und 
Trauer. Eine Kulturgeschichte. München : Wilhelm Fink, 2010, S. 365-366.

8	 So die Architekten Jan und Rolf Rave in einem Interview in : Bauwelt 42 (1975), 
S. 1157 (Sonderdruck). Die Pläne stammen aus den frühen 1960er Jahren.

9	 Vgl. Ullrich Schwarz (Hg.), NDA. Neue Deutsche Architektur. Eine reflexive 
Moderne : 25 Bauten (Ausstellungskatalog). Stuttgart : Initiative Architektur und 
Baukultur, 2002, S. 174-181 ; Norbert Fischer, Schauplatz Krematorium – Zur Aktu-
alität und Geschichte des verborgenen Todes, in : Performanzen des Todes – Neue 
Bestattungskultur und kirchliche Wahrnehmung, hg. von Thomas Klie. Stuttgart : 
Kohlhammer, 2008, S. 41-56, hier S. 43-44.

10	 Kolnberger, Flamma.

11	 Vgl. d’Lëtzebuerger Land (8.3.1987), S. 2.

12	 Grundlage ist ein Interview mit Perry Weber, das der Autor am 6. September 
2016 führte.

13	 Abbildungen beider Wettbewerbsmodelle (Maquette) finden sich in : Revue. 
De Magazin fir Lëtzebuerg (15.5.1992), S. 28-29 ; der Beitrag von Hermann & 
Valentiny erwähnt im Werkverzeichnis von Liesbeth Waechter-Böhm, Hermann & 
Valentiny and Partners. Basel : Birkhäuser, 2001, S. 232.

14	 Die folgenden Daten entstammen einem Pressespiegel der Jahre 1992-1995 
im Privatarchiv von Perry Weber. Auf Einzelnachweise wird daher im Folgenden 
verzichtet.

15	 Zitiert nach Tageblatt (6.1.1992) (Privatarchiv Perry Weber).

16	 Vgl. u. a. Paul von Naredi-Rainer, Architektur und Harmonie. Zahl, Maß und 
Proportion in der abendländischen Baukunst. Köln : DuMont, 1982, S. 42 ; Gerhard 
Richwien, „Heilige Zahl“ und „Göttliche Ordnung“. Gedanken zu Zahlen und 
Ordnungssystemen in angewandter Darstellung und Baukunst, in : Von Schinkel bis 
van de Velde : architektur- und kunstgeschichtliche Beiträge vom Klassizismus bis 
zum Jugendstil. Festschrift für Dieter Dolgner zum 65. Geburtstag, hg. von Angela 
Dolgner, Leonhard Helten und Gotthard Voß. [Dößel] : Janos Stekovic, 2005,  
S. 289-304, hier S. 295-298.

17	 Ungers Faible für das Quadrat ist hinlänglich diskutiert worden, vgl. u. a.  
Sandra Schramke, Das autonome Quadrat. Zum Gebrauch von Millimeterpapier in 
der Architektur Oswald Mathias Ungers, in : Bildwelten des Wissens. Kunsthistori-
sches Jahrbuch für Bildkritik 11 (2015), S. 44-52.

18	 Zu den Trierer Bauten, vgl. Architekturführer Trier, hg. von Jens Fachbach u. a. 
Petersberg : Michael Imhof, 2015, S. 74-75, Nr. 37 (Jan Werquet), S. 79-80, Nr. 41 
(Dorothea Hübner).

19	 So die allgemeine Einschätzung. Vgl. Fritz Schumacher. Reformkultur und 
Moderne, hg. von Hartmut Frank (Ausstellungskatalog). Stuttgart, 1994, S. 288.

20	 Dazu zählen beispielsweise Henning Larsens Krematorium im dänischen 
Ringsted (vgl. Thomas Bo Jensen : Changierende Grautöne von Weiß bis Schwarz, 
in : Petersen 29 (2013), S. 6-7) oder Johan Celsings Bau in Skogskyrkogården, 
südlich von Stockholm (vgl. Alexander de Cuveland, Stein im Wald, in : Baumeister 
111/11 (2014), S. 62-71).

21	 Dansk Arkitektur Center. URL : http://www.dac.dk/da/dac-life/copenhagen-x-
galleri/cases/bispebjerg-krematorium/ (Letzter Zugriff : 20.2.2017).

22	 Vgl. Stephan Becker : Neue Friedhofsarchitektur jenseits der Religionen, in : 
Baunetzwoche 409 (21.5.2015), S. 8-22, hier S. 19-20 ; Ulrich Brinkmann, Tempel 
des Abschieds, in : Bauwelt 13 (2015), S. 16-21.

23	 Vgl. Dagmar Kuhle, Krematorium mit blauer Wand. Gedanken anlässlich des 
neuen Krematoriums in Kassel, in : Kunst und Kirche 1 (2005), S. 10-13  ; Fischer, 
Schauplatz Krematorium, S. 44-45.

24	 So der Titel des Beitrages von Wolfgang J. Stock, Unten Technik, oben Trauer. 
Das Krematorium in Berlin-Treptow von Axel Schultes und Charlotte Frank, in : Werk, 
Bauen + Wohnen 87/10 (2000), S. 50-54.

25	 Kolnberger, Flamma, S. 216-228.

26	 Das bekannteste Beispiel ist wohl das Straßburger Grabdenkmal für Moritz 
von Sachsen. Vgl. Wiebke Windorf, Jean-Baptiste Pigalles Grabmal des Maréchal de 
Saxe (1753-1777). Manifestation einer irdischen Unsterblichkeit, in : Wahrheit und 
Wahrhaftigkeit in der Kunst von der Neuzeit bis heute, hg. von Stefanie Muhr und 
Wiebke Windorf. Berlin : Reimer, 2010, S. 25-43.

27	 Vgl. Jankowiak, Architektur und Tod, S. 391-392. 

Stefan Heinz



133

Concevoir un cimetière au XXe siècle : un défi

« Mer de dalles en granite »1  , « Wald von marmornem Kitsch »2  , 

« Geschmacksverwirrungen »3 , « Protz a falschen Houfert »4… Depuis  

les années 1970, des voix s’élèvent pour dénoncer l’esthétique des 

cimetières du Grand-Duché. Les monuments modernes, somp-

tueux mais standardisés, sont opposés aux modestes croix en 

pierre naturelle telles qu’on en trouve autour des vieilles églises ;  

la «  géométrie impitoyable  »5 des nécropoles se voit confrontée  

aux pelouses des cimetières irlandais ou scandinaves. Souvent, la 

prétendue indigence esthétique est attribuée à l’évolution des men-

talités et des rites. En 1970, Roger Krieps associe ainsi la froideur 

glaçante du marbre à la maîtrise de soi dont feraient preuve les  

familles endeuillées lors des enterrements6. Même l’art funéraire 

résolument novateur, en rupture avec les monuments historicistes 

ou kitsch, atteste aux yeux de certains notre incapacité à créer des 

cimetières adaptés à la sensibilité de ceux qui s’y recueillent. Les 

critiques visant l’art funéraire moderne rejoignent en ce sens celles 

adressées à « l’art sacré » des années 1950-1960, en France notam-

ment7, et celles suscitées par les cimetières dans les pays voisins à 

la même époque8 :

« [...] Auch der Friedhof ist dem Scherbengericht anheimge-

fallen. Die Ästhetik ist tot. Wir haben ihr den Lebensfaden abgesch-

nitten. Es gibt keine Unterschiede. Es gibt nur noch die Unifor-

mität. Es gibt nur die marmorne Kälte der Platten. Es gibt die Urnen 

mit der Totenasche. Wir sehen Ideen, Stile und Techniken, die für 

das Volk stets weniger bedeuten. Christus und die Heiligen als 

gichtkranke Troglodyten darzustellen ist noch nicht Kunst. Ein 

Zeichen des Verfalls? Wer weiß ? »9

De fait, et indépendamment de tout jugement esthétique, les cime-

tières reflètent un rapport à la mort qui n’a cessé d’évoluer au fil du 

temps et que les historiens, sociologues et anthropologues étu-

dient depuis le milieu du XXe siècle10. On sait ainsi que les croix po- 

sées sur des tombes individuelles étaient inconnues des chrétiens 

du Moyen Âge, pour qui la résurrection concernait la communauté 

dans son ensemble et qui veillaient avant tout à ce que leurs morts 

soient enterrés autour de l’église. Le déplacement des cimetières à 

l’extérieur des villes au tournant des XVIIIe et XIXe siècles s’explique 

à la fois par des préoccupations d’ordre hygiénique et par le besoin 

d’« occulter »11 la mort, de l’éloigner du monde des vivants. Devenus 

pour l’essentiel des lieux neutres à l’égard de la confession ou du 

moins gérés par les communes et non plus par l’Église12, les ci- 

metières ont vu apparaître au fil du temps de nouveaux bâtiments 

et espaces attestant l’évolution des mœurs : les crématoires et co-

lumbariums, très récents au Luxembourg13, les dépositoires mor-

tuaires et morgues, apparus à la fin du XIXe siècle au Grand-Duché, 

mais peu répandus pendant longtemps14, ainsi que les salles de  

recueillement et autres espaces couverts de cérémonies, qui se 

multiplient depuis les années 1980 dans les cimetières luxembour-

geois15. Nécessaires en raison de la disparition quasi totale des  

veillées funèbres organisées au domicile du défunt et du nombre 

croissant des cérémonies civiles16, favorisés par la personnalisation 

des rites catholiques depuis le Concile Vatican II17 et (sans doute) 

par la tendance à descendre le cercueil dans la tombe en l’absence 

des proches, ces édifices et espaces représentent un défi pour les ar- 

chitectes et artistes. Comment décorer ces lieux ouverts aux agnos-

tiques, aux athées et aux membres de toutes les communautés reli-

gieuses  ? Quels symboles employer en l’absence de toute repré- 

sentation partagée de la mort, de tout espoir collectif concernant 

une possible survie de l’âme ? 

Les pages qui suivent exposent la manière dont le peintre luxem-

bourgeois Théo Kerg (1909-1993) a répondu à ces exigences, à une 

époque où l’art funéraire et l’art sacré étaient en pleine mutation, 

mais où les pratiques funéraires étaient encore plus homogènes qu’à 

l’heure actuelle18. Les « murs de lumière » qu’il a réalisés aux cime-

tières de Mannheim (RFA, 1964-1965) et de Gonderange (Luxem-

bourg, fin des années 1970) invitent aussi à un regard sur l’ensemble 

de son œuvre, où le thème de la mort, l’hommage à des personnalités 

défuntes ainsi que l’art funéraire en tant que tel occupent une place 

plus importante qu’on ne pourrait le penser au premier abord19.

« Murs de lumière »
Théo Kerg et l’art funéraire 

Myriam Sunnen



134

Décliner le Requiem en dalles bleues :  
la « Trauerhalle »20 de Mannheim

En 1959, la ville de Mannheim décide de pourvoir son cimetière 

central d’un nouvel espace destiné aux cérémonies funéraires et à 

la conservation des corps avant les obsèques, à l’emplacement d’un 

dépositoire mortuaire (« Leichenhalle ») de style néo-gothique. Le 

premier prix du concours n’est pas décerné, mais deux bureaux 

d’architectes (Wilhelm et Karl Schmucker d’une part, Hans Scherr-

mann d’autre part) obtiennent le contrat et s’associent pour ce  

projet21. Théo Kerg, qui travaille essentiellement en Allemagne pen-

dant cette période, tout en gardant son atelier parisien, est appelé à 

décorer la façade de l’espace dédié aux cérémonies (toutes confes- 

sions confondues) : un cube de 400 m2 reposant sur six piliers, dont 

la construction débute le 30 août 196422.  

Si le nom du peintre luxembourgeois est retenu pour ce grand 

projet, c’est en partie parce que dans la région de Mannheim, il 

commence à être associé à l’art sacré, à une époque où la construc-

tion d’églises modernes connaît un nouvel essor23. En 1960-1962, il 

avait ainsi conçu les portes, le tabernacle, le grand crucifix, les vi-

traux et le chemin de croix de l’église circulaire Saint-André de Nec-

karhausen, construite par Richard Jörg, l’architecte en chef de la 

ville de Mannheim, et Herbert Zinser. Réalisé à partir de structures 

en verre, le chemin de croix abstrait attira tout particulièrement 

l’attention des spécialistes, dont certains rapprochent Kerg de  

Fernand Léger et d’Henri Matisse24. 

Le travail réalisé à Neckarhausen lui valut d’autres commandes 

dans le domaine de l’art sacré, notamment à Ludwigshafen (taber-

nacle) et à Wiesloch (chemin de croix et vitraux). La « Trauerhalle » 

de Mannheim s’inscrit dans cette même série, même si elle ne re-

lève pas de l’art sacré à proprement parler.

Pour en réaliser la façade, Kerg choisit des éléments préfabri-

qués en ciment blanc et en gravier de marbre de Carrare, ainsi que 

des dalles de verre de Baccarat – des éléments déjà employés en 

Myriam Sunnen

Ill. 1 : Chapelle du cimetière de Gonderange (Luxembourg). Architecte : Carlo Kerg. 
Vitrail : Théo Kerg. Photo : © JPRemiche, 2018.

Ill. 2 : Chemin de croix de l’église Saint-André à Neckarhausen, près de Mannheim. 
Conception : Théo Kerg. XIVe station : « Jesus wird ins Grab gelegt » (la mise au 
tombeau). Le disque rouge, symbole d’éternité, représente le Christ sur toutes les 
stations. Ici, les lignes de fissure renvoient à la mort ; on y reconnaît toutefois aussi 
le Chrisme (les deux premières lettres du mot grec désignant le Christ). La couleur 
verte symbolise l’espoir de la résurrection. Photo : © Dorothea Burkhardt.

Ill 3 : « Trauerhalle » du cimetière central de Mannheim (1964-1967). Architectes :  
Wilhelm et Karl Schmucker, Hans Scherrmann. Conception artistique de la façade : 
Théo Kerg. Photo : © Dorothea Burkhardt.



135

1963-1964, lors de la restauration d’une petite chapelle privée à  

Dormitz (Tyrol), ainsi qu’en avril 1964 dans une pharmacie à 

Remscheid. Le « mur de lumière » exposé au Louvre dans le cadre 

du bicentenaire de la cristallerie de Baccarat (1964) est aussi réalisé 

en béton et en verre25. Se situant à mi-chemin entre la sculpture et 

l’architecture, ces œuvres entretiennent des liens évidents avec le 

style pictural auquel Kerg a donné naissance à la fin des années 

1950 : le « tactilisme », un terme qui désigne l’« animation de la ma-

tière »26. Il se manifeste d’abord à travers des tableaux auxquels sont 

intégrés des éléments extra-picturaux tels que le sable, le carton et le 

polyester, et qui semblent prolonger le mur auquel ils sont accro-

chés. Les effets de lumière sont ensuite transposés à des sculptures et 

à des œuvres composées de plusieurs panneaux superposés. Desti-

née à modifier « le climat, la lecture, la vie, la vitalité », la « Trauer-

halle » de Mannheim constitue, d’après Kerg, l’aboutissement de ce 

style tactiliste27. 

Théo Kerg réalise une première maquette de la façade principale 

dans l’atelier de son fils Carlo, architecte à Karlsruhe. D’après des 

photos conservées aux Archives Théo Kerg, une deuxième ma-

quette est réalisée plus tard ; elle sera exposée sur le chantier. Pour 

choisir la taille des éléments en béton, Kerg s’appuie dans un pre-

mier temps sur le Requiem de Mozart en attribuant à chaque élé-

ment une valeur rythmique. Les surfaces planes représentent les 

silences. Une fois le chantier commencé, il dirige les travaux en  

improvisant, sans complètement oublier la maquette. Les lignes 

horizontales et verticales qui en résultent imitent, d’après l’artiste, 

un mouvement respiratoire ou un geste de bénédiction quasiment 

ininterrompu, même les angles étant traités à la manière de sculp-

tures28. Alors même que le commanditaire est la ville de Mannheim,  

l’intérieur de la « Trauerhalle » n’est pas sans évoquer une église. 

Décorée d’une croix et équipée d’un orgue, la salle est dominée par 

la couleur bleue du verre (Ill. 4), que l’artiste associe à la spiritua- 

lité29 mais qu’il emploie également dans des œuvres relevant de 

l’art profane, comme l’Hommage à Martin Luther King. Les dalles 

rouges forment une ellipse renvoyant à l’éternité30. D’après Kerg, 

cette «  atmosphère de lumière colorée  » sacralise l’espace et pro-

digue une forme de réconfort aux familles endeuillées, quelle que 

soit leur appartenance confessionnelle31. Dans un de ses catalogues 

d’exposition, il qualifie même le « climat » de sa « sculpture habi-

table » de « serein, presque euphorique »32 – des termes que, d’habi-

tude, on n’associe pas à l’art funéraire. Les travaux de construction 

sont achevés en 1967. 

La salle polyculte, qui n’est guère associée à des cérémonies ci-

viles dans les comptes rendus des années 1960, est complétée par 

plusieurs cours, un espace comportant seize cellules mortuaires, 

des locaux techniques ainsi que des espaces publics. Les portes de 

la galerie couverte peuvent être ouvertes en cas de grande affluence33. 

Actuellement, la « Trauerhalle » – dont la croix fixe est toujours en 

place – peut être utilisée pour des cérémonies religieuses et civiles ; 

les communautés non-chrétiennes l’occupent toutefois rarement34. 

Au cours des dernières années, l’administration des cimetières de 

Mannheim y a organisé à plusieurs reprises des concerts et d’autres 

manifestations culturelles jugées compatibles avec la fonction  

primaire de l’espace35. Faut-il y voir une tentative de réconcilier le 

monde des vivants avec celui des morts, ou simplement une ma-

nière de valoriser une œuvre intéressante d’un point de vue pure-

ment architectural ? En 2014, en tout cas, la « Trauerhalle » compte 

parmi les douze bâtiments illustrant la culture architecturale de la 

ville36. Primée en 1978 par le Bund Deutscher Architekten37, elle a, dès 

sa construction, suscité l’intérêt et l’admiration du poète français 

Pierre Garnier (1928-2014), comme le montre son poème « Cosmos »  

publié dans Prototypes. Textes pour une architecture en 1967 (Ill. 6). 

De fait, dans les pages introductives de ce recueil de poésie  

spatiale, Garnier l’associe de manière explicite à une « morgue »38. 

Fondé sur la valorisation des lettres et des mots au détriment de 

tout lyrisme traditionnel, ce poème confirme la relation d’influence 

réciproque qu’entretiennent le spatialisme de Pierre et Ilse Garnier 

(1963) et le tactilisme de Kerg39. Ayant commencé au début des an-

nées 1960 à intégrer des lettres et même des mots entiers à ses 

œuvres, Kerg a également appliqué ce principe aux vitraux, et  

même à la sculpture. C’est ainsi par des graphismes inscrits dans le 

verre qu’il participe à la « morgue »40 du cimetière de Gonderange 

dans les années 1970.

 

 

« Murs de lumière »

Ill. 4 : Intérieur de la « Trauerhalle » du cimetière central de Mannheim. 
Photo : © Dorothea Burkhardt.



136

« Maintenant le silence m’entoure » :  
la chapelle du cimetière de Gonderange

Ayant quitté le Luxembourg en 1946 pour entamer une carrière en 

France et en Allemagne41, Théo Kerg n’a jamais totalement rompu 

les liens avec son pays d’origine, où il a exposé ses œuvres, illustré 

des livres (pour les éditions Phi) et réalisé des travaux dans le do-

maine de l’art sacré et funéraire. En 1975-1979 notamment, il conçoit 

les vitraux et une partie importante du mobilier de l’église du Saint- 

Esprit de Fetschenhof-Cents. À la place des symboles chrétiens tra-

ditionnels auxquels on pourrait s’attendre, Kerg opte pour des gra-

phismes renvoyant pour l’essentiel aux vertus théologales. Le « mur 

de lumière » réalisé au cimetière de Gonderange s’inscrit dans la 

continuité de ces vitraux. 

Difficile à déchiffrer en raison de la stylisation des lettres, la 

phrase qui y est inscrite est dépourvue de toute connotation reli-

gieuse, comme l’espace dans lequel elle apparaît : « De mon vivant il 

y avait fièvre et froideur, maintenant le silence m’entoure »42 (Ill. 7). 

D’un point de vue technique, le vitrail se compose de douze parties 

dont chacune est constituée de morceaux de verre stabilisés par du 

béton armé (les lettres). Il est intégré à un espace de recueillement 

conçu par l’architecte Carlo Kerg, le fils du peintre. Sa construction 

a été décidée dans le cadre d’un élargissement du cimetière, à 

l’époque où Gonderange faisait encore partie de la commune de  

Rodenbourg. Les plans datent du milieu des années 1970. Le bâti-

ment comporte une salle de cérémonie, une cellule mortuaire des-

tinée à conserver un cercueil fermé, ainsi qu’un espace permettant 

d’entreposer du matériel. À l’origine, l’espace de cérémonie était 

ouvert sur le cimetière – à l’instar de beaucoup d’autres halles de 

cérémonies présentes dans les cimetières luxembourgeois. Afin de 

le protéger contre les intempéries et d’éventuels dégâts, la com-

mune a fait mettre en place ultérieurement des portes vitrées.  

Actuellement, la salle est équipée de chaises. Confessionnelle-

ment neutre, elle peut être personnalisée pour des cérémonies,  

civiles ou religieuses (quelle que soit la confession)43.

Myriam Sunnen

Ill. 5 : L’artiste Théo Kerg et son fils Carlo sur le chantier de la « Trauerhalle ». Photos : © Carlo Kerg/Archives Théo Kerg.



137

Pierres tombales et lithographies :  
l’art funéraire comme modèle et source  
d’inspiration 

Pour Théo Kerg, le « Mortuarium » de Mannheim et le « mur de lu-

mière » de Gonderange constituaient des commandes comme il en 

avait reçu d’autres. Il est probable que les grandes initiales en inox 

installées dans la région de Zermatt (Valais, Suisse) à la mémoire de 

deux alpinistes morts sous une avalanche en 1964 ont également 

fait l’objet d’un contrat44. Il n’en est pas moins vrai qu’en dehors de 

ces commandes, maintes œuvres de Kerg entretiennent des liens 

implicites avec l’art funéraire. Ainsi en 1948 réalise-t-il dix lithogra-

phies inspirées du « Cimetière marin » de Paul Valéry, dans le cadre 

d’une exposition de dessins du poète français. En 1952 il illustre  

La Danse macabre de Jean L’Anselme. Certes, ces projets ne té-

moignent pas forcément d’un intérêt marqué pour l’art funéraire ; 

le choix d’illustrer « Le Cimetière marin » relève peut-être même 

avant tout d’une stratégie de communication (il s’agit du poème le 

plus connu d’un auteur célébrissime, toujours susceptible d’être ré-

édité avec des illustrations). Mais quand, au début des années 1960, 

Kerg commence à inscrire des mots et des lettres dans ses tableaux, 

sans encore les styliser à la manière dont il le fera à Gonderange, il ne 

peut être insensible à la ressemblance entre ces œuvres et certaines 

dalles funéraires très anciennes. De fait, l’inscription que l’on voit 

sur une lithographie de 1965 appelée Pierre tombale pour les droits de 

l’homme  évoque les épitaphes des tombes antiques, en partie  

effacées par les intempéries. 

Au cours des années 1960, il réalise plusieurs œuvres intitulées 

stèles, une dénomination générique qu’il applique à la fois à des 

œuvres composées de panneaux superposés (p. ex. la Stèle funéraire 

du soleil exposée au Havre en 197445), à des sculptures composées de 

lettres agglutinées à une tige en métal (la Stèle U235 – Hommage à Otto 

Hahn et la Stèle du Soleil46) et à des peintures à deux dimensions47.  

 

« Murs de lumière »

Ill. 8 : Détail du vitrail de Gonderange. Photo : © JPRemiche, 2018.

Ill. 7 : Vitrail de Théo Kerg à la morgue du cimetière de Gonderange (Luxembourg). 
Architecte : Carlo Kerg. Transcription du texte écrit en lettres de béton :  
« De mon vivant il y avait fièvre et froideur, maintenant le silence m’entoure. »  
Photo : © JPRemiche, 2018.

Ill. 6 : Pierre Garnier, « Cosmos », in : Ilse et Pierre Garnier, Prototypes. Textes pour 
une architecture. Paris : éditions André Silvaire, [1967] (sans pagination). Archives 
Théo Kerg.



138

« La mort est fort habitable48 » :  
conclusions

Certes, les stèles ne relèvent pas forcément de l’art funéraire : dans 

certaines civilisations anciennes, elles étaient destinées à la diffu-

sion des textes de loi. Très souvent, elles ont toutefois une dimen-

sion commémorative que l’on retrouve aussi dans l’œuvre de Kerg. 

Dédié à l’auteur d’un célèbre recueil intitulé Stèles, influencé par la 

culture chinoise, Hommage à Segalen mérite une attention toute 

particulière. 

En y inscrivant des extraits du poème «  Édit funéraire  », qui 

constitue une réflexion sur la mort et le tombeau49, Kerg attire l’at-

tention sur la dimension commémorative de toute stèle et souligne 

peut-être ainsi le lien intrinsèque entre les beaux-arts et l’art fu- 

néraire. En effet, l’art ne repose-t-il pas toujours sur la tentative de 

rendre la mort « habitable », comme l’écrit Segalen, c’est-à-dire de 

l’apprivoiser ? Pour Jan Assmann, c’est en cela aussi que réside la 

fonction de la culture d’une manière générale : elle constitue une 

réponse à la mort. L’art et l’art funéraire sont donc loin d’être incon-

ciliables :

« Sie [die Kultur] stellt den Versuch dar, einen Raum und eine Zeit 

zu schaffen, in der der Mensch über seinen begrenzten Lebenshori-

zont hinausdenken und die Linien seines Handelns, Erfahrens und 

Planens ausziehen kann in weitere Horizonte und Dimensionen 

der Erfüllung, in denen erst sein Sinnbedürfnis Befriedigung findet 

und das schmerzliche, ja unerträgliche Bewusstsein seiner existen-

tiellen Begrenzung und Fragmentierung zur Ruhe kommt. »50

Myriam Sunnen

Ill. 10 : Théo Kerg : Hommage à Segalen (1969). Technique mixte. Collection privée. 
Dans la partie gauche, on reconnaît certains mots du poème « Édit funéraire » de 
Victor Segalen : « Percez [le trou solide au plein du mont] », ensuite « Levez/là-/  
bas/le haut/fo/rt crénelé ». Photo : © MNHA,Tom Lucas/Ben Muller.

Ill. 9 : Théo Kerg : Pierre tombale pour les droits de l’homme (1965). Lithographie. 
Archives Théo Kerg. Photo : © Carlo Kerg.



139

Archives 

Archives Théo Kerg, Luxembourg
–	Bauten mit Dyckerhoff Weiss. Die Bestattungshalle in Mannheim. 

Rapport de Dyckerhoff Zementwerke Aktiengesellschaft, sans 

date, sans pagination.

–	Explications de Théo Kerg concernant ses œuvres (vernissage  

de l’exposition au Centre culturel de Tremblay-lès-Gonesse  

le 15 mars 1969 ; document audiovisuel).

–	Coupures de presse et photos relatives à la « Trauerhalle » de 

Mannheim.

–	Lettres de Pierre Garnier à Théo Kerg.

–	Liste des œuvres exposées à la Galerie G. Barry à Saint-Tropez,  

du 20 au 31 juillet 1964.

Archives communales de Junglinster
–	Plans de la morgue, documents relatifs à sa construction.

Bibliothèque littéraire Jacques Doucet –  
Chancellerie des Universités de Paris
–	Lettres de Théo Kerg à Pierre Garnier, Fonds Ilse et  

Pierre Garnier C 11 (9).

 

1	 Myriam Schmit-Cassaignau, Les peuples sont cachés dans la terre. Réflexions 
sur l’esthétique des cimetières de la ville, in : ons stad 43 (1993), p. 8-16, ici p. 16.

2	 Roger Krieps, Mehr Friede den Friedhöfen, in : d’Letzeburger Land (30.10.1970),  
p. 3. D’après l’auteur, la situation se serait améliorée dans la capitale depuis le 
début des années 1960. 

3	 Ibid., p. 14.

4	 « Vanité et magnificence déplacée » (traduction de l’auteure). Voir Luss [Lucien] 
Gérard, E Begriefnes um Dueref a fréierer Zäit, in : Bartréng feiert den Hunn. 3 et 4 
octobre 1987. [Bertrange] : Comité d’organisation des fêtes de 1987, 1987, p. 49-59, 
ici p. 59.

5	 Schmit-Cassaignau, Les peuples, p. 14.

6	 Krieps, Mehr Friede den Friedhöfen.

7	 Sur l’art sacré préconisé entre autres par les Pères dominicains Pierre Régamey  
et Marie-Alain Couturier, ainsi que sur les polémiques qu’il déclencha, voir Dario 
Gamboni, De ‘Saint-Sulpice’ à l’ ‘art sacré’ : qualification et disqualification dans 
le procès de modernisation de l’art d’église en France (1890-1960), in : Crises 
de l’image religieuse/Krisen religiöser Kunst, éd. par Olivier Christin et Dario 
Gamboni. Paris : Éditions de la Maison des Sciences de l’Homme, 2000, p. 239-62 ; 
Étienne Fouilloux, Autour de Vatican II : crise de l’image religieuse ou crises de l’art 
sacré, in : Christin et Gamboni (éd.), Crises de l’image religieuse, p. 264-273.  

8	 Voir entre autres Barbara Happe, Die Nachkriegsentwicklung der Friedhöfe 
in beiden deutschen Staaten, in : Raum für Tote, éd. par l’Arbeitsgemeinschaft 
Friedhof und Denkmal. Zentralinstitut und Museum für Sepulkralkultur Kassel. 
Braunschweig : Thalacker Medien, 2013, p. 195-224, surtout p. 196-202.

9	 Pierre Frieden, Der Tod, so gewiss und groß, in : ons stad 43 (1993), p. 24-26, 
ici p. 25.

10	 Parmi les études les plus importantes, citons Philippe Ariès, Essai sur l’histoire 
de la mort en Occident du Moyen Âge à nos jours. Paris : Éditions du Seuil, 1975.

11	 Damien Le Guay, Représentation actuelle de la mort dans nos sociétés : les 
différents moyens de l’occulter, in : Études sur la mort. Thanatologie 134/2 (2008),  
p. 115-123. URL : https://www.cairn.info/revue-etudes-sur-la-mort-2008-2-
page-115.htm (Page consultée le 10.9.2018).

12	 Au Luxembourg, les cimetières sont communaux depuis 1804. Voir Robert L. 
Philippart, La dernière demeure – les nécropoles de la capitale, in : arts et lettres 
4 (2015), p. 101-127, ici p. 102-103. L’auteur note qu’en dépit de cette neutralité, 
les cimetières devaient avoir jusqu’en 1916 des entrées séparées pour les carrés 
réservés aux différentes communautés religieuses. 

13	 La crémation fut seulement autorisée en 1972. Voir, dans ce volume, la  
contribution de Stefan Heinz. 

14	 Au Luxembourg, le cimetière Notre-Dame fut le premier à disposer d’une 
« chambre des morts ». Installée dans la maison du fossoyeur, la « morgue » fut 
équipée d’une table de dissection en 1903 (Cf. Philippart, La dernière demeure, 
p. 111). D’après Anne Carol, les « dépositoires mortuaires » (un terme à préférer à 
celui de « morgue » quand il s’agit de l’architecture des cimetières) se dévelop-
pèrent en France au XIXe siècle, sous l’influence de considérations hygiéniques 
et par crainte de l’inhumation prématurée. L’idée d’un lieu permettant le dépôt 
provisoire apparut toutefois déjà à la fin du XVIIIe siècle ; elle n’aurait pas connu 
beaucoup de succès en France, où les familles préféraient garder leurs morts à 
la maison. (Voir Anne Carol, Les dépositoires, in : Patrimoine funéraire français. 
Cimetières et tombaux, éd. par Régis Bertrand et Guénola Groud. Paris : Éditions 
du patrimoine – Centre des monuments nationaux, 2016, p. 79). Sur les « Leichen-
hallen » des cimetières allemands et l’évolution des cimetières en Allemagne 
d’une manière générale, voir entre autres Norbert Fischer, Vom Gottesacker  
zum Krematorium. Eine Sozialgeschichte der Friedhöfe in Deutschland seit dem  
18. Jahrhundert. Köln/Weimar/Wien : Böhlau, 1996 (version électronique sous 
http://www.sub-uni-hamburg.de/disse/37/inhalt.htm).

15	 Robert L. Philippart, Eine Geschichte des Friedhofs in Luxemburg, in : Monu-
mentum. Respektvolle Erneuerung historischer Bausubstanz in Luxemburg und der 
Großregion. Vol. 3 : Landschaft. Luxembourg : Sauvegarde du Patrimoine a.s.b.l., 
2016, p. 79-85, ici p. 80. Notons que ces halles de cérémonies ou « chapelles de 
cimetière » peuvent être équipées de cellules mortuaires (comme à Gonderange) 
mais qu’elles sont loin de l’être systématiquement.

16	 Ibid., p. 83. La tradition de la veillée funèbre se serait maintenue dans les 
zones rurales jusque dans les années 1970 d’après Philippart, Geschichte des 
Friedhofs, p. 83.

« Murs de lumière »



140

17	 Le rituel romain des funérailles fut promulgué le 15 août 1969. Voir Christian 
Biot, Les transformations du rituel catholique, in : Ethnologie française 27/1 (1998), 
p. 50-56, ici p. 50.

18	 Si certaines tendances se dessinent depuis le milieu du XXe siècle, c’est 
essentiellement depuis le début du XXIe que l’on assiste à la multiplication des 
cimetières forestiers, à la laïcisation progressive des rites et au recours à des rites 
mixtes, personnalisés. Voir Norbert Fischer, Auf dem Weg zu einer neuen Bestat-
tungs- und Friedhofskultur, in : Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal (éd.), 
Raum für Tote, p. 225-238. 

19	 J’aimerais remercier tous ceux qui m’ont communiqué des documents et des 
informations ou accordé des autorisations dans le cadre de ce travail. L’aide de 
Carlo Kerg, qui m’a ouvert les Archives Théo Kerg, était particulièrement précieuse. 
Merci aussi aux responsables des cimetières de Junglinster et Mannheim, à Vio-
lette Garnier (pour m’avoir signalé « Cosmos ») et Gilles Zeimet.

20	 Dans ses textes français, c’est presque toujours le terme « mortuaire » 
(au masculin) que Théo Kerg emploie pour traduire les termes « Trauerhalle », 
« Mortuarium » ou « neue Leichenhalle » par lesquels l’édifice est désigné dans 
les textes allemands. (Voir par exemple Théo Kerg. Naissance et évolution du 
tactilisme lunaire et terrestre. Exposition au Musée de Dieppe 1.3.-24.4.1970.  
[Kassel] : [Hof- und Waisenhaus-Buchdruckerei], [1970], p. XVIII.) Dans sa corres-
pondance avec Pierre Garnier (conservée aux Archives Théo Kerg et à la Biblio-
thèque littéraire Jacques Doucet, à Paris), il emploie parfois le terme « morgue », 
pourtant réservé, en France, à des espaces situés dans des hôpitaux, des institu-
tions pour personnes âgées ou des instituts médico-légaux. « Trauerhalle » serait 
traduit de manière plus adéquate par les termes « salle de cérémonie funéraire », 
« funérarium » (bien qu’en France, ces institutions souvent privées ne se trouvent 
pas forcément au cimetière), voire par « chapelle de cimetière », en dépit de la 
connotation religieuse de ce terme. En Belgique, on utiliserait, d’après le Petit 
Robert, le terme « la mortuaire » (au féminin) pour désigner l’endroit où un dernier 
adieu peut être rendu avant l’inhumation.  

21	 Voir Andreas Schenk, Architekturführer Mannheim. Berlin : Andreas Reimer 
Verlag, 1999, notice 117, ainsi que Sehstation Nr. 8 : Trauerhalle Hauptfriedhof, in : 
Mannheim2, Bauen & Wohnen (26.8.2014). URL : https://www.mannheim.de/de/
presse/8-sehstation-trauerhalle-hauptfriedhof (Page consultée le 2.10.2018).

22	 Carlo Kerg, Théo Kerg 1909-1993. Vie et œuvre. Une chronologie. Luxembourg : 
Hengen Print & More, Archives Théo Kerg, 2017 (3e éd.), p. 236.

23	 Hugo Schnell, Der Kirchenbau des 20. Jahrhunderts in Deutschland. Dokumen-
tation. Darstellung. Deutung. München und Zürich : Verlag Schnell & Steiner, 1973, 
p. 177.

24	 Voir Théo Kerg, Der Kreuzweg von St. Andreas in Neckarhausen bei Mannheim, 
Einführung und Auswahl der Texte von Berthold Roland. Heidelberg et Berlin : 
Impuls Verlag Heinz Loos, 1962 [sans pagination].

25	 Sur ces œuvres, voir Carlo Kerg, Théo Kerg 1909-1993. Vie et œuvre, ainsi que 
Théo Kerg, peintre, sculpteur, graveur, verrier d’art 1909-1993. URL : theokerg.com 
(Page consultée le 2.10.2018).

26	 Théo Kerg. Naissance et évolution du tactilisme 1956-1974. Tableaux tactilistes, 
graphismes, vitraux, environnements. Musée des Beaux-Arts, Le Havre, 11 mars-21 
mai 1975 (catalogue de l’exposition). Le Havre : Musée des Beaux-Arts, 1975 [sans 
pagination]. Sur le tactilisme de Kerg, voir entre autres Marie-Amélie zu Salm-Salm, 
Théo Kerg 1909-1993. Von der École de Paris zum Taktilismus, in : Théo Kerg 1909-
1993. De l’école de Paris au tactilisme (catalogue de l’exposition). Luxembourg : 
Musée National d’Histoire et d’Art, Cercle Cité, 2013, p. 26-34.

27	 Voir Théo Kerg. Naissance et évolution du tactilisme lunaire et terrestre, p. XVIII.

28	 Dyckerhoff Zement. Werkzeitschrift für die Mitarbeiter der Dyckerhoff Zement- 
werke AG. 1967. Heft 5. « Die Bestattungshalle in Mannheim ».

29	 Lors du vernissage de son exposition au Centre culturel de Tremblay-lès-Go-
nesse le 15 mars 1969, Théo Kerg a présenté le bleu comme la couleur de la spiri-
tualité en se référant de manière explicite au funérarium de Mannheim. Document 
audiovisuel conservé aux Archives Théo Kerg.

30	 Je remercie Carlo Kerg de m’avoir fourni cette information. D’après Volker 
Keller, la couleur rouge renvoie plutôt au sang du Christ ; dans la couleur jaune 
présente de manière très ponctuelle, il voit la lumière éternelle – une lecture qui 
confirme l’idée que l’espace n’était a priori pas destiné à être confessionnellement 
neutre, mais un espace communal destiné à des cérémonies essentiellement chré-
tiennes (toutes confessions chrétiennes confondues). La présence de la croix le 
montre également. Voir Volker Keller, Der Hauptfriedhof. Die Gebäude des Haupt- 
friedhofs, in : Die Friedhöfe in Mannheim. Mannheim : Förderkreis historischer 
Grabstätten in Mannheim, 1992, p. 35-47, ici p. 46.

31	 « [...] den, allen Kulten gebotenen Raum sakral wirken zu lassen und den 
Trauernden eine psychologisch bedingte Umgebung zu schaffen ». Théo Kerg, Neue 
Mauern, in : Heidelberger Portländer 2 (1964), p. 38, extrait repris dans Naissance 
et évolution du tactilisme, p. 17.

32	 Ibid., p. XVIII (texte français de Théo Kerg).

33	 [non signé], Trauerhalle im Hauptfriedhof Mannheim, in : Bauwelt 45 (1967),  
p. 1151 (dossier « Trauerhallen »).

34	 Information communiquée à l’auteure par « Friedhöfe Mannheim » le 12.9.2018. 

35	 Par exemple la projection d’un film lors de la célébration d’un anniversaire 
du cimetière. Voir 175 Jahre Hauptfriedhof Mannheim, in : Mannheim2, Presse 
(18.9.2017). URL : https://www.mannheim.de/de/presse/175-jahre-hauptfried- 
hof-mannheim-tag-der-offenen-tuer-im-jubilaeumsjahr (Page consultée le 
10.9.2018).

36	  Voir Sehstation Nr. 8 : Trauerhalle Hauptfriedhof, in : Mannheim2, Stadt.Ge- 
stalten [sans date]. URL : https://www.mannheim.de/de/stadt-gestalten/stadt- 
gestaltung-und-stadtbild/baukultur/sehstationen-2014/8-trauerhalle-hauptfried-
hof (Page consultée le 3.9.2018).

37	 Voir Carlo Kerg, Théo Kerg 1909-1993, p. 286.

38	 Ilse et Pierre Garnier, Prototypes. Textes pour une architecture. Paris : éditions 
André Silvaire, 1967 [sans pagination].

39	 Je me permets de renvoyer à mon étude : Théo Kerg et les poètes français, 
in : Texte & Image. Dialogues entre arts visuels et littérature/Schrift & Bild im 
Dialog. Über Bildkünste und Literatur, éd. par Claude D. Conter et Myriam Sunnen. 
Mersch : Centre National de Littérature, 2018, p. 154-201.

40	 C’est cette dénomination qui serait généralement employée dans la commune 
de Junglinster, tandis que l’architecte Carlo Kerg emploie plutôt le terme de « cha-
pelle ». Voir Théo Kerg 1909-1993, p. 294. 

41	 Accusé de collaboration à la Libération, Kerg fut contraint de quitter le Luxem-
bourg en automne 1946 après quinze mois d’emprisonnement sans jugement. 
Il s’installa alors à Paris. Sur son attitude politique sous l’Occupation, voir Henri 
Wehenkel, Entre Chien et loup. Luxembourg : Éditions du Lëtzebuerger Land, 2017, 
p. 27-33.

42	 Voir Carlo Kerg, Théo Kerg 1909-1993, p. 315. L’auteur de cette phrase  
(qui constitue vraisemblablement une citation) n’a pas pu être trouvé.

43	 Informations fournies par les responsables techniques de la commune,  
le 6.9.2018.

44	 On trouve une photographie de ce monument dans Carlo Kerg, Théo Kerg 
1909-1993, p. 357.

45	 Photo conservée aux Archives Théo Kerg.

46	 Ces deux œuvres sont conservées au Musée Théo Kerg de Schriesheim, voir 
Museum Théo Kerg. Malerei, Grafik, Plastik, Glasgestaltung. Schriesheim : Abtei-
lung Museum Théo Kerg im Kulturkreis Schriesheim e.V., 1995, p. 36 et p. 45.

47	 Sur la liste des œuvres exposées à la Galerie G. Barry à Saint-Tropez, du  
20 au 31 juillet 1964, on trouve notamment une Stèle de l’Amour, une Stèle 
d’Automne, une Stèle pour une Amitié et une Stèle pour les Droits de l’Homme 
(Document conservé aux Archives Théo Kerg).

48	 Victor Segalen, Édit funéraire, in : Stèles, édition critique, commentée et aug-
mentée de plusieurs inédits, établie par Henry Bouillier. Paris : Mercure de France, 
1982, p. 90-91, ici p. 91.

49	 Voir le commentaire d’Henry Bouiller dans Stèles, p. 91. Segalen aurait écrit ce 
texte après avoir médité sur les treize tombeaux des Ming.

50	 Jan Assmann, Der Tod als Thema der Kulturtheorie. Todesbilder und Totenriten 
im Alten Ägypten. Mit einem Beitrag von Thomas Macho: Tod und Trauer im kul-
turwissenschaftlichen Vergleich. Frankfurt am Main : Suhrkamp Verlag, 2015  
(4e éd.), p. 13-14.

Myriam Sunnen



141

Der klassische Friedhof scheint heute vielen Menschen zu nah am 

Leben, zu dicht am alltäglichen Geschehen, zu religiös geformt, zu 

verpflichtend, der Kontrolle durch Dritte ausgeliefert. Wie wunder-

bar die Aussicht, mit dem Tod sich aller Lebensenge zu entledigen! 

Es locken Waldbeisetzungen in einem naturbelassenen „Fried-

wald ©“ in Deutschland oder einem der zahlreichen (inter)kommu-

nalen Bestattungswälder in Luxemburg,1 als anonyme Erinne-

rungsorte parkähnlich angelegte Aschestreuwiesen, sogenannte 

„Jardins du Souvenir“ wie am Krematorium in Luxemburg-Stadt, 

See- und Luftbestattungen oder gar futuristische Optionen, die 

Asche des Verstorbenen dem Weltall, dem Unendlichen anzuver-

trauen. An Bestattungsalternativen und Ideen fehlt es wahrlich 

nicht. 

Die Individualisierung des modernen Bestattungswesens 

scheint lebensnah, ganz dicht am Puls der Zeit: möglichst weit ver-

streut, fern gelebter Lebenswirklichkeit, nicht mehr greifbar, nicht 

mehr fassbar. Doch gerade hier wagt die Erkenntnis von der Bedeu-

tung des konkreten Ortes zur Trost- und Trauerbewältigung einen 

mahnenden wie aufrüttelnden Fingerzeig in Richtung traditionel-

ler Bestattungswerte. Mag der Aspekt der gesellschaftlichen Verein-

zelung zur Rechtfertigung der anonymen, grab- und oft auch ort-

losen Beisetzung ins Feld geführt werden, was fehlt, ist eine 

wichtige humane Bezugsgröße: der Hinterbliebene, der Trauernde, 

für den ein konkreter, persönlich gekennzeichneter Ort des Geden-

kens, die konkrete Grabstelle, als Bezugspunkt des Trauerns wichtig 

ist. 

Und so wächst die Einsicht: Friedhöfe sind vor allem für die Le-

benden da!2 Friedhöfe rücken auch in Luxemburg wieder in den 

Blickpunkt des Bewusstseins – der Menschen selbst, der Kommu-

nen, wie auch zukunftdenkender Gestalter menschennaher Le-

bensräume, wie dem Luxemburger Architekturbüro Witry & Witry, 

dessen Neugestaltung des Mompacher Friedhofs hier exemplarisch 

untersucht werden soll.3

Ansichten, Aussichten, Perspektiven –  
der Friedhof Mompach

Es ist ein idyllischer Ort, dieses Mompach, das mit seinen 250 Ein-

wohnern seit dem 1. Januar 2018 Teil der Gemeinde Rosport-Mom-

pach ist. Die dörfliche Ortsstruktur, die sich über Jahrhunderte her-

ausgebildet hat, ist überschaubar. Man kann sich nicht verirren. 

Mittendrin die Kirche Saint-Remi, ergänzt von vier Wegkreuzen,  

als Markierungen – eine innere wie geografische Ordnung und Ori-

entierung bietend. Es ist ein Ort von besonderer Lebensqualität, ru-

hig, beschaulich, in ein hügeliges Tal sanft eingebettet, vom Kan-

tonshauptort Echternach nur wenige Autominuten entfernt. 

Der Blick hat Raum zum Schweifen, hinab zum Kléngelbaach, 

hinüber zur Landstraße, die immer noch den Namen Duerfstrooss 

(Dorfstraße) trägt und den Einstieg zum „Mullerthal Trail“, ein kom-

fortabler (Rad-)Wanderweg, markiert. In unmittelbarer Entfer-

nung, und doch außerhalb des Dorfes, „verbirgt“ sich der Mompa-

cher „Kierfecht“ (Kirchhof) hinter einer Mauer: ein Ort der nicht 

mehr Lebenden, scheinbar außerhalb des Dorfes, an den Ortsrand 

verdrängt,4 angelegt als ein dem Leben ferner Ort. Scheinbar. Es ist 

die Aussicht, die verblüfft, die Blickachsen, die das Hier und das 

Drüben, das Dorf und den Friedhof, auf intensive Weise miteinan-

der verbinden. Das Dorf Mompach und der Friedhof Mompach ge-

hen sich nicht aus dem Weg, nicht auf Distanz, sondern sind viel-

mehr enge Weggefährten eines gemeinsamen Zieles: Menschen 

Heimat zu bieten.

Blickachsen als Lebensachsen, sich kreuzend, Aussichten auf 

Lebensgefüge, die unterschiedlicher nicht sein könnten. Anfang 

des 19. Jahrhunderts wurde der Friedhof als kommunale Aufgabe 

deklariert5 und auf einem dem Dorf gegenüberliegenden kleinen 

Hügel am westlichen Hang des Tals am Waldrand angelegt. Nicht 

mehr als eigentlicher „Kierfecht“ an die Kirche angegliedert und ihr 

unterstellt, sollte er mehr Platz für die Verstorbenen der wachsen-

den Gemeinde bieten. Ein Friedhof, schützend umfasst von einer 

Mauer, die den Blick hinüber zum Dorf, zu den Lebenden noch er-

möglichte. Ein Friedhof, der im Zeitgeist seines Entstehens Raum 

Lux aeterna
Friedhof und Aussegnungshalle Mompach

Yps Knauber



142

für individuelle Grabanlagen, auch größere, allen voran für Famili-

engräber bot. Noch ein paar wenige Gräber, wie das des Mompacher 

Pfarrers Huberty, verstorben 1859, zeugen vom Ursprung der 

Friedhofsanlage. 

Ein „neuer“ Friedhof für Mompach:  
Eine Blickerweiterung

Nach dem Bestattungsgesetz vom 1. August 1972 ist jede Luxembur-

ger Gemeinde (oder Gemeindeverbund) verpflichtet, einen Fried-

hof zu haben. Doch wie entscheiden, wenn ein bestehender Fried-

hof, wie in Mompach, aufgrund der demografischen Entwicklung 

der Gemeinde an die Grenzen seiner Kapazitäten stößt? Soll und 

kann man den alten Friedhof erweitern? Lässt sich Altes mit Neuem 

einfach verbinden? 

Wie viel Gestaltung im Sinne moderner Bestattungsmöglich-

keiten und im Rahmen individueller Beisetzungswünsche lässt 

sich in, mit oder neben einem bestehenden Friedhof realisieren? 

Im Jahr 2011 entschied sich die Gemeinde Mompach für eine Er-

weiterung des Friedhofs mit neuen Grabstätten und einer offe-

nen  „Aussegnungshalle“, die als überkonfessioneller Abschieds-

raum  den Trauernden bei der letzten Abschiednahme zur Verfü- 

gung steht. Das Luxemburger Architektur- und Stadtplanungs-Büro  

Witry & Witry übernahm die Aufgabe einer räumlichen wie inhalt- 

lich-strukturellen „Neu-Konzeption“ des Mompacher Friedhofs. 

Keine leichte Aufgabe, ging es doch darum, Vorhandenes zu bewah-

ren und gleichzeitig mit Neuem Akzente zu setzen. „Bereits bei der 

ersten Ortsbegehung wurde die Besonderheit des Ortes deutlich – 

den Wald im Rücken, auf der einen Seite die Weite der Landschaft, 

auf der anderen den Ort Mompach, alles umgeben von einer beein-

druckenden friedlichen Stille“, beschrieb die Architektin Ursula 

Witry in ihrer Rede zur Eröffnung des neuen Friedhofsareals im 

Juni 2014 die atmosphärische Wirkung des Ortes.6

Yps Knauber

Abb. 1: Bestehender Friedhof Mompach. Foto: © Gerd Detemple. 

Abb. 2: Weg der Stille. Foto: © Gerd Detemple. 



143

Friedhöfe sind ob ihres finalen Lebensmomentes emotionale Orte, 

und doch nicht selten in ihrer Zweckbestimmung rational und 

nüchtern angelegt, so als bestünde die Gefahr, sich zu verirren. 

Doch das Leben kennt selten gerade Wege, es besteht aus Windun-

gen, offenen Momenten, versteckten Nischen, Querverbindungen, 

Licht- und Schattenseiten, Perspektivenwechseln. Das bis zum Jahr 

2014 von Witry & Witry realisierte Gesamtprojekt ist nicht nur ge-

stalterisch wegweisend für eine umsichtige Blickerweiterung einer 

zeitgemäßen Friedhofskultur, sondern vor allem auch für eine  

gestalterische Sensibilisierung für den Weg der letzten Abschied- 

nahme. 

Es ist eine Gestaltung der Achtsamkeit gegenüber dem mensch-

lichen Mit- und Füreinander in einer besonderen Lebenssituation 

– im Mittelpunkt die Schärfung des Bewusstseins für den Trauern-

den, den Abschiednehmenden. Emotion als Aspekt des Bewegens 

und des Bewegtseins, des Auswegs aus der Starre, des Stillstands, 

ist der gestalterische Tenor des durch Witry & Witry neu angelegten 

Friedhofsteils; Emotionalität nicht als Tabu, sondern als Impulsge-

ber, einen Friedhof mit Lebensgespür zu schaffen.

Der neue Teil der Friedhofsanlage von Mompach mit Ausseg-

nungshalle und Grabstätten wurde südöstlich des bestehenden 

Friedhofs angelegt. Der neue Friedhof wurde dabei zur Straßenseite 

hin mit einer hohen Mauer umgeben, die in ihrer Höhe an die alte 

Friedhofsmauer anschließt und diese zugleich stützt. Das bisherige 

Eingangstor zum Friedhof, direkt an der Landstraße, wurde ge-

schlossen, so dass alle Besucher des Friedhofs vom angelegten 

Parkplatz aus die Friedhofsanlage über ein neues Tor betreten kön-

nen. Vom Eingang leiten zwei Wege über die neue Anlage hinauf 

zum ursprünglichen Friedhof.

Lux aeterna

Abb. 3: Plan der Anlage. witry & witry architecture urbanisme. 



144

Dieser „Weg des Abschieds“ ist den engsten Angehörigen vorbehal-

ten. Er ist Begleiter und Richtungsgeber zugleich, eine vorgezeich-

nete Bahn, die vom eigenen Sein geleitet wird. Unterstrichen durch 

die Rauheit der Wand, im Farbton der alten Friedhofsmauer einge-

färbter Sichtbeton, verdichtet mit feinkörnigem Moselkies, ver-

stärkt sich der Eindruck, ihr einerseits nur nicht zu nahe zu kom-

men, andererseits aber auch vorsichtig tastend daran reiben zu 

können. Es ist ein Weg des Sich-vorsichtig-Vorantastens inmitten 

einer neuen Situation. 

Lux aeterna – „Salle d’Adieu“

Der „Weg des Abschieds“ führt unmittelbar zur neuen, ebenfalls 

von Witry & Witry entworfenen und ausgeführten Aussegnungs-

halle mit einem großzügigen Vorplatz für die Trauergemeinde. 

Yps Knauber

Der letzte Abschied –  
ein lebenssensibler Weg der Trauer

Die Planer entwarfen und realisierten hier mit ihrem Architekten-

team neue „Wege des letzten Abschieds“. Entstanden ist ein Fried-

hof der „begleitenden Wege“, ein Ort der letzten Ruhe, der nicht nur 

symbolisch neue Wege einschlägt, sondern Menschen auf dem 

Weg ihrer Trauer begleitet, dem „Weg des Abschieds“ und dem „Weg 

der Stille“. 

Die Intention ist spürbar, auch für diejenigen, die die Wege los-

gelöst von einem Trauerfall beschreiten. So ist vor allem der rechts 

liegende Weg, der vom Friedhofstor leicht ansteigend unmittelbar 

zur Aussegnungshalle führt, der „Weg des Abschieds“, ein Weg, den 

es alleine zu gehen gilt. 

Behütet von der zur Straße hin abschirmenden Umfassungs-

mauer aus dunkel eingefärbtem, rauem Beton, und zur linken Hand 

von einer hohen Hainbuchenhecke eingefasst, ist der Trauernde 

mit seinen Gedanken in das Ritual des Gehens verwoben: Einen 

letzten Weg gehen, einen Lebensweg zum Ende begleiten, einen ge-

liebten Menschen gehen lassen. Es ist ein Weg im Verborgenen, im 

Geschützten mit sich selbst sein zu können. Kein Platz für Anderes 

und Andere. 

Abb. 4: Weg des Abschieds. Foto: © Gerd Detemple.

Abb. 6: Gesamteindruck Friedhofserweiterung. Foto: © Gerd Detemple.

Abb. 5: Gesamteindruck Friedhofserweiterung. Foto: © Laurent Daubach.



145

Auch hier ist deutlich spürbar: Es ist ein Ort des endgültigen Ab-

schieds, der in seiner symbolisch-gestalterischen Stärke auch Mut 

macht. Es ist ein Ort der Besinnung und inneren Einkehr, aber auch 

des Sich-Öffnens zum Leben. Die Aussegnung, als zentraler, wichti-

ger Moment der Verabschiedung von einem Verstorbenen, ist ver-

knüpft mit einem Moment der Hoffnung.

Die „Salle d’Adieu“ hebt sich durch ihre Ausführung in weißem 

glattem Sichtbeton deutlich von den den Friedhof umrahmenden 

Mauern und Wänden ab. Hier Dunkelheit, dort Licht, hier Mutlosig-

keit, dort Hoffnung. Das Weiß steht hier für das Vorhandensein von 

Licht als Sinnbild für Leben. Beachtenswert ist hierbei die sorgsam 

bedachte Lichtkonzeption für die Führung des natürlichen Lichts 

der zum Vorplatz und den Grabterrassen in Richtung Süden hin 

komplett geöffneten Abschiedshalle. Licht als das alle Sinne erfas-

sende Lebensspiel zwischen Kommen und Gehen.

Verstärkt durch zwei im Dach der Aussegnungshalle integrierte 

Lichtfugen, verwandelt sich die scheinbar unverrückbare Architek-

tur in ein zyklisch bewegtes Haus der Licht- und Schattenbilder des 

Lebens. „Die erste öffnet sich in Richtung Westen, so dass diffuses 

Licht ins Innere fällt. Diffus, da am Lebensende unklar ist, wo uns 

unsere Reise hinführt. Die zweite Öffnung orientiert sich nach Os-

ten, wo die Sonne, das Licht, aufgeht und uns über den ganzen Tag 

begleitet“, so die Idee von Ursula Witry. Das Oberlicht leitet natürli-

ches Licht und Sonnenstrahlen in das Innere der Halle und ermög-

licht je nach Tages- und Jahreszeit oder Wetter unterschiedliche 

Stimmungen. „Das Schattenbild, das sich dadurch im Innern der 

Aussegnungshalle ablesen lässt, stellt eine Allegorie zum Zyklus 

des Tages dar, zum Zyklus des Lebens, wo am Ende das Licht als Zei-

chen der Hoffnung steht.“ 

In diesem Sinne ist auch die in Messing gestaltete Türwand im 

Innern auf der rechten Seite der Aussegnungshalle ein symboli-

scher Lichtträger. 

Die in sie eingelassenen kleinen Nischen bieten einen (wind-)

geschützten Platz für kleine Kerzen und Grablichter, die den geöff-

neten Raum bei Dämmer- und Abendlicht in einen sakralen Ort 

tanzender Seelen zu verwandeln scheinen. 

So ist auch die goldfarbene Fuge im Boden auf der linken Seite 

der Aussegnungshalle nicht als Lebensendpunkt, sondern als Kon-

zentration auf einen Neubeginn zu verstehen. 

Die für den Friedhof Mompach von Witry & Witry entworfene 

Aussegnungshalle gleicht einer archaischen Sonnen-Lebensuhr. 

Sie ist Projektionsfläche des ungebrochenen Kreislaufs des ewigen 

Lichtes als Sinnbild des Kreislaufs des Lebens: kommen, werden, 

Lux aeterna

Abb. 7: Licht und Schatten. Foto: © René Witry. Abb. 8: Aussegnungshalle. Foto: © Gerd Detemple.



146

Yps Knauber

neu gepflanzten Kastanien angelegt, die als kleiner Waldfriedhof 

angedacht ist. Mit der Erweiterung der Mompacher Friedhofsanla-

ge ist Witry & Witry ein wichtiger Beitrag zur Neudefinition von 

Friedhöfen in Luxemburg gelungen – eine besondere Chance, 

Friedhof neu zu entdecken.

1	 Siehe den Beitrag von Sonja Kmec in diesem Band.

2	 Yps Knauber, Wege der Trauer. Wege des Lebens. Karlsruhe : Friedhofs- und 
Bestattungsamt der Stadt Karlsruhe, 2007.

3	 Ingeborg Flagge (Hg.), Über das Wohnen. Münster : Deutscher Architektur 
Verlag, 2018 ; Barbara Happe, Der Tod gehört mir. Die Vielfalt der heutigen Bestat-
tungskultur und ihre Ursprünge. Berlin : Dietrich Reimer Verlag, 2012.

4	 Robert L. Philippart, Eine Geschichte des Friedhofs in Luxemburg, in : Monu-
mentum 3 (2016), S. 12-19, hier S. 14.

5	  Ibid.

6	 Ursula Witry, Aweiung vum Kierfecht Mompech (Eröffnungsrede zur Einwei-
hung des Mompacher Friedhofs am 30. Mai 2014).

7	 Ibid.

8	 Witry & Witry, Erweiterung Friedhof Mompach – Projektbeschreibung,  
Echternach 2014. 

sein, verweilen, gehen, vergehen, kommen. „Das Leben entsteht 

neu in den Spuren des Todes, wie das Licht in den Schritten der 

Nacht neu entsteht“, zitierte die Architektin Ursula Witry bei der Er-

öffnung des Mompacher Friedhofs im Mai 2014 aus dem Hohelied 

des Heiligen Bernhard von Clairvaux (1090-1153), dem Mitbegrün-

der des Zisterzienserordens.7

Nichts ist bei dieser schlichten Architektur dem Zufall überlas-

sen. Sie ist eine Aufforderung, dem Licht zu folgen. Und so über-

rascht bei intensiverer Betrachtung ein weiteres Spiel der Perspek-

tiven. Durch die obere Lichtfuge ist schemenhaft ein Stein- 

Grabkreuz aus der darüber liegenden, ursprünglichen Friedhofsan-

lage, einer weit entrückten Spiegelung gleich, sichtbar. Das schein-

bar Entfernte rückt in den zentralen Blickpunkt des Gemeinsamen. 

Der „Weg der Stille“

Der links vom Eingangstor der Friedhofsanlage gelegene „Weg der 

Stille“ ist in seiner Struktur offen angelegt. Er ist ein Weg des Hin-

auf- und wieder Hinabgehens, des Hin- und Zurückführens, ein  

Lebensweg, der in stiller Einkehr hinführt zu den Orten der persön-

lichen Erinnerung. Gewunden, langsam ansteigend, hat der Besu-

cher über diesen Weg die Möglichkeit, zu den im erweiterten Fried-

hofsbereich neu angelegten Grabterrassen mit Urnengräbern, 

darunter Einzel- und Kindergräber, sowie Flächen für Doppelgräber 

zu gelangen. Alle Grabflächen sind in Rasenflächen integriert und 

können individuell bepflanzt und gestaltet werden. Zwischen den 

Grabterrassen sind Wege angelegt, die mit Rosensträuchern be-

pflanzt sind. 

„Die hierfür gewählte ‚Hundsrose‘, die auch am Friedhofsein-

gang entlang der Straße gepflanzt wurde, ist eine besondere Rose. 

Sie ist anspruchslos und knorrig, stachelig auf der einen Seite, je-

doch blüht sie in zarten Farben und versprüht einen wunderbaren 

Duft. Im Herbst erfreut sie uns mit kleinen, orange-gelben Hage-

butten“, so Ursula Witry zu ihrem pflanzen-gestalterischen Kon- 

zept.8

Von einem Zwischenplateau aus führt der Weg zum neuen Ein-

gang des alten, bestehenden Friedhofs. Darüber hinaus ermöglicht 

dieser Weg auch den barrierefreien Zugang vom Platz der Ausseg-

nungshalle zu allen anderen Bereichen der Friedhofsanlage.

Im Hintergrund ist von hier aus die Mauer des alten Friedhofs 

sichtbar; einem Schutzschild gleich, die Toten behütend, erstreckt 

sie sich im Rücken der neuen Aussegnungshalle. Darüber erheben 

sich schemenhaft drei alte Grabzeichen vom oberen Friedhofsteil. 

Die sensible Auslotung des Geländes erlaubt es, die beiden Fried-

hofsareale zu einem gemeinsamen Trostort zu verbinden.

Nordwestlich des alten Friedhofsteils, mit unmittelbarem Blick 

zum Waldrand, wurde ein „Ort des Ruhens“, eine Streuwiese mit 



147

Historische Ossarien sind sakrale Bauwerke. Sie dienten der Nach-

bestattung menschlicher Überreste, insbesondere der Knochen 

(lat. os), die bei der Ausschachtung von Gräbern auf den Kirchhöfen 

aufgeworfen wurden oder durch sonstige Erdbewegungen zutage 

traten. Die ältesten historischen Belege für christliche Ossarien 

führen ins 12. Jahrhundert zurück. Ihre Errichtung wurde mit den 

Synoden von Münster und Köln (1279-80) zur Pflicht. Als spezifi-

sche Bauform fanden solche Karner oder Kärnter (so die süddeut-

sche Bezeichnung, abgeleitet vom lat. carnarium für ‚Fleisch-

kammer‘, vgl. das engl. charnel house) im (katholischen) Christen- 

tum weite Verbreitung: Von der Iberischen Halbinsel, dem franzö-

sischen, deutschen und italienischen Kulturraum bis nach England 

finden sich Beispiele. Beinhäuser sind auch Teil der orthodoxen 

Tradition, doch geht dort mit dem Transfer des Totengebeins eine 

Sekundärbestattung, d. h. eine von spezifischen Ritualen begleitete 

zweite Bestattung einher, was im katholischen Umfeld nur in Aus-

nahmefällen praktiziert wurde oder wird – so etwa bei Heiligen- 

umbettung. 

Auch im Raum Luxemburgs und der Nachbarregionen dienten 

Ossarien als besonders geschützte Verwahrungsorte und wurden 

Teil jedes ‚Sakraldistriktes‘, d. h. der Pfarrkirche, umgeben vom 

Kirchhof. Als gängige architektonische Bauformen waren (1) Kryp-

ten, (2) freistehende Gebäude in Form von Kapellen, (3) an Kirch-

hof- oder Kirchenmauern angebaute Schuppen bzw. (4) nischenar-

tige Anbauten (sogenannte ‚Seelenerker‘) gebräuchlich. Größe und 

baulich-künstlerische Ausgestaltung konnten höchst unter-

schiedlich ausfallen und variierten regional. Der letzte bekannte 

Neubau eines Ossariums in den heutigen Grenzen des Erzbistums 

Luxemburg (Betzdorf) datiert auf 1722.1 Im Zuge der Aufklärung und 

kircheninterner Reformen wurden diese Bauten sukzessive ge-

schlossen, umgewidmet oder gänzlich abgerissen. Eine Ausnahme 

bildet das bekannte Beinhaus von Verdun (Ossuaire de Douau-

mont), das eigentlich ein Massengrab für Soldaten ist, deren Über-

reste nach dem Ende des Ersten Weltkriegs erstens nicht mehr 

identifiziert und zweitens nicht mehr zu einem in wesentlichen 

Teilen kompletten Skelett zusammengefügt werden konnten bzw. 

deren Armeezugehörigkeit nicht mehr feststellbar war.2 Auch im 

Großherzogtum verweisen nur noch wenige Überreste auf diese 

Tradition.3 Davon zu unterscheiden sind bloße Sammelgrabstellen, 

meist in Form von Grabkammern (frz. caveau), aufgelassenen 

Ein Ossarium für Steinsel
Über die architektonische Herausforderung  

einer ungewöhnlichen Bauaufgabe

Florian Hertweck und Thomas Kolnberger

Abb. 1: Zugemauerter Beinhaus-Erker in der Kirchhofmauer von Septfontaines (Sim-
mern) der Pfarrkirche St. Martin (13. Jahrhundert), Luxemburg. Foto: © Sonja Kmec.  
Die Inschrift „HEUT MIR / MORGEN DIR“ war – im Angesicht der Knochen – ein 
Memento Mori, eine Mahnung, der eigenen Sterblichkeit und der Vergänglichkeit 
alles Irdischen einzugedenken. Der lakonische ‚Schüttelreim‘ bezieht sich auf die 
lateinische Grabinschrift „Sum quod eris, quod es ipse fui“ (Ich bin, was du sein 
wirst; was du bist, bin ich).



148

Gräbern oder unter sonstigen baulich nicht markierten Flächen, in 

denen Überreste aus Grabauflösungen heute deponiert werden, wo- 

für auch in Luxemburg ossuaire eine gebräuchliche Bezeichnung ist. 

Warum also ein Neubau? Und warum heute? Aus dem Blickwin-

kel des Friedhofs- und Raummanagements sind Ossarien, wie in 

der Vergangenheit, ein interessantes Konzept der Nachhaltigkeit: 

Sie sparen Platz und ermöglichen die fortwährende Wiederbe- 

legung einer beschränkten Zahl von Grabstellen. Gleichzeitig ga-

rantieren sie einen würdevollen Rahmen als tatsächlich letzte Ru-

hestätte nach Durchführung einer Grabauflösung. Diese zwei 

Florian Hertweck und Thomas Kolnberger

Abb. 2: Gesamtplan des Friedhofs (Erweiterung mit Ossarium sind die fett hervorgehobenen Teile), Stand November 2018 (Florian Hertweck, studio hertweck –  
architecture + urban design, Differdingen, Luxemburg).



149

Aspekte, nachhaltige Raumnutzung und angemessener Umgang 

mit den sterblichen Überresten von auch längst vergessenen Mit- 

bürgerinnen und Mitbürgern, haben die Gemeindeverantwortli-

chen und die Bewohner der Gemeinde Steinsel überzeugt. Im Rah-

men eines Bürgerbeteiligungsverfahrens wurde das Projekt vor- 

gestellt und angenommen. Als Bauaufgabe stellt sich nun sowohl 

die Planung der Erweiterung des bestehenden Friedhofs als auch 

der Neubau eines zeitgenössischen Ossariums. Inspiriert von  

Sigurd Lewerentz’ Friedhof im schwedischen Malmö,4 teilt der Ent-

wurf die geneigte Fläche des Friedhofs in unterschiedlich große 

Felder ein, die peu à peu mit verschiedenen Grabtypologien (Ein-

zelgräber, Familiengräber, Gräber für verschiedene Konfessionen, 

Urnengräber usw.) belegt werden können. Die Felder werden durch 

Stützmauern und Hecken gerahmt und sind durch Wege und Plätze 

miteinander verbunden. Damit wird auch der Anforderung eines 

interkonfessionellen Friedhofs Rechnung getragen. 

Zentraler Bestandteil des Friedhofs ist das Ossarium, das jedoch 

selbst kaum sichtbar ist (Abb. 3). Es wird nur durch ein diskretes 

Eingangsobjekt markiert, das aus vier schrägen – ‚pylonartigen‘ – 

Mauern besteht. Von diesem Torhaus wird der Besucher auf eine 

abfallende Rampe geleitet. Der Besucher steigt förmlich in den Bo-

den ab. Am Ende der Rampe stößt er auf einen – nach oben geöffne-

ten – dreiecksförmigen Garten mit einem Umgang. Gerahmt wird 

dieser öffentliche und offene Raum von Wänden aus Glasbaustei-

nen, hinter denen sich das Ossarium (die eigentliche Lagerstätte) 

Ein Ossarium für Steinsel

Abb. 3: Grundriss und Schnitt des geplanten Ossariums, Stand 2018 (Florian Hertweck, 
studio hertweck – architecture + urban design, Differdingen, Luxemburg).



150

linear aufspannt. Die transluzente Materialität der Glasbausteine 

gibt keinen direkten Blick auf die Überreste frei, sie lassen sich nur 

erahnen. Geplant ist ein Namensverzeichnis, jedoch ohne räumli-

che Zuordnung.

Der Anspruch bestand demnach in einer zeitgemäßen Architek-

turphänomenologie, die nur durch Raum, Materie und Licht das 

Thema des Ossariums neu interpretiert.5 Gleichzeitig wird hier auf 

vertraute Symbolik im Umgang mit dem Tod, Toten und Bestat-

tungsritualen zurückgegriffen. Das kleine Torhaus markiert als 

bauliche Schwelle die Eingangstür zu einem anderen Reich – eine 

kulturübergreifend weitverbreitete Vorstellung. Und in ihrem 

Grundriss als Rundgang ermöglicht die Anlage einen Besuch der 

Toten, um – nach Ende der Andacht und Zwiesprache am Ver-

weilort – die Rückreise ins Reich der Lebenden anzutreten. 

1	 Nach Nicolas van Werveke, Kulturgeschichte des Luxemburger Landes, Bd. III. 
Luxemburg : Imprimerie Centrale Gustave Soupert, 1926, S. 134 : „Für den Bau die-
ser Totenhäuser hatten die Pfarrangehörigen zu sorgen ; das letzte wurde, glaube 
ich im Jahre 1722 zu Betzdorf erbaut. Einzelne mögen vielleicht noch bestehen,  
der früheren Bestimmung dient keines mehr“.

2	 Dieselbe Funktion hat das sogenannte Ossuaire de Navarin (Monument aux 
Mort des Armées de Champagne), Département Marne.

3	 Zu Ossarien und Friedhofsformen allgemein : Thomas Kolnberger, Cemeteries 
and Urban Form : A Historico-Geographical Approach, in : Urban Morphology 22/2 
(2018), S. 118-139 ; Paul Koundounaris, Im Reich der Toten : Eine Kulturgeschichte 
der Beinhäuser und Ossuarien. Rheinbreitbach : Ullmann Medien, 2014 ; bzw. für 
Luxemburgs Sepulkralkultur : Nikolaus Kyll, Tod, Grab, Begräbnisplatz, Totenfeier.  
Zur Geschichte ihres Brauchtums im Trierer Lande und in Luxemburg unter 
besonderer Berücksichtigung des Visitationshandbuches des Regino von Prüm 
(gestorben 915) (Rheinisches Archiv, 81). Bonn : Ludwig Röhrscheid, 1972 ; für die 
Ossarien Lothringens : Jean-Michel Lang, Ossuaires de Lorraine. Un aspect oublié 
du culte des morts. Metz : Éditions Serpenoise, 1998.

4	 Siehe Janne Ahlin, Sigurd Lewerentz, Architect : 1885-1975. Zürich : Park Books, 
2014.

5	  Vgl. Ken Worpole, Housing the Dead, in : The Architectural Review 1436/CCXL 
(2016), S. 4-10 ; Reiner Sörries, Zur Architekturgeschichte der Karner in Kärnten,  
in : Friedhof und Denkmal 38/2 (1993), S. 25-37.

Florian Hertweck und Thomas Kolnberger



Der Tod im Bild
Iconographie de la mort





153

Seit dem 17. Jahrhundert besteht der Brauch, als Erinnerung an ei-

nen verstorbenen Menschen ein Andenken drucken zu lassen. Die-

se gedruckten Zeugen sind uns unter den unterschiedlichsten Be-

zeichnungen wie „Totenzettel“, „Sterbebildchen“ oder „Totenbilder“ 

(luxemburgisch „Doudebiller“) bekannt. Im österreichischen 

Sprachgebrauch sagt man eher „Totenbilder“. Es stellt sich die Frage, 

ob die luxemburgische Bezeichnung „Doudebild“ ihren Ursprung 

in der gemeinsamen habsburgischen Vergangenheit hat. In der 

deutschsprachigen Schweiz nennt man sie „Leidbilder“, aber auch 

„Totenbilder“.

Unsere Französisch sprechenden Nachbarn bezeichnen sie als 

„souvenirs mortuaires“. Genau darin liegt der Zweck der Sterbebild-

chen. Sie dienen als Erinnerung an den Verstorbenen und wurden 

ursprünglich fast ausschließlich von den Katholiken in ganz Euro-

pa zum Gedenken an ihre Toten in Auftrag gegeben. Die katholi-

schen Auswanderer nach Amerika nahmen diesen Brauch mit in 

ihre neue Heimat.

Zur Erinnerung an Großherzog Wilhelm von Luxemburg (gest. 

1912) ließ die katholische Großherzogin Maria Anna, seine Gattin, 

nach hiesiger Tradition ein Sterbebildchen drucken, das wohl ein-

zige im evangelischen Hause Nassau.1

Entstehung und frommer Gebrauch der 
Totenbilder

Der Ursprung der Sterbebildchen liegt in den Südniederlanden. 

Man bezeichnet sie dort als „Bidprentjes“. Erste bekannte Exempla-

re stammen aus der Zeit um 1660, wo nur betuchte Bürger sich die 

Druckkosten leisten konnten. Erst nach der Mitte des 18. Jahrhun-

derts treten die Drucke langsam etwas häufiger in Erscheinung. Die 

Formate waren unterschiedlich und größer als die bei uns heute 

gängigen Ausführungen.

In den Annales de la Société archéologique du Luxembourg aus  

Arlon finden wir ein außergewöhnliches Andenken an zwei Ver-

storbene, wahrscheinlich ein Ehepaar. Es handelt sich um eine 

beidseitig beschriftete runde Marke aus Kupfer, auf der Folgendes 

zu lesen ist: HIERONIMVS.LECLERC. Obijt 26 Aprilis 1722. Auf der 

Rückseite zu erkennen: CATHARINA BOOT. Obijt 22 Decembris 

1722.2

Seit den 1980er Jahren sammelt die Association Luxembour-

geoise de Généalogie et d’Héraldique (ALGH) Totenbilder. Diese 

Sammlung umfasst zurzeit etwa 65.000 Exemplare und soll im Fol-

genden hinsichtlich der Entwicklung von Bildmotiven und Texten 

untersucht werden.3 

Das älteste, wenn auch nur in Form einer Kopie präsente Exem-

plar der ALGH-Sammlung datiert von 1776 (Abb. 1). Das langzeitig 

gebräuchliche 11 x 7 cm Gebetbuch-Format setzte sich seit 1800 

durch. Dies sowohl in den belgischen Nachbarprovinzen als auch 

im Rheinland. Ab 1840 breitete sich dieses Format ebenfalls in Lu-

xemburg, Süddeutschland, Österreich und schließlich in ganz Eu-

ropa aus. Das Gebetbuch-Format wurde nicht von ungefähr ge-

wählt. Die Totenbilder, welche üblicherweise in den Gebetbüchern 

aufbewahrt und mit zu den Gottesdiensten genommen wurden, 

„Wir sterben um ewig zu leben“  
Totenbilder aus musealer und familienkundlicher Sicht  

am Beispiel Luxemburgs

Fernand Toussaint

Abb. 1: Totenzettel, wie sie einst auch am Eingang zur Kirche befestigt wurden. 
Metallstich mit Text im Bleisatzverfahren, 1776.



154

sollten zum Beten für das Seelenheil der Verstorbenen anregen. Die 

Gebete wandten sich an Gott, hauptsächlich aber an Jesus Christus. 

Die Anrufung Christi stellt die häufigste Art dar, neben der Anru-

fung des Heiligen Kreuzes (O crux ave, spes unica) oder des Heiligen 

Herzens Jesu. Die Anrufung Mariens tritt etwas seltener in Erschei-

nung, gefolgt von der Anrufung des Heiligen Josef. Ein Großteil der 

auf den Totenbildern aufgedruckten Gebete ermöglichte die Erlan-

gung eines Ablasses. 

Fernand Toussaint

Abb. 2: Totenbild der Firma Depter aus Paris. Lithografie, 1882.

Abb. 4: Passionssäule mit Marterwerkzeugen. Totenbild für Johann Wegener, Witwer 
von Helena Soumer, gestorben in Esch an der Alzette, am 12. Dezember 1899. 
Chromolithografie. 

Abb. 3: Ecce Homo mit Silberdruck für eine unverheiratete Person.  
Chromolithografie, 1903. 

Abb. 5: Kindertotenbild der Bilderdruckerei Bouasse-Lebel aus Paris. Lithografie und 
Buchdruckverfahren, 1932.



155

Unter Ablass verstand man die vollkommene oder partielle Verge-

bung der Sündenstrafen. Die gläubigen Katholiken waren davon 

überzeugt, dass die Verstorbenen durch ihre Gebete von ihren Sün-

den und den Qualen des Fegefeuers erlöst würden. Die oben er-

wähnten Gebetsformeln mit ihren Ablässen fanden sich von den 

1870er bis in die 1950er Jahre auf den Totenbildern. Danach verliert 

sich dieser Brauch sozusagen vollständig.4

Wahrscheinlich von Anfang an bis etwa 1980 bestand der 

Brauch, jedem am Begräbnis teilnehmenden Mitbürger ein Toten- 

bild auszuhändigen. Diese wurden sozusagen „über Nacht“ ge-

druckt. In der Regel waren die Bildchen beim Drucker bereits ein-

seitig bedruckt stapelweise vorrätig. Es fehlten nur noch die Anga-

ben über den soeben Verstorbenen für die Rückseite. Meist wurden 

die Bilder vor oder nach der Messe vom Küster oder einem Messdie-

ner an die Kirchgänger ausgehändigt, oder sie lagen offen auf ei-

nem kleinen Tisch und jeder konnte sich selbst bedienen. Sie wur-

den auch an Verwandte und Bekannte verschickt, die nicht an der 

Beerdigung teilnehmen konnten. In einigen Kirchen bleiben heut-

zutage die mit Hilfe eines Klemmsystems an einer Tafel im Ein-

gangsbereich befestigten Bildchen der Letztverstorbenen für eine 

gewisse Zeit präsent. So gesehen in Henri-Chapelle (B) im nieder-

ländisch-belgisch-deutschen Dreiländereck. 

Gestaltung der Totenzettel 

In der Urform waren die Totenzettel mit einem Rand von Blumen, 

Rankenwerk oder Schraffuren versehen. Versen wie „Wir sterben 

um ewig zu leben“ oder „Beati mortui, qui in Domino moriuntur“ 

(Selig sind die Toten, die im Herrn sterben, Offenbarung 14,13) be-

gegnet man öfters.

Die nach und nach im Gebetbuch-Format erscheinenden Exem-

plare wiesen entweder einen weißen Rand auf oder waren wie 

sonstige Andachtsbildchen mit Stanzspitzen dekoriert. Die bereits 

einseitig bedruckten Heiligenbildchen wurden bis etwa 1860/70 zu 

Sterbebildern „umfunktioniert“, indem der Drucker sie auf der lee-

ren Rückseite mit den Angaben des Verstorbenen sowie mit Bibel-

versen oder Gebeten versah. Danach wurden spezielle Totenbilder 

mit Trauerrand gedruckt. 

Als Motive auf der Bildseite erschienen nun Darstellungen, wel-

che im direkten Zusammenhang mit dem Leiden oder dem Tod ste-

hen. Unser Beispiel von 1882 zeigt ein Kreuz bei einem Friedhof mit 

der Aufschrift „SPES MEA“ (Meine Hoffnung). Das Kreuz ist mit blü-

henden Rosen behangen, welche sowohl die Liebe als auch das ewi-

ge Leben symbolisieren. Über dem unteren Rand die Abkürzung 

R.I.P. für „Requiescat in pace“ (Ruhe in Frieden) (Abb. 2).

Häufigstes Motiv ist die Passion, das Leiden von Jesus Christus. 

Vor allem die Darstellung des Kreuzes, an dessen Fuß der Schädel 

Adams über gekreuzten Oberschenkelknochen abgebildet ist, fin-

det Abnehmer. Fast genauso häufig verkaufte sich Christus als Lei-

dender (Ecce homo) (Abb. 3), eine Darstellung, die sich vielerorts 

auch an Grabmonumenten befindet. Auch Darstellungen von 

Christus als gutem Hirten waren beliebt. Ende des 19. und Anfang 

des 20. Jahrhunderts erschienen in Anlehnung an das Matthäus-

Evangelium Totenbilder mit der gebrochenen Passionssäule, an der 

die Leidenswerkzeuge Christi befestigt sind: Geißel, Dornenkrone 

(Matthäus 27,29); Lanze, Essigschwamm (Matthäus 27,46); Leiter, 

drei Nägel, Fesseln (Matthäus 27,2) usw. (Abb. 4). Die gebrochene 

Säule symbolisiert das Lebensende. Auf dem Totenbildchen er-

kennt man auch ein Geldsäckel mit Silberlingen (Matthäus 27,4-6) 

sowie Würfel (Matthäus 27,36). Die Silberlinge stehen für den Verrat 

des Judas, während die Würfel Bezug nehmen auf die römischen 

Soldaten, die durch Loswerfen die Kleider Jesu unter sich 

aufteilten.

Der Heilige Josef wurde oft gewählt, wurde er doch als Sterbe-

beistand, „Patron de la bonne mort“ angesehen. Der Heilige wird 

meist auf dem Sterbelager dargestellt. Sehr oft findet man in den 

1950er Jahren auch die Betenden Hände von Albrecht Dürer.

Häufig sind auch Mariendarstellungen, wie z. B. die der Schmer-

zensmutter (Mater dolorosa) oder die Pieta, mit dem Leichnam des 

vom Kreuz abgenommenen Jesus Christus auf dem Schoß.

Die Abbildung eines leicht erhellten Grabes inmitten des eher 

düster wirkenden Friedhofs findet man häufiger im Zeitraum von 

1925 bis 1950. Über dem Grab schwebt ein Engel oder geflügelter En-

gelskopf. Oft wird ein weinender Engel am Kopf des Grabes abgebil-

det. Fast alle Sterbebildchen für Kinder werden mit Schutzengeln 

versehen. Diese stehen mit beschützender Hand (oder beschützen-

den Händen) hinter dem Kind. Darunter manchmal der Schriftzug: 

„Der heilige Schutzengel. / Seinen Engeln hat er deinetwegen be-

fohlen, dass sie dich behüten auf allen deinen Wegen. (Ps 90,11)“. 

Am häufigsten kommt später der luxemburgische Zusatz „En Engel 

am Himmel“ vor. Bei unserem etwas selteneren Beispiel aus der Pa-

riser Druckerei Bouasse-Lebel hebt ein Engel ein verstorbenes 

Kindlein zum strahlenden Himmel. Es streckt seine Arme und ist 

bereit, aufgenommen zu werden. Die geknickte Lilie, ein Symbol 

der Reinheit wie auch der Unschuld, bedeutet das Ende des irdi-

schen Lebens (Abb. 5).

Waren anfangs die Totenbildchen für Kinder mit Stanzspitzen 

verziert, so wurden sie ab etwa 1920 mit einem blauen Rand verse-

hen. Dieser war für Kinder bis zum damals üblichen Kommunions-

alter von circa zwölf Jahren üblich. Für Jugendliche, deren Alter  

darüber lag, verwendete man den allgemein gebräuchlichen 

schwarzen Rand. Um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert hatte 

sich der Brauch eingebürgert, die Bildchen für Jugendliche sowie 

für ledige Männer und Frauen mit einem silbernen Rand zu verse-

hen. Diese Praxis wurde nach 1920 wieder aufgegeben.

„Wir sterben um ewig zu leben“  



156

In den 1970er Jahren erlebten die Totenbilder einen Tiefpunkt. Sie 

wurden durch relativ ausdruckslose Danksagungskarten ersetzt, 

welche nicht einmal die wesentlichste Information, nämlich das 

genaue Sterbedatum, enthielten. Nach und nach entstanden ab 

1990 jedoch wieder informationsreichere Andenken mit teils sehr 

persönlichen und farbigen Vorderseiten. Schöne Erinnerungsfotos 

aus dem Alltag zeigen die verstorbene Person bei der Arbeit bzw. bei 

ihrer Lieblingsbeschäftigung und nicht, wie sonst üblich, „am 

houbeschte Fuedem“ (in Festtagskleidung) (Abb. 6). Immer öfter  

bestehen die Hinterbliebenen (bzw. die Verstorbenen) darauf, ihr 

Gotteshaus auf der Vorderseite des Totenbildes ablichten zu  

lassen, um die Verbundenheit mit der Dorfkirche zu unterstreichen 

(Abb. 7).

Fernand Toussaint

Abb. 6: Modernes Totenbild mit persönlicher Note. Offsetdruck, 2009.

Abb. 7: Modernes Andenken mit Bezug auf die für die Verstorbene so wichtige Dorfkirche. Offsetdruck, 2008.

Die Textseite trägt von circa 1870 bis 1980 den Stoßseufzer „Jesus –

Maria – Joseph“. Sehr oft wird noch der Vorname des Verstorbenen 

angehängt. Frühe Exemplare führen die genaue Sterbezeit; ein De-

tail, das nach 1900 kaum noch festgehalten wird. Nun wird eher 

Wert darauf gelegt, dass der Sterbende „versehen mit den Tröstun-

gen der katholischen Kirche“ oder „nach Empfang der Heiligen Ster-

besakramente“ verschieden ist. Bis 1880 etwa werden oft die Gründe 

genannt, die zum Tod führten. Diese Angaben werden danach selte-

ner und es heißt nur noch: „nach langer Krankheit“ oder „nach 

schwerem christlichen Leiden“. Bei Priestern und Ordens- 

leuten werden Profess- und Primizdaten aufgeführt. Sonst wird der 

Beruf nur in vereinzelten Fällen abgedruckt. Am häufigsten findet 

der Berufsstand bei Rechtsgelehrten und Ärzten Erwähnung.



157

Auch die Dreisprachigkeit Luxemburgs spiegelt sich in den Toten-

bildern wider. War die Mehrzahl der Bildchen vor dem Krieg noch 

auf Deutsch verfasst, so finden wir nach 1945 fast exklusiv nur  

noch in französischer Sprache gedruckte Exemplare. Seit Anfang 

der 1980er Jahre setzt sich nach und nach die luxemburgische  

Sprache durch, dies nicht zuletzt durch den Einfluss der Actioun 

Lëtzebuergesch, ein Sprachförderverein, der zu dieser ein Sonder-

heft mit „Stuelen“ (Modelltexten) für Anzeigen, Totenbilder und 

Danksagungsschreiben herausgibt. Initiatoren waren Henri Rinnen 

und Marcel Lamy.

Wurde bei den älteren deutschen wie auch französischen To-

tenbildchen die Anrede „Herr“, „Frau“, „Fräulein“, „Monsieur“, „Ma-

dame“, „Mademoiselle“ verwendet, so werden bei den neueren Ex-

emplaren nur mehr Vor- und Nachnamen gebraucht. Bis in die 90er 

Jahre des 20. Jahrhunderts wurden die verheirateten Frauen z. B. als 

„Madame Jean Schmit, née Marie Muller“ bezeichnet, während 

heute eher „Marie Muller, Fra vum Jean Schmit“ geschrieben wird. 

Herstellung und Druck der Totenbildchen

Die Buchhandlung von Pierre Bruck in Luxemburg warb 1884 mit  

98 verschiedenen Bildmotiven: „Kleine Heiligenbilder in 18° mit 

schwarzem Trauerrand für Todtenzettel [sic] à Fr. 8,50 per hundert 

Stück.“5

Die luxemburgischen Druckereien verschafften sich die einsei-

tig bedruckten Bildchen in der Regel von verschiedenen ausländi-

schen Druckhäusern oder Verlagen.6 Die schönen Produkte des Ver-

lags Benziger & Co in Einsiedeln (Schweiz) aus der Zeit um die 

Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert sind für unsere Gegend aller-

dings eher selten.

Um 1880 bemächtigte sich die Chromolithografie der Totenzet-

tel. Mehrfarbige Bildchen in Farbabstufungen in Graugrün, Beige, 

Braun oder Blau, oft Ton in Ton mit viel Silber, befriedigten den Ge-

schmack der Abnehmer. Um 1900 verliehen stark farbige und ge-

lackte Bildchen dem Ganzen sogar eine fröhliche Note und nur der 

schwarze Rand erinnerte noch an die Trauer. Ab 1875 traten, zu-

nächst vereinzelt, später dann immer häufiger, Fotografien der Ver-

storbenen zum Text, oder man klebte Fotomedaillons ein. Seit dem 

Ersten Weltkrieg setzte sich die Praxis durch, eine Fotografie ein-

drucken zu lassen.7

Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts war das Produkti-

onszentrum für Heiligenbilder in Belgien die Stadt Antwerpen. Die 

Bilderfabriken benutzten die alten Holzmodelle oder Kupferplatten 

oft bis zur völligen Abnutzung. Der Holz- bzw. Kupferdruck war ein 

Schwarzweißprodukt, das nach dem Druck manchmal mittels 

Schablonen mit kräftigen Farben übermalt wurde. Die Erfindung 

des Steindrucks (lithographie) durch Aloys Senefelder setzte sich in 

Paris gegen Ende des Premier Empire durch. Charles Senefelder,  

Bruder von Aloys, wendete die Technik 1817 in Belgien an. Die Bil-

derfabrikanten setzten das neue Verfahren 1830 in Turnhout ein. 

Die Anfertigung einer Zeichnung auf Stein war leichter und schnel-

ler auszuführen als das Schneiden in Holz bzw. das Gravieren von 

Kupfer. Außerdem war der Bilddruck feiner. Bis zum Ende des 19. 

Jahrhunderts und darüber hinaus behielt der Steindruck mit seinen 

abgeleiteten Verfahren wie etwa der Chromolithografie (Farben-

steindruck) seinen Stellenwert. Hier musste das zu druckende Blatt 

für jede Farbe nochmals durch die Presse. Gegen Ende des 19. Jahr-

hunderts wendete man das Lichtdruckverfahren (photogravure typo- 

graphique) an, und ab 1910 das Lichtpausverfahren (héliogravure). 

Nach dem Zweiten Weltkrieg schließlich verbreitete sich das 

Offset-Verfahren.8

Bei der rezentesten Technik spricht man vom Digitaldruck (im-

pression numérique). Hierbei handelt es sich um eine Palette von 

Druckverfahren, bei denen das Druckbild direkt von einem Compu-

ter in einen Laser- oder Inkjet-Printer übertragen wird.9 Obwohl die 

früheren Druckverfahren qualitätsmäßig zwar weitaus besser sind 

als der Digitaldruck, so eignet sich letzterer trotzdem für den Druck 

der Totenbilder, weil er weniger aufwendig und daher billiger ist. 

Die Schreckenszeit des Zweiten Weltkriegs  
im Spiegel der Totenbilder

Die Totenbilder aus der Zeit des Zweiten Weltkriegs unterscheiden 

sich von den übrigen Drucken durch mehrere Merkmale. Die meis-

ten von ihnen wurden erst nach dem Krieg gedruckt, um der Toten 

zu gedenken und die Umstände ihres Ablebens genauer darzustel-

len: „Gestuerwen am Alter vun 38 Joër un de Folgen vun den Tortu-

ren am KZ“, „Gestuerwen fir d’Hémecht“, „Gezwongen an déi ver-

haaste preisesch Uniform“ (gezwungen in die verhasste deutsche 

Uniform) ... Fast alle Bilder der „Lëtzebuerger Jongen“, wie die 

zwangsrekrutierten Luxemburger der Jahrgänge 1920-1927 bezeich-

net wurden, waren mit Passbild versehen. Die meisten Totenbilder 

waren doppelseitig, damit auch eine Abbildung der Muttergottes 

als Trösterin der Betrübten und Landespatronin, der Kathedrale 

von Luxemburg, der Büste von Großherzogin Charlotte, oder etwa 

des „Roude Léiw“ (des Roten Löwen, dem Luxemburger Wappen-

tier) mitgedruckt werden konnte. Diese symbolträchtigen Elemen-

te, an denen sich die Betroffenen damals festklammerten, durften 

nicht fehlen. Einige Totenbilder der Ermordeten, die infolge der 

Streiks vom August/September 1942 hingerichtet worden waren, 

erhielten anstelle des schwarzen Trauerrandes einen solchen in 

den rot-weiß-blauen Nationalfarben. Eine interessante Ausstel-

lung zu diesem Thema fand 1988 unter der Leitung von Ad. Rehlin-

ger im Clerfer Schloss statt, wo 2.500 Totenbilder aus der 

„Wir sterben um ewig zu leben“  



158

Schreckenszeit des Zweiten Weltkriegs zu sehen waren.10 Eine sel-

tene Ausnahme stellt das Totenbild von Zénon Bernard dar, dem 

ersten Deputierten der Kommunistischen Partei Luxemburgs in der 

Abgeordnetenkammer, der 1942 in deutscher Gefangenschaft starb. 

Bei ihm fehlen sämtliche oben erwähnten üblichen patriotischen 

und christlichen Dekorelemente. An deren Stelle treten ein Stern 

mit dem Hammer- und Sichelsymbol sowie zwei gekrümmte Lor-

beerzweige. Es handelt sich diesmal nicht um einen gewöhnlichen 

Druck, sondern um eine Fotografie mit gezacktem Rand, wie zu je-

nem Zeitpunkt üblich (Abb. 8). Beim Totenbild des im KZ Natzwei-

ler-Struthof inhaftierten und später in Dachau verstorbenen Jean 

Béro aus Esch/Alzette (gest. 1945) wird der Verblichene noch zu-

sätzlich in Ausübung seines Berufes dargestellt. Béro war Tram-

bahnschaffner bei den Tramways Intercommunaux du Canton 

d’Esch (TICE) (Abb. 9).

Sterbebilder und Familienforschung

Für Ahnenforscher und Lokalhistoriker stellen die Totenbilder eine 

unentbehrliche Quelle dar. Noch wertvoller sind die sogenannten 

„Totenbriefe “ (Abb. 10). Nach dem Druck wurden sie an die Familie 

oder Freunde eines soeben Verstorbenen geschickt. Zusammenge-

faltet bildeten sie gleichzeitig einen Briefumschlag, welcher fran-

kiert und mit Empfänger versehen verschickt werden konnte. Die 

Totenbriefe enthalten nützliche Angaben in Bezug auf die Ver-

wandtschaft und sind in etwa mit den Todesanzeigen einer Tages-

zeitung gleichzusetzen. Sie werden zudem von Familienforschern 

Fernand Toussaint

Abb. 8: Andenken (Totenbild) an das Gründungsmitglied der KPL und Resistenzler 
Zénon Bernard. Fotografie, um 1945.

Abb. 9: Zweiflügeliges Totenbild für den Trambahnschaffner Jean Béro. Buchdruck, 
1945.



159

besonders geschätzt, da die älteren Exemplare aus einer Zeit stam-

men, in der die Tageszeitungen noch keine Todesanzeigen ver- 

öffentlichten.

Norbert A. Heinen wies bereits 1988 in einem Zeitungsartikel auf 

den genealogisch-historischen Wert der Totenbilder hin.11 Da bei 

vielen in alten Gebetbüchern und Schuhkartons aufbewahrten To-

tenbildern die Gefahr bestand, von der jüngeren Generation „ent-

sorgt“ zu werden, machte Heinen einen Aufruf, die Totenbildchen 

doch bitte abzuliefern, so dass sie der Nachwelt erhalten werden 

könnten. Neben seiner Privatsammlung führte er auch die 

Sammlung der Association Luxembourgeoise de Généalogie et 

d’Héraldique an. Inzwischen gibt es mehrere Geschichts- bzw. Fa-

milienforschervereine, die den Wert der kleinen Zettel erkannt und 

eine teils beachtenswerte Sammlung aufgebaut haben. 

Die Vereinigung für die Heimatkunde im Landkreis Saarlouis 

e.V.12 sammelt Totenbilder, die man bei ihr auch einsehen kann. 

Hans Peter Klauck, Jakob Klein und Inge Riedel haben den Sonder-

band 15 Die Totenbildersammlung mit über 15.000 neuen Daten- 

sätzen neu aufgelegt. Er enthält familienkundliche Daten von 

37.600 Totenbildchen und Todesanzeigen aus dem Landkreis 

Saarlouis.

„Wir sterben um ewig zu leben“  

Abb. 10: Totenbrief von Ferdinand de Schaefer. Buchdruck, 1893.



160

Der Verein für Geschichte in Pulheim bei Köln freut sich, dass man 

den ältesten Totenzettel in St. Ulrich in Frechen-Buschbell gefun-

den habe. Letzterer stammt aus dem Jahre 1663 und lag in einem 

Karton mit der Aufschrift „Reliquien“. Eine weitere große Samm-

lung stellt die Totenzetteldatenbank der Universität Würzburg 

dar.13 Eine bedeutende Sammlung besitzt der Groupement Généalo-

gique de Henri-Chapelle et Environs (GGHE) im Dreiländereck Bel-

gien, Niederlande und Deutschland. Zum bereits beachtlichen 

Fundus des Fonds Kerff kam mittlerweile die 200.000 Exemplare 

starke Totenbildersammlung von Zénon Toussaint aus Montzen (B) 

hinzu, dessen Vater die Bilder bereits seit 1922 gesammelt hatte.14 

Die Totenzettel-Datenbank der Westdeutschen Gesellschaft für Fa-

milienkunde (WGfF) enthält über 320.000 Totenzettel und ist on-

line einsehbar.15  

Archivquellen

Association Luxembourgeoise de Généalogie et  
d’Héraldique (ALGH)
Alle Abbildungen entstammen dieser Sammlung.

 

1	 Jean Louis Schlim, Großherzog Wilhelms Leiden und Sterben, in : Schloß 
Hohenburg : die nassauisch-luxemburger Residenz in Bayern, hg. von Jean Louis 
Schlim. Oberhaching : Aviatic Verlag, 1998, S. 113.

2	 Annales de la Société archéologique du Luxembourg 10 (1878), S. 295 und 
Abbildung.

3	 Die Sammlung, welche sich im dritten Stock des Merscher Schlosses befindet, 
kann jeden ersten Mittwoch des Monats von 14.30 bis 17.00 Uhr bzw. jeden dritten 
Donnerstag des Monats von 19.00 bis 21.30 Uhr eingesehen werden. Im August, 
Dezember und Januar ist allerdings geschlossen.

4	 Jean Pirotte, Monuments de papier. Les souvenirs mortuaires en Ardenne et 
ailleurs de 1850 à nos jours, in : Les vivants et leurs morts. Art, croyances et rites 
funéraires dans l’Ardenne d’autrefois, Bastogne : Musée en Piconrue, 1989,  
S. 241-250, hier S. 243-244.

5	 Luxemburger Wort (8.1.1884), S. 4.

6	 Wie z. B. in Deutschland bei EHM in Trier, Abtei Verlag in Ettal, A.W.Schulgen in 
Düsseldorf, Verlag v.B.Kühlen in M.Gladbach, Serz & C° in Nürnberg, Foto-Verlag F. 
Bruckmann in München ; in Belgien bei LT Belgium, CF in Brüssel, W. & C. in Brüs-
sel, C. Decorte in Gent, Coppin-Goisse in Ath ; sowie in Frankreich bei Bouasse-
Lebel in Paris oder Boumard fils in Paris (vordem Maison Ch. Letaille, Boumard et 
fils).

7	 Norbert Kandler, Sterbebilder – mehr als Erinnerungen auf Papier, in : Büchold 
und Sachserhof. Sterbebilder von 1870-2001, hg. von Erich Füller et al., o.O. :  
Vereinsring Büchold e.V., 2001, S. XXIX.

8	 Jean Pirotte, Les images de dévotion, témoins de la mentalité d’une époque, 
1840-1965, in : Revue d’histoire de la spiritualité 50 (1974), S. 479-505, hier  
S. 481-482.

9	 Fachkundliche Erklärung von Josy Nothum und Jeff Nothum, Druckermeister.

10	 Ein ergreifendes Zeugnis von unsäglichem Leid. „Vum zweete Weltkrich –  
Doudebiller léien nët“, in : Luxemburger Wort (31.10.1988), S. 6.

11	 Norbert A. Heinen, Über den Wert der Totenbilder für die Familien- und 
Lokalgeschichtsforschung, in : Tageblatt (9.4.1988), S. 8.

12	 URL :_http://www.vfh-saarlouis.de (Letzter Zugriff : 31.1.2019).

13	 Marie-Louise Carl, Totenzettel – Genealogische Quelle mit Geschichte, in : 
Computergenealogie 22/3 (2007), S. 17-21, hier S. 17.

14	 Anne-Marie Everard, En visite chez un groupement généalogique voisin,  
in : De Familjefuerscher 61 (2001), S. 30-31.

15	 Westdeutsche Gesellschaft für Familienkunde, Totenzettel-Sammlungen.  
URL : www.wgff-tz.de (Letzter Zugriff : 31.1.2019).

Fernand Toussaint



161

Une exposition présentée au Centre de Documentation sur les Mi-

grations Humaines (CDMH) à Dudelange en 2009-2010 a permis de 

mettre en avant différentes facettes du travail photographique de 

l’artiste-peintre Dominique Lang (1874-1919)1. Parmi les pièces ex-

posées on remarquait le portrait mortuaire d’un jeune enfant issu 

de la famille R., originaire de Vénétie et installé au quartier « Ita-

lien  » de Dudelange2. L’œuvre datée de 1907 figure parmi les pre-

mières prises de vue du studio photographique que l’artiste installe 

à Dudelange à son retour d’un séjour d’études à Munich. Les muta-

tions du milieu local induites par l’arrivée de la sidérurgie offrent 

de belles perspectives à cette entreprise. Le brassage des activités, 

des individus et des idées dans un milieu urbain naissant favorise, 

comme dans d’autres villes européennes, un phénomène d’offre et 

de demande de photographies funéraires. Dès son apparition au 

XIXe siècle, ce type d’images a été plébiscité dans des métropoles 

européennes comme Paris ou Vienne en tant que support mémoriel 

du culte des morts3. Le portrait après décès donne lieu à la produc-

tion de cartes postales. Il est présent dans la presse lorsqu’il s’agit 

de personnalités publiques, mais pénètre aussi le cadre privé. La 

photographie devient un recours pratique et symbolique dans le 

travail de deuil des familles. Dans un contexte de mortalité infan-

tile beaucoup plus élevée à la Belle Époque que de nos jours, le dé-

funt photographié est souvent un enfant. 

L’histoire de l’enfant représenté – un garçonnet – est tragique4. Il 

était pris en charge à Dudelange au quartier « Italien », loin de sa 

maman, une fille-mère restée en Italie. Comme nombre de jeunes 

filles entrées en domesticité dans les familles bourgeoises, celle-ci 

avait été victime d’un patron prédateur5. Pour lui permettre de re-

faire sa vie, des membres de sa famille partis en émigration ont ac-

cueilli comme pensionnaire « l’enfant de la honte ». Il s’agit d’une 

pratique fréquente dans l’immigration italienne de l’époque et qui 

est généralement régularisée à l’occasion d’un mariage ultérieur, 

souvent ‘arrangé’6.

Le portrait mortuaire de l’enfant pourrait représenter une com-

mande de la famille R. au peintre Dominique Lang. Celui-ci écrit en 

effet cette même année à un correspondant, l’abbé Bernard Frantz : 

« Sie wissen, dass ich mich jetzt aufs Photographieren verlegt habe. 

Das Geschäft geht schon einigermassen  »7. Il s’agirait en l’occur-

rence d’un engagement financier exceptionnel concédé par une fa-

mille modeste et l’on peut penser que ce cliché représente proba-

blement le seul et unique souvenir de l’enfant décédé. 

Cependant, il pourrait également représenter un geste d’amitié 

et de compassion de l’artiste à l’égard d’une famille endeuillée.  

En effet, il est avéré que le peintre qui a fait un séjour d’études en 

Italie a de la sympathie pour la communauté immigrée italienne de 

Dudelange8.  

La singularité de l’image réalisée par Lang invite à un question-

nement sur le processus de création des images à l’œuvre dans le 

studio photographique. Par sa mise en scène et son style, l’image de 

l’enfant R. peut être rapprochée de photographies funéraires étran-

gères. La recherche de parallèles entre ces photographies contem-

poraines d’une époque, mais prises dans des espaces géographiques 

différents, permet de mettre en évidence un langage commun aux 

représentations funéraires. Ces codes semblent inspirés par des 

pratiques plus anciennes, comme celle de l’art du dernier portrait 

Le photographe et la mort 
Notes sur le portrait photographique d’un enfant défunt réalisé  

par l’artiste-peintre Dominique Lang 

Roxane Kostigoff

Ill. 1 :  Copie du tirage par Dominique Lang du portrait mortuaire de l'enfant R. par 
Marcel Lorenzini, années 1980. Original au format cabinet 10 x 15 cm, datant de 1907, 
détenu par Mario R. CDMH, Fonds ACAQI.



162

ou de la confection de masques mortuaires. Nous espérons que 

notre travail qui, par la force des choses, souffre de l’absence 

d’études préalables et concomitantes, incitera d’autres chercheurs à 

s’intéresser au sujet. 

Les portraits post mortem, un défi pour  
les photographes

Plusieurs témoignages de photographes qualifient la prise de por-

traits post mortem de rude épreuve car il faut manipuler, non sans 

difficultés, les morts pour les mettre en scène. Les professionnels 

doivent gérer une éventuelle sensation de dégoût lorsqu’ils sont 

confrontés aux signes biologiques de la mort. La chute rapide de la 

température du corps et l’installation de la rigidité cadavérique 

rendent le travail fastidieux. Au milieu du XIXe siècle, Eugène Disdéri, 

l’inventeur du portrait photographique dit «  carte de visite  », 

confie : « Nous avons pour notre part fait une multitude de portraits 

après décès ; mais, nous l’avouons franchement, ce n’est pas sans 

répugnance »9. Le photographe Nadar indique, quant à lui, « s’il est 

un devoir pénible dans la photographie professionnelle, c’est l’obli-

gée soumission à ces appels funéraires – qui ne se remettent 

pas... »10. Pour des raisons d’hygiène et afin de ne pas dégrader les 

corps, les morts ne sont pas transportés au studio photographique, 

mais photographiés directement sur leur lieu de décès. Les profes-

sionnels doivent travailler rapidement pour éviter que le corps 

n’entre en décomposition et que l’intention de la famille de conser-

ver une belle photographie du mort ne soit compromise. Domi-

nique Lang a certainement été appelé à intervenir au domicile de la 

famille R. dans un laps de temps très court après le décès de l’enfant 

photographié. Au début du XXe siècle, le quartier ouvrier où est ins-

tallée la famille R. pose en effet des soucis sanitaires car un grand 

nombre de personnes s’y entasse dans des logements construits à 

la va-vite en vue d’accueillir la main-d’œuvre de l’usine sidérur-

gique. Les dépouilles mortuaires doivent donc être évacuées aussi 

rapidement que possible du domicile11. La photographie de l’enfant 

R. documente, que malgré cette urgence, ses proches ont bien en-

touré le mort par des gestes d’affection et un rituel funéraire.

Pour créer le portrait de l’enfant R., Dominique Lang a été obligé de 

mettre en avant ses aptitudes techniques. La photographie en inté-

rieur pose des soucis car il faut pouvoir capter la lumière qui pé-

nètre de l’extérieur. Au besoin, le lit du défunt est placé à l’extrémité 

d’une fenêtre. Des tissus et miroirs sont utilisés pour tenter de ré-

fléchir les rayons du soleil. Éventuellement, le photographe a de-

mandé aux membres de la famille R. de l’assister dans ce proces-

sus12. Le linge blanc du lit occupe une grande partie du champ 

visuel dans la photographie de Lang et forme un fond clair, qui fait 

ressortir le vêtement sombre de l’enfant. La polarité du noir et du 

blanc exprime dans le contexte de cette photographie funéraire la 

mort et le deuil13. La dureté visuelle est atténuée par un travail sur 

les nuances de gris, qui adoucissent en particulier les traits du vi-

sage et font paraître l’enfant comme assoupi. L’accent est mis sur 

l’esthétique. Il s’agit pour le photographe de trouver le point de vue 

qui rend justice au sujet et de rechercher le meilleur effet visuel afin 

de représenter le petit défunt avec une simplicité pudique. 

Cette représentation de la mort embrasse les possibilités tech-

niques et esthétiques propres à la photographie. Elle se distingue de 

celle proposée par Lang dans une série de peintures qu’il crée pré-

cocement autour du thème de la mort. Le tableau Der Tod und das 

Mädchen (1902)14, qui appelle le macabre, traite de l’étroite dualité 

entre l’amour et la mort. Freund Hein geht auf Besuch (1904)15 re-

prend un sujet mélancolique récurrent dans le genre pictural tout 

en l’inscrivant dans la veine artistique du symbolisme. Il ne cherche 

pas d’ancrage dans la réalité, mais trouve sa source dans l’imagi-

naire collectif.  

Peinte en 1904, la toile Spes oder Unsers Lebens Schifflein offre 

une vision allégorique de la vie et du temps qui passe. Dans une 

barque pilotée par un ange a pris place un groupe de passagers re-

présentant les âges de l’Homme. En arrière-plan, l’artiste-peintre 

Roxane Kostigoff

Ill. 2 : Carte postale coloriée, Quartier « Italien », 1908. Collection de la Ville de  
Dudelange, Mémoire collective.

Ill. 3 : Dominique Lang, Spes oder Unsers Lebens Schifflein, signé, daté 1904, huile 
sur toile, 138 x 225 cm, détail. Collection de la Ville de Dudelange.



163

représente un cortège funèbre se rendant au cimetière. La scène 

semble symboliser le début et la fin de toutes choses. Sur la proue 

de la barque se lit le terme latin spes qui traduit l’espoir et le renou-

veau. L’écrivaine Marguerite Yourcenar affirme à propos de la série 

de tableaux peints par Arnold Böcklin entre 1880 et 1886 autour de 

L’Île des morts qu’elle évoque la vie comme un voyage et la mort 

comme une traversée 16. Cette interprétation nous semble aussi va-

loir pour décrypter cette œuvre particulière de Dominique Lang. 

Photographie post mortem et deuil individuel

L’attention se fixe sur le rôle assigné à l’artiste, qui par sa création, 

fruit d’interrogations métaphysiques, ouvre pour les autres et lui-

même un chemin visuel d’espérance. Accompagné par l’artiste, l’ob-

servateur est invité à la ritualisation. Un parallèle se dessine entre 

le travail du peintre et la fonction d’accompagnement rempli à 

l’égard de la famille par le photographe au cours des rites qui vont 

marquer la séparation du mort d’avec les vivants. Au même titre que 

le médecin ou le prêtre, le photographe vient confirmer le statut de 

mort de la personne. La photographie mortuaire « réservée au des-

tin de ceux qui restent »17 documente que la séparation d’avec les 

vivants s’est opérée.

En accord avec la famille R., Dominique Lang prend un dernier 

portrait de l’enfant sur son lit de mort. Les proches ont lavé le corps 

du défunt et l’ont revêtu d’un bel habit. La toilette mortuaire consti-

tue une marque d’affection au mort « orienté[e] vers l’intérêt du dé-

funt, de son destin post mortem »18. Se basant sur les théories de 

Freud, Irène Jonas explique que cette étape permet aux vivants 

d’évacuer un sentiment de culpabilité d’être encore en vie  : «  Le 

corps, cette présence puissante, symbole de l’absence du proche dé-

funt, doit être intégrée dans le quotidien des vivants afin de n’être 

plus menaçante. Une présence, donc, qui devra être congédiée »19. 

À l’image du monde évoqué par le tableau Spes, la photographie 

après-décès se situe dans un espace intermédiaire qui à la fois sé-

pare et réunit la vie et la mort. Le portrait de l’enfant R. répond à un 

idéal, celui de fixer l’image la plus belle possible du disparu. La 

forme de représentation retenue par Dominique Lang est celle qui 

consiste à montrer l’enfant comme endormi sur son lit. En effet, 

d’après Philippe Ariès, «  le repos est à la fois l’image la plus an-

cienne, la plus populaire et la plus constante de l’au-delà »20. Dans 

la tradition chrétienne, le passage de vie à mort ne doit pas être 

vécu par le fidèle comme un moment de douleur, mais de sérénité 

dans la mesure où il marque l’accession à la vie éternelle. 

Le portrait photographique de l’enfant endormi chasse de l’es-

prit des vivants la vision crue de la mort, celle qui s’accompagne  

de la décomposition inévitable des chairs  : «  Cette association a 

comme but principal d’euphémiser la mort, de supprimer ce qui fait 

d’elle l’altérité absolue, de la rapprocher d’un état connu, rassurant, 

que traverse l’homme chaque jour : le sommeil »21. La photographie 

qui doit ramener à la mémoire le souvenir du défunt tel qu’il sera 

intégré à la mémoire graphique, ne peut donc être prise qu’au cours 

d’un laps de temps très court après le décès car une fois les signes 

de la mort installés, l’idéalisation des apparences n’est plus 

envisageable22.

La préparation scénographique minimale est brodée autour de 

la symbolique du lit dont les accessoires tels que le coussin sont 

des attributs du sommeil. Des portraits d’enfants sur leur lit de 

mort, peints dans les pays du nord au tournant des XVIe et XVIIe 

siècles avec sobriété et sans référence visuelle à la religion, ont-ils 

constitué une source d’inspiration pour le peintre ? Dominique 

Lang a éventuellement été en contact avec ce type d’œuvres au 

cours de ses années d’études anversoises. 

La photographie ne retient aucun signe extérieur de richesse. Il 

n’est pas possible de déterminer si le style épuré de ce portrait après 

décès répond à des codes esthétiques précis ou si l’absence de déco-

ration funéraire est liée à la condition modeste de la famille de l’en-

fant défunt. Plusieurs éléments dans la tenue vestimentaire tra-

hissent la maigreur des ressources dont devait disposer la famille 

R. Bien que vêtu d’un habit du dimanche, l’enfant porte une robe et 

des bottines trop grandes, ce qui laisse supposer que ces effets n’ont 

pas été réservés à cette occasion, mais qu’ils ont été probablement 

 « hérités » d’un enfant plus âgé de l’entourage. Par ailleurs, les se-

melles des bottines aux pieds du petit mort présentent des marques 

d’usure, qui signalent le passage du temps. 

L’originalité du travail de Dominique Lang 

La portrait après décès de l’enfant R. « ne cherche pas à rendre le 

mort vivant, mais bien à fixer sur la plaque un cadavre, certes beau, 

mais cadavre tout de même »23. La représentation qui a pour fonc-

tion d’apaiser la peine des proches choisit de donner à la mort  

l’apparence du sommeil.  

Cette ritualisation est à distinguer d’une autre forme d’esthéti-

sation qui présente le petit mort sous les traits d’un vivant. Cette 

représentation met à l’honneur la vie de l’enfant, plutôt que d’en 

traduire la mort. L’enfant R. est figuré avec les yeux clos, ce qui per-

met d’identifier son portrait comme post mortem sans même en 

connaître l’histoire.

Les sujets vivants sont fixés généralement les yeux ouverts. 

Lorsque l’on se trouve face à un portrait qui représente une personne 

défunte les yeux ouverts, on a à faire à une mise en scène de la vie.  

Tel est le cas pour la photographie d’un nourrisson prise pour la  

famille S., de Contern, par le photographe Paul Kutter, actif dans la  

capitale luxembourgeoise au début du XXe siècle24. Les photographes 

Le photographe et la mort 



164

disposent d’un ensemble de techniques pour faire apparaître le 

mort comme vivant. Les yeux du défunt sont maintenus ouverts ar-

tificiellement. Le photographe procède à l’injection de glycérine, 

lorsqu’il ne remplace pas intégralement les yeux par des globes en 

verre25. Par la retouche, le professionnel réussit aussi à suggérer 

l’humidité à la surface de l’œil. L’analyse de l’expression générale du 

visage, qui paraît figé, trahit toutefois qu’il s’agit d’un portrait mor-

tuaire. La photographie de Kutter présente l’enfant mort vêtu de sa 

robe de baptême, la tête posée sur un coussin de dentelle. Le corps 

repose à l’horizontale, mais légèrement surélevé sur une structure 

recouverte d’un drap blanc. « Le corps de l’enfant se prête facile-

ment par ses dimensions aux manipulations qu’exigent ces mises 

en scène »26. 

Par ses codes esthétiques, le portrait funéraire de l’enfant S. 

peut être rapproché d’une autre photographie, celle de l’enfant de la 

famille W. de Strassen27. Prise en 1903, cette photographie mor-

tuaire montre un nourrisson portant une couronne fleurie et habil-

lé de sa robe de baptême. Les mains sont jointes en signe de prière. 

Cette pratique reflète l’eschatologie catholique28. Le petit mort de-

vient alors « assimilable dans l’imaginaire collectif à une créature 

céleste ». Ces représentations trouvent leur source dans une tradi-

tion picturale ancienne, où les enfants en bas âge sont assimilés à 

des anges29. L’enfant dont l’âme est pure se voit alors confié un rôle 

d’intercesseur pour la famille restée sur terre. Cette croyance popu-

laire s’est maintenue à Dudelange au début du XXe siècle. L’écrivaine 

Ry Boissaux, qui a passé son enfance dans la «  Forge du Sud  », 

consacre un chapitre entier de ses mémoires à ces « anges au ciel » : 

« D’Kiirch war voller Leit, ech menge ganz Diddeleng war an dem 

klengen Annie séng Engelsmass kom »30. Les rites funéraires desti-

nés aux enfants y créent l’espace d’un moment des liens sociaux 

entre tous les membres de la communauté, puisque toutes les fa-

milles sont confrontées à ce phénomène. Les registres paroissiaux 

et d’état civil de la ville de Dudelange attestent ce fait. L’artiste- 

peintre Lang a lui-même perdu une sœur prénommée Marguerite, 

décédée à l’âge de neuf ans31. 

Le langage de l’art religieux est très présent dans les photogra-

phies de nouveau-nés car l’Église leur attribue un statut particulier, 

symbolisé par la pureté immaculée des robes de baptême blanches : 

« L’enfant baptisé qui meurt avant 7 ans (âge du discernement, 

ou âge « de raison », à partir duquel il peut avoir conscience de ses 

péchés) n’a pas encore péché ; il va donc directement au ciel, ce qui 

est pour lui une grande grâce, dans la mesure où, contrairement au 

lot commun des autres fidèles, il n’a pas besoin de séjourner un 

temps plus ou moins long au purgatoire avant d’être admis au 

paradis »32.  

La photographie prise par Dominique Lang ne contient pas de 

référence visible à la religion. Si elle adopte à l’image des clichés 

produits par d’autres photographes, le code de représenter en tenue 

de ville les enfants qui ne sont plus des nourrissons, elle invite à 

une vénération dépouillée à travers le registre du sommeil hérité de 

la tradition picturale. 

Le portrait mortuaire de l’enfant R. peut de la sorte remplir des 

fonctions qui dépassent le champ du religieux. Il constitue un 

Roxane Kostigoff

Ill. 4 : Photographie funéraire d'un nourrisson de la famille S. de Contern,  
format cabinet 10 x 15 cm, vers 1900. Collection privée, Atelier pour Photographie 
Paul Kutter à Luxembourg, Marché-aux-Poissons.

Ill. 5 : Portrait funéraire d'un nourrisson de la famille W. de Strassen, mort à cinq 
jours, Luxembourg, format carte de visite 6 x 9 cm, datant de 1903. Collection privée, 
photographe luxembourgeois non identifié.



165

support visuel affirmant la perte de l’autre qui pourra être partagé à 

des fins commémoratives au sein de la communauté du défunt. 

L’essor de la photographie à l’époque contemporaine offre à la fa-

mille R. la possibilité d’associer ses proches installés à l’étranger à 

un culte commémoratif de l’enfant décédé. La photographie docu-

mente un épisode de l’histoire familiale des R. Le portrait funéraire 

de l’enfant atteste à l’attention de la mère absente que les rites à 

l’égard du défunt ont bien été respectés. 

Pour les besoins de l’identité familiale, le portrait funéraire rem-

plit alors la fonction de « produire un effet de présence, de substi-

tuer à l’absence de la personne un équivalent iconique qui en re-

couvre le vide »33. Cette opération de substitution permet de créer 

une trace de la présence de l’enfant R. en vue de « compléter visuel-

lement l’unité familiale et de mettre en relations les générations »34.  

La volonté de maintenir une lignée visuelle dans un contexte d’im-

migration est illustrée par un portrait de famille pris par un photo-

graphe anonyme à Udine autour de 1911. Cette photographie a été 

adressée par une dame âgée italienne a son beau-fils émigré en  

Argentine. Les trois enfants de ce dernier, qui sont restés à la garde 

de leur grand-mère, sont photographiés en présence de celle-ci. Elle 

tient dans sa main droite le portait post mortem d’un quatrième  

enfant, décédé en bas âge35. De manière assez similaire, le portrait 

funéraire de l’enfant R. a été gardé dans l’album de photos familial, 

rangeant le petit défunt dans la lignée des vivants36. 

Conclusion

La pratique qui consiste à photographier les défunts a presque dis-

paru après les années 195037 et avec elle, la plupart des anciens ri-

tuels ayant pour fonction d’apaiser la peine des populations fré-

quemment confrontées à la mort. Plus communément accepté 

autrefois, l’acte de photographier les morts et de conserver les 

images des défunts dérange à notre époque. Les photographies fu-

néraires ont souvent été écartées des albums de famille. Leur conte-

nu jugé ‘macabre’ 38, « traduit la mort vécue comme un échec et non 

comme une compagne de vie  »39. Si au début du XXe siècle, il est 

courant, sauf en cas de maladie contagieuse, que les rituels funé-

raires, notamment la visite mortuaire, les veillées funèbres, la mise 

en bière et le cortège funèbre aux obsèques occupent les familles 

pendant plusieurs jours, il en est autrement à notre époque. Les 

photographies post mortem, telle que celle de l’enfant R., simulent 

un état de repos, qui a pour effet de prolonger par l’illusion la pré-

sence du défunt au milieu des vivants. Une fois intégré à l’album, 

«la distance se trouve annulée par l’image »40 ; le mécanisme de la 

mémoire intra- et intergénérationnel fabrique par l’intermédiaire 

de l’image le souvenir d’un parent pas forcément connu mais pré-

sent à travers une lignée. La démocratisation de la photographie au 

cours d’une époque toujours soumise aux aléas de la démographie 

infantile offre aux parents qui subissent la perte d’un enfant la pos-

sibilité de donner un visage à leur douleur. L’art du portrait funé-

raire, longtemps réservé à une élite fortunée, fait plus volontiers 

paraître la frange moins favorisée de la société comme insensible 

au décès d’un enfant, quand bien même la mort frappe tous les mi-

lieux. Les possibilités offertes par la photographie tendent à contre-

dire cette hypothèse. Le soin apporté à la toilette de l’enfant tout 

comme la volonté de différer le moment de la séparation du défunt 

est documenté par l’image. Le recours à la photographie comme 

moyen d’expression des sentiments et émotions face à la mort peut 

être perçu pour la Belle Époque comme une avancée, puisqu’elle 

tend à réduire la part de l’invisible social. De nos jours, ce para-

digme est renversé. L’évocation de la mort de l’enfant, événement 

moins fréquent, relève de l’indicible et ceci grâce à une croissance 

démographique stable. «  Si aujourd’hui la photographie familiale 

cherche à capter le premier souffle en salle d’accouchement, à la fin 

du XIXe siècle c’était le dernier soupir qu’il convenait de fixer pour 

l’éternité »41. Le tabou qui touche à la mort ordinaire, « devenue la 

nouvelle pornographie  »42, a pour effet que la vision d’anciennes 

photographies post mortem gêne le regard dans la société actuelle. 

La démocratisation de l’accès à l’information apportée par internet 

fait ressurgir un certain nombre de ces images funéraires qui, une 

fois tirées des albums familiaux, illustrent la mort anonyme. Les 

photographies post mortem alimentent à présent sur les plate- 

formes de vente un commerce d’images du bizarre. Dans les bases 

de données d’images des institutions patrimoniales européennes, 

ces photographies sont paradoxalement encore peu représentées. 

Le photographe et la mort 

Ill. 6 : Enfant de la famille Honigh sur son lit de mort, vers 1675-1700, huile sur bois, 
45 x 58 cm, Inv. 603. Collection du Mauritshuis, La Haye, peintre anonyme.



166

Vouées à l’oubli par les familles, ces photographies anciennes ont 

peu été versées aux archives43. Les fonds des studios photogra-

phiques luxembourgeois de la Belle Époque comme celui de Domi-

nique Lang ont largement été éparpillés ou détruits, ce qui rend la 

constitution d’un éventuel corpus de recherche d’images de même 

nature difficile. La photographie après décès de l’enfant R., souve-

nir d’une famille immigrée, constitue une rare exception. Au même 

titre que la photographie prise par Paul Kutter, elle établit que la 

photographie funéraire se pratique dans les villes luxembour-

geoises à la Belle Époque, mais ne permet pas d’évaluer la fréquence 

de l’usage, ni identifier l’ensemble des milieux concernés.

1	 L’exposition « Dominique Lang (1874-1919), photographe » a été présentée par 
le Centre de Documentation sur les Migrations Humaines (CDMH) à la Gare-Usines 
de Dudelange du 10 octobre 2009 au 28 février 2010.

2	  Deux manières de désigner le quartier italien ont cours localement. On l’ap-
pelle soit par son nom officiel « Italien » ou l’on évoque « de Quartier » (le Quartier).

3	 Pour Vienne, se reporter à Isabel Richter, Visual History als eine Geschichte 
des Todes, in : Historische Anthropologie : Kultur, Gesellschaft, Alltag 18/2 (2010), 
p. 191-210 ; pour Paris, Émanuelle Héran (dir.), Le dernier portrait. Paris : Réunion 
des Musées nationaux, 2002.

4	 Les coiffures et vêtements des garçonnets en bas âge adoptaient au début 
du XXe siècle des modèles que nous attribuerions de nos jours à des fillettes. Pour 
l’identité de l’enfant et son histoire, voir Archives du CDMH, Fonds privés, série 
famille R., sous-série Interview M.R. par Antoinette Reuter, 1989. 

5	 Ce cas de figure était tellement ordinaire que certaines femmes préféraient 
chercher le salut dans l’émigration, voir Archives du CDMH, Fonds privés, série 
famille F., sous-série Interview G.F. par Maria Luisa Caldognetto, 2010. 

6	 Les actes de mariage conservés par les archives paroissiales Dudelange 
révèlent de nombreux exemples de cette pratique. Voir par exemple www.http://
data.matricula-online.eu/de/LU/luxemburg/duedelingen/KB-13/ (Page consultée 
le 1.12.2018) pour les années 1894-1904.

7	 Lettre datée par Joseph Petit, voir Joseph Petit, Dominique Lang, impression-
niste luxembourgeois. Luxembourg : Raymond Mehlen, 1953, p. 155.

8	 Voir Roxane Kostigoff et Antoinette Reuter, Dominique Lang (1874-1919), photo-
graphe. Dudelange : Centre de Documentation sur les Migrations Humaines, 2010, p. 5. 

9	 Eugène Disdéri, Renseignements photographiques indispensables à tous. 
Paris : chez l’auteur, 1855, p. 25-26.

10	 Nadar, Quand j’étais photographe. Paris : Flammarion, 1900, p. 151.

11	 Le manque de place (propter angustias) au quartier « Italien » pour exposer une 
dépouille mortuaire est un argument évoqué au début du XXe siècle dans les registres 
paroissiaux de Dudelange pour justifier l’urgence d’un enterrement le dimanche. 

12	 Nadar, Quand, p. 151.

13	 Il est remarquable que la tenue vestimentaire de l’enfant n’adopte pas le 
blanc généralement mis en avant dans de telles circonstances pour illustrer l’inno-
cence de l’enfance. Cette spécificité pourrait trouver plusieurs explications. L’une 
pourrait être que la famille, récemment immigrée et qui ne disposait à l’époque 
pas de ressources importantes, ait tout simplement mis à l’enfant son habit du 
dimanche. L’autre répondrait plutôt à une tradition de certaines régions du Veneto 
où le gris et le noir sont de mise pour les vêtements mortuaires.

14	 Il se pourrait que Dominique Lang qui était un mélomane averti fasse allusion 
au Lied portant le même titre, composé en 1815 par Franz Schubert et inspiré par 
un poème de Matthias Claudius.

15	 René Waringo et Danièle Stammet, Rétrospective Dominique Lang. Dudelange :  
Ville de Dudelange, 1994, p. 29 (Der Tod und das Mädchen), p. 31 (Freund Hein 
geht auf Besuch), p. 33 (Spes). En langue allemande, le personnage dit « Freund 
Hein », représenté généralement en tant que squelette, désigne de manière  
allégorique la mort.

16	 Marguerite Yourcenar, « L’île des morts » de Böcklin, in : Essais et Mémoires, 
Paris : Gallimard, 1991, p. 516.

17	 Irène Jonas, Mort de la photo de famille. De l’argentique au numérique. Paris : 
L’Harmattan, 2010, p. 27 et sq. 

18	 Ibid.

19	 Ibid., p. 59 et sq. Voir aussi Stéphanie Mignacca, Photographies commémora- 
tives post mortem américaines du XIXe siècle : mises en scène et mises en sens du 
cadavre. Mémoire de maîtrise en Histoire de l’art, Université du Québec 2014, p. 21.

20	 Philippe Ariès, L’homme devant la mort. Paris : Seuil, 1977, p. 32.

21	 Christine Pigné, Hypnos et Thanatos : une association traditionnelle renouve-
lée à la Renaissance, in : L’information littéraire 60 /4 (2008), p. 21-34, ici p. 22.

22	 Sykora, Die Tode, p. 93-94.

23	 Jonas, Mort, p. 27 

24	 Photo issue d’une collection privée à disposition de la rédactrice de la contri-
bution. Sur Paul Kutter (1863-1937), né à Flums en Suisse et père du peintre Joseph 
Kutter (1894-1941), voir René Clesse, Die ersten Photographen unserer Hauptstadt, 
in : ons stad 45 (1994) p. 6-12. La photo porte l’adresse « Marché-aux-Poissons », 
ce qui renvoie au premier studio du photographe (1883-1903) situé au numéro 6, 
rue Wiltheim. 

25	 Sykora, Die Tode, p. 105-106.

26	 Isabelle Renaudet, Entre trajectoire et imaginaire collectif. Les collections 
photographiques post mortem du Museu del Pueblu. Aix-en-Provence : Presses 
Universitaires de Provence, 2013, p. 236.

27	 Photo issue d’une collection privée à disposition de la rédactrice de la contri-
bution. La photo est datée de 1903, l’enfant est âgé de cinq jours. Le photographe 
n’est pas connu. 

28	 Renaudet, Entre trajectoire, p. 234.

29	 Marie-France Morel, La mort d’un bébé au fil de l’histoire, Spirale 31/3 (2004), 
p. 15-34. À rapprocher du fait que souvent les pierres tombales dressées pour 
enfants comportent la représentation d’anges. 

30	 Ry Boissaux, Mäin Diddelénger Geschichtebuch 1903-1919. Esch-sur-Alzette : 
Commission culturelle de la Ville de Dudelange, 1979, p. 63.

31	 Marguerite Lang (1876-1885).

32	 Morel, La mort, p. 20-22, ici p. 20.

33	 Jonas, Mort, p. 16, p. 61.

34	 Gian Marco Vidor, La photographie post mortem dans l’Italie des XIXe et XXe s. 
Une introduction, in : La mort à l’œuvre. Usages et représentations du cadavre dans 
l’art, éd. par Anne Carol et Isabelle Renaudet. Aix-en-Provence : Presses universi-
taires de Provence, 2013, p. 247-268, ici p. 257. 

35	 Voir illustration dans Vidor, La photographie, p. 266. Photographie anonyme, 
Forgaria nel Friuli, Udine, environ 1911, conservée par l’Archivio Multimediale  
della Memoria e dell’ Emigrazione Regionale, Regione Friuli-Venezia-Giulia.  
URL : http://www.ammer-fvg.org/aspx/RisFotografie.aspx?source=F&tipoRic= 
foto&paese=Argentina (Page consultée le 18.8.2018).  

36	  Deux reproductions du cliché de Dominique Lang nous sont connues. L’une, 
conservée aux Archives de la Ville de Dudelange, a été produite par Jean-Pierre 
Conrardy à partir d’un support non identifié et à une date inconnue, l’autre a été 
réalisée à la fin des années 1980 par Marcel Lorenzini, co-fondateur du CDMH, à 
partir du tirage original détenu par la famille R. Mario R., son correspondant, étant 
décédé, le sort actuel de l’album est incertain. Seule la reproduction réalisée par 
Marcel Lorenzini permet d’attribuer le cliché original à Dominique Lang, l’auteur  
de la copie ayant pris soin de photographier le carton représentant le logo  
« Art Nouveau » de l’atelier photographique. 

37	 Morel, La mort, p. 30.

38	 Ibid.

39	 Jonas, Mort, p. 111.

40	 Sylvain Maresca, L’introduction de la photographie dans la vie quotidienne, 
in : Études photographiques 15 (2004), p. 61-77.

41	 Jonas, Mort, p. 111.

42	 François Michaud Nérard, La mort et le deuil, évolutions récentes,  
in : Études sur la mort 137/1 (2010), p. 118.

43	 Renaudet, Entre trajectoire, p. 230. 

Roxane Kostigoff



167

Les grandes étapes de la vie, de la naissance à la mort, et leurs indis-

pensables rites de passage, nourrissent les muséographies des mu-

sées de traditions populaires et d’ethnologie. Les quatre œuvres 

présentées ci-dessous, sélectionnées parmi les importantes collec-

tions du Musée en Piconrue, à Bastogne (B), illustrent le rapport des 

vivants à la mort, mais aussi la ritualisation de celle-ci, lors du dé-

cès, des funérailles et du deuil.

Dans le Luxembourg belge d’avant les années 1960, majoritaire-

ment catholique, les vivants entretiennent des liens d’interdépen-

dance avec les générations passées. On vit avec ses défunts, qui 

La mort ritualisée
L’exemple de quatre tableaux conservés  

au Musée en Piconrue

Sébastien Pierre

Ill. 1 : Jules Raeymaeckers (1833-1904), Les derniers sacrements, vers 1899, huile sur toile, 120 x 167 cm, Musée en Piconrue – Dépôt de la Commune de Houffalize.  
Photo : © JPRemiche, 2018.



168

reposent dans le cimetière, encore souvent au centre du village. La 

communauté y maintient une proximité affective avec ses dispa-

rus, tandis que l’Église rend tangible sa notion de « communion des 

vivants et des morts ». Comme toute autre épreuve, un décès affecte 

l’ensemble de la communauté villageoise et génère des manifesta-

tions collectives et ritualisées auxquelles chacun tient à participer 

et à correspondre. La ritualisation rassure la communauté car elle 

est une manière d’interpréter un moment de la vie qui est inconnu, 

une réalité qui dépasse et inquiète1.

Jules Raeymaeckers donne à ce tableau une atmosphère crépus-

culaire qui ajoute à la dramaturgie de la scène. Après avoir entendu 

la confession de l’agonisant, administré l’extrême-onction et pro-

posé le saint viatique en guise de dernière communion, le prêtre 

quitte la maison du mourant, suivi de ses acolytes. Auparavant, les 

proches ont probablement guetté des signes annonciateurs de l’is-

sue inéluctable, à mi-chemin entre l’observation médicale et la su-

perstition. Au XIXe siècle, la cloche de l’église sonnait les transes, 

afin d’inviter toute la communauté à prier pour l’âme de l’agoni-

sant2. Près de cent ans après la toile de Raeymaeckers, le tableau de 

Prosper Chalon reprend le thème de la veillée. Rapidement préve-

nus, famille et voisins sont venus à son chevet, ont allumé un 

cierge et récité la prière des agonisants. 

Une fois constaté par un médecin, le décès est annoncé au village 

par la sonnerie du glas, plus rarement par une annonceuse ou un 

crieur. Jusqu’au début du XXe siècle, les ensevelisseuses, dames de 

la localité, se chargent de la toilette du mort qui, pour l’occasion, est 

rasé, lavé, revêtu de ses plus beaux habits et disposé sur un lit de pa-

rade, chapelet à la main, ainsi qu’à la préparation de la chambre 

mortuaire où les miroirs et les portraits encadrés sont dissimulés, 

les horloges arrêtées et les volets fermés. La chapelle ardente est 

ainsi calfeutrée afin d’empêcher la lumière d’y pénétrer, mais égale-

ment les esprits, car la mort est perçue comme un moment de 

contact avec le monde de l’invisible. 

Les parents, voisins et amis désireux de se manifester auprès de 

la famille peuvent venir veiller le défunt. Ils tracent généralement 

une croix à l’aide d’un goupillon ou d’un morceau de buis imbibé 

d’eau bénite, font ou simulent une prière silencieuse et témoignent 

ensuite leur sympathie aux proches avant de se retrouver, dans une 

pièce contiguë, autour d’un verre de pèkèt (genièvre) ou d’un café à 

relater souvenirs et anecdotes.

Après la cérémonie des obsèques, en l’église dans la grande majori-

té des cas, vient l’étape de la mise en terre. Dans cette scène  

empreinte d’humour, le peintre-paysan André Bosmans contemple,  

Sébastien Pierre

Ill. 2 : Prosper Chalon (1921-2006), La veillée, 1994, huile sur panneau, 60 x 80 cm, Musée en Piconrue. Photo : © JPRemiche, 2018.



169

depuis la fosse, la faible assistance présente à son enterre- 

ment.

Autre moment fortement ritualisé, le repas mortuaire rassem-

blera ensuite famille, proches et voisins dans la maison du défunt 

ou dans une salle communale ou paroissiale. Il est de tradition d’y 

servir café, pèkèt, tarte et gâteau traditionnel. Le rôle social du repas 

mortuaire n’est pas à négliger car s’il vise l’accompagnement affec-

tif des proches, il permet aussi de resserrer les liens entre des 

membres de la famille qui s’étaient perdus de vue3 et d’amorcer les 

premières discussions sur l’héritage et la distribution d’objets per-

sonnels et de souvenirs. 

Comme le montre ce tableau de Félicien Jacques, la tombe est le 

support du culte des morts et du souvenir. Lors de la Toussaint, no-

tamment, on va au cimetière en famille. En période de deuil, selon 

le règlement en vigueur qui en codifie la durée et les restrictions à 

adopter, hommes, femmes et enfants portent le noir. Rite social à 

part entière, le vêtement de deuil identifie, aux yeux de la commu-

nauté, le vivant qui a eu un contact avec le tabou de la mort et ap-

pelle au respect de la part de la communauté.

Depuis le dernier tiers du XXe siècle, avec la sécularisation, l’amoin-

drissement de la portée symbolique des rites contemporains et 

l’avènement de l’individualisme, les pratiques ritualisées par 

l’Église semblent s’être estompées. Constatant la disparition des 

usages traditionnels qui reliaient le monde terrestre au monde des 

esprits, les anthropologues avancent l’hypothèse de la dé-ritualisa-

tion de la société moderne. Cette perte de ritualité ne peut toutefois 

pas masquer l’apparition de nouvelles pratiques issues de la capa- 

cité – et sans doute du besoin – proprement anthropologique à pro-

duire du rite. Et si les pompes funèbres se sont substituées à l’Église 

et à la communauté villageoise pour gérer tous les aspects des funé-

railles à travers un service all in, elles doivent s’adapter aux nou-

velles croyances, diversifiées, et à la tendance à personnaliser ses 

propres funérailles.

1	 Jean Pirotte, La mort et son au-delà, in : Les Âges de la Vie : Naître, vivre et 
mourir en Ardenne. Bastogne : Musée en Piconrue, 2015, p. 155-176, ici p. 158.

2	 Marcel Pignolet, Folklore du trépas, particulièrement dans la Basse-Semois,  
in : Le Guetteur wallon 1 (1989), p. 2-14, ici p. 4 ; Albin Body, Recherches sur le  
folklore de Spa, II. Coutumes relatives aux défunts, in : Wallonia VII (1899),  
p. 115-120 – Rééd. dans Spa. Histoire et bibliographie. Bruxelles : Culture et civili-
sation, 1981, vol. 3 ; Alain Corbin, Les Cloches de la Terre. Paysage sonore et culture 
sensible dans les campagnes au XIXe siècle. Paris : Albin Michel, 1994.

3	 Pirotte, La mort et son au-delà, p. 158.

La mort ritualisée

Ill. 3 : André Bosmans (1922-2014), Mon dernier regard, 1998, huile sur  
panneau, 83 x 47 cm, Musée en Piconrue – Dépôt de la famille A. Bosmans.  
Photo : © JPRemiche, 2018.

Ill. 4 : Félicien Jacques (1866-1919), Au cimetière de Sainte-Marie-sur-Semois, 1892, 
huile sur toile, 90 x 120 cm, Musée en Piconrue.  Photo : © JPRemiche, 2018.





171

Le corpus des funérailles officielles étudié dans cet article est com-

posé de films conservés dans les archives du Centre National de  

l’Audiovisuel (CNA). Il couvre la période qui va de l’enterrement du 

Grand-Duc Guillaume IV en 1912 à celui de sa fille Charlotte en 1985. 

Toutes les personnalités politiques retenues dans la liste occu-

paient un poste public au moment de leur décès. La présente ana-

lyse n’a pas d’ambition d’exhaustivité mais tente de décrire la ma-

nière dont ces funérailles officielles ont été filmées au fil du temps. 

Ce faisant, je me suis souvent appuyée sur le mémoire de master de 

Nadine Besch qui étudie les funérailles officielles au Luxembourg1. 

Qui filme ?

Les premières obsèques officielles filmées au Luxembourg sont en 

1912 celles du Grand-Duc Guillaume IV. Les images sont tournées le 

1er mars à l’initiative et/ou avec la collaboration des deux exploi-

tants de salles fixes existant alors à Luxembourg-Ville. L’un d’entre 

eux, Félix Medinger, propriétaire du cinéma Royal Bio Co., annonce 

avant les funérailles qu’« une grande maison de films » va immorta-

liser l’événement2. Il s’agit en l’occurrence de la société Gaumont 

dont le film3 sera présenté à partir du 5 mars dans la salle de Medin-

ger. Le CNA conserve un extrait de ce film qui montre le cortège au 

niveau de l’actuelle Place des Martyrs. La direction du cinéma Pari-

siana – appartenant à la famille Marzen – insiste de son côté sur le 

fait qu’elle a elle-même filmé les cérémonies à Colmar-Berg et à 

Luxembourg-Ville4 et qu’elle projettera les films à partir du 9 mars5. 

Medinger annonce ensuite des images de « la réception des person-

nages princiers à la gare  », «  l’arrivée des princes étrangers au 

temple protestant » et « la foule énorme devant le Palais le même 

jour, à 4 heures de l’après-midi »6. Le dernier film est réalisé cinq 

mois plus tard, le 25 juillet 1912, lorsque le cercueil de Guillaume IV 

est transporté à Weilburg en Allemagne où il sera enterré dans le 

caveau familial. Wendel Marzen, qui projettera ces images deux 

jours plus tard dans sa salle à Luxembourg-Ville7, en est probable-

ment l’auteur. 

Les deux exploitants des cinémas concurrents de l’époque essaient 

ainsi chacun de profiter de ces funérailles pour attirer des specta-

teurs dans leur salle. Les images des obsèques sont annoncées spé-

cifiquement avec bon nombre de superlatifs et étalées sur plusieurs 

programmations pour en tirer un bénéfice maximum. 

Le deuxième enterrement officiel filmé au Grand-Duché ne 

concerne ni un membre de la famille grand-ducale ni une person-

nalité politique mais un industriel et ces funérailles sont parmi les 

plus impressionnantes dans les archives du CNA. 

Fondateur et président de l’ARBED (Aciéries Réunies de Bur-

bach-Eich-Dudelange), premier président de l’Entente Internatio-

nale de l’Acier, Émile Mayrisch meurt le 5 mars 1928 dans un acci-

dent de voiture. Ses obsèques sont filmées par Gustave Nickels, 

exploitant et distributeur à Grevenmacher, qui semble avoir pris 

l’initiative de réaliser ce film avec l’accord de l’ARBED. Celle-ci met 

en scène pour son président des funérailles nationales, mobilisant 

en moins de trois jours des milliers de participants, des directeurs 

de l’industrie sidérurgique nationale et internationale jusqu’aux 

Des couronnes et des cortèges
Les funérailles officielles filmées au Luxembourg

Viviane Thill

Ill. 1 : Les funérailles de S.A.R. le Grand-Duc de Luxembourg, Colmar-Berg/  
Hubert Marzen/Archives CNA.



172

ouvriers. Le 16 mars, le cinéma Palace Hartmann8 annonce la pré-

sentation du film en exclusivité. 

La première personnalité enterrée après la Seconde Guerre mon-

diale est le Général George S. Patton, célébré comme le libérateur du 

Luxembourg. Il meurt le 21 décembre 1945 à Heidelberg suite à un 

accident, sa voiture ayant percuté un camion militaire  ! Avant de 

décéder, Patton exprime le vœu d’être enterré parmi ses hommes et 

il sera donc inhumé au cimetière militaire de Hamm le 24 dé-

cembre. Le photographe et ciné-amateur Pierre Bertogne fait alors 

office de cinéaste quasi officiel puisqu’il avait suivi la Grande-Du-

chesse à toutes les célébrations du Centenaire en 1939 et filmé la Li-

bération ainsi que le retour de la Souveraine au Luxembourg le 14 

avril 1945. Il semble s’être partagé le travail avec au moins deux 

autres ciné-amateurs avec lesquels il collaborait régulièrement 

pour filmer les célébrations de l’immédiat après-guerre. Henri 

Maack se trouve ainsi à la gare où le cercueil est placé dans le véhi-

cule militaire qui sert de corbillard. Raymond Munhowen est dans 

l’avenue de la Liberté où il filme le passage du convoi au niveau de 

l’ARBED et Bertogne se charge de montrer les véhicules traversant le 

Pont Adolphe. Dans ses images apparaît le soldat américain qui 

filme le convoi pour le reportage officiel de l’armée américaine sur 

l’enterrement9. Contrairement aux cinéastes de l’armée américaine, 

Bertogne ne semble pas avoir accès à l’enterrement. Il doit se conten-

ter de filmer les invités officiels et les militaires qui attendent, puis la 

tombe couverte de fleurs et le départ de la veuve Patton. 

Viviane Thill

Ill. 2 : Les funérailles d’Émile Mayrisch/Gustave Nickels/Archives CNA. Ill. 3 : L’enterrement du Général Patton/Pierre Bertogne/Archives CNA.

Grand-Duc 
Guillaume IV

Émile Mayrisch Général Patton Pierre Krier Aloyse Meyer Louis Ensch Pierre Dupong Joseph Philippe Pierre Frieden Joseph Lommel Nic Biever Prince Félix René Hartmann Jean Fohrmann Prince Charles Léon Lommel Jean Wolter Grande-Duchesse 
Charlotte

1er mars 1912 8 mars 1928 24 décembre 1945 22 janvier 1947 7 mai 1952 12 septembre 1953 26 décembre 1953 25 octobre 1956 27 février 1959  16 mars 1964 18 juillet 1965 11 avril 1970 18 avril 1973 20 septembre 1973 30 juillet 1977 16 juin 1978 25 février 1980 13 juillet 1985

Les Funérailles 
de S.A.R. le 
Grand-Duc de Lu-
xembourg, 1912, 
référence CNA : 
IA_DOC_001167

Les funérailles 
d’Émile Mayrisch,  
Gustave Nickels,  
1928, référence  
CNA :  
IA_DOC_000125

Sans titre, 
Henri Maack, 
1945, fonds 
Léon Maack, 
référence CNA : 
IA_AMA_003630

Les funérailles de 
Son Excellence 
le Ministre du 
Travail Pierre 
Krier, Philippe 
Schneider, 1947, 
référence CNA : 
IA_REP_019964

L’Arbed en 
deuil, Philippe 
Schneider, 1952, 
référence CNA : 
VICNA000824

Funérailles de 
Louis Ensch, 
Philippe 
Schneider, 1953, 
référence CNA : 
IA_REP_019569

Funérailles de 
Pierre Du-
pong, Philippe 
Schneider, 1953, 
référence CNA : 
FCCLT003534

Décès de Mgr 
Philippe, 1956, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_REP_004441  
et Funérailles de  
Mgr Philippe, 
1956, fonds 
CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_REP_002520

Funérailles natio-
nales de Pierre 
Frieden, 1959, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_REP_002245

Enterrement 
de Bopa, 
1964, fonds 
Emile Weitzel, 
référence CNA : 
IA_AMA_008105

Sans titre, 
1965, fonds 
Gerry Willems, 
référence CNA : 
IA_AMA_006288 

Enterrement du 
Prince Félix, 1970, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_REP_019567

Sans titre, 
1973, fonds 
Gerry Willems 
référence CNA : 
IA_AMA_006292

Funérailles de 
Jean Fohr-
mann, 1973, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_REP_019821

Sans titre, 1977, 
fonds CLT-UFA, 
référence CLT : 
W1828

Sans titre, 1978, 
fonds CLT-UFA, 
référence CLT : 
X1557

Hei Elei Kuck Elei, 
2 mars 1980, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_ETV_005281

Sans titre, 1985, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
VIHEBDO100134

Sans titre, Ray-
mond Munhowen, 
1945, fonds 
Munhowen-
Dautrement, 
référence CNA : 
IA_AMA_008703

Sans titre, 
Mathias Berns, 
1953, fonds 
Mathias Berns, 
référence CNA : 
IA_AMA_001824

Sans titre, 1959, 
fonds Loesch, 
référence CNA : 
IA_AMA_010462

Dudelange en 
deuil, Philippe 
Schneider, 1965, 
fonds Ville de 
Dudelange, 
référence CNA : 
IA_REP_019823

Sans titre, 1973, 
Obsèques de 
René Hartmann, 
fonds Ville de 
Dudelange, 
référence CNA : 
IA_AMA_005818

Les funérailles de 
Jean Fohrmann, 
Ernest Welter et 
7e Art Filmteam, 
1973, fonds Ville 
de Dudelange, 
référence CNA : 
IA_REP_019822

Funérailles du Gé-
néral Patton à Lu-
xembourg, Pierre 
Bertogne, 1945, 
référence CNA : 
IA_DOC_000066

Tableau 1 : Enregistrements filmés de funérailles officielles conservés au CNA.



173

Ni les funérailles de Paul Eyschen (mort en 1915, en pleine Première 

Guerre mondiale)10, ni celles des Ministres Etienne Schmit (mort en 

1937) ou Charles Marx (mort en 1946) ne semblent avoir été filmées. 

Bien qu’il ait émis le souhait d’une cérémonie en toute intimité, le 

Ministre socialiste du Travail Pierre Krier sera donc en 1947 la pre-

mière personnalité politique dont les obsèques feront l’objet d’un 

reportage filmé. Philippe Schneider vient alors tout juste de s’éta-

blir en tant que cinéaste professionnel au Luxembourg et a l’ambi-

tion d’y produire des actualités filmées comme il en existe dans 

d’autres pays. On ne sait si c’est à son initiative ou à la demande du 

Gouvernement qu’il enregistre le 22 janvier 1947 les funérailles  

civiles de Pierre Krier. Ce reportage encore assez rudimentaire  

comporte un commentaire exagérément pathétique, sans doute dit 

par le cinéaste lui-même. Il a été monté et sonorisé en toute hâte 

puisque dès le 27 janvier, le cinéma Capitole annonce en exclusivité 

le reportage sur l’enterrement11. 

Lorsque Aloyse Meyer, le successeur d’Émile Mayrisch à la tête  

de l’ARBED, meurt le 3 mai 1952, l’ARBED fait également appel à  

Philippe Schneider. Il est fort probable que Schneider connaissait  

le film sur les funérailles de Mayrisch. Même en tenant compte du 

fait que tous les cortèges funèbres se ressemblent peu ou prou, les 

similitudes entre les deux films sont frappantes, comme si Schnei-

der avait délibérément voulu placer Aloyse Meyer dans les pas de 

son illustre prédécesseur. Les deux films commencent notamment 

par quasiment la même image du cercueil exposé au siège de 

l’ARBED. 

Des couronnes et des cortèges

Ill. 4 : L’enterrement de Pierre Dupong/Mathias Berns/Archives CNA. Ill. 5 : L’exposition de l’Évêque Joseph Philippe/CLT-UFA/Archives CNA.

Grand-Duc 
Guillaume IV

Émile Mayrisch Général Patton Pierre Krier Aloyse Meyer Louis Ensch Pierre Dupong Joseph Philippe Pierre Frieden Joseph Lommel Nic Biever Prince Félix René Hartmann Jean Fohrmann Prince Charles Léon Lommel Jean Wolter Grande-Duchesse 
Charlotte

1er mars 1912 8 mars 1928 24 décembre 1945 22 janvier 1947 7 mai 1952 12 septembre 1953 26 décembre 1953 25 octobre 1956 27 février 1959  16 mars 1964 18 juillet 1965 11 avril 1970 18 avril 1973 20 septembre 1973 30 juillet 1977 16 juin 1978 25 février 1980 13 juillet 1985

Les Funérailles 
de S.A.R. le 
Grand-Duc de Lu-
xembourg, 1912, 
référence CNA : 
IA_DOC_001167

Les funérailles 
d’Émile Mayrisch,  
Gustave Nickels,  
1928, référence  
CNA :  
IA_DOC_000125

Sans titre, 
Henri Maack, 
1945, fonds 
Léon Maack, 
référence CNA : 
IA_AMA_003630

Les funérailles de 
Son Excellence 
le Ministre du 
Travail Pierre 
Krier, Philippe 
Schneider, 1947, 
référence CNA : 
IA_REP_019964

L’Arbed en 
deuil, Philippe 
Schneider, 1952, 
référence CNA : 
VICNA000824

Funérailles de 
Louis Ensch, 
Philippe 
Schneider, 1953, 
référence CNA : 
IA_REP_019569

Funérailles de 
Pierre Du-
pong, Philippe 
Schneider, 1953, 
référence CNA : 
FCCLT003534

Décès de Mgr 
Philippe, 1956, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_REP_004441  
et Funérailles de  
Mgr Philippe, 
1956, fonds 
CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_REP_002520

Funérailles natio-
nales de Pierre 
Frieden, 1959, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_REP_002245

Enterrement 
de Bopa, 
1964, fonds 
Emile Weitzel, 
référence CNA : 
IA_AMA_008105

Sans titre, 
1965, fonds 
Gerry Willems, 
référence CNA : 
IA_AMA_006288 

Enterrement du 
Prince Félix, 1970, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_REP_019567

Sans titre, 
1973, fonds 
Gerry Willems 
référence CNA : 
IA_AMA_006292

Funérailles de 
Jean Fohr-
mann, 1973, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_REP_019821

Sans titre, 1977, 
fonds CLT-UFA, 
référence CLT : 
W1828

Sans titre, 1978, 
fonds CLT-UFA, 
référence CLT : 
X1557

Hei Elei Kuck Elei, 
2 mars 1980, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
IA_ETV_005281

Sans titre, 1985, 
fonds CLT-UFA, 
référence CNA : 
VIHEBDO100134

Sans titre, Ray-
mond Munhowen, 
1945, fonds 
Munhowen-
Dautrement, 
référence CNA : 
IA_AMA_008703

Sans titre, 
Mathias Berns, 
1953, fonds 
Mathias Berns, 
référence CNA : 
IA_AMA_001824

Sans titre, 1959, 
fonds Loesch, 
référence CNA : 
IA_AMA_010462

Dudelange en 
deuil, Philippe 
Schneider, 1965, 
fonds Ville de 
Dudelange, 
référence CNA : 
IA_REP_019823

Sans titre, 1973, 
Obsèques de 
René Hartmann, 
fonds Ville de 
Dudelange, 
référence CNA : 
IA_AMA_005818

Les funérailles de 
Jean Fohrmann, 
Ernest Welter et 
7e Art Filmteam, 
1973, fonds Ville 
de Dudelange, 
référence CNA : 
IA_REP_019822

Funérailles du Gé-
néral Patton à Lu-
xembourg, Pierre 
Bertogne, 1945, 
référence CNA : 
IA_DOC_000066



174

C’est encore Schneider qui filmera en 1953 l’hommage officiel rendu 

à sa mort à Louis Ensch, directeur de la Belgo-Mineira, filiale de 

l’ARBED au Brésil. 

En 1953, Schneider est également présent aux obsèques du Mi-

nistre d’État Pierre Dupong. Celles-ci sont cependant couvertes de 

façon plus exhaustive par Mathias Berns, ciné-amateur et Secré-

taire général de la Centrale paysanne, qui connaissait d’autant 

mieux Pierre Dupong qu’il était son neveu  ! Après avoir filmé les 

festivités du Cinquantenaire de la ville de Dudelange, Philippe  

Schneider réalise ensuite quelques actualités pour la ville de Dude-

lange et notamment en 1965 un film sur les obsèques du Ministre 

du Travail Nic Biever. 

Créée en 1956, la chaîne de télévision luxembourgeoise RTL 

consacre régulièrement des reportages aux funérailles des person-

nalités politiques et religieuses. En 1956, les obsèques de l’Évêque 

Joseph Philippe sont les premières filmées par les équipes de RTL. 

Cela n’empêche pas les ciné-amateurs de continuer à suivre les en-

terrements qui leur semblent avoir une importance historique au 

plan national ou local. C’est le cas notamment pour les funérailles 

du député CSV Joseph Lommel, enterré en mars 1964 à Differdange 

et dont les obsèques sont filmées à la demande de sa famille. C’est 

vrai aussi pour Nic Biever, René Hartmann, bourgmestre en fonc-

tion à Dudelange au moment de son décès, et Jean Fohrmann, syn-

dicaliste, député LSAP et ancien bourgmestre de Dudelange. Lors de 

l’enterrement de Jean Fohrmann en septembre 1973 à Dudelange, 

RTL produit un reportage de sept minutes alors que des ciné-ama-

teurs de Dudelange réalisent un film ambitieux de 16 minutes dont 

le commentaire est dit par l’acteur Tun Deutsch. 

En 1985, les obsèques de la Grande-Duchesse Charlotte sont diffu-

sées en direct et en eurovision par RTL. 

De l’exposition du cercueil à l’enterrement

Les funérailles des personnalités sont généralement filmées en 

plusieurs étapes. La première est l’exposition du cercueil dans un 

lieu officiel où la population peut venir rendre hommage au défunt :  

le siège de l’ARBED, le Palais épiscopal, un ministère ou une mairie. 

L’Évêque Joseph Philippe est la seule personnalité filmée (par RTL) à 

cercueil ouvert, en habits d’apparat avec sa mitre, sa crosse et l’an-

neau pastoral. 

La plupart du temps, l’exposition se limite à la vue du cercueil 

fermé, recouvert de fleurs et entouré de symboles chrétiens s’il 

s’agit de funérailles religieuses. Philippe Schneider, dans son repor-

tage sur les obsèques d’Aloyse Meyer, et RTL dans celui sur le décès 

de l’Évêque Philippe, montrent le bureau vide du défunt. C’est une 

façon de souligner que celui-ci a travaillé pour le bien commun 

jusqu’à son dernier souffle, rhétorique familière que souligne éga-

lement Nadine Besch12. En même temps, on suggère que la per-

sonne disparue va laisser une ‘place vide’. 

Le film d’un groupe de ciné-amateurs sur l’enterrement de Jean 

Fohrmann à Dudelange reprend de larges extraits des discours suc-

cessifs prononcés en hommage au défunt. Quelquefois, on n’aper-

çoit cependant que la foule faisant la queue pour accéder à l’exposi-

tion du corps, ce qui est notamment le cas lors de l’enterrement du 

Ministre d’État et chef du Gouvernement Pierre Frieden, filmé par 

des cinéastes amateurs. Dans le reportage RTL sur les funérailles de 

Pierre Frieden (archivé sans la bande sonore), un gros plan sur un 

haut-parleur suggère la retransmission des discours pour la foule 

qui attend à l’extérieur de l’Hôtel Saint-Maximin. 

Les couronnes occupent une place centrale dans la plupart des 

films. Elles sont placées contre le mur du bâtiment où a lieu l’expo-

sition du corps, puis elles sont emmenées dans le cortège où elles 

occupent une place d’honneur avant que le spectateur ne les redé-

couvre placées sur la tombe du défunt. Quasiment aucun cinéaste 

n’oublie de faire des gros plans sur les inscriptions ornant ces cou-

ronnes. Tous mettent en évidence aussi bien les couronnes offertes 

par la famille que par le monde industriel ou politique national et 

international ou – honneur suprême – la Cour grand-ducale. 

Viviane Thill

Ill. 6 : Les funérailles de Jean Fohrmann/Ernest Welter et 7e Art Filmteam, fonds Ville 
de Dudelange/Archives CNA.

Ill. 7 : La messe pour la Grande-Duchesse Charlotte/CLT-UFA/Archives CNA.



175

L’étape suivant l’exposition est la levée du corps, c’est-à-dire la sor-

tie du cercueil du lieu où il a été exposé pour le mettre dans le cor-

billard. Aux obsèques des patrons de l’ARBED, Émile Mayrisch, 

Aloyse Meyer et Louis Ensch, les discours sont prononcés à ce mo-

ment-là, en plein air, devant la foule rassemblée. Dans le cas de 

Louis Ensch, décédé au Luxembourg, mais qui sera enterré au Bré-

sil, la cérémonie religieuse qui a lieu devant ce qui semble être sa 

maison à Redange-sur-Attert, inclut la bénédiction du cercueil 

avant que ce dernier ne soit emmené directement à l’aéroport où il 

est placé dans un avion pour être transporté au Brésil. L’avion qui 

disparaît à l’horizon semble là encore une référence au film sur 

Mayrisch où l’on voyait le corbillard qui l’emmenait à Colpach s’éva-

nouir pareillement au loin. 

Le cortège, qui va du lieu de la levée du corps jusqu’au point 

d’arrivée – cimetière ou autre –, est le moment le plus spectaculaire 

des funérailles officielles. Dans la capitale, les Ministres d’État 

Pierre Dupong et Pierre Frieden sont emmenés de l’Hôtel Saint- 

Maximin au cimetière Notre-Dame au Limpertsberg. Les membres 

de la famille grand-ducale franchissent un chemin plus court, du 

Palais à la Cathédrale où les chefs d’État, le Prince Félix et le Prince 

Charles sont enterrés à la crypte. Le reportage de RTL sur les funé-

railles du Prince Charles est le seul à nous faire pénétrer un court 

instant dans cette dernière.  

Cinématographiquement parlant, le trajet le plus spectaculaire 

est toutefois celui qui emmène les convois funéraires par-delà le 

Pont Adolphe. C’est ce qu’avait bien compris Gustave Nickels en fil-

mant les funérailles d’Émile Mayrisch le 8 mars 1928. Installant sa 

caméra sur une voiture, il réalise un long travelling le long du cor-

tège qui s’étend de l’actuel boulevard Royal jusqu’au siège de 

l’ARBED ! 

Dans le cas du Ministre du Travail Pierre Krier, la levée du corps 

a lieu rue Sainte-Zithe où se trouve alors le Ministère du Travail. 

Mais au lieu d’aller directement au train qui emmènera la dépouille 

à Strasbourg pour y être incinérée13, le cortège filmé par Philippe 

Schneider passe, sans doute pour pouvoir s’étaler dignement, 

d’abord le Pont Adolphe puis suit le boulevard Roosevelt avant de 

revenir par la Passerelle et de rejoindre les Rotondes par Bonnevoie, 

quartier natal du ministre. C’est là, en face du Casino syndical, que 

la dépouille du ministre, ancien cheminot et ancien syndicaliste, 

est placée dans le train. Cette dernière partie du trajet n’est toutefois 

pas filmée et ne fait d’ailleurs plus partie du cortège officiel. 

L’effet est encore plus saisissant quand le Pont Adolphe est fil-

mé en plongée comme le fait Pierre Bertogne (très probablement de 

l’étage de la brasserie Pôle-Nord au coin boulevard Royal/avenue 

Marie-Thérèse) quand il enregistre le passage du convoi militaire 

accompagnant la dépouille mortelle du Général Patton le 24 dé-

cembre 1944. 

Les cinéastes prennent bien sûr soin de filmer les personnalités 

dans le cortège, à commencer par la famille grand-ducale le cas 

échéant, en passant par les membres du Gouvernement, les corps 

constitués jusqu’aux associations portant drapeaux et couronnes, 

le clergé quand il s’agit d’un enterrement religieux, et bien entendu 

la foule présente. Les décorations officielles de la personne défunte 

sont portées dans le cortège et également filmées. Les deux films 

sur l’enterrement de Jean Fohrmann se démarquent par la présence 

à l’image de la famille en deuil – en l’occurrence son épouse, ses 

deux filles et son petit-fils Alex Bodry. Les cortèges locaux sont par 

ailleurs particulièrement saisissants. À Dudelange et à Differdange, 

ils traversent le centre de la ville en présence d’une grande partie de 

la population locale. 

En l’absence d’un défilé allant du Palais grand-ducal à la Cathé-

drale, le reportage réalisé par RTL sur l’enterrement du Prince 

Charles en 1977 montre un extrait de la messe funéraire. On voit la 

famille grand-ducale accéder à la Cathédrale par la tourelle menant 

à la loge qui lui est réservée. Pas de cortège non plus lors du décès 

de l’Évêque Léon Lommel en 1978 à l’occasion duquel on découvre  

à nouveau quelques minutes de la messe. On ne sait pas si un  

cortège a eu lieu pour l’enterrement du Ministre CSV (et père de  

Michel Wolter) Jean Wolter en 1980. RTL diffuse à cette occasion le 

discours du Premier Ministre Pierre Werner prononcé au cimetière 

ainsi qu’un long extrait de l’hommage rendu au défunt deux jours 

plus tard à la Chambre. Le cortège et le corbillard (mais pas le cer-

cueil) disparaissent ainsi de l’imagerie à partir de la fin des années 

1970. 

L’enregistrement de la messe n’apparaît que tardivement dans 

notre corpus. Pendant longtemps, les moyens techniques ren-

daient difficiles le tournage dans une église. De ce fait, la première 

messe dans les funérailles analysées est celle de l’Évêque Philippe, 

filmée en 1956 par RTL. Il faudra attendre le décès du Prince Charles, 

puis celui de l’Évêque Lommel et de la Grande-Duchesse Charlotte 

pour revoir une messe à l’écran, celle de la Grande-Duchesse étant 

retransmise en direct et dans toute sa durée. 

Même s’il y a eu un cortège pour la Grande-Duchesse faisant le 

court trajet du Palais à la Cathédrale, la messe occupe les deux tiers 

du temps d’antenne. Il n’y avait pas eu de convoi funéraire à Fisch-

bach alors qu’à la mort de Guillaume IV, un défilé avait d’abord em-

mené son corps du château de Colmar-Berg à la gare du village, puis 

de la gare centrale au Palais grand-ducal. En 1985, la messe devient 

– par la télévision interposée – le moment central des célébrations 

que tout citoyen peut suivre en direct.  

Qu’elles soient civiles ou religieuses, les obsèques officielles 

contiennent généralement une dernière cérémonie au cimetière ou 

dans un autre endroit d’où le corps est ensuite amené dans le lieu 

où il sera enterré (c’est le cas d’Émile Mayrisch enterré dans le parc 

Des couronnes et des cortèges



176

Viviane Thill

Archives

Archives du Centre National de l’Audiovisuel (L)
– voir Tableau 1.

National Archives and Records Administration (USA)
– Archival Research Catalog (ARC) Identifier 39096 :  

	  General Patton Laid to Rest in Luxembourg (1946).

1	 Nadine Besch, Die Inszenierung nationaler Totenfeiern in Luxemburg im  
20. Jahrhundert. Mémoire de master, Université du Luxembourg 2011. Je remercie 
l’auteure d’avoir mis ce mémoire à ma disposition. 

2	 The Royal Bio, in : L’indépendance luxembourgeoise (28.2.1912), p. 3.

3	 Référence Gaumont : 1210GJ 00010.

4	 Chronik aus der Hauptstadt, in : Luxemburger Bürger-Zeitung (2.3.1912), p. 2.

5	 L’indépendance luxembourgeoise (9.3.1912), p. 4.

6	 Ibid. Ces images n’ont pas été retrouvées. 

7	 Luxemburger Bürger-Zeitung (27.7.1912), p. 3.

8	 Futur cinéma Victory.

9	 General Patton Laid to Rest in Luxembourg, no. 39096 au catalogue des 
Archives Nationales des États-Unis.

10	 Il existe cependant un reportage photographique sur les funérailles de Paul 
Eyschen. 

11	 Luxemburger Wort (27.1.1947), p. 4. Voir la contribution d’Andy Clayden dans 
ce volume.

12	 Besch, Totenfeiern, p. 70. Voir la contribution de Nadine et Patrick Besch dans 
ce volume.

13	 Il faut attendre 1972 pour qu’une loi reconnaisse au Luxembourg la crémation 
et 1994 pour la construction du crématorium à Hamm. Voir la contribution de 
Stefan Heinz dans ce volume. 

14	 Cette évolution n’est sans doute pas propre aux funérailles et il faudrait véri-
fier si elle s’applique également aux mariages royaux.

15	 Auch Punker fühlen mit …, in : Tageblatt (15.7.1985), p. 9, cité dans : Besch, 
Totenfeiern, p. 51.   

de Colpach) ou incinéré (Pierre Krier et Nic Biever, tous deux inci-

nérés à Strasbourg). 

L’un des aboutissements les plus frappants d’un cortège est en 

1928 celui d’Émile Mayrisch qui finit à la Place de l’Étoile. Les nom-

breuses couronnes ont été placées en cercle autour de la place et la 

caméra de Gustave Nickels fait un panoramique (rotation de la ca-

méra sur son axe) presque circulaire pour les filmer, ajoutant ainsi 

aux deux niveaux du cercle (des couronnes et de la place) un troi-

sième qui est celui de la caméra. Le cercueil est ensuite transféré du 

carrosse à un corbillard motorisé qui prend la route et disparaît au 

loin. Le plan suivant montre la tombe à Colpach couverte de 

couronnes. 

Quand le cortège aboutit au cimetière, on nous montre généra-

lement l’arrivée à celui-ci, voire la tombe et parfois la cérémonie 

qui y a lieu. L’enterrement en 1964 du Député chrétien-social Joseph 

Lommel est ainsi montré assez longuement, avec la cérémonie reli-

gieuse, les discours et la bénédiction du cercueil. Chez Aloyse 

Meyer, on voit la musique des mineurs d’Esch lui rendre un dernier 

hommage et à l’enterrement de Pierre Frieden, RTL se concentre sur 

la présence du Prince Félix qui bénit le cercueil et présente ses 

condoléances à la veuve. Dans les obsèques civiles de René Hart-

mann et Jean Fohrmann, des discours sont prononcés lors de la 

dernière station du cercueil et des branches posées sur celui-ci en 

lieu et place d’une bénédiction. 

Si les rites catholiques sont en effet majoritaires comme on 

pouvait s’y attendre, le corpus étudié dans la présente contribution 

contient plusieurs enterrements civils mais aussi des obsèques 

protestantes (pour Guillaume IV) et épiscopaliennes (pour le Géné-

ral Patton). 

Conclusion

Alors que les moyens techniques ont évolué, la façon de filmer les 

funérailles officielles n’a pas varié véritablement jusque dans les 

années 1970. Les obsèques de la Grande-Duchesse Charlotte, re-

transmises en direct, introduisent en 1985 la première véritable in-

novation. La population n’a plus besoin de se déplacer pour partici-

per à l’événement14, comme le constate un journaliste du Tageblatt : 

« Die Luxemburger ihrerseits verfolgten über das Fernsehen das 

Geschehen in der Kathedrale. »15. Après la mort de Camille Gira, der-

nier ministre décédé en fonction, l’hommage qui lui a été rendu, le 

2 juin 2018 dans la cour du Ministère d’État, a tenu lieu de cérémo-

nie officielle. Il s’est déroulé en cercle fermé mais a été retransmis 

en direct sur RTL et est resté disponible sur le site internet de la 

chaîne. Sur demande de la famille, ses obsèques n’ont pas été 

filmées. 



177

Le cimetière est un lieu particulier qui apparaît souvent dans les 

films de fiction. Il y a bien sûr le cimetière des films d’horreur, l’en-

droit où l’on va déterrer les cadavres pour les faire revivre (Fran-

kenstein) ou pour les tuer pour de bon (Dracula), s’ils ne s’éveillent 

pas eux-mêmes de leur repos pas si éternel que cela. Dans les poli-

ciers, c’est là où se font face les flics et les assassins aux enterre-

ments des victimes. Dans d’autres films, on vient y faire des confes-

sions à celui ou celle qui ne peut plus les entendre mais on s’y 

dispute et l’on s’y réconcilie aussi avec des membres bien vivants de 

la famille. Le cinéma racontant le plus souvent des histoires de vie 

et de mort, n’est-il pas normal que les cimetières y soient omnipré-

sents  ? S’il existe bien quelques ouvrages dédiés au deuil ou à la 

mort au cinéma, aucun ne semble cependant encore se consacrer 

spécifiquement aux cimetières et enterrements. 

Les films luxembourgeois sont encore trop peu nombreux pour 

en tirer des conclusions générales sur la façon dont le cimetière est 

perçu dans l’imaginaire cinématographique. Nous allons néan-

moins tenter une analyse descriptive de ces scènes dans quelques 

films de fiction et documentaires produits au Grand-Duché. 

L’un des plus anciens films tournés au Luxembourg est Das ma-

lerische Luxemburg (1912) : une visite touristique de la capitale « pit-

toresque »1 du Grand-Duché qui se clôt de façon quelque peu inha-

bituelle au cimetière Notre-Dame au Limpertsberg. On ne sait s’il 

s’agit d’un film de commande ou d’une initiative de Félix Medinger, 

propriétaire de la première salle de cinéma permanente au Luxem-

bourg, qui avait déjà filmé la même année l’avènement au trône de 

la Grande-Duchesse Marie-Adélaïde. Notre-Dame est le cimetière 

principal de la capitale et l’un des rares dans le pays où est mis en 

scène un art funéraire au-delà des traditionnelles pierres tombales 

en granit. Peut-être Medinger a-t-il dès lors voulu établir le Niklos- 

kierfecht   comme un équivalent du Père-Lachaise, haut-lieu du  

tourisme parisien. Dans les deux plans qu’il y consacre, on dé-

couvre une statue et un caveau et ensuite la sculpture de L’Ange qui 

pleure2. 

Considérés – avec Andy Bausch – comme les pionniers du 7e art 

au Luxembourg, les membres de l’AFO (Atlantic Film Organization), 

pour la plupart des enseignants pratiquant le cinéma dans leur 

temps libre, démontrent une certaine affinité envers les cimetières. 

Dans leur court métrage Séquences (1977), le cimetière symbolise la 

résignation et l’inertie qui figent dans l’immobilisme les occupants 

d’un home pour vieillards en qui on peut voir les représentants 

d’une société luxembourgeoise conservatrice et ankylosée. Dix ans 

plus tard, le regard est plus ironique. Dans leur film documentaire 

Klibberkleeschen3 (1987) recensant, suite à une commande du Minis-

tère des Affaires culturelles, les fêtes traditionnelles luxembour-

geoises, l’AFO filme la Toussaint. La séquence suit immédiatement 

celle de la Schueberfouer et d’un wagon du grand huit tombant 

dans le vide. Le chapitre consacré à la Toussaint commence par 

l’image de gens rassemblés au cimetière alors que la voix d’un curé 

nous explique que la mort est la conséquence du péché (originel). À 

l’insouciance des fêtards à la Schueberfouer succède ainsi immé-

diatement le rappel à l’ordre clérical. Les familles rassemblées de-

vant les tombes sont filmées de dos, sans doute pour conserver leur 

anonymat, mais ce choix entraîne aussi une distance, d’autant plus 

que les réalisateurs superposent sur les images une musique déca-

lée et les commentaires et commérages fictifs des personnes pré-

sentes sur leurs voisins et membres de leur famille. À la fin de la 

séquence, les premières images de Saint-Nicolas entrecoupent 

celles du cimetière avant d’en prendre la relève. La Toussaint perd 

ainsi son caractère religieux pour devenir un rendez-vous sociétal 

obligé entre la Schueberfouer et Saint-Nicolas. 

Bon nombre des remarques (généralement désobligeantes) su-

perposées sur les images de la Toussaint dans Klibberkleeschen 

concernent les gerbes de fleurs posées sur les tombes. Les fleurs et 

plus encore les couronnes démontrent l’importance (et le pouvoir 

d’achat) de la personne défunte au sein de sa famille et de la société. 

L’AFO joue finement de ce thème dans Congé fir e Mord (1983), un  

policier plutôt classique qui contient l’incontournable scène de ci-

metière où le couple assassin du riche oncle dont il a quelque peu 

hâté le passage de vie à trépas, assiste à l’enterrement de ce dernier, 

aux côtés des gendarmes du cru. Au centre de l’image au début de  

la séquence se trouve une couronne mortuaire constituée de 

The End 
Les cimetières dans les documentaires et  

films de fiction luxembourgeois

Viviane Thill



178

marguerites que le couple d’assassins soupçonne avoir été confec-

tionnée à moindre coût avec des fleurs cueillies dans un pré. Le 

plan suivant révèle que la couronne est toute petite mais placée de-

vant le cercueil. Derrière celui-ci trône une couronne nettement 

plus grande (et visiblement plus chère) faite avec des chrysan-

thèmes rouges. L’opposition entre ces deux couronnes résume par-

faitement celle entre l’homme de passion (pour l’astronomie) 

qu’était l’oncle assassiné et la passion de l’argent qui anime beau-

coup plus bassement ses assassins. Un peu plus tard, la caméra s’ar-

rête sur la grande couronne avec sa banale inscription «  À notre 

oncle bien-aimé  » avant qu’un mouvement de caméra n’entraîne 

notre regard vers la petite, dont la dédicace « Beloved Moonwatcher 

Farewell » est plus personnelle. La couronne payée par les assassins 

est rouge sang et l’autre est blanche. Le choix incongru des margue-

rites reflète peut-être aussi ‘l’étrangeté’ de leur envoyeur, un 

homme d’origine indienne qui a paradoxalement choisi (contraire-

ment aux usages luxembourgeois) une fleur non exotique symboli-

sant la pureté et la simplicité. 

Dans Doudege Wénkel de Christophe Wagner (2012), c’est en re-

vanche sur un tout petit bouquet de fleurs que commence la sé-

quence du cimetière avant que la caméra ne monte vers l’homme 

qui le porte. C’est Olivier, le policier dont le frère vient d’être tué et 

qui va au cimetière retrouver sa mère. Là encore, le coût et la prove-

nance des fleurs sont commentés. Dès qu’Olivier pose ses fleurs, sa 

mère remarque en effet qu’elles viennent de la station-service. Elle 

est en train de gratter la terre d’une tombe qui n’est pas celle du 

frère (qui ne sera enterré qu’une semaine plus tard) mais celle du 

père. La séquence reconstitue ainsi virtuellement la famille en in-

sistant sur le lien entre le père et les fils, tous trois policiers. Le ci-

metière est souvent un lieu de confrontation familiale. Ici, la mise 

en scène évite aux protagonistes de se parler face à face, les plaçant 

côte à côte, à des niveaux différents (Olivier est debout, sa mère as-

sise), et dans des gros plans séparés. Ils regardent de plus dans des 

directions opposées. Ce n’est qu’au dernier plan qu’on voit l’église, 

le ciel, et les personnages, tout petits au cimetière. On est ainsi pas-

sé de l’insert au début de la séquence (le bouquet de fleurs) au plan 

très large à la fin. 

La séquence de l’enterrement de Léonie, servante assassinée avec la 

famille allemande chez qui elle travaillait, constitue dans Eng nei 

Zäit (2015) du même Christophe Wagner un moment charnière, ce-

lui de la perte des illusions pour le maquisard Jules. En retrouvant 

son amie Léonie à son retour au pays, il avait cru pouvoir reprendre 

sa vie d’avant la guerre. Mais au moment où la terre tombe sur le 

cercueil de la jeune fille, Jules noue avec Marie, la cousine de Léo-

nie, un pacte qui va l’amener à chercher par tous les moyens à dé-

masquer l’assassin. La première partie de la séquence est construite 

sur les regards que se lancent en champ-contrechamp Jules et  

Marie. Jules ne se doute pas encore que son enquête va ramener à la 

surface des cadavres que d’autres, et parfois lui-même, auraient 

préféré voir enterrés une fois pour toutes. Dans la deuxième partie 

de la séquence, Marie et Jules sont rassemblés dans le même plan et 

isolés du reste de la communauté villageoise qu’ils vont devoir 

affronter.  

Le cimetière est souvent mis en relation avec la Seconde Guerre 

mondiale dans les films luxembourgeois. Dans Déi zwéi vum Bierg 

(Menn Bodson, Marc Olinger, Gast Rollinger, 1985), Välten enterre 

son meilleur ami et rival en amour Mil, mort des suites d’une 

séance de tortures par la Gestapo. Les réalisateurs ont cherché à re-

construire fidèlement un enterrement dans les années 1940, avec 

un curé psalmodiant en latin, des femmes portant des voiles noirs 

et des rosaires filmés en gros plan ainsi bien sûr que les inévitables 

couronnes mortuaires. À la sortie de l’église, Välten apprend d’un 

inconnu que sa femme est morte à Ravensbrück et qu’il ne vient pas 

seulement d’enterrer son meilleur ami mais, sans le savoir, aussi sa 

femme. 

Dans le court métrage Laaf (Thierry Besseling, Loïc Tanson, 

2010), un vieil homme vient se souvenir au cimetière de son frère 

mort durant la guerre avant de se trouver confronté à son petit-fils 

qui ne saisit pas l’importance de cet endroit pour le grand-père. Le 

cimetière devient dès lors un lieu de mémoire et de transmission 

entre les générations. 

En 1944, le jeune Chrëscht est dans Schacko Klak (Frank Hoff-

mann, Paul Kieffer, 1990), d’après le roman autobiographique de 

Roger Manderscheid4, le seul témoin du décès de son grand-père.  

Sa mort brutale, inattendue, bouleverse l’enfant à qui les  

adultes, comme si souvent, mentent. À sa question « Stierft de Bopa 

elo ? »5, on lui répond que non. La séquence suivante est celle de la 

veillée du mort qui réunit autour du cercueil ouvert du grand-père 

le père et le fils. C’est le moment où l’enfant, choqué, voit son père 

pleurer. Mais cette mort est aussi l’occasion d’une réconciliation 

puisqu’un résistant qui refusait de parler au père qu’il considérait 

comme un collaborateur vient lui serrer la main lors de l’enterre-

ment. Avec la mort du grand-père se clôt l’enfance de Chrëscht et  

le film. 

Viviane Thill

Ill. 1 : Congé fir e Mord. © AFO 1983.



179

Der neunte Tag, adaptation par Volker Schlöndorff du récit de l’abbé 

Jean Bernard6, met également en relation le cimetière et la guerre. 

Emprisonné à Dachau, l’abbé Bernard se voit octroyer neuf jours de 

« congé » du camp pour retourner chez lui enterrer sa mère. S’il ne 

revient pas de son plein gré, d’autres prisonniers seront exécutés. 

Le cimetière devient alors pour le curé, dans ce film parsemé de 

symboles christiques, un refuge où il se trouve face à lui-même. Le 

film comporte non pas une mais trois scènes au cimetière Notre-

Dame dont la deuxième commence sur la statue de l’ange qui 

pleure, déjà entrevue dans Das malerische Luxemburg. Elle marque 

le début de la confession du curé qui s’accuse d’avoir causé la mort 

d’un confrère emprisonné avec lui à Dachau. La courte scène, entre-

coupée de flash-backs du camp, se termine sur un plan en quasi 

plongée (métaphore de la conscience du curé) qui continuera dans 

la troisième séquence lorsque le curé confie la lettre contenant sa 

confession à la tombe de sa mère. Ne reculant pas devant le blas-

phème, les nazis violeront ce sanctuaire pour récupérer la lettre. 

La dimension fantastique du cimetière a été jusqu’à présent rare-

ment exploitée au Luxembourg. Andy Bausch s’essaie à un double 

pastiche dans Three Shake-a-Leg Steps to Heaven (1993). La première 

séquence de cimetière constitue un curieux mélange entre parodie 

de film d’horreur et comédie musicale lorsque l’un des protago-

nistes s’imagine en danseur de claquettes alors que son complice 

s’évertue à déterrer – et à défigurer – un cadavre. La deuxième se  

situe en plein jour, lors d’un enterrement au cimetière Notre- 

Dame (qui est nommé), et cette fois on est dans le pastiche du film 

de mafiosi (ceux-ci étant interprétés par l’acteur américain Eddie 

Constantine et Fred Junck, alors directeur de la Cinémathèque de la 

Ville de Luxembourg !).	

Conclusion

Les cinéastes luxembourgeois font de façon générale une utilisa-

tion assez diversifiée des cimetières, exploitant toute la panoplie 

des thématiques (transmission, culpabilité, conformisme, poids du 

passé, etc.) liées au sujet. La récurrence du cimetière dans les films 

traitant de la Seconde Guerre mondiale est frappante mais elle té-

moigne sans doute davantage de l’importance de cette guerre dans 

The End 

Ill. 2 : Der neunte Tag. © Provobis Film GmbH.



180

la cinématographie nationale que d’une spécificité des scènes d’en-

terrement. Dans l’esprit des cinéastes, un enterrement semble par 

ailleurs être obligatoirement lié à une cérémonie catholique, ce qui 

n’est pas reflété par la réalité des funérailles officielles analysées 

dans une autre contribution au sein du présent ouvrage7. 

1	 Le titre français du film est Le Luxembourg pittoresque.

2	  Il s’agit d’une copie de la statue intitulée The Angel of Grief ou The Weeping 
Angel réalisée en 1894 par William Wetmore Story pour une tombe au Cimetière 
des Protestants à Rome.

3	 Communément abrégé en Klibberkleeschen, le titre complet du film est  
Klibberkleeschen Schuebermaischenallerherrgottsnational Kirmes.

4	 Roger Manderscheid, Schacko Klak : Biller aus der Kandheet (1935-1945). 
Echternach : Editions Phi, 1988.

5	 « Est-ce que papi va mourir ? » (Traduction de l’auteur).

6	 Jean Bernard, Pfarrerblock 25487 : ein Bericht. München : Anton Pustet, 1962.

7	 Voir la contribution de Viviane Thill, Des couronnes et des cortèges, dans ce 
volume.

Viviane Thill



Der Tod in der Literatur
Les lettres et la mort





183

Die Prominenz der Topoi Allerheiligen und Allerseelen in der  

Luxemburger Literatur war ein Zufallsbefund am Rande meiner 

Mitarbeit an der Erstellung einer im Rahmen der Luxemburger EU-

Ratspräsidentschaft (2015) erschienenen Lyrikanthologie in rumä-

nischer Übersetzung.1 Nach gezielter Suche entstand ein Korpus 

von derzeit etwa hundert Texten, innerhalb dessen Dichtung und 

Publizistik deutlich überwiegen, wohingegen Kunstprosa und  

Theater weitaus spärlicher vertreten sind. Erhebliche quantitative 

Unterschiede sind erwartungsgemäß auch im Hinblick auf die ein-

zelnen Autoren und Autorinnen festzustellen: Eine außergewöhn-

liche Affinität und Produktivität lässt bereits bei oberflächlicher 

Betrachtung Willy Goergen erkennen, der in insgesamt zwanzig Ge-

dichtbänden dieses Thema vielfach reiteriert; der Journalist Batty 

Weber hinterlässt mit seinem über Jahrzehnte hinweg täglich er-

scheinenden Abreißkalender seinerseits eines der umfassendsten 

Zeitdokumente auch im Hinblick auf Allerheiligen und Allersee-

len.2 Die Fragen, die an diesen Textbestand heranzutragen sind, be-

treffen zunächst Elemente des Brauchtums im Umfeld der zwei Fei-

ertage, insbesondere Aspekte der familiären Religiosität wie 

Grabbesuch oder Grabgestaltung. Die literarische Repräsentation 

von Allerheiligen und Allerseelen ist indes nicht nur für die Wis-

sensgebiete der Alltagsgeschichte und der religiösen Volkskunde 

von Belang. Die Freilegung der in die Literatur eingelagerten Denk- 

und Handlungsmuster im Umgang mit Totenfürsorge und Totenge-

denken verspricht lohnende Erkenntnisse auch im Bereich der Kul-

tur-, Ideen- und Mentalitätsgeschichte, beispielsweise hinsichtlich 

der Wahrnehmung und Strukturierung von Zeit – nicht zuletzt in 

ihrer Manifestationsform als Lebenszeit.3 Verstärktes Interesse re-

klamieren jene Werke, die in den Rekurs auf diese Phänomene der 

langen Dauer jeweils aktuelle Befindlichkeiten und Sachlagen der 

Luxemburger Gesellschaft, auf eminente Weise die Erfahrung der 

zwei Weltkriege, einschreiben und so einen brennglasartigen Ein-

blick in das politische, soziale und geistige Leben während der ers-

ten Hälfte des 20. Jahrhunderts gewähren.   

  

Brauchtumsformen und Brauchtumskritik 

Anders als die zahlreichen Erzeugnisse der (Gelegenheits)dichtung, 

die – auch wenn nicht ohne Anspruch auf überindividuelle Reprä-

sentativität – vornehmlich subjektive Empfindungen und Bewusst-

seinszustände mitteilen, enthalten nur wenige Schöpfungen der 

Luxemburger Literatur empirisch konsistente Schilderungen der 

Brauchpraxis an Allerheiligen und Allerseelen. Über die Gründe 

dieser Randständigkeit kann man lediglich Vermutungen anstel-

len; sie könnte mit dem singulären, sonstige Ereignisse nahezu 

vollständig überlagernden Stellenwert zusammenhängen, den das 

Erlebnis des Ersten bzw. Zweiten Weltkriegs im autobiografischen 

Schreiben einnimmt. Wie an späterer Stelle auszuführen ist, lässt 

sich anhand verschiedener Texte tatsächlich beobachten, wie die 

Kriegserfahrung diejenige der Totenmemoria weitgehend in- 

korporiert. Gemessen an dieser Quellensituation bildet Webers  

Abreißkalender einen unverzichtbaren Informationsvorrat hin-

sichtlich der gesellschaftlichen Festtagspraxis an Allerheiligen und 

Allerseelen. Diese bilanziert der Verfasser im Feuilleton vom 1. No-

vember 1928 in zwar anekdotenhaft überspitzter, deshalb jedoch 

nicht minder glaubwürdiger Weise: „Beim Wort Allerheiligen den-

ke ich an einen schwarzen Überzieher mit Samtkragen, an einen 

Kranz halbedler Chrysanthemen und einen übervollen Autobus.“4 

Die geradezu konstitutive Rolle dieser drei Momente für eine spezi-

fisch Luxemburger Ausprägung der zwei Feiertage bestätigt die Pä-

dagogin Milly Thill in ihren Kindheitserinnerungen Vun déi Säit der 

Syr (1990), mit denen sie eine realiengesättigte Bestandsaufnahme 

des sozialen Alltags im ostluxemburgischen Olingen und seiner 

Umgebung während des Zeitraums 1936-1945 vorlegt.5 Der vesti-

mentäre Habitus, etwa das verbindliche Tragen eines hochwertigen 

Mantels,6 die verschiedenen Aspekte der Grabpflege, darunter die 

vorzugsweise aus Chrysanthemen bestehende Blumendekoration, 

sowie das an diesen Tagen stark beanspruchte öffentliche Trans-

portwesen werden darin mit bemerkenswerter Detailfülle be-

schrieben. Im Abreißkalender vom 4. November 1925 wiederum 

nimmt der aufmerksame Zeit- und Sittenbeobachter Weber die 

Allerheiligen und Allerseelen
Semantiken des Religiösen im literarischen Text

Daniela Lieb



184

Daniela Lieb

überfliegen die Alpen, kreuzen Wüste und Ozean, weilen an Grab-

steinen im Sande des Haffs, auf dem Felsgestade der Adria, in den 

Steinöden amerikanischer Großstädte, unter den Zypressen der 

Provence.“12 

Die Erfahrung des Ersten, später des Zweiten Weltkriegs wird der 

hier im Keim enthaltenen, für die Bildung des individuellen und 

kollektiven historischen Bewusstseins ohnehin unerlässlichen 

Denkfigur einer Solidaritätsgemeinschaft von Lebenden und Toten, 

die Zeit und Raum überspannt,13 weitere (Be)deutungsinhalte zu-

führen. Im Zuge dieser epochalen Umwälzungen sowie der daraus 

resultierenden, zunehmenden Konsolidierung der nationalen 

Identität werden auch die Feste Allerheiligen und Allerseelen neue 

semantische Qualitäten erreichen. 

Messinstrumente der (Un)endlichkeit

Dass Allerheiligen und Allerseelen im Luxemburger Bewusstsein 

als Inbegriff des schlechten Wetters gelten, geben immer wieder 

diejenigen Abreißkalender zu verstehen, die vom Allerseelenwetter 

zu Pfingsten oder anderen Festterminen im Frühling oder Sommer 

berichten;14 eine gute Wetterlage wird hingegen als denk- und erin-

nerungswürdiges Ereignis notiert.15 Die Feiertage leiten nicht nur 

die kalte Jahreszeit ein, sondern machen auch das damit verbunde-

ne Sterben der Natur sinnfällig: „Nowèmber ass èng traurech Zeît / 

Wou dʼganz Natur wei krank do leît“,16 befindet Goergen im Gedicht 

„Nowèmbergedanken“ aus der Sammlung Blummen a Blieder (1905) 

und kommuniziert damit die in der Luxemburger Literatur vorherr-

schende Assoziation dieses Monats mit umgreifenden Degenerati-

onsprozessen. Nebel, Regen, Wind und Kälte, welkes Laub, karger 

oder vollständig fehlender Sonnenschein, das Verstummen der Vö-

gel und der erste Schneefall gehören zu den gebräuchlichsten Be-

standteilen dieser Darstellungsmatrix. Angesichts dieser dem 

Wohlergehen so wenig förderlichen meteorologischen Verhältnis-

se verwundert es nicht, dass die Dichtung auch die erhöhte Krank-

heitsanfälligkeit im Spätherbst zum Gegenstand ihrer Aussagen 

macht. Im Gedicht „Oktober“ aus der Sammlung Hiérschtblummen 

(1887) bescheinigt der Nationaldichter Michel Lentz dieser Jahres-

zeit, den Menschen mit Schnupfen, Rheumatismus und Augenent-

zündungen zuzusetzen.17 Goergens Gedicht „Nowèmbergedanken“ 

geht einen bedeutenden Schritt weiter, indem es die jahreszeitlich 

bedingte Mortalität thematisiert: 

„Deif aus de Griewer schâlt sou midd
Dei grujlech Weis, dât traurecht Lidd:
ʼT get nâss a kâl,
Du kens och bâl!‘“18

Brauchhandlungen an Allerseelen zum Anlass, Tatbestände der Lu-

xemburger Gesellschaft kritisch zu hinterfragen. Besonderen An-

stoß nimmt er am exzessiven, mit dem wachsenden materiellen 

Wohlstand einhergehenden Aufwand der Grabästhetisierung, in 

der er ein wirksames Mittel zur Akkumulation sozialer Distinkti-

onswerte erkennt. Etwa zum gleichen Zeitpunkt wendet sich auch 

Nik Welter in seiner fiktionalisierten Autobiografie Im Werden und 

Wachsen (1926) gegen diesen seit dem Ende des 19. Jahrhunderts 

selbst im ländlichen Raum fortschreitenden Wandel des religiösen 

Empfindens hin zu diesseitiger Materialität: „Der Wunsch, mit der 

Ehrung der Toten zugleich, und vor allem, der Eitelkeit der Leben-

den zu dienen, drängt sich auch hier in den vielen teuren und prot-

zigen Steinkreuzen und Grabstätten unliebsam auf.“7 In diesem 

Kontext stellt sich die Frage – ohne dass ihr auf dem begrenzt zur Ver- 

fügung stehenden Raum weiter nachgegangen werden könnte –,  

ob in der Errichtung derart repräsentativer Anlagen Residuen und 

Adaptionen des (bereits seinerzeit immer wieder politisch und mo-

ralisch beanstandeten) Begräbnis- und Grabluxus der antiken grie-

chisch-römischen Welt fortwirken.8 

Mit der von Weber und Welter monierten Opulenz kontrastiert 

die in Marcel Reulands Gedicht „Verloosse Griewer“ (1957) beklagte, 

am Allerseelentag besonders augenfällige Verwahrlosung der Grä-

ber, „op denen kee kräischt a klot wéi de Wand, / op dene kee 

Mënsch ze biede steet, / wann den Här Allerséile lanscht dʼReie 

geet“.9 Die Passage lässt nicht lediglich den Umfang an sozialer 

Kontrolle und Konformitätsdruck erahnen, welchem der (mit dem 

Siegeszug der Familie als Grundlage der zivilen Gesellschaft ver-

pflichtend gewordene) festtägliche Grabbesuch unterliegt.10 Sie 

verweist stillschweigend auch auf weitere, ebenso fundamentale 

Entwicklungen des 19. Jahrhunderts: die Binnenmigration infolge 

der Industrialisierung sowie und vor allem die verstärkte Auswan-

derung in die umliegenden Länder und nach Übersee, die Festin-

halte und familiäres Brauchtum an Allerseelen vor erhebliche Her-

ausforderungen stellen. In diesem Zusammenhang überrascht es 

nicht, wenn Weber im Abreißkalender vom 1. November 1921 diese 

Festtermine als die für viele seiner Landsleute einzige Gelegenheit 

zur Rückkehr „in die engere Heimat“ hervorhebt. Goergen subli-

miert im Gedicht „DA̓bgestuerwene“ ruffen aus der Sammlung E 

Bucki Spackelroʼsen (1941) die Verbindung von (vorerst noch regio-

nal vorgestellter) Heimat und Allerseelen dahingehend, dass er das 

Fest gar zum „Hémechtsdag“ deklariert.11 Anhand eines Passus aus 

Welters Autobiografie kann man wiederum beobachten, wie die  

Literatur die durch massifizierte und globalisierte Mobilität irre-

versibel veränderten Gesellschaftsstrukturen durch das Imaginativ 

einer übergreifenden Gemeinschaft der Toten austariert: 

„Will ich im dankbaren Geiste aufsuchen, die ich liebte, die mir gut 

waren, über Heimat und Land hinaussteuern dann die Gedanken, 



185

Allerheiligen und Allerseelen

Die sich hier aggregierende Einsicht in die Endlichkeit des Lebens 

entwickelt sich im Laufe der Zeit zu den bevorzugten Inhalten der 

Goergenʼschen Lyrik. Dieser Präferenz entsprechend wird der Autor 

das Bewusstsein der Sterblichkeit vielfach aufgreifen und variie-

ren, so z. B. im Gedicht „Wo sin se?“ aus der Sammlung Spackelr0̌sen 

(1912), das die Klage ubi sunt (qui ante nos in mundo fuere?) auf die 

Lebensentwürfe des poetischen Subjekts bezieht: „De mêschte 

kanns dʼe Réquiem sangen, / E kâle Wand huet sʼall geded.“19 Die un-

mittelbare Nachbarschaft zum Gedicht Ârmesělechkét, worin grund-

sätzliche Unzulänglichkeiten und Defizienzlagen der menschli-

chen Verfassung angesprochen werden, verleiht diesem Elaborat 

zusätzliche Prägnanz. Das Gedicht „Dohém“ aus der Sammlung Eng 

Streissjen Hémechtsblummen (1922), in dem Goergen den Gedanken 

an die Vergeblichkeit und Nichtigkeit des menschlichen Strebens 

mit der Historizität des Ersten Weltkriegs verschränkt, addiert dem 

vanitas-Topos politisch aktuelle Bedeutungsdimensionen hinzu.20 

Darin wird der Lebenswandel eines Greises imaginiert, der durch 

den Krieg sein gesamtes Hab und Gut verloren hat und an Allersee-

len ins heimatliche Dorf und zu den Gräbern seiner Nächsten pil-

gert, „woʼ Gléck a Fréd begruewe sin“.21 Hier ereilt ihn der Tod, den 

das Gedicht durch die Determinierung als Heimkehr zu einer vorü-

bergehend gestörten und nun restaurierten Daseinsordnung je-

doch ausgesprochen positiv konnotiert. Eine derartige Klimax 

macht hellhörig für die Erkenntnisse der Ritualforschung, die eines 

der wesentlichen Merkmale des Festes darin verortet, naturhafte 

Jahresverläufe (Aussaat, Ernte, Jagd usw.) genauso wie biografische 

Übergänge (Geburt, Sexualisierung, Krankheit, Tod) „gleichsam  

gestaltend [zu] fixieren und damit abzuschließen, und in dem Sinn 

zu vollenden, daß Neues geschehen kann“.22 Die basale Verbindung 

von Fest und Jahreszeit ist auch der Luxemburger Literatur be-

wusst; so stellt z. B. Weber diesen Zusammenhang in den Mittel-

punkt des Abreißkalenders vom 4. Mai 1920. Es ist indes die Lyrik, 

die, häufig auf gleich mehreren Ebenen der Textorganisation, die 

zeitstrukturierende Rolle der Feste Allerheiligen und Allerseelen 

kommuniziert. Ein aufschlussreiches Beispiel dafür bietet Goer-

gens Sammlung Letzeburger Joerszeiten (1937), die bereits mit der Ti-

telgebung eine explizite temporale Markierung vornimmt; die An-

ordnung der Gedichte zu jahreszeitlichen Zyklen macht ihrerseits 

die Strategien der Zeit- und zugleich Textgliederung zusätzlich 

transparent. Darüber hinaus entspricht innerhalb des Bandes die 

Positionierung des Gedichts „Allerseʼlendâg“ am Ende des Zyklus 

Am Hierscht dem für das Fest als charakteristisch erklärten Vollen-

dungsmoment. Es beschließt nämlich nicht nur einen Natur-, son-

dern dahingehend auch einen Bewusstseinszustand, als die Anwe-

senheit der Toten zum Festtermin die Lebenden dazu befähigt, 

neuen Mut zu fassen und so ihre Trauer um die Verstorbenen zu 

überwinden.23 Eine ähnliche Technik verwendet Wilhelm Weis in 

der Sammlung Gang zum Licht (1928): Dort folgt auf die vier 

jahreszeitlich inspirierten Gedichte „Herbststille“, „Herbstabend“, 

„Nebel“ und „Novembertag“, die den Tod der Natur und die Sterb-

lichkeit des Menschen zum Gegenstand haben, das Gedicht „Saat-

spruch“, worin die Wiedergeburt der Vegetation im Frühling auf die 

eschatologische Wende und letztlich das ewige Leben hindeutet.24 

Diese Verweisfähigkeit lässt wiederum auf die Thesen des Reli- 

gionswissenschaftlers Mircea Eliade aufhorchen, der in seiner Stu-

die Das Heilige und das Profane (1957) den für traditionsgebundene 

Gesellschaften duplizitären Charakter der Natur unterstreicht: Die-

se verweist stets zeichenhaft über sich hinaus und verleiht so dem 

Metaphysischen gleichsam physische Evidenz, „denn durch die 

‚natürlichen‘ Aspekte der Welt begreift der religiöse Mensch die 

‚Übernatur‘“.25  

     

Das Totengedenken im Erfahrungshorizont der 
zwei Weltkriege

Die eingangs formulierte Annahme einer weitgehenden Einbin-

dung von Allerheiligen und Allerseelen in die Erfahrung der Welt-

kriege findet eine Stütze in dem am 1. November 1914 erschienenen 

Abreißkalender, der den kürzlich ausgebrochenen Konflikt als Be-

zugs- und Deutungsrahmen für die gesamte gesellschaftliche Tätig-

keit zur Disposition stellt: 

„Man kann sich nicht helfen, man bringt alles in Beziehung zum 

Krieg. Was mögen sich die Heiligen, deren Fest heute die Christen-

heit feiert, für Gedanken über den Krieg, über die Soldaten und über 

sich selbst und ihre Stellung im Himmel im Zusammenhang mit 

dem derzeitigen Weltgeschehen machen?“26 

In Übereinstimmung mit diesem Interpretationsmodell wird in 

Welters Gedicht „Allerheiligen 1914“ aus der Sammlung Über den 

Kämpfen (1915) die Kommunikation der Lebenden mit den Toten 

vom unentwegten Artilleriebeschuss an der nahen elsässisch-loth-

ringischen Front gestört.27 Sein Schriftstellerkollege Nikolaus Hein 

nimmt im Prosastück Herbsterinnerungen (1918) den ‚Allerseelen-

monat‘ November28 zum Anlass, Leben und Sterben eines ge- 

fallenen französischen Freundes sowie schließlich den als ge-

schichtliche und zivilisatorische Zäsur empfundenen Weltkrieg zu 

thematisieren.29 Parallel zu diesen Assimilationsvorgängen lassen 

zahlreiche Texte die Bestrebung erkennen, vor der singulären Folie 

des Ersten Weltkriegs nationale Spezifitäten und Verfasstheiten, 

etwa die heimatliche Landschaft, mentale Dispositionen der Lu-

xemburger oder das nunmehr als eigenständige und dem Deut-

schen gegenüber differente Sprache wahrgenommene Luxembur-

gisch neu zu verhandeln. Diese umfassenden Rekalibrierungs- 

prozesse betreffen auch die Feste Allerheiligen und Allerseelen, die 



186

Daniela Lieb

aus der Sammlung Les Seuils noirs (1918) die damit sinnverwandte 

poetische Figur einer Einverleibung der Totenseelen; an Allersee-

len verharren diese nicht etwa in den Gräbern, sondern durchdrin-

gen die Nahrung der Lebenden, um sich so auf denkbar intimer 

Ebene mit ihnen zu vereinen: 

„L̓ âme des morts pénètre les nourritures
qui prennent comme un goût de cendre et de terre
pour les lèvres des revenants des cimetières,
et les vivants boivent lʼâme des morts.“34

Wie Goergens Theaterstück ist auch Palgens Gedicht, so die These, 

einer im Kontext des Ersten Weltkriegs entstandenen Literatur zu-

zurechnen, die vielfach die Verbindung von Krieg und Erdboden 

herstellt und durchaus als spezifisch Luxemburger Verhandlungs-

modus des Konfliktes gelten kann.35 Illustrativ für diese chthoni-

sche, d. h. auf die Erde fokussierte Diskursivierungsform ist beson-

ders ein Passus aus Jean-Pierre Erpeldings Roman Anna (1918), dem 

wohl repräsentativsten Erzeugnis der Luxemburger Literatur zum 

Ersten Weltkrieg: 

„Die Völker klammerten sich weit da draußen an die Scholle fest, 

die ihre Heimat war. Und wenn der Eisenhagel über sie hinweg-

brauste und ihre Häuser in Trümmer legte, gruben sie sich in den 

Boden ein. Dann schlug die Erde mit dem warmen Herzblut der 

Menschen ihren großen Pulsschlag.“36 

Viele Texte lassen keinen Zweifel daran, dass die Toten als integra-

tiver Teil dieses Bedeutungskomplexes erachtet werden. Vor allem 

die Dichtung instauriert sie als die einzige noch tätigen Schutz, mo-

ralischen Beistand und historische Kontinuität gewährende In-

stanz in einer den bisherigen Gesetzmäßigkeiten enthobenen Welt. 

Demnach möchte sich das lyrische Subjekt in Welters Gedicht  

„Allerheiligen 1914“ zu den Toten betten, „daß ich für ewig wär ge-

borgen / vor dieser täglich gesteigerten Seelenpein“.37 In Heins Ge-

dicht „Die Ahnen“ (1944) treten die Verstorbenen als Wächter über 

die Dörfer der Vertriebenen und so als handlungsfähige Mitglieder 

der Gemeinschaft auf,38 „[u]nd keines Dämons Schatten lässt sie 

schauern / Wenn dunklen Flugs er um die Flucht der Dächer 

schwirrt“.39 Daraus ergibt sich, wie das vermutlich zeitgleich ent-

standene Gedicht „Allerseelen 1944“ statuiert, eine noch festere 

Bindung zwischen den Lebenden und Toten.40 Dass diese wieder-

um eine zunehmende Rechenschaftspflicht gegenüber den Ver-

storbenen zur Folge hat, machen Werke wie Welters Autobiografie 

Im Werden und Wachsen deutlich.41 Den vollen Umfang der sitt- 

lichen Autorität der Toten vor allem in geschichtlich prekären Situ-

ationen teilt Jean-Baptiste Esch in seinem (posthum erschienenen) 

Kriegstagebuch (1948) mit. Im Kapitel „Die Stimmen der Gräber“ 

aus ihrem bisherigen familiären und lokalen Geltungsbereich aus-

quartiert und in Zusammenhänge von nationaler Tragweite einbe-

griffen werden. Ein frühes Beispiel für diese Deplatzierung und 

Neukonstellierung liefert Welters Gedicht „Der 2. August 1914“ aus 

der Sammlung Über den Kämpfen, das die Gefühle des lyrischen Be-

obachters anlässlich der Besetzung des Großherzogtums durch das 

Deutsche Reich schildert. Die Fassungslosigkeit und Niederge-

schlagenheit in Anbetracht der unerwarteten Invasion, gepaart mit 

dem für den Hochsommer ungewöhnlich trüben und regnerischen 

Wetter sowie dem Glockenschlag der Kathedrale erzeugen eine an 

Allerseelen erinnernde Empfindungslage: „auf Dächern und Gemü-

tern lastet / ein Allerseelentag.“30 Während der 1930er Jahre, insbe-

sondere vor dem Hintergrund der nationalsozialistischen Bedro-

hung, gehört die Einsicht in die transformative Rolle des Ersten 

Weltkriegs im Hinblick auf die Entstehung bzw. Festigung einer Lu-

xemburger Nationalidentität zu den allgemein akzeptierten, ja ver-

bindlichen Deutungsmustern im intellektuellen Diskurs. Dahinge-

hend erhält Welters Assoziation des Totengedenktags mit den 

Erlebnissen des Ersten Weltkriegs und damit zugleich die Aneig-

nung der Feier im politisch-ideologischen Sinn ihre endgültige 

Ausformung erst 1936: Unter dem veränderten Titel „Volkstrauer“ 

bindet der Autor drei Strophen des Gedichts „Der 2. August 1914“ in 

den Zyklus Luxemburg. Ein vaterländischer Weihgesang ein (man be-

achte die sakrale Terminologie!) und lässt so die kollektive Erfah-

rung an die Stelle der individuellen treten.31 

Ein subsidiäres historisches Moment, das die Literatur mit Al-

lerheiligen und Allerseelen verschränkt, stellen die in den Reihen 

der französischen Fremdenlegion kämpfenden Freiwilligen dar, 

die durch ihren Einsatz geeignet sind, die Ambiguitäten der Hal-

tung Luxemburgs im Ersten Weltkrieg auszublenden und das Land 

rückwirkend in politischer und vor allem moralischer Hinsicht auf 

die Seite der Sieger zu positionieren.32 Beispielhaft dafür ist der 

Einakter Dohém von Max Goergen (1918), worin der hochdekorierte 

Legionär Tun Breden am Abend von Allerheiligen nach langjähriger 

Abwesenheit in seinem Öslinger Heimatdorf eintrifft.33 Es ist eine 

Handlung von doppelter Radikalität: Nicht nur kehrt der Protago-

nist, dem die Flucht aus einem deutschen Kriegsgefangenenlager 

gelungen ist, symbolisch von den Toten zurück, sondern zugleich 

in die Heimaterde ein, denn noch am selben Abend verstirbt Tun 

an den Folgen einer Tuberkuloseerkrankung. Damit leistet der Dra-

matiker eine Verabsolutierung und Spiritualisierung des Heimkehr- 

gedankens, bei denen die ideelle Nähe zu dem von seinem Vater 

Willy verfassten Gedicht „Dohém“ unübersehbar ist. Welches os-

motische Verhältnis den Legionär mit der Heimaterde verbindet, 

macht darüber hinaus eine Passage deutlich, in der Tuns tödlich 

verwundeter Kamerad beim Betreten des Großherzogtums ein 

Stück Erdreich verzehrt. Bemerkenswerterweise enthält Paul Pal-

gens im November 1917 entstandenes Gedicht „L̓ Âme des morts“ 



187

Allerheiligen und Allerseelen

1	 Scrie-acum, scrie! Antologie de poezie luxemburgheza. Cu un cuvânt înainte 
de E.S. Christian Biever. Cu o prefata de Philippe Blasen. Texte alese de Germaine 
Goetzinger, Daniela Lieb, Leon Rinaldetti. Cluj-Napoca : Casa Cartii de Stiinta, 2015. 
Einführend zu Allerheiligen und Allerseelen aus liturgischer bzw. volksreligiöser 
Perspektive, siehe Jürgen Bärsch, Allerseelen. Studien zu Liturgie und Brauchtum 
eines Totengedenktages in der abendländischen Kirche. Münster : Aschendorff, 
2004 ; Mariola Maria Szumilas, Allerheiligen als zweifacher Doppelfeiertag im 
Rheinland, in : Alltag im Rheinland. Mitteilungen der Abteilung Sprache und 
Volkskunde des LVR-Instituts für Landeskunde und Regionalgeschichte. Sonderheft 
2012. Feier-Tag Allerheiligen. Zwischen Kerzen und Kommerz, Redaktion Katrin 
Bauer und Alois Döring. Bonn : LVR-Institut für Landeskunde und Regionalgeschich-
te, 2012, S. 36-59 ; Isabeau Peter, Blumen, Kerzen, Lichter. Friedhöfe an Allerheili-
gen, in : ibid., S. 60-71.     

2	 Zur historiografischen Dimension des Abreißkalenders, siehe Anne-Marie 
Millim, Batty Weber. Der Abreißkalendermann als Historiker des Alltags, in : Batty 
Weber. Werk und Wirkung, hg. von ders. Mersch : Centre National de Littérature, 
2017, S. 95-145. Siehe auch Millims Beitrag in diesem Band.

3	 Zu diesem Komplex, siehe grundlegend Otto Gerhard Oexle, Memoria als  
Kultur, in : Memoria als Kultur, hg. von dems. Göttingen : Vandenhoeck und  
Ruprecht 1995, S. 9-78, bes. S. 34. 

4	 Batty Weber, Abreißkalender, in : Luxemburger Zeitung (1.11.1928) ; auf-
schlussreich ist auch das Feuilleton vom 4. November 1926. Sämtliche Abreiß-
kalender sind einzusehen unter URL : http//battyweber.uni.lu (Letzter Zugriff : 
10.8.2018).   

5	 Milly Thill, Vun déi Säit der Syr. Aus der Schoul geschwat (1936-1945). Luxem-
bourg : Saint-Paul, 1990, S. 37-44. Die Autorin stellt ihr Interesse am religiösen Ge-
schehen bereits mit einer früheren Veröffentlichung über die spanische Missions- 
straße im Süden der USA unter Beweis, siehe Milly Thill, El Camino real. Der 
königliche Weg. Kalifornische Wanderschaft auf den Spuren spanischer Pioniere. 
Luxemburg : Sankt-Paulus-Druckerei, [1974].

6	 Dass die Verbindung von Allerheiligen und Allerseelen mit einer besonderen 
Kleiderpraxis, vor allem mit einem neuen Mantel, ihre Gültigkeit im Urteil vieler  
Luxemburger weiterhin beibehält, geben Kulturerzeugnisse wie der Dokumentar-
film Klibberkleeschen (1987) oder die von verschiedenen Theaterhäusern nach 
einer Textvorlage von Roland Gelhausen koproduzierte Operette E Living an Ameri-
ka (2017) zu verstehen. Darin fragt sich eine Familie von Amerikafahrern, ob es ihr 
wohl gelingen wird, zu Allerheiligen zurückzukommen ; der Sohn wendet ironisch 
ein, dass bei dieser Gelegenheit der neue Mantel nicht fehlen darf, wobei unbe-
dingt ein anderes Modell als das Jahr zuvor hermuss. Ich danke Roland Gelhausen 
dafür, mir das Libretto zur Verfügung gestellt zu haben.  

7	 Nikolaus Welter, Im Werden und Wachsen. Aus dem Leben eines armen Dorf-
jungen. Braunschweig und Hamburg : Westermann, 1926, S. 204. Zum Phänomen 
der wachsenden Sinnlichkeit im Totenkult, siehe Rudolf Schlögl, Alter Glaube und 
moderne Welt. Europäisches Christentum im Umbruch 1750-1850. Darmstadt : 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2013, S. 280.  

8	 Johannes Engels, Funerum sepulcrorumque magnificentia. Begräbnis- und 
Grabluxusgesetze in der griechisch-römischen Welt mit einigen Ausblicken auf 
Einschränkungen des funeralen und sepulkralen Luxus im Mittelalter und in der 
Neuzeit. Stuttgart : Steiner, 1998, bes. S. 211-228.        

9	 „Verlassene Gräber gibt es viele im Land / An denen niemand weint und klagt 
als der Wind / An denen kein Mensch betend steht / Wenn der Priester an Aller- 
seelen durch die Reihen geht.“ (eigene Übers.) Marcel Reuland, Gedichter. Luxem-
burg : Der Freundeskreis, 1957, S. 25.

10	 Zu dieser Entwicklung, siehe Michelle Perrot : Der Triumph der Familie, in : 
Geschichte des privaten Lebens, Bd. 4. Von der Revolution zum Großen Krieg, 
hg. von ders. Augsburg : Weltbild, 2000, S. 99-110 ; Anne Martin-Fugier, Riten der 
Bürgerlichkeit, in : ibid., S. 201-265, bes. S. 232-233.  

11	 Willy Goergen, E Bucki Spackelrǒsen. Gepléckt vum W. Goergen. Letzeburg : 
Linden, 1941, S. 32-33.  

12	 Welter, Im Werden und Wachsen, S. 207. 

13	 Zu diesem Komplex, siehe Jan Assmann, Der zweidimensionale Mensch. Das 
Fest als Medium des kollektiven Gedächtnisses, in : Das Fest und das Heilige. 
Religiöse Kontrapunkte zur Alltagswelt, hg. von Jan Assmann in Zusammenarbeit 
mit Theo Sundermeier. Gütersloh : Mohn, 1991, S. 13-30, bes. S. 22.     

14	 Z. B. Weber, Abreißkalender (10.6.1914), (4.8.1915), (9.6.1916), (28.6.1931), 
(4.4.1935), (27.7.1939). 

zeichnet der Kleriker nicht nur seine Empfindungen an Allerseelen 

1939 unter dem Eindruck des soeben ausgebrochenen Zweiten 

Weltkriegs auf; zugleich lässt er die Gefallenen vorhergehender 

Kriege sich zur Anklage gegen die enthemmte Glorifizierung des 

Soldatentodes erheben: „Und nur die Toten haben das Recht, über 

den Tod zu sprechen.“42 Wie das ebenfalls in diesem Band zur Ana-

lyse stehende Gedicht „Stad“ von Claudine Muno (2017) zeigt, wird 

erst die Gegenwartsliteratur den Toten das Recht zu schweigen ein-

räumen und ihnen durch diesen Verzicht auf Sinnstiftungsangebo-

te der Lebenden die Identität mit sich selbst restituieren. Mit dem 

Historiker Reinhart Koselleck gesprochen: „Was bleibt, sind die ge-

töteten Toten.“43



188

Daniela Lieb

39	 Hein, Als flösse die Mosel, S. 42-43.

40	 Ibid., S. 44.

41	 Welter, Im Werden und Wachsen, S. 203-209.

42	 Jean-Baptiste Esch, Mein Kriegstagebuch. Luxemburg : Sankt Paulus-Drucke-
rei, 1948, S. 118.

43	 Reinhart Koselleck, Einleitung, in : Der politische Totenkult. Kriegerdenkmäler 
in der Moderne, hg. von dems. und Michael Jeismann. München : Fink 1994,  
S. 9-20, hier S. 20.  

15	 So z. B. Weber, Abreißkalender (4.11.1914).

16	 „November ist eine traurige Zeit / Wo die ganze Natur wie krank daliegt.“ 
(eigene Übers.) Willy Goergen, Blummen a Blieder. Lidder a Gedichter vum W.G. 
Letzeburech : Worré-Mertens, 1905, S. 108.

17	 Michel Lentz, Hiérschtblummen. Liddercher a Gedichten. Letzeburg : Beffort, 
1887.

18	 „Tief aus den Gräbern schallt so müde / die gruselige Weise, das traurige 
Lied : / ‚Es wird nass und kalt, / du kommst auch bald!‘“ (eigene Übers.) Goergen, 
Blummen a Blieder, S. 109.

19	 „Den meisten kannst du ein Requiem singen / Ein kalter Wind hat sie getötet.“ 
(eigene Übers.) Willy Goergen, Spackelrǒsen. Letzebûrg : Huss, 1912, S. 38.

20	 Klaus Vondung stellt in seiner Studie über katastrophische Darstellungsfor-
men des Ersten Weltkriegs eine wachsende Rekurrenz des Millenarismus bei der 
Deutung des Konfliktes fest, siehe Klaus Vondung, Die Apokalypse in Deutschland. 
München : Deutscher Taschenbuch Verlag, 1988. Komplementär wäre zu fragen, 
ob in diesem historischen Zusammenhang auch der vanitas-Gedanke verstärkt 
auftritt.      

21	 „Wo Glück und Freudʼ begraben sind.“ (eigene Übers.) Willy Goergen,  
Eng Streissjen Hémechtsblummen. Letzeburg : Worré, 1922, S. 18.

22	 Carl Heinz Ratschow : Die Feste. Inbegriff sittlicher Gestalt, in : Das Fest und  
das Heilige, S. 234-246, bes. S. 235, 238-239. 

23	 Willy Goergen, Letzeburger Joerszeiten. Letzeburg : Linden, 1937, S. 10.

24	 Wilhelm Weis, Gang zum Licht. Gedichte von Hermann Berg. Esch a.d. Alzette : 
Neuens, 1928, S. 42.

25	 Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen. 
Frankfurt/M. : Insel, 1998 [1957], S. 103-104. 

26	 Weber, Abreißkalender (1.11.1914).

27	 Nikolaus Welter, Über den Kämpfen. Zeitgedichte. Diekirch : Schroell, 1915,  
S. 92. 

28	 Zu der im Barockzeitalter aufgekommenen Tendenz, den ganzen Monat 
November devotionell auf das Totengedächtnis auszurichten, siehe Bärsch, Aller-
seelen, S. 450.   

29	 Nikolaus Hein, Als flösse die Mosel mitten durch sein Herz. Ausgewählte  
Werke, hg. und kommentiert von Joseph Groben. Luxemburg : Éditions Guy Bins-
feld, 2016, S. 73-78.

30	 Welter, Über den Kämpfen, S. 7. 

31	 Nikolaus Welter, Luxemburg. Ein vaterländischer Weihgesang. Vertont von 
Alfons Foos. Luxemburg : St. Paulus-Druckerei, 1936, S. 28. 

32	 Zu diesem Themenkomplex, siehe z. B. Daniela Lieb, Pierre Marson und  
Josiane Weber, Luxemburg und der Erste Weltkrieg. Literaturgeschichte(n).  
Mersch : Centre National de Littérature, 2014, S. 234-243. 

33	 Max Goergen, Dohém. Eng dramatesch Zén an èngem Akt. Letzeburg : Worré-
Mertens, 1918. Zu Goergens Legionärstücken, siehe Daniela Lieb, Imagination  
und Okkupation von Legionärsbiographien im Theaterwerk Max Goergens,  
in : Galerie. Revue culturelle et pédagogique 34/4 (2016), S. 553-578.   

34	 Paul Palgen, Les Seuils noirs. Poèmes de la guerre 1914-1917. Luxembourg : 
Soupert, 1918, S. 92.

35	 Zu den Referenzen der Kriegsliteratur auf das Erd-, Tier- und Pflanzenreich, 
siehe Daniela Lieb, La catastrophe nʼaura pas lieu. Luxemburger Autoren und der 
Erste Weltkrieg, in : Der Erste Weltkrieg als Katastrophe. Deutungsmuster im litera-
rischen Diskurs, hg. von Claude D. Conter, Oliver Jahraus und Christian Kirchmeier. 
Würzburg : Könighausen & Neumann, 2014, S. 111-127, bes. S. 119-120.

36	 Jean-Pierre Erpelding, Anna. Ein Roman. Vorgestellt und kommentiert von 
Mario Fioretti. Mersch : Centre National de Littérature, 2007 [1918], S. 126. 

37	 Welter, Über den Kämpfen, S. 93.

38	 Zur gesellschaftsrelevanten Handlungsfähigkeit der Toten, siehe Jan Assmann, 
Der Tod als Thema der Kulturtheorie. Todesbilder und Totenriten im alten Ägypten. 
Mit einem Beitrag von Thomas Macho : Tod und Trauer im kulturwissenschaftlichen 
Vergleich. Suhrkamp : Frankfurt/M., 2015, S. 22. 



189

Batty Weber (1860-1940) is, without question, one of the most pro-

lific and best-known Luxembourgish writers of the first half of the 

20th century. His writing is distinguished by his tendency to read 

meaning into his physical surroundings on the basis of cultural 

mores, customs, and commonly held conventions. As a whole, his 

oeuvre presents an individualistic reading of collective knowledge 

that is aimed at making readers feel understood, enriched, and in-

spired. In several of my previous studies on Weber, I have explained 

that his feuilletonistic writing, in particular, highlights his multi-

ple functions in Luxembourg’s literary scene.1 He takes on the role 

of a historian of the everyday, a non-dogmatic pedagogue, who 

wishes to inspire people’s thirst for knowledge and belief in their 

own value, as well as a highly imaginative writer. While Weber also 

wrote numerous plays, novels, short stories, and critical journalis-

tic work, his feuilleton-series Abreißkalender, which he published 

almost daily between 1913-1940, is a body of around 7,000 texts in 

which he most explicitly captures, investigates, and moulds the 

zeitgeist of the period. Weber’s feuilletons often take the shape of 

poetic accounts of his walks through Luxembourg. In many of his 

texts, Weber takes his readers on a journey through territories that 

they already know, or can easily get to know if they make the effort 

to explore them. He repeatedly tries to make his readers see the 

supposed banality of the everyday through fresh eyes. 

Weber’s representations of cemeteries manifest a mode of writ-

ing that is typical of him: the poeticisation of the everyday. In his 

works, and particularly his Abreißkalender, he suggests and dis-

plays a symbolic vision of physical and social reality in order to ap-

peal to the feelings he supposes in others. He does so in order to 

conserve the past for the present and the future, to foster a sense of 

community in his readers, to raise awareness (both critical and ap-

preciative), and to advocate positive change. When dealing with 

cemeteries, Weber thinks about their aesthetic, symbolic, and hu-

man function rather than attributing any religious meaning to 

them. As a liberal humanist, Weber believes in the agency of human 

beings to mould their lives, which he views as an element funda-

mental to a larger, all-encompassing, but godless, circle of life. In 

this article I aim to show that for Weber, the cultural meaning of the 

cemetery is directly related to the value attributed to human life at a 

given historical moment. I have selected the 1910s as a brief but tell-

ing period of investigation, due to the virulent changes in lifestyle 

and world view entailed by the war catastrophe. During the years 

immediately preceding World War I, Weber deplores the rampant in-

dividualism perpetuated by the funeral industry, commemorating 

not just the dead but the living. Following the mass killings of the 

advancing war, the cemetery loses relevance as a location for re-

trieving and honouring an individual, as the dead come to be buried 

far away from their mourners, and, tragically, even far away from 

any identifiable gravesite. With the ‘whole world’ scattered with 

corpses, the cemetery as a stable reference point close to the home of 

the dead entails a loss of their humanity: the absence of the respect-

ful final resting place in which the deceased could be visited and 

remembered prevents the ritualistic view of the circle of life from 

closing.

During the 1910s and thereafter, cemeteries, for Weber, are au-

ratic places of living – but fading – memory that make possible a 

reconnection to the dead. This sacred, but non-religious, solemni-

ty, in his eyes, was disturbed by the overt and exaggerated display of 

wealth he witnessed at Luxembourgish cemeteries, particularly in 

the 1910s. In a discussion on the taxation of luxury goods of 12 De-

cember 1913, Weber insists that beauty should not be taxed, but that 

extravagant structures on graves should indeed be kept in check by 

financial penalisation: “Ich meine […] den Luxus, der mit Grabdenk- 

mälern heutzutage getrieben wird. Man setzt seine Ehre darin, sei-

ne Liebe den ‘Abgestorbenen’, wie wir sagen, in Granit, Marmor und 

Bronze umzuwechseln und dem Toten aufs Grab zu stellen.”2 He 

views the “Lawine” (avalanche) of stone that goes down on ceme- 

teries as an immoral display of a lack of taste. The desire to erect a 

monument to oneself via the proxy of the dead, for Weber, prevents 

cemeteries from becoming real sites of beauty and gardens of peace 

and turns them into “Ausstellungsräume für Grabdenkmalfabri-

kanten”3. In a slightly later feuilleton of 24 February 1913, he reflects 

on the type of beauty that cemeteries should exude: “Mit jener 

From ‘Es war einmal’ to ‘Es war nicht’
Batty Weber and the poetry of cemeteries in the 1910s

Anne-Marie Millim



190

Schönheit, die die Natur selbst um die Gräber spinnt, wenn sie der 

Mensch dabei nicht stört und ihr nicht ins Handwerk pfuscht.”4 The 

natural beauty that Weber envisages is disturbed by the cultural 

practice of adorning graves with flowers. Taking on the voice of the 

dead, Weber makes a plea for leaving their communion with nature 

intact: “Pflanzt die Rosen der Erinnerung in Eure Herzen und auf 

unsern Gräbern lasst den stillen, zutunlichen Efeu wachsen.”5 The 

proper commemoration of the dead, according to Weber, should go 

hand in hand with a respect for nature, as it is in and through na-

ture that a living encounter those who have departed: “Die Wurzeln 

der Friedhofbäume sind im Reich des Todes unsere Nachbarn. Im 

Saft der Bäume kreist unser Blut, kreisen die Atome unsers Hirns, 

kreisen unsere Gedanken. Die Bäume sollen euch heilig sein, weil 

ihr Leib aus Teilen unseres Leibes gebaut ist.”6 Again, in this feuille-

ton, Weber counters the over-aestheticization of the dead by cul-

tural practices in order to stress the importance of allowing nature 

to take her course in the cycle of mourning, remembering, and 

forgetting. 

For Weber, the function of cemeteries is not to strictly prevent 

oblivion, but to facilitate the realisation that this is, in fact, a desir- 

able and desired outcome. In his feuilleton of 6 November 1914, for 

instance, he describes the cemetery dedicated to a Prussian garri-

son, dating back to pre-1867, located in Clausen, stressing the poeti-

cisation that is brought about by the process of oblivion: “Darum 

war er so schön, wie alte Friedhöfe immer sind, wenn sie vergessen 

werden. Wenn auf ihnen alles Leid und alle Menschlichkeit sich in 

das Zauberwort gelöst haben: es war einmal.”7 With oblivion, traces 

of human life acquire qualities of the fairytale. The cemetery here is 

not just described in poetic language, but is in itself a poetic agent 

in that it transforms real knowledge about the dead into language 

signalling and inviting fiction. The grave is now only a reference to 

the past, which can only be retrieved in fiction. In this palatable re-

flection on the peace inherent in the loss of connection between 

the dead and the living, Weber inserts a provocative reference to 

the, in his mind, preventable fresh casualties of the ongoing World 

War: 

“Jetzt kommen die neuen Toten zu den alten. An den alten deut-

schen Gottesacker schließt sich ein neuer für die toten Franzosen. 

Weiße Kreuzchen stehen in Reihen nebeneinander und strecken 

die Arme aus, wie Turner, die sich zu einer Freiübung ausrichten. 

Hier liegen die Marcel, die Louis, die Rene, da drüben, fünf Schritte 

weiter, sind die Karl, die Otto, die Wilhelm gebettet. Wer weiß, ob 

die, die jetzt tot einander gegenüber im Sarg liegen, vor Wochen 

nicht lebendig gegen einander in den Schützengräben kauerten 

und sich nach dem Leben trachteten?

Und vielleicht begegnen sich nach 50 Jahren, wenn das Sinn-

grün von da drüben seine blinkenden Blättchen und seine blauen 

Kelche auch über die neuen Gräber gesponnen hat, auf dem 

schönen Garnisonsfriedhof in Clausen zwei alte Mütterchen, eine 

von der Mosel und eine von der Maas, und legen Blumen vor die 

halb verwitterten Kreuzchen und denken wieder an den Tag, wo 

zum ersten Mal im Dorf erzählt wurde, dass ihr Schatz jetzt auch ge-

fallen war.”8

Weber embeds his anti-military comment on the futility of 

death in a reflection on the equalising function of burying: former 

enemies now peacefully share a space in a country that could side 

officially neither with France, nor Germany. While oblivion has 

erased the sickening reality of the Prussian cemetery, it is renewed 

by the addition of the new war dead, highlighting the fact that no 

lesson has been learned in the half century that it took to soothe the 

wounds inflicted by the old dead. The cemetery is the site that both 

accentuates and banalises the loss of life provoked by war, and 

while, Weber implies, it should admonish peace, it cannot. 

Four years later, near the end of World War I, on 1 November 

1918, Weber mourns the loss of the well-delimited, officially sanc-

tioned, and lovingly kept graveyard he has described in previous 

feuilletons. He contrasts the pre-war practices of All Saints Day: 

“Früher standen wir an Gräbern, deren Hügel oft Vergessene bar-

gen” with the current reality: “Heute stehen wir an frischen 

Gräbern” – not only on official days and on official sites of mourn-

ing, but all the time and everywhere, given “die Millionen, die jetzt 

draussen die eisenzerrissene Erde deckt”9. The unknown dead 

strewn all across the world, Weber implies, were robbed of their 

lives, families, and communities: “[Sie] sind nicht am Ende ihrer 

Zeit aus dem Reigen geschieden, wie die meisten, denen auf unsern 

Friedhöfen Denksteine gesetzt sind.”10 War has ended the process 

of poeticisation staged at cemeteries in peacetime: the ‘Es war ein-

mal’ conjured up in cemeteries has been replaced by the indigna-

tion over the glaring ‘Es war nicht’. Weber is infuriated by the era-

sure of the lives, bodies, and personhood of the war dead from the 

natural circle of living and dying, as well as from the practices of 

commemoration that are not only signs of respect, love, and care, 

but also proofs that the dead are allowed to experience the nor- 

malcy and stability that ensures the coincidence of living, dying 

and commemoration. 

The war dead are ‘unnatural’ dead for Weber because they are 

excluded from the rituals of mourning centred around an individu-

al allowed to die within, and be buried by the family group; as  

much as they are unjustly absent from the world of the living,  

they are unjustly absent from the ritualistically crafted world of the 

dead. They have no gravestone that offers the possibility of in- 

dividual remembrance by those that did not know them personally 

and they are necessarily forgotten as individuals, being remem-

bered only as a collective. Rather than dwelling on notions of sacri-

fice and heroism, often employed to soften the blow of wasted 

lives, Weber’s position comes close to that contemporaneously 

Anne-Marie Millim



191

articulated by Wilfred Owen. During the 1910s, Weber thus estab-

lishes the cemetery as an indicator of cultural and societal health, 

capable of staging a process of healing that culminates in a liberat-

ing oblivion and consoling poetic reality. It also becomes a power-

ful tool to accentuate the absence of the graves of those who  

perished outside of the parameters that safeguard human dignity 

and is fundamental to Weber’s embedded critical political 

commentary. 

1	 See, for instance, Anne-Marie Millim (ed.), Batty Weber. Werk und Wirkung. 
Mersch : Centre National de Littérature, 2017. 

2	 Batty Weber, Abreißkalender, 12 December 1913, in : Abreißkalender. Das 
Feuilleton von Batty Weber in der Luxemburger Zeitung, 1913 bis 1940. Online 
archive, University of Luxembourg. URL : https://battyweber.uni.lu (last accessed: 
14.9.2018).

3	 Ibid.

4	 Ibid.

5	 Ibid. 

6	 Ibid. 

7	 Batty Weber, Abreißkalender, 6 November 1914, in : Abreißkalender.  
URL : https://battyweber.uni.lu (last accessed: 14.9.2018).

8	 Ibid. 

9	 Batty Weber, Abreißkalender, 1 November 1918, in : Abreißkalender.  
URL : https://battyweber.uni.lu (last accessed: 14.9.2018).

10	 Ibid. 

From ‘Es war einmal’ to ‘Es war nicht’





193

Pour Anise Koltz1, la mort est une composante essentielle de la 

condition humaine à laquelle elle ne se refuse pas, de peur de rater 

sa destinée.

Si je ne partage pas 
l’obscurité de la mort
avec ma vie 
la lumière du futur ne me touchera pas2 

Il en va de même de la communion que la poétesse entretient avec 

les morts. Elle écrit, par exemple : « […] Lorsque les défunts / appa-

raissent / me révélant leurs vies // Je deviens / quelqu’un d’autre »3. 

Elle-même connaît plusieurs vies ; la métempsychose fait partie de 

son imaginaire  : «  Depuis ma migration / à travers tant de corps 

[…] »4. Cette expérience contribue à constituer la douloureuse com-

plexité d’un personnage transgénérationnel5 : « Je ne m’appartiens 

pas / j’ai échangé mon ombre / contre une autre »6. Le domaine de  

la mort est immense  ; la vie, elle, n’est quasi rien. La question  

« [qu]elle est la différence / entre zéro et l’infini »7 revient régulière-

ment. Aussi «  le temps n’existe[t-il] pas  »8. L’écriture poétique 

donne une certaine consistance à la vie, à l’expérience : « […] Elle se 

soulève contre la mort / comme l’écrit / contre le non-écrit »9. Pour 

la poétesse, « [l]a parole / est [s]a demeure […] »10 ; elle vit « […] ca-

chée sous [s]a langue »11 et même après sa mort, ses « […] cendres / 

inventeront / un nouveau langage  »12. La poésie donne accès aux 

différents domaines du réel  ; elle est un lieu de communication 

avec les morts. 

À René

Je me pose sur ton tombeau comme un rapace
dépliant mes ailes noircies
Je t’apporte ma proie 
comme pitance

Véritable miniature poétique, ces vers13 associent, d’une part, un 

rapport physique (« me pose sur » – me repose ? me couche ?) à ce 

que l’on imagine d’abord être un monument funéraire avec, d’autre 

part, le comportement d’un oiseau de proie. L’association paraît à 

première vue étrange ; à l’étudier, on comprend que la scène s’ex-

plique, d’une part, à travers les deux personnages concernés et, 

d’autre part, à travers l’événement poétique lui-même puisqu’il 

laisse le lecteur participer à une réelle communion d’outre-tombe.

Le premier vers, un alexandrin trimètre, progresse à un rythme 

lent en son début ; les accents, la langueur des sons pourraient an-

noncer une élégie si les quatre dernières syllabes ne comportaient 

deux accents sur des syllabes commençant par des occlusives ([k] et 

[p]) et ne se terminaient sur une fricative ([s]), introduisant claque-

ment et sifflement. Sans dire de quel oiseau de proie il s’agit, la poé-

tesse dirige le regard de l’imagination vers le mouvement de ses 

ailes déployées. Va-t-il se poser sur le bras d’un fauconnier qui l’at-

tend  ? Non, il vient déposer sa proie «  comme pitance  », comme 

nourriture ce qui ramène l’imagination dans le domaine de la na-

ture, suggérant un nid d’où pointent des becs affamés, une scène 

qui n’est plus marquée par la violence de la chasse mais par les 

soins prodigués à ceux qui dépendent encore de leurs parents : le 

tombeau se transformerait-il en berceau ? 

La longueur décroissante des vers (12-8-6-4) retrace le vol de 

l’oiseau qui n’est autre que le mouvement par lequel s’explique la 

poétesse, comme dans cet autre poème : « […] Je suis restée / trop 

longtemps / face au ciel / sans qu’il me réponde // Dans les hauteurs 

/ seul l’épervier / trace des cercles / avant de plonger / sur sa proie »14. 

Non seulement Koltz « […] arrache son cri / à l’épervier / et l’intègre 

à [s]on vocabulaire  »15, mais elle devient elle-même ce prédateur 

dont les « ailes noircies » rappellent l’obscurité de la nuit qu’elle tra-

verse, la brûlure du soleil, les trous noirs approchés ou encore 

l’encre de sa plume ; elles l’éloignent de toute figure angélique.

L’image du rapace étonne donc moins que le fait de voir Anise 

Koltz «  se poser  »16. Pourquoi, comment arrive-t-elle à se poser  ? 

N’est-elle donc pas cette «  âme fugitive  », sa propre énigme17, ne 

trouvant d’identité stable en elle-même18, ni par rapport à sa mère19, 

« Je me pose sur ton tombeau » 
Médi(t)ation poétique d’Anise Koltz

Jean Ehret



194

ni à travers une tradition ou une providence20, ni dans l’univers21, 

toujours errante22 et apatride23. Voilà un « je » cosmique24, un « je » 

autre, double25, voire multiple26, un « je » dont le perpétuel ques-

tionnement nourrit un doute incessant27 et qui perd jusqu’à sa 

question28. 

Anise Koltz dédie ce poème « À René », feu son mari, le docteur 

René Koltz (1911-1971). Quand ils se rencontrent, elle est lycéenne, 

lui jeune médecin, de 17 années son aîné. Mais la différence d’âge 

ne compte pas ; en 1947, Anise Blanpain (née en 1928) épousera ce-

lui de qui elle dira plus tard « Il est mon jour / il est ma nuit »29, mar-

quant ainsi la force de cet amour dont naîtront trois enfants et qui 

sera aussi le milieu providentiel dans lequel s’épanouira sa voca-

tion poétique. À la mort de son mari, due aux séquelles des tortures 

que lui avaient infligées les nazis, elle cesse d’écrire ; deux ans plus 

tard elle reprend la plume, abandonnant la langue des bourreaux de 

son mari pour le français30. Toute son œuvre paraîtra sous le patro-

nyme Koltz, toute l’œuvre sera rattachée à ce nom-présence, toute 

l’œuvre sera « Koltz ».

Aussi l’absence de René Koltz «  porte le reflet de [l’]âme fugi-

tive » de la poétesse – une litote aux oreilles de celui qui a parcouru 

le recueil Soleils chauves. Le désir tant du cœur que du corps est tou-

jours aussi fort, l’impossibilité de vivre sans René manifeste : « […] 

Mon sang escalade / les murs de mon corps / à ta recherche // […] Je 

te cherche / jusqu’à épuisement ». Car, confesse-t-elle, « [j]e t’aime 

toujours / même si tu es mort // Je te bats / avec les battements / de 

mon cœur / pour te réveiller »31. Dans le poème analysé, le batte-

ment est celui des ailes du rapace ; la tendresse qui cherche à réveil-

ler le défunt trouve son équivalent dans le mot de pitié que l’on as-

socie phonétiquement à pitance et qui trouve toute sa place dès que 

le « tombeau » n’est plus le monument funéraire (qu’il n’y a par ail-

leurs pas sur la tombe de René Koltz à Junglinster) mais le symbole 

de la mort et de ses circonstances déjà évoquées. 

La parole poétique est l’espace vital d’Anise32 ; c’est en elle que 

l’errance de la poétesse trouve répit, que demeurent les personnes 

qu’elle côtoie et résonnent les univers qu’elle traverse33. Ici s’opère 

l’admirable échange entre vie et morts. Cette parole s’était épanouie 

auprès de René et lui reste toujours liée. Dans ce poème, elle se ré-

vèle un espace de tendresse où la poétesse ne cesse de prendre soin 

de l’aimé que de sinistres circonstances lui ont trop tôt enlevé.

1	 Pour un aperçu biographique et bibliographique, voir Frank Wilhelm et 
Ludivine Jehin, Anise Koltz, in : Luxemburger Autorenlexikon, éd. par le Centre 
National de Littérature Mersch. URL : http://www.autorenlexikon.lu/page/au-
thor/488/4889/DEU/index.html (Page consultée le 4.11.2018) ; Germaine Goetzin-
ger, Anise Koltz : Une trajectoire littéraire sous le signe du refus, in : Arts et lettres : 
publication de la Section des arts et lettres de l’Institut Grand-Ducal Luxembourg 
(2011/2), p. 51-56.

2	 Anise Koltz, Soleils chauves. Paris : Arfuyen, 2000, p. 122 ; voir aussi ibid., 
p. 48 : « […] Nous vivons / parce que nous sommes destinés / à mourir […] ».

3	 Ibid., p. 120 ; voir également p. 15, 27.

4	 Ibid., p. 86.

5	 Ibid., p. 68.

6	 Ibid., p. 28.

7	 Ibid., p. 32.

8	 Ibid., p. 31.

9	 Ibid., p. 10.

10	 Ibid., p. 70.

11	 Ibid., p. 108.

12	 Ibid., p. 93.

13	 Ibid., p. 140.

14	 Ibid., p. 75.

15	 Anise Koltz, Le cri de l’épervier. Echternach : Éditions Phi, 2000, p. 7, repris 
dans Anise Koltz, Somnambule du jour. Poèmes choisis. Paris : Gallimard, 2016, 
p. 97.

16	 Cf. Roger Brucher, Anise Koltz, de traces et d’aigle. Virton : La Dryade, 1976, 
p. 7 : « L’âme est apatride ; elle ne vient de nulle part. […] L’errance est sa loi ».

17	 Koltz, Soleils chauves, p. 59.

18	 Cf. ibid., p. 28, 33, 36.

19	 Ibid., p. 18. Le rapport conflictuel à la mère traverse toute l’œuvre ; voir 
Germaine Goetzinger, « Fremd bin ich Dir… ». Zum Mutter-Tochter-Verhältnis im 
Werk von Anise Koltz, in : Transmission : Übersetzung – Übertragung – Vermittlung, 
éd. par Georg Mein. Vienne et Berlin : Turia + Kant, 2010, p. 239-248. Remarquons 
qu’Anise Koltz n’évoque jamais le « tombeau » de sa mère. 

20	 Cf. ibid., p. 39, 137.

21	 Cf. ibid., p. 39.

22	 Cf. ibid., p. 55.

23	 Cf. ibid., p. 106.

24	 Cf. ibid., p. 34, 55, 64.

25	 Cf. ibid., p. 53, 72, 130, 132.

26	 Cf. ibid., p. 126, 134.

27	 Cf. ibid., p. 44.

28	 Cf. ibid., p. 47.

29	 Koltz, Somnambule du jour, p. 229.

30	 Cf. Anise Koltz (en dialogue avec Daniel Grabis), Über das Glück, zwischen den 
Kulturen zu leben, in : Über Grenzen und Literaturen in Luxemburg, éd. par Irmgard 
Honnef-Becker et Peter Kühn. Esch-sur-Alzette : Éditions Phi, 2004, p. 56-64, ici 
p. 61 ; Gaston Carré, L’appel du Nil. La reine-mère des poètes lit Harry Potter en 
voguant sur les pharaons, in : Luxemburger Wort (3.11.2007), p. 13 ; Goetzinger, 
Une trajectoire littéraire sous le signe du refus, p. 53.

31	 Koltz, Soleils chauves, p. 124.

32	 Elle affirme : « L’écriture, c’est ma vie. Je ne pourrais pas vivre sans », cité par 
Marie-Laure Rolland, « Nous sommes comme une grande famille ». Anise Koltz 
évoque les vertiges d’un art qui reste trop confidentiel, in : Luxemburger Wort 
(18.5.2006), p. 15.

33	 Cf. Brucher, Anise Koltz, p. 11 : « […] par le truchement de la poésie et de 
l’amour [un] simulacre d’indépendance, un viatique de durée et de devenir sont 
revendiqués et conquis ».

Jean Ehret



195

Claudine Munos Gedicht „Stad“ (2017)1 bietet nicht nur aus der 

Sicht einer kulturwissenschaftlich ausgerichteten Literaturwissen-

schaft einen lohnenswerten Betrachtungsgegenstand, sondern er-

laubt gleichzeitig interessante Verbindungen zur Denkmalfor-

schung. Es erübrigt sich fast zu betonen, dass die nachstehenden 

Bemerkungen indes unabhängig von der – als Deutungsgröße 

ohnehin erheblich in den Hintergrund getretenen – Intentionalität 

des Autors zur Diskussion gestellt werden. Sie sind vielmehr das 

Ergebnis jener erst im Rezeptionsakt abschließbaren ‚Offenheit‘, die 

Umberto Eco zum entscheidenden Merkmal des künstlerischen 

und literarischen Werkes erklärt.2   

Das Totendenkmal zwischen ‚fest‘ und ‚flüssig‘
Zum Gedicht „Stad“ von Claudine Muno 

Daniela Lieb

STAD

D’Stad huet d’Form vun engem Kapp
Uewen de Bësch sinn d’Hoer
An um Kierfecht d’Aen
Déi dech kucken sinn d’Aen
Vun deenen déi gaang sinn
An d’Schinne vum Zuch
Zéien sech just iwwert de Kënn
Wéi e Puer gro Zänn

De Floss fléisst brong
Aus engem Kand sengem
Erstaunte Mond

Hannert der Spillplaz
Ganz hannen um Enn
Steet d’Monument
Fir dee leschten Däitschen
Dee foul
Oder den éischten Amerikaner
Dat eent oder dat anert
De Stuerm ass eriwwer gezunn wéi d’Kricher
D’Spiller sinn dout
All Spiller sinn a Fro gestallt
D’Seeler un deene
Fréier d’Schaukelen hungen
Gi lass wéi Trëtze vun de Kanner
Déi am Wand do stungen

De Floss ass kee Floss
An deem kee ka schwammen
Knapps méi breet wéi e Rass
An der Äerd duerch dee
Kee ka falen

An den Zaldot läit um Kierfecht
Wäit ewech vun doheem
An dreemt dovun seng Hand auszestrecken
No de Pissblummen
Mee hien huet keng Hand méi fir ze reechen
A kee Mond
Dat ass a Wierklechkeet den Doud
D’Enn vun alle Méiglechkeeten

D’Stad hänkt schif
Wéi d’Schaukelen
Wann een uewen e Ball hileet
Just op d’Stir ënnert de Scheed
Rullt en iwwert d’Nuesebeen
Bis an de Floss
D’Waasser ass net duerchsiichteg
D’Gras ass gro
De Floss fléisst néierens hin
En ass just do

Claudine Muno



196

Das Gedicht evoziert eine urbane Landschaft, deren Eindruck der 

Posthistorizität sich vor allem aus dem Sprachbild eines zum Erlie-

gen gekommenen Sturmes speist: „De Stuerm ass eriwwer gezunn 

wéi dʼKricher / DʼSpiller sinn dout / All Spiller sinn a Fro gestallt“.3 

Diese Metapher erinnert an Walter Benjamins prominente Inter-

pretation von Paul Klees Zeichnung Angelus Novus, worin er den 

unaufhaltsam in die Zukunft getriebenen Engel der Geschichte er-

kennt.4 Bei Muno hingegen leitet der zum Stillstand gelangte histo-

rische Prozess eine in Vergangenheit und Zukunft gleichermaßen 

expandierende Gegenwart ein. Diese parasitäre Ausdehnung hat 

die Aufhebung jeglicher Finalität zur Folge: Im Fluss kann niemand 

schwimmen, durch die schmale Spalte des Flussbettes kann nie-

mand in die Erde hineinfallen, das Wasser fließt nirgendwohin. 

Mitten in diesem allgemeinen Funktionalitätsschwund verliert 

auch ein Denkmal, das man nicht mehr sicher einem deutschen 

oder amerikanischen Soldaten zuweisen kann, seine Eigenschaft 

als Erinnerungsträger: „Ganz hannen um Enn / Steet dʼMonument / 

Fir de leschten Däitschen / Dee foul / Oder den éischten Amerikaner 

/ Dat eent oder dat anert“.5

Eine derartige Deutungsbeliebigkeit lässt unweigerlich die  

Frage nach der Rolle des Totendenkmals und dem Verhältnis der 

Gedächtnisgemeinschaft zu ihrer Vergangenheit aufkommen. Die 

Ununterscheidbarkeit, ja Austauschbarkeit des deutschen und 

amerikanischen Soldaten weist auf die mögliche Ausquartierung 

des Zweiten Weltkriegs als Gründungsereignis des zeitgenössi-

schen Luxemburgs aus dem kollektiven Gedächtnis hin. Sie ließe 

sich ebenfalls als Ergebnis einer weitreichenden Arbitrarität von 

optischer und ideologischer Aussage verstehen; dahingehend emp-

findet die Luxemburger Öffentlichkeit schon das Dicks-Lentz- 

Monument (1903) als kommentarbedürftiges „steinernes Rebus“, 

dessen Programmatik nicht aus der Formsprache, sondern aus zeit-

genössischen Texterzeugnissen, etwa der Einweihungsrede, er-

schlossen werden kann.6 Ein weiterer Aspekt kommt hinzu: Wie 

Reinhart Koselleck darlegt, führt bereits der Erste Weltkrieg einen 

grundlegenden Wandel in der Ikonografie des Soldatendenkmals 

herbei, das nun über Länder- und Lagergrenzen hinweg ein weitge-

hend homogenes Formenvokabular aufweist; der Zweite Weltkrieg 

setzt diese Tendenz, besonders mit dem Übergang zum gegen-

standslosen Denk- bzw. Mahnmal, verstärkt fort.7  

Aleida Assmann verortet die Kulturtätigkeit des Menschen im 

Spannungsfeld vom Alltagsleben und einer bestimmten Anlässen 

reservierten Domäne der Symbole und ihrer Konkretionen, denen 

sie jeweils die Attribute ‚flüssig‘ bzw. ‚fest‘ zuordnet.8 Das auf- 

grund seiner materiellen Beschaffenheit a priori in den Bereich des  

Festen gehörende Monument kann jedoch, wie Muno es vorführt, 

durch Verlust seines (Erinnerungs)zeichencharakters verflüssigen. 

Dies ist die Stelle, so die abschließende Überlegung, an der die 

Dicht-ung, deren vorzügliche Eignung für Operationen der Ver- 

festigung sich schon in der etymologischen Grundbedeutung nie-

derschlägt, eingreift und ihm, sei es auch nur vorübergehend und 

teilweise, die Festigkeit zurückerstattet. 

1	 Claudine Muno, Gedichter, in : Les Cahiers luxembourgeois 3 (2017), S. 64-67.

2	 Umberto Eco, Das offene Kunstwerk. Aus dem Ital. von Günter Memmert. 
Frankfurt/M. : Suhrkamp, 1973 [1962].

3	 „Der Sturm ist vorbeigezogen wie die Kriege / Die Spieler sind tot / Alle Spiele 
sind in Frage gestellt“ (eigene Übers.). Muno, Gedichter, S. 64.

4	 Walter Benjamin, Illuminationen. Ausgewählte Schriften I. Frankfurt/M. :  
Suhrkamp, 1977 [1940], S. 255. 

5	 „Ganz hinten am Ende / Steht das Monument / Für den letzten Deutschen / 
Der fiel / Oder den ersten Amerikaner / Das eine oder das andere“ (eigene Übers.). 
Muno, Gedichter, S. 64.  

6	 Die Enthüllung des Dicks-Lentz Denkmals, in : Obermosel-Zeitung, 13.10.1903. 
Zu diesem Thema, siehe Daniela Lieb, 1903 – das Monument. Daten der Luxem-
burger Literatur 9, in : Tageblatt – Bücher = Livres 23/3 (Mai-Juni 2017), S. 10. Zur 
Arbitrarität des Verhältnisses von Form- und Sinnangebot, siehe grundlegend Helke 
Rausch, Kultfigur und Nation. Öffentliche Denkmäler in Paris, Berlin und London 
1848-1914. München : Oldenbourg, 2006, bes. S. 66.   

7	 Reinhart Koselleck, Einleitung, in : Der politische Totenkult. Kriegerdenkmäler 
in der Moderne, hg. von dems. und Michael Jeismann. München : Fink, 1994,  
S. 9-20.

8	 Aleida Assmann, Fest und flüssig. Anmerkungen zu einer Denkfigur. in : 
Kultur als Lebenswelt und Monument, hg. von Aleida Assmann und Dietrich Harth. 
Frankfurt/M. : Fischer, 1991, S. 181-210.

Daniela Lieb



Glaube und Recht
Foi et Loi





199

Outre les sources archéologiques, les testaments sont d’une impor-

tance capitale pour étudier la richesse économique, les relations fa-

miliales et la sensibilité spirituelle d’une communauté1. La ville de 

Luxembourg sert de terrain d’étude pendant une période fortement 

troublée  : 1698-1721. Si en 1698, le premier régime français au 

Luxembourg prend fin, c’est déjà en 1700, que le petit-fils de Louis 

XIV va reprendre le territoire sous le nom de Philippe V. Un an plus 

tard éclate la Guerre de Succession d’Espagne qui va durer jusqu’en 

1714. Après plusieurs avatars, ce n’est qu’en 1715, après les transac-

tions de Rastatt et de Bade, que les Habsbourgs d’Autriche prennent 

possession du Luxembourg. Avec Charles VI commence alors pour 

le duché appauvri, dépeuplé et dévasté, une ère nouvelle, une pé-

riode de paix et de réparation qui va durer jusqu’à la fin du XVIIIe 

siècle. À cette époque, la ville de Luxembourg et ses faubourgs 

comptent quelque huit à neuf cents maisons. Le fond d’archives du 

minutier central des notaires luxembourgeois recèle pour la pé-

riode étudiée onze notaires ayant passé quelque 19.506 actes.  

Cherchant à éviter des lacunes trop importantes et voulant disposer 

d’une documentation plus complète sur les habitants de la capi-

tale2, notre analyse se fonde sur les actes du cabinet Jean Taffler 

(1698-1721), Henri et François Pierret, père et fils (1700-1738). Ces 

notaires ont cumulé le plus d’actes testamentaires en comparaison 

avec leurs confrères de l’époque3. Notons que François Pierret a 

laissé aux Archives Nationales de Luxembourg un manuscrit inti-

tulé Essai de l’histoire du Duché de Luxembourg et Comté de Chiny ré-

digé en cinq tomes et daté de 1735. Le présent travail se fonde sur 

l’analyse de 71 actes testamentaires. Seuls les résultats concernant 

les dernières volontés relatives à la sépulture et aux funérailles font 

l’objet de la présente publication.

Une couche sociale aisée

Par exigence sociale du testateur, nous entendons toute pratique 

qui en fonction de sa richesse économique peut témoigner du rang 

social qu’il occupait. Les hommes sont majoritaires à passer des 

testaments (40, pour 31 femmes) suivant l’échantillon étudié au-

près des deux cabinets notariaux. Surtout les catégories de per-

sonnes plus aisées recourent aux notaires pour faire des disposi-

tions de dernières volontés. Grâce à l’enseignement des Pères 

Jésuites et des Sœurs de la Congrégation Notre-Dame, les testateurs 

étudiés sont largement alphabétisés (85 %). Le testament, étant aus-

si un acte à portée religieuse, révèle les différentes pratiques ecclé-

siastiques allant du choix du lieu de sépulture aux demandes de cé-

lébrations de messes ou de versements de dons pieux. Ces gestes 

souvent onéreux soulignent la différence entre les couches so-

ciales. Certains testateurs demandent la vente de leurs biens im-

mobiliers pour pouvoir couvrir les frais de funérailles et leurs fon-

dations de messes4. Ils n’en veulent pas charger leurs héritiers5.  

72 % des testateurs habitent la même paroisse St Nicolas, dans la-

quelle résident les notaires.

L’importance de la désignation  
du lieu de sépulture

Sous l’Ancien Régime, les enterrements pouvaient se faire soit  

au cimetière, soit dans une chapelle privée, soit à l’intérieur de 

l’église. Toute personne pouvait se choisir un lieu de sépulture  

dans n’importe quelle église qui jouissait du droit d’inhumation. 

Tous ceux qui n’élisaient pas un endroit de sépulture au cours de 

leur vie, devaient être ensevelis dans la paroisse dans laquelle ils 

vivaient6.

À Luxembourg, à côté des cimetières de l’église St Nicolas,  

St Michel et St Ulric, existaient encore ceux des couvents des Fran-

ciscains (ou Récollets), des Capucins et des Bénédictins. Au Pfaf-

fenthal, le cimetière St Mathieu est situé à l’extérieur des remparts 

et non à côté de l’église7. 

D’après le tableau 1, pratiquement autant de personnes se pro-

noncent sur leur lieu de sépulture qu’il y en a qui s’abstiennent de 

toute stipulation. Toutefois, il faudra préciser que les membres du 

Être inhumé « selon sa condition » 
Rites de la mort et pratique testamentaire  

à Luxembourg vers 1700

Robert L. Philippart



200

Robert L. Philippart

la double bénédiction de la Terre et de l’Hostie est prise en 

compte10.

D’autres personnes voyaient leur choix guidé par les servitudes 

de la tradition familiale, et en l’occurrence par les raisons de com-

modité au cas où existait un caveau ou une tombe familiale11. Effec-

tivement, parmi les 33 testateurs qui désiraient être inhumés dans 

une église, douze, soit 37,5 % se référaient à l’existence d’une telle 

tombe12. Il n’empêche que le souci d’être enterré à l’intérieur de 

l’église ou d’une chapelle, au plus près de l’hostie, était surtout 

l’apanage des mieux placés, soit par leur position sociale, soit par 

leur fortune. C’étaient les humbles, les plus démunis qui devaient 

se contenter d’une fosse ordinaire, voire commune, au cimetière13.

Si l’inhumation était pratiquée à l’intérieur de toutes les églises 

de la ville, le clergé local n’y acceptait pas tout le monde. Les ca-

veaux à l’intérieur de l’église de la Congrégation de Notre-Dame 

étaient strictement réservés aux sœurs de cette communauté14.

Dans certaines églises, le nombre de fosses était limité. Si un 

laïc souhaitait être inhumé dans la chapelle des Frères Capucins, il 

fallait s’arranger avec le père général de cette communauté. Généra-

lement, une solution était trouvée, si la personne promettait de 

nombreuses donations au cours de sa vie15. On peut admettre que le 

droit de sépulture à l’intérieur d’une église ou chapelle était appli-

qué d’une manière analogue chez les R. P. Jésuites, les Dominicains 

(St Michel) et les Bénédictins (St Jean). Notons cependant, que pour 

la paroisse St Jean, nous ne disposons pas de renseignements rela-

tifs à nos testateurs.

Comme la majorité des testateurs (72 %) était originaire de la 

paroisse St Nicolas, il est peu surprenant qu’ils souhaitaient y être 

enterrés. Les églises de la Congrégation, des Jésuites et des Capu-

cins leur étant interdites, à moins des exceptions citées, ils se tour-

naient vers l’église des Franciscains (Récollets) et leur église parois-

siale, St Nicolas. En effet, ces deux églises leur étaient plus ouvertes, 

surtout parce que les bourgeois y tenaient leurs réunions de 

corporations16.

Par ailleurs, l’église des Franciscains était la plus spacieuse et la 

plus représentative de toute la ville17. Cette église, démolie en 1830, 

abritait outre la chapelle Notre-Dame de la Paix, le mausolée de 

Pierre-Ernest de Mansfeld, maréchal des armées du Roi d’Espagne, 

gouverneur et capitaine général de la ville et de la province de 

clergé n’ont pas à indiquer leur lieu d’inhumation, comme ils se-

ront inhumés à la chapelle de leur communauté. 

Parmi tous ceux qui indiquaient leur lieu d’inhumation avec 

précision, un seul souhaitait explicitement être inhumé dans un ci-

metière et non pas à l’intérieur d’une église paroissiale ou conven-

tuelle. Les testateurs bourgeois, qui disposent d’une certaine for-

tune à léguer, préfèrent être inhumés dans le sol béni d’une église 

ou chapelle consacrée. Ce choix peut s’expliquer par le plein épa-

nouissement dans les années 1680 à 1710, d’un système de pra-

tiques caractérisé par l’ostentation, la profusion, l’expressionnisme 

et le sentiment exacerbé de la mort8. Souvent, au XVIIIe siècle, la 

pompe funèbre d’un personnage important affichait un caractère 

baroque9. Au XVIIe siècle et encore au début du XVIIIe siècle le meil-

leur emplacement à choisir comme lieu d’inhumation fut celui si-

tué dans l’axe du tabernacle, qui fut le centre de l’autel tridentin et 

qui attestait la présence divine réelle. Le corps du défunt profite de 

cette façon également de la proximité du sacrement de l’eucharistie 

à l’autel. Par ailleurs, il est enterré en terre bénite. À l’égard de cette 

proximité de Dieu, le cimetière, à l’extérieur, revient à un site de se-

cond rang. Le corps à proximité de l’espèce eucharistique transfor-

mée en corps glorieux du Christ ressuscité, c’est la certitude pour 

l’âme de la vision béatifique. La sépulture préfigure, pour certains, 

cette vision glorieuse. Et même si la Résurrection n’est pas claire-

ment nommée, c’est elle qui donne à l’âme la conviction du triomphe 

de la Vie sur la Mort. Pour le corps mort, donc un seul vœu  :  

Membres 
du clergé

Nobles Bourgeois Autres 
habitants

TOTAL %

Église des Capucins 1 1,40

Église des Récollets 6 4 2 16,90

Église des Jésuites 2 2,81

Église St Nicolas 2 7 2 15,49

Église St Jean 0,00

Église St Ulric 1 1,40

Église St Michel 1 1 2,81

Église de la Congré-
gation Notre Dame

1 1,40

Cimetières 1 1,40

Enterrements dans 
une église / chapelle 
à l’extérieur de la 
ville

3 4,22

Pas de stipulation 8 2 20 7 53,52

Total 20 2 33 16 100

Tableau 1 : Lieux d’inhumation des testateurs selon la condition des personnes.

Ill. 1 : Deux Croix de Saint Bernard en bronze, 1670-1770, en provenance du Knuedler-
kierfecht (Place Guillaume), tombes n° 389 et n° 406. Photo : © Tom Lucas, MNHA.



201

La demande de célébrations eucharistiques

Il est considéré comme devoir chrétien de prier pour le salut de 

l’âme du défunt. Tout un système de pratiques se mettait ainsi en 

place, prévoyant des prières, messes et œuvres de miséricorde27. 

Toutefois, seuls vingt (28 %) de nos testateurs demandent à leurs 

proches et parents des prières ou des messes pour le repos de leur 

âme. La question des ressources financières à disposition et la si-

tuation d’endettement pour six testateurs ont certainement in-

fluencé ce choix. Les sommes réservées aux messes varient entre 

dix et vingt écus pour les personnes exprimant cette volonté. L’autre 

hypothèse réside dans le fait que le testament n’avait été rédigé 

qu’en vue de gérer la situation matérielle après la mort28.

Au sein de cette catégorie de testateurs on s’aperçoit également que 

plusieurs demandent un chiffre relativement bas de messes respec-

tivement ne se prononcent pas sur le nombre de services religieux. 

La confiance en la valeur de l’intercession ne va pas jusqu’à sacrifier 

les héritiers, à compromettre la transmission du patrimoine. 

À l’opposé de ce groupe, une autre minorité, se recrutant dans 

tous les milieux sociaux et peut-être également plus aisée, deman-

dait un nombre relativement élevé de messes, dont des messes 

journalières le plus souvent à célébrer pendant la durée d’un an. Le 

prêtre Pierre Englebert originaire d’Étalle avait réservé en 1702 au 

moins 95 écus au financement des messes pour le repos de son 

âme. Cette somme était à distribuer aux Capucins de Luxembourg 

(20 écus), d’Arlon (10 écus), Marville (10 écus), aux Récollets de 

Luxembourg (20 écus), de Virton (10 écus) et de Hamipré (10 écus) 

et aux Dominicains de Luxembourg. En 1704, il allait vendre deux 

propriétés en vue de financer encore 800 messes chantées 

Être inhumé « selon sa condition »

Luxembourg et du Comté de Chiny18. Église de garnison et véritable 

église populaire, elle était également recherchée pour ses beaux 

services divins19. 

L’église St Nicolas datant de 1120 avait été partiellement agran-

die au début du XVIIIe siècle. S’y ajoutait la chapelle de St Adrien en 

1707 sous la direction du curé Feller et de la sodalité bourgeoise de 

la ville. En 1719, une nouvelle chapelle, vouée au bienheureux Jean 

de Népomucène, fut ajoutée à la nef20. L’église ainsi agrandie per-

mettait un accroissement du nombre des caveaux. Si les bourgeois 

décédés dans la paroisse étaient généralement inhumés dans le ci-

metière situé à l’est de l’église St Nicolas, les plus aisés d’entre eux 

pouvaient acquérir un caveau muré à l’intérieur du sanctuaire. 

Dans ce cas, les membres de la noblesse et du clergé étaient enter-

rés dans le chœur et les familles les plus aisées dans la nef de 

l’église21. L’église St Nicolas a été désaffectée et démolie en 1778 ; sa 

paroisse fut transférée à l’ancienne église des Pères Jésuites. Sur 

l’emplacement de l’ancienne église avec son beffroi a été construit 

en 1859 l’hôtel de la Chambre des Députés22. D’importantes fouilles 

avaient été effectuées à l’emplacement des anciens cimetières de 

la paroisse St Nicolas et au couvent des Franciscains23.

C’est ainsi que 23 sur 33 testateurs désirant être inhumés dans une 

église, élisaient soit celle des Franciscains, soit leur église parois-

siale, St Nicolas, comme lieu de sépulture.

Le petit nombre de données à disposition ne permet pas de tirer 

des conclusions quant aux inhumations dans l’église paroissiale St 

Ulric. Finalement, quelques habitants, originaires de la campagne, 

souhaitaient être enterrés dans l’église de leur village d’origine où 

leur famille disposait d’un caveau24.

La lecture verticale du tableau 1 nous révèle que 50 % des 

membres du clergé et des habitants attachaient une certaine impor-

tance au lieu de sépulture, alors que les nobles et les bourgeois pré-

féraient se remettre aux bons soins de leurs héritiers ou ne se pro-

nonçaient pas du tout sur cette question25, celle-ci étant peut-être 

réglée grâce à l’existence d’un caveau familial.

Les 53 % des testateurs qui ne se prononcent pas sur leur lieu de  

sépulture peuvent être regroupés en trois catégories :

–	D’abord, on note ceux qui ont fait leur testament pour d’autres 

raisons que la peur de la mort. Parmi eux, on note huit jeunes 

hommes qui préfèrent disposer de leurs biens matériaux au  

moment d’entrer dans une communauté religieuse.

–	Ensuite, ceux qui se contentent, le plus souvent pour des raisons 

financières, d’être enterrés « selon leur état », en un lieu conve-

nable, pas trop cher.

–	Enfin, pour une minorité des testateurs, le lieu de sépulture 

n’avait pas d’importance. Ils considéraient que le sort de l’âme 

soit libéré de toutes contingences matérielles26. 

Membres 
du clergé

Nobles Bourgeois Autres 
habitants

TOTAL

0-49 messes 1 0 3 2 6

50-99 messes 0 0 1 1 2

100-149 messes 0 0 1 0 1

150-199 messes 0 0 0 1 1

200-249 messes 0 0 0 0 0

Plus de 250 messes 1 1 1 1 4

Pas de nombre 
indiqué

0 1 2 3 6

Pas de stipulation 18 0 25 8 51

Total 20 2 33 16 71

Tableau 2 : Nombre de messes demandées par voie testamentaire selon la condition 
des personnes.



202

supplémentaires29. Adrien Velart demandait plus de 2.600 messes, 

pour le repos de son âme et de celle de ses ancêtres30.

Les testaments olographes, rédigés par les testateurs pour être confiés 

aux notaires qui les conservaient comme personnes publiques 

jusqu’à l’ouverture des successions varient peu dans leur structure et 

forme rédactionnelle des modèles que suivaient les notaires31.

Il n’y a pas nécessairement une corrélation entre le nombre de 

messes demandées et les fastes des pompes funèbres. Cinq des tes-

tateurs répertoriés nous fournissent une assez belle description de 

ce que pouvait être un enterrement baroque à Luxembourg. D’après 

nos quelques données, c’étaient aussi bien les hommes que les 

femmes qui étaient enthousiastes des rites baroques32. Cependant, 

le petit nombre sur lequel nous travaillons ne nous permet pas de 

constater un comportement représentatif d’un groupe social. Au 

cours de ces cérémonies, le nombre, la qualité et le poids des cierges 

a toujours joué un rôle important. Le corps du défunt connaît un 

traitement spécial : il fut enveloppé d’un linceul particulier de lin : 

la civière tout comme la tombe ouverte devait être illuminée par de 

nombreux cierges. Même la nuit, cette illumination de la tombe 

était requise. Tous les autels de l’église où se déroulait la cérémonie 

devaient être illuminés. Les funérailles étaient rehaussées par les 

vigiles, le requiem chanté et le son des cloches. Parfois même les 

pauvres étaient incités à participer aux offices puisqu’on leur distri-

buait du seigle. La commémoration se terminait par des messes 

basses. Un tel rituel était coûteux, et ne répondait pas au budget de 

chacun. Les testateurs qui ne se prononcent pas sur la manière dont 

devait être célébré leur enterrement, se contentent d’être inhumés 

« le plus honorablement » ou « selon leur condition » ou tout sim-

plement selon «  l’usage chrétien  ». Pour cette catégorie de per-

sonnes, le faste religieux était peut-être aussi moins important. Ils 

connaissaient le rituel habituel réservé aux différentes couches so-

ciales, et ils jugeaient inutile d’en donner encore une définition 

détaillée. Parfois aussi avaient-ils oralement annoncé à leurs héri-

tiers ce qu’il attendaient comme funérailles : « soll inhumiert undt 

sonsten anderer Sachen was der Kirchendienst, Begräb- und Begän-

gnis Sachen ahngeht, verrichet werden, wie sie Testatrix, ihrer 

jüngsten Dochter es schon mündlich angedeuth hat »33.

Le versement de dons pieux

D’après Pierre Chaunu, les dons pieux se faisaient de moins en 

moins post mortem, donc au détriment de la famille34. D’après les 

documents étudiés dans le cadre de cette analyse, les dons chari-

tables étaient peu pratiqués : sur 71 testaments, 14 seulement font 

référence à cet usage. Il semble qu’ils étaient avant tout l’apanage 

des membres du clergé35. Plus versés dans le milieu et n’ayant pas 

de parenté proche, ils étaient plus disposés à entreprendre de telles 

démarches. Les quelques bourgeois et habitants faisant des dons 

n’avaient pas d’héritiers directs. Les couvents de la capitale furent 

les principaux bénéficiaires de dons. Parfois aussi des dons étaient 

faits à l’adresse de l’un ou l’autre curé d’une paroisse, une disposi-

tion abrogée seulement en 1742 suite à une décision prise par le 

Grand Conseil de Malines36. Quelques fois les testateurs précisaient 

l’usage que les membres du clergé devaient réserver aux fonds lé-

gués. Marie-Anne Charpentier, par exemple, demandait aux R. P. Jé-

suites en contrepartie du don qu’elle allait faire à leur couvent, d’or-

ner la statue et l’autel de l’Immaculée Conception pendant l’Octave 

et le 9 décembre à l’occasion de la Fête de Sainte Anne. Ce fut un 

geste pour honorer de sa façon ses saintes patronnes37. Le testateur 

bourgeois Rémond Sindfeder spécifiait que son don devait servir 

d’aumône pour assurer l’entretien de la bibliothèque des Domini-

cains38. Les plus nombreux de ceux qui firent un don étaient intéres-

sés à une fondation de messes annuelles pour le salut de leur âme39.

La mentalité religieuse des testateurs

L’échantillon étudié montre que les testateurs n’avaient que 35 ans 

en moyenne, lors de la rédaction de leur testament. Dans un climat 

d’incertitudes politiques et d’épidémies, cet âge marquait l’âge mûr, 

où la personne s’était établie dans la société et disposait générale-

ment de sa propre famille. La plupart des testateurs était motivée 

par le souci de garantir au conjoint survivant la pleine et entière 

propriété du patrimoine laissé en héritage. L’enterrement, les 

messes et les dons pieux témoignaient certainement de la mentalité 

religieuse, indépendamment de leur fortune ou condition sociale.

Entre 1698 et 1721, les testaments comportent tous des invoca-

tions. Trois types d’invocations étaient utilisés, variant entre des 

versions plus courtes et des éditions plus élaborées.

Robert L. Philippart

Ill. 2 : Deux pendentifs en croix et médaillon en forme de cœur en provenance de la 
tombe 155, datée 1555-1778. Il s’agit d’un insigne de pèlerin personnel représentant 
la Vierge Marie avec l’Enfant et portant l’inscription « Marie in Neunkirchen » qui se 
trouvait sur le thorax du défunt. Photo : © Tom Lucas, MNHA. 



203

(1) 	Au nom de la très sainte et individuée Trinité, le Père, le Fils  

	 et le Saint Esprit, Amen.

(2) 	Au nom de la très sainte Trinité, Amen – Au nom et à la gloire de Dieu.

(3) Au nom de Dieu, Amen.

Sur les 71 testateurs, 21 demandaient au notaire de recourir au for-

mulaire allemand et 35 à celui en langue française. À ceux-ci il faut 

ajouter quatorze étrangers, dont onze optaient en fonction de leurs 

origines géographiques pour le formulaire en langue française. Les 

trois types d’invocation introductive des formulaires demeurent 

les mêmes indépendamment du choix de la langue, soit développé, 

moyen ou concis40. Au niveau de la critique, il faut ajouter, que gé-

néralement, les clercs, par souci d’économie du temps de rédac-

tion, encourageaient les testateurs à opter pour les formules plus 

concises. Leur influence n’est donc pas à négliger. Le choix de la for-

mule introductive au testament représente donc une affirmation 

délibérée de la volonté du testateur41. 

(1) 	Recommandation de l’Âme à Dieu Tout-Puissant, Créateur et  

	 Rédempteur demande de la miséricorde divine par les mérites  

	 du sang de Jésus Christ, prières adressées à la Vierge Marie,  

	 sa Bienheureuse Mère, aux Saints Patrons et Patronnes,  

	 à l’Ange Gardien et à toute la Cour céleste.

(2) 	Recommandation de l’Âme à Dieu Créateur et Rédempteur,  

	 appel à la miséricorde de Dieu, prières adressées à Ste Marie et  

	 à toute la Cour céleste.

(3) 	Recommandation de l’Âme à Dieu Créateur, demande de la  

	 miséricorde du Créateur et Rédempteur.

Comme aussi bien les notaires Henri et François Pierret que Jean 

Taffler se servent des trois formules, il serait intéressant d’étudier à 

partir de quel moment elles ont fait leur apparition à Luxembourg, 

et si elles étaient d’usage général chez tous les notaires de la capi-

tale. Or mener une telle enquête dépasserait largement le cadre de 

cet article qui ne cherche qu’à ébaucher les différents aspects reli-

gieux que comportent les testaments. Ces trois formules, sans 

doute très proches l’une de l’autre, se distinguent toutefois au ni-

veau de leur portée religieuse.

Selon la formule (1) c’est au nom des mérites de la mort et de la 

passion de Jésus Christ, que le testateur se confie à l’intervention de 

la glorieuse Vierge Marie, des Saints et des Saintes du paradis, voire 

du St Patron et de l’Ange gardien. Cette invocation répond au souci 

du Concile de Trente (1542-1563) de placer le sacrifice eucharistique 

au centre de la liturgie codifiée en 1570. Les intercesseurs cités dans 

la formule se retrouvent au registre supérieur des tableaux des 

âmes du purgatoire comme on les rencontre dans la prière que de 

son vivant le testateur leur a adressé dans l’ordre même de leur hié-

rarchie. C’est de Marie, l’avocate des fidèles, que le plus grand 

nombre sollicite l’assistance. Et pourtant, elle n’est adressée en tant 

Être inhumé « selon sa condition »

Membres 
du clergé

Nobles Bourgeois Autres 
habitants

Total Total  
en %

Invocation 
développée 
(1)

8 0 8 8 20 28,16

Invocation 
moyenne (2)

8 0 17 10 35 49,29

Invocation 
courte (3)

4 2 8 2 16 22,53

Total 20 2 33 16 71 100

Tableau 3 : Invocation religieuse selon la condition des personnes.

Ill. 3 : Pendentif de reliques en bronze, verre et parchemin – 1700, en provenance du 
Knuedlerkirfecht (Place Guillaume), tombe n°155. Photo : © Tom Lucas, MNHA.

Membres 
du clergé

Nobles Bourgeois Autres 
habitants

Total Total 
en %

Formule 
longue (1)

6 0 3 0 9 12,67

Formule  
moyenne (2)

5 0 10 10 25 35,21

Formule 
brève (3)

1 0 1 3 5 7,04

Sans formule 8 2 19 3 32 45,07

Total 20 2 33 16 71 100

Tableau 4 : Clauses religieuses selon la condition des personnes. 



204

que patronne ni de la ville, ni du pays. La Cour céleste est appelée à 

défendre l’âme. C’est ainsi que se complète le réseau des gestes, des 

pratiques et des recours par lesquels l’homme a tenté, au-delà de la 

mort, de prendre des assurances sur un au-delà qui se présente 

pour lui en un terrifiant dilemme42. 

Élaboré au fil du siècle, ce système trouve son aboutissement au 

tournant des XVIIe et XVIIIe siècles. Le choix entre la formule (1) et la 

troisième traduit un trait de caractère plutôt émotionnel ou plutôt 

rationnel, un genre plus vaniteux et un genre plus effacé de la per-

sonnalité devant le mystère de l’existence.

La formule moyenne (2), qui est la plus utilisée, ne rappelle plus 

l’Incarnation. C’est ainsi que nous constatons, à l’époque du protes-

tantisme montant, l’existence, à Luxembourg, d’un discours centré 

sur une référence à un Dieu qui pourrait être celui des philosophes 

théistes, justicier et garant de l’univers, avec l’intercession de la 

Vierge dépouillée de ses épithètes d’honneur43. 

Ce qui marque le tournant par rapport à la formule élaborée (1), 

ce n’est pas tellement la gamme ouverte aux pronoms attribués  

à Dieu « créateur et rédempteur », « tout puissant », des « miséri-

cordes », mais bien le prodigieux reflux, brutal, immédiat de la for-

mule qui donne sa cohérence au discours : les « mérites du sang de 

Jésus Christ » ne sont plus invoqués que pour une minorité dévote 

dépassant à peine 12 % de nos testateurs.

Dans leurs formules introductives employées, les six testa-

ments olographes (entièrement écrits de la main du testateur) ne se 

distinguent pas du courant majoritaire des testateurs. Eux égale-

ment privilégient la formule (2)44. Ainsi la référence à Dieu subsiste 

et ses épithètes sont même partiellement conservées, mais on ne 

parle plus de la Filiation, ni même de son Incarnation. La formule 

abrégée ne s’adresse plus qu’à ce Dieu « Créateur et Rédempteur » 

qui semble prendre des traits plus abstraits, et dont la mention  

du fils de Dieu devenu Homme relève d’une question de choix. 

Dans cette logique, la Mère de Jésus n’est pas mentionnée, ni même 

les Saints ne sont plus invoqués. C’est ainsi qu’à Luxembourg 

coexistent trois formules allant de la plus pieuse à la plus sobre an-

nonçant le siècle des Lumières. On a ainsi l’impression qu’au ni-

veau de la mentalité, plusieurs courants de pensée théologique 

coexistent.

C’est donc à la formule moyenne que le notaire a le plus souvent 

recours pour ses testateurs (25 sur 39 utilisant des clauses reli-

gieuses). Si plus de la moitié des testaments (39 sur 71) se voit dotée 

de clauses religieuses, l’autre moitié (32 sur 71) en est totalement  

dépourvue. Parmi les testateurs qui ont renoncé aux clauses reli-

gieuses, on note huit religieux qui ont terminé leur noviciat, les per-

sonnes pour lesquelles il est plus important de régler la succession 

de leur vivant que de songer à la mort. Ils ne sont donc pas hantés de 

la mort qui les guette éventuellement. D’autres encore, faisant un 

codicille, ont également renoncé aux clauses religieuses (4 sur 32).

Conclusion

Au terme de cette brève étude, retenons que l’objectif principal de la 

rédaction du testament est de régler son héritage matériel. La dé-

marche spirituelle ne révèle qu’un aspect secondaire de la pratique. 

Le choix de la sépulture dépend de l’existence d’une tombe fami-

liale, ou marque tout justement la volonté de disposer d’une tombe 

à l’intérieur d’une des églises agréées à cette fin. Le respect de la 

coutume « nach christlichem Brauch » satisfait la majorité des per-

sonnes ayant constitué l’échantillon. Si 53 % des testateurs ne se 

prononcent pas sur leur lieu de sépulture, 47 % restent muets au 

niveau des clauses religieuses. Les clauses religieuses rédigées 

dans les testaments analysés témoignent de la coexistence de diffé-

rentes sensibilités religieuses et préoccupations (les unes plus ma-

térialistes, les autres plus spirituelles). Cela donne un argument 

fort d’un pluralisme et d’une hétérogénéité de pratiques et d’ex-

pressions religieuses que l’étude des testaments a permis de mettre 

en lumière. Le choix laissé par le notaire aux testateurs de mention-

ner dans les clauses religieuses soit un Dieu Éternel et Suprême, 

soit un Dieu incarné, fils de la Vierge Marie et entouré d’une Cour 

céleste fait constater plusieurs spiritualités qui s’exerçaient sur le 

terrain.

Archives 

Archives Nationales de Luxembourg (ANLux)
Archives notariales, Minutier central des notaires (MCN)
– Henri Pierret, MCN-05532, 1702, N°18.

– François Pierret, MCN-05535, 1711, N°107.

– Ibid., MCN-05536, 1714, N°228.

– Ibid., MCN-05537, 1716, N°193.

– Ibid., MCN-05538, 1717, N°76.

– Jean Taffler, MCN-06456, 1720, N°29.

Fonds divers (FD), Fond Wirion Louis
– FD 121-081, François Pierret, Essay de l’histoire du Duché de Luxem-

   bourg et Comté de Chiny (1735), manuscrit en 5 tomes.

Robert L. Philippart



205

1	 Monique Zerner, Une crise de mortalité au XVe siècle à travers les testaments 
et les rôles d’impositions, in  : AESC 34/3 (1979), p. 566-589, ici p. 577 ; Bernard 
Vogler, Le testament alsacien au XVIIIe siècle, in : Les Actes notariés, source de 
l’Histoire sociale, XVIe-XIXe siècles : actes du Colloque de Strasbourg, mars 1978, 
réunis par idem. Strasbourg : Librairie ISTRA, 1979, ici p. 319.

2	 Sur 41 testaments rédigés par le notaire Taffler on étudiera les 25 qui 
touchent les habitants de Luxembourg-Ville. Sur les 21 ans d’activités envisagés 
des notaires Pierret (1700 à 1721 et non pas jusqu’en 1738), on retiendra sur 68 
testaments les 46 qui ont été rédigés à la demande de résidents de la capitale.

3	 Robert L. Philippart, Les testaments luxembourgeois à l’aube du XVIIIe siècle, 
source d’histoire des mentalités et des structures des propriétés. Mémoire présenté 
pour l’obtention du grade de licencié en philosophie et lettres, Université Louvain-
la-Neuve 1986.

4	 ANLux, Archives notariales, Henri Pierret, MCN-05532, 1702, testament Pierre 
Englebert, N°18.

5	 Ibid., MCN-05535, 1714, N°228.

6	 Mgr André et Abbé Condis, Dictionnaire de droit canonique. Paris : Hyppolyte 
Walzer, 1888, t. 1, p. 589.

7	 Société des Amis de Nicolas van Werveke, Anthologie Nicolas van Werveke, 
Luxembourg : Impr. V. Buck, 1956, p. 197.

8	 Jean Delumeau, Au sujet de la déchristianisation, in : Revue d’histoire  
moderne et contemporaine 22/1 (1975), p. 52-60, ici p. 53.

9	 Pierre Chaunu, Autour de la mort, Paris : Fayard 1978, p. 440-441.

10	 Ibid., p. 435.

11	 Philippe Goujard, Échec d’une sensibilité baroque, les testaments rouennais 
au XVIIIe siècle, in : AESC 36/1 (1981), p. 26-43.

12	 Les 12 testateurs se répartissent de la manière suivante : 4 bourgeois,  
6 habitants, 2 membres du clergé.

13	 Société des Amis de Nicolas van Werveke, Anthologie, p. 197.

14	 Jean Thill, La congrégation de Notre-Dame à Luxembourg 1627-1927 (Publica-
tions de la Section Historique, 61-62), Luxembourg : Institut Grand-Ducal, 1926,  
p. 361.

15	 Pierre Hamer, Anselme d’Esch, l’art de savoir bien mourir, Luxembourg : 
Saint-Paul, 1977, p. 21-37.

16	 Les corporations des maçons, des forgerons et des charpentiers, des cuisi-
niers, des boulangers et des tailleurs se réunissaient régulièrement chez les frères 
récollets. Les bouchers tenaient leurs assemblées dans la sacristie de l’église  
St Nicolas. Seuls les merciers disposaient d’une maison de corporation. Voir 
Joseph Reuter, Die Kirche in der Tausendjährigen Geschichte der Stadt Luxemburg, 
in : Hémecht 18/4 (1966), p. 405-430, ici p. 417-418.

17	 Ibid.

18	 ANLux, FD 121-081, François Pierret, Essay de l’histoire du Duché de Luxem-
bourg et Comté de Chiny. Luxembourg, 1735, t. 2, fol. 48.

19	 Reuter, Die Kirche, p. 418.

20	 Pierret, Essay, t. 2, fol. 16-18.

21	 Paul Wurth-Majerus, L’ancienne église de St Nicolas de Luxembourg, in :  
Ons Hémecht 43/1-2 (1937), p. 3-144, ici p. 43.

22	 François Reinert, L’église Saint-Nicolas et les fouilles de la rue du Marché-aux-
Herbes et de la rue de la Reine, in : ons stad 58 (1997), p.10-16, ici p. 10.

23	 Idem, Stadtentwicklung zwischen Vorburggraben und Stadtmauer, in : Le 
passé recomposé : archéologie urbaine à Luxembourg : exposition organisée par 
le Musée national d’histoire et d’art en collaboration avec le Fonds de rénovation 
de la vieille ville et le Service des sites et monuments nationaux, 23 avril – 27 
juin 1999. Luxembourg : Musée National d’Histoire et d’Art, 1999, p. 51-62. Voir  
Sophie Thorimbert, Luxembourg-Ville : fouilles de la place Guillaume II. Résultats 
préliminaires documentant l’évolution entre le XIIe et le XIXe siècle d’un ensemble 
ecclésiastique, in : Archaeologia Luxemburgensis 2 (2015), p. 187-197.

24	 Un habitant souhaite être enterré à Waldbillig, un autre à Erserange et un 
troisième à Bertrange, chacun d’eux se référant à une tombe familiale.

25	 Trois bourgeois sur 33 et 4 habitants sur 16 se fient à leurs héritiers, alors que 
17 des bourgeois, 3 des 16 habitants et 8 des 20 religieux ne s’y prononcent pas.

26	 Chaunu, Autour de la mort, p. 441.

27	 John Gilissen, Introduction historique du droit. Bruxelles : Bruylant, 1979,  
p. 130.

28	 24 % des bourgeois, 50 % des habitants et 100 % des nobles (trop petit 
nombre pour être valable) s’expriment sur les messes post mortem factum.

29	 ANLux, Archives notariales, Henri Pierret, MCN-05532, 1702, testament Pierre 
Englebert, N°18 et ibid., 1704, acte de vente N°205.

30	 ANLux, Archives notariales, François Pierret, MCN-05535, 1711, testament 
Adrien Velart, N°107.

31	 Pierre Chaunu, Mourir à Paris (XVe-XVIIe-XVIIIe siècles), in : AESC 31/1 (1976),  
p. 29-50, ici p. 41.

32	 Sur 5 testaments, 3 ont été passés par des dames et 2 par des hommes. 
Parmi eux, les femmes étaient soit membre du clergé (2), soit célibataire (1).  
Les hommes étaient des bourgeois mariés. 

33	 ANLux, Archives notariales, Jean Taffler, MCN-06456, 1720, testament  
Anne-Marguerite Baur, N°29.

34	 Chaunu, Mourir, p. 45.

35	 8/20 religieux, 3/33 bourgeois, 3/16 habitants.

36	 Nicolas Majerus, Histoire du droit dans le Grand-Duché de Luxembourg, 
Luxembourg : Saint-Paul, 1949, t. 2, p. 587-588.

37	 ANLux, Archives notariales, François Pierret, MCN-05537, 1716, testament 
Marie-Anne Charpentier, N°193.

38	 Ibid., François Pierret, MCN-05538, 1717, testament Rémond Sindfelder, N°76.

39	 5/14 dons pieux.

40	 Philippart, Les testaments, p. 125-126.

41	 Chaunu, Autour de la mort, p. 233.

42	 Michel Vovelle, Mourir autrefois, Paris : Gallimard, 1974, p. 132-137.

43	 Chaunu, Autour de la mort, p. 447.

44	 2/6 optent pour l’invocation développée, 2 autres pour l’invocation moyenne 
et les 2 derniers pour la version en abrégé. Au niveau des formules, 3 optent pour 
l’édition moyenne, 2 autres ne s’y prononcent pas et le 6ème opte pour la version 
courte.

Être inhumé « selon sa condition »





207

Au XVIIIe siècle, sous la domination autrichienne, le Duché de 

Luxembourg – dont les limites s’étendaient au-delà du Grand-Du-

ché actuel – connaît une période riche en réformes politiques, reli-

gieuses et morales suivies de changements des mentalités1. Nous 

essayerons dans cet article de découvrir des traces de l’esprit nou-

veau à l’intérieur du clergé séculier luxembourgeois de l’époque, es-

sentiellement constitué de curés et de vicaires2. Ce clergé était ré-

parti sur plusieurs doyennés, un haut clergé séculier n’apparaissant 

qu’avec la création du vicariat apostolique en 1840. Les idées 

conservatrices sont parfois lentes à changer, l’influence de l’esprit 

baroque du XVIIe siècle semble encore souvent tenir tête à la pous-

sée des idées nouvelles.

Pour notre étude nous avons eu recours aux 289 testaments et 

39 fondations de prêtres, inventoriés dans les regestes d’Arthur 

Schon3 pour la période entre 1740 et 1795, période fortement mar-

quée par la politique éclairée de l’Impératrice Marie-Thérèse et la 

réforme catholique (Reformkatholizismus) de l’Empereur Joseph II4.

Le face-à-face de l’homme avec la mort révèle le degré d’attache-

ment du testateur aux choses terrestres et l’intensité de sa foi. L’im-

minence du « dernier moment » traduit l’égoïsme craintif du mou-

rant ou, au contraire, son esprit de charité. Nous essayerons 

d’interpréter les gestes des prêtres-testateurs concernant leur 

propre personne, leur corps et leur âme, et finalement dirigés aussi 

vers leurs « frères », paroissiens et pauvres5. 

La formule testamentaire : le cadre

Les dernières volontés d’une personne s’inscrivent dans un cadre 

formulaire plutôt rigide, qui est le même pour 90 % des testateurs. 

Il est en partie de nature religieuse, la formule introductive étant le 

signe de croix suivi généralement de l’invocation religieuse.

Suivent la présentation du pouvoir temporel dans la personne 

du notaire, les renseignements sur le testateur et ses motivations. 

Constatant l’inéluctabilité de la mort et «  l’incertitude de l’heure 

d’icelle », et ne « voulant décéder de ce monde sans avoir disposé de 

ses petits meubles et effets que Dieu lui a prêtés en ce monde pour 

la plus grande gloire de Dieu et le salut de son âme », le testateur se 

déclare «  chrétien et catholique  ». À travers les invocations reli-

gieuses le suppliant s’adresse à Dieu, son créateur et son sauveur, 

lui recommandant son âme en demandant l’aide et les prières sup-

plémentaires de la Sainte Vierge Marie. S’ajoutent les saints pa-

trons, l’ange gardien, la cour céleste.

Le testateur recommande ensuite « son corps à la Terre sainte et 

bénite  » («  in gewiehener [sic] Erde  »), précise parfois l’emplace-

ment de sa tombe. La peur d’être enterré n’importe où – la hantise 

des enterrements en fosse commune et sans prêtre aux temps de 

peste et de guerre est toujours vivante – se fait jour dans la formule 

retrouvée dans presque tous les testaments consultés. La crainte de 

la condamnation éternelle transparaît partout  : l’incertitude de 

l’au-delà n’épargne pas plus les gens d’Église que les simples laïcs.

Parfois la formule traditionnelle est accompagnée d’une véri-

table confession comme dans ce cas exceptionnel : 

« In Nomine Domini. Amen. Mon Dieu que deviendrai-je quand 

il faudra comparaître devant le tribunal de vôtre Justice ? que me 

servira-t-il alors d’avoir passé plus d’un demi-siècle dans ce 

monde ? qu’il me serait consolant de L’avoir employé à vôtre Ser-

vice ! […] je confesse que j’ai péché contre vous, et je passe condam-

nation contre vous-même sur la plus grande partie des actions de 

ma vie »6.

Les dispositions mortuaires :  
l’homme devant son corps 

La tombe et son emplacement
La quasi-totalité des testateurs veulent expressément être enterrés 

« en terre bénite ». Est appelée « terre sainte » l’intérieur de l’église 

et le cimetière y attenant. Or jusqu’au milieu du XVIIIe siècle le cler-

gé et l’aristocratie possèdent le privilège d’être ensevelis à l’inté-

rieur de l’église. La moitié des testateurs – la plupart des prêtres cu-

rés – précisent l’emplacement de leur tombe, l’intérêt porté à la 

« Ausserhalb der Pfarrkirch, bei der Sakristeithür »
Étude de testaments de prêtres du XVIIIe siècle

Andrée Margue



208

sépulture diminuant pourtant tout au long du siècle. Cette diminu-

tion est due soit à un désintérêt croissant du prêtre pour son corps, 

soit plus probablement au simple fait que des ordonnances sont ve-

nues règlementer l’enterrement.

L’église est recherchée parce qu’on y célèbre la messe, parce 

qu’elle est la demeure des saints, des reliques, et que les fidèles y 

viennent pour prier. Reposer tout près du sacrement est l’ultime dé-

sir de celui qui a mis sa vie au service de l’Église. Le cimetière reste 

la triste consolation des pauvres qui n’ont ni le droit ni les moyens 

de se faire enterrer dans l’église.

De quelle église s’agit-il  ? Pour le curé, la tradition lui réserve 

une place dans l’église paroissiale. Pour le vicaire ou le primissaire 

(prêtre ayant à charge la « première » messe de la journée, tôt le ma-

tin) l’église est remplacée par la chapelle, parfois la chapelle d’un 

château, ou comme pour Michel Probst, vicaire de l’hôpital mili-

taire de Luxembourg, l’église conventuelle (des Franciscains)7. Cer-

tains testateurs précisent l’endroit de la sépulture : le chœur, près 

de l’autel. Ainsi Jean Baltus, curé de Doennange, veut être enterré 

«  à la sépulture de la terre bénite de l’église paroissiale de Doen-

nange, au milieu du chœur d’ycelle dite église devant la [sic] grande 

autel »8.

Le tombeau est souvent préparé à l’avance, fourni et payé. La 

perspective d’être enseveli à l’intérieur de l’église rassure le prêtre 

par la proximité du sacré tandis que la pierre sépulcrale lui donne 

une seconde garantie, celle d’être rappelé à la mémoire de ses 

ouailles. Le curé de Weiswampach, Otto Mathias Veyder, prépare 

ainsi sa tombe dans le chœur de son église qui portera l’inscrip-

tion  : «  Hic jacet O.M. Veyder cuius opera ecclesia haec funditus 

erecta et altaribus ornata est »9. Son cas, exceptionnel, représente 

bien un certain genre de curés, conscients de leur valeur person-

nelle et de leur position sociale. Certains de leurs gestes traduisent 

un esprit baroque toujours vivant. La majorité des testaments ne 

mentionnent cependant pas ces détails pittoresques.

Dans la seconde moitié du siècle, des ordonnances viennent ré-

glementer les enterrements. Les curés et les échevins de la ville de 

Luxembourg se rendent compte de l’insalubrité de l’air à l’intérieur 

de leurs églises, sans parler du manque de place pour les tombeaux. 

De 1771 à 1784 des règlements fixent les tarifs, usages et l’emplace-

ment des enterrements. Le 26 juin 1784 un édit de Joseph II défend 

d’enterrer tant dans les édifices du culte qu’à l’intérieur des villes et 

des bourgs, et ordonne la création des cimetières sis hors des en-

ceintes habitées10. 

Mais il semble que certains curés restent encore attachés à leurs 

privilèges, reflet de la mentalité d’Ancien Régime. Ainsi un prêtre 

desservant la chapelle de Notre-Dame à Luxembourg, Thomas Rix, 

réclame sa sépulture dans l’église alors qu’il avait lui-même appuyé 

la création du nouveau cimetière extérieur de la ville11.

Si le pouvoir politique a mis plus de dix ans à se faire obéir, 

nous n’enregistrons plus qu’une seule demande d’enterrement à 

l’intérieur de l’église après 1786. Mais il n’était pas aisé de mettre fin 

à une tradition vieille de plusieurs siècles. La proximité de l’église 

– à défaut de demeurer à l’intérieur – reste la garantie du salut éter-

nel. Un testament en 1785 précise ainsi l’emplacement de la tombe : 

« ausserhalb der Pfarrkirch Rambrouch, bei der Sakristeithür »12, un 

autre curé déclare vouloir être enterré  «  linker hand neben dem  

Kirchthurm doch nicht zu nahe an die fundamente und zwar unter 

dessen grabstein so vor dem hohen altar liegt, welcher zu dem  

Ende aus der Kirchen raus genöhmen und an gemeltem ort gelegt 

worden… »13. 

Parfois même le prêtre investit une somme non négligeable 

« zur errichtung eines steinernen Kreutz auf hiesigen Kirchhoff »14.

Le silence de la majorité des prêtres concernant ces détails est 

difficile à interpréter. Le clergé semble tenir à ses privilèges, à son 

rang social, à son église. Il reste fidèle à sa religion, tout en assimi-

lant les transformations qui affectaient alors la société.

Andrée Margue

Ill. 1 : Pierre tombale de Charles Thill, curé d’Useldange, avec l’inscription  
« DEN 18 JAVARII 1792 OBIIT CAROLVS TIL-PASTOR IN V ». Source : Archives privées  
F. Toussaint, nr. 831, 1978.



209

Le cortège funèbre
Le cortège funèbre est une expression des pompes baroques. Il a 

une valeur sociale non négligeable. Les personnes de la haute so-

ciété demandent une suite de prêtres et de pauvres portant cierges 

et chandelles. Plus le cortège est long, plus la personne défunte est 

reconnue comme importante. Dans les cas où il est fait référence au 

cortège funèbre, les testateurs-prêtres ne mentionnent que leurs 

confrères ecclésiastiques. Il semble normal «  que quatre prêtres 

portent [le défunt] à l’enterrement  »16. Le côté corporatif ressort 

dans ce testament de Théodore Muller, prêtre ex-jésuite à Luxem-

bourg : « Je ne veux pour conduire mon corps à la sépulture que les 

prêtres de la paroisse et mes anciens confrères qui voudront bien 

me rendre ce service »17. L’absence généralisée de précision montre 

que la pratique du cortège formé par quelques ecclésiastiques exis-

tait sans qu’on eût besoin de la rappeler.

Le luminaire et les chants
Concernant la mise en ambiance, l’influence baroque reste intacte, 

même si elle ne touche qu’une petite partie du clergé. Ainsi le curé 

de Septfontaines, Jean Heymans, demande que pendant deux jours 

on mette six chandelles de cire blanche d’une demi-livre sur le cer-

cueil ainsi que six d’un quart de livre sur chaque autel18. 

Dans l’ensemble le clergé du XVIIIe siècle ne semble pas attiré 

par les pompes baroques, surtout si l’on compare les testaments des 

prêtres à ceux des laïcs de la même époque. Les mentions habi-

tuelles l’attestent : « mit gewöhnlichen Ceremonien », « wie pfarr-

brauchig ». La dignité sociale traduite par les mentions fréquentes 

«  selon son état  » l’emporte sur l’aspect religieux, celui-ci étant 

peut-être considéré comme allant de soi.

Une évolution dans le temps n’est guère apparente, la différen-

ciation se fait plutôt par catégories de prêtres. Le curé de paroisse 

détaille plus souvent ses dernières volontés que les autres membres 

du clergé séculier. La fortune personnelle du curé lui en donne 

peut-être plus de liberté. 

Le prêtre et son âme

Philippe Ariès note que « la mort pendant un demi-millénaire du 

12e au 18e siècle fut essentiellement occasion de messes  »19. Ce 

constat révèle deux aspects intéressants  : le grand nombre de 

messes et celui de prêtres vivant de ce genre de fondations.

Les services mortuaires sont de deux ordres : les funérailles (Be-

gräbnis) le jour de l’enterrement, les exèques (Begängnis) les jours 

suivants20. L’intérêt des testateurs pour les messes repose sur un 

dogme de l’Église catholique : la réversibilité des grâces. Le défunt 

peut espérer de chaque messe l’amélioration de sa condition dans 

l’au-delà, échapper à l’enfer et voir diminuer son séjour au purga- 

toire. La peur de la condamnation éternelle se lit implicitement à 

travers les demandes réitérées de messes. 

Les funérailles
Les précisions touchent d’abord à l’assistance cléricale dont le 

nombre varie entre un et 25 ecclésiastiques, selon les dispositions 

financières du testateur, la moyenne se situant à dix prêtres. Imagi-

nons ce tableau  : dix prêtres assistant à la grand-messe chantée, 

après avoir dit ou avant de dire des messes basses sur les différents 

autels latéraux de l’église paroissiale. Ainsi Joannes Georgius Kesch, 

curé de Doennange, demande qu’assistent à ses funérailles les cu-

rés des neuf paroisses voisines avec leurs vicaires respectifs21. L’es-

prit de corps ressort une fois de plus. Généralement un prêtre rece-

vait deux escalins par jour avec en plus le repas de midi et parfois 

« une bouteille de vin par personne ».

Si la majorité des testateurs ne décrit pas la cérémonie funé-

raire, les demandes de prières et de messes à l’intention du défunt 

sont fréquentes. Une grand-messe est de règle, exceptionnel est le 

vœu de J.B. Koch, curé de Ouren, qui demande douze messes le jour 

de son enterrement !

Les exèques
Les exèques duraient normalement trois jours, laps de temps pen-

dant lequel, selon la croyance populaire, on pensait pouvoir encore 

intercéder auprès du Seigneur en faveur du défunt. On se figurait en 

effet qu’une telle période s’écoulait avant que l’âme ne soit jugée 

par Dieu. L’assistance cléricale demandée s’élèvait en moyenne à 

douze personnes. Chacun recevait « Mundkost und Wein » ! La bou-

teille de vin ne faisait plus défaut après 1790 ; l’enterrement, à côté 

de sa signification religieuse, prenait de plus en plus une tournure 

laïque et une signification sociale.

Le coût d’un enterrement ordinaire variait entre 30 et 80 écus, 

somme non négligeable22, d’où l’écart entre curés et prêtres non- 

curés, ces derniers ayant souvent peu de revenus.

Les fondations de messes
Alors que le facteur financier joue en ce qui concerne les disposi-

tions mortuaires, le prêtre testateur n’hésite pas à engager une 

somme élevée pour la fondation d’anniversaires et autres messes 

dites à son intention et en son souvenir. Ici l’intérêt est porté sur 

l’effet positif que peuvent assurer les prières et les messes en faveur 

du défunt. Il existe deux sortes de fondations de messes : la fonda-

tion de messes perpétuelles (anniversaire, obiit, « ewiges Jahresge-

dächtnis ») dont la demande diminue après 1740 – et la fondation 

de messes au détail demandées et payées d’avance.

Si de telles fondations ont pour but « le salut de l’âme » du testa-

teur (pro remedio animae), leur auteur veut probablement aussi don-

ner la possibilité aux paroissiens d’assister à la célébration de la 

« Ausserhalb der Pfarrkirch, bei der Sakristeithür »



210

messe et surtout venir en aide financièrement à son successeur ou 

un autre prêtre. Pour nombre de bénéficiers ces fondations consti-

tuent l’assurance d’un revenu régulier. Une grand-messe procure 

au célébrant le revenu fixe annuel de 15 écus23. De nombreux prêtres 

sont prêts à sacrifier une somme relativement élevée pour s’assurer 

les prières des vivants. Certains n’hésitent pas à donner leurs 

meubles, vêtements ou livres en échange de messes.

Les dons

On distingue deux sortes de dons : le don ad pias causas et le don ad 

profanas causas. Le premier est accompli pour la gloire de Dieu, le 

second est d’inspiration économique ou sociale. Ils se font au profit 

d’autres prêtres, de paroissiens, de pauvres et de membres de la 

famille.

Les autres prêtres
La création de bourses d’études
Constatant le manque de formation intellectuelle et théologique 

des prêtres, certains fondateurs désirent inverser la tendance en 

créant une bourse. Nous avons relevé dix créations de ce genre, avec 

une évolution progressive vers la fin du siècle. Notons qu’une fon-

dation de bourse nécessitait un investissement élevé : le montant 

varie avec le degré et la durée des études, jusqu’à 1.000 écus.

Ainsi le curé Joannes Otton Borrigs de Junglinster24 fonde une 

bourse annuelle de 50 écus pour un jeune homme – à condition que 

celui-ci devienne prêtre – pour terminer sa rhétorique et son cours 

de philosophie et théologie. Un autre curé, Joannes-Petrus Ningels, 

de Koerich, précise le lieu des études25 ; il crée une bourse à l’Uni-

versité de Louvain pour des études de théologie en faveur d’un 

proche parent : « Wenn zwei candidieren sollen sie zu luxemburg 

bis ad philosopham studieren; der beste soll zu Loewen allein bis 

an End der fundatio geniessen und gaudieren ». Le fondateur pré-

voit aussi la continuation à long terme de la bourse : le boursier 

après avoir terminé ses études doit en trois ou quatre ans avoir rem-

boursé 40 écus à la fondation.

La fondation la plus intéressante est celle de Pierre François 

Franck, chanoine au chapitre de Saint-Vincent à Soignies (Hai-

naut)26, qui nous fournit un grand nombre de précieux détails. Il 

crée deux bourses, l’une de 1.500 écus au collège d’Arras à Louvain, 

pour sept ans, l’autre de 450 écus, pour cinq ans, sans indication de 

lieu. À travers ces dispositions précises, le fondateur se montre 

soucieux de l’efficacité et de la durée de son œuvre.

« Le boursier aura l’obligation de dire un chapplin [sic] par se-

maine avec de profundis pour le fondateur et […] quand il sera prêtre 

il sera obligé de dire trois messes autant d’années qu’il aura profité 

de la bourse […]  ; s’il se fait prêtre et obtient une cure ou un 

canonicat ou autre bénéfice équivalent, après trois années de pai-

sible profession qu’il donne cinquante écus au présentateur et colla-

teur pour être mis à rente à 4 pour cent à l’augmentation de la petite 

bourse. »

Les collateurs reçoivent une indemnité afin qu’ils accomplissent 

leur tâche consciencieusement. Chaque fois qu’ils viennent cher- 

cher leur argent, les boursiers doivent présenter un certificat d’étu- 

des et de bonnes mœurs de leur directeur.

La création de titres d’ordination
Le titre d’ordination ou titre ecclésiastique est la condition pre-

mière que doit remplir le futur prêtre pour pouvoir espérer entrer 

en possession d’une cure. Ce titre est dispensé soit par la famille du 

candidat, soit par quelques paroissiens aisés et pieux ou par l’en-

semble de la commune pour un des leurs. Quatre prêtres fondent 

un titre d’ordination en faveur d’un futur prêtre non fortuné. Le re-

venu annuel du titre – généralisé depuis le Concile de Trente27 – est 

fixé à 50 écus minimum.

L’exemple du vicaire d’Urspelt, Nicholas Lafleure, est représen-

tatif  : il donne son avoir au profit de son neveu Jean Nicholas 

Lafleure, à savoir : « un enclos, deux jardins potagers, une prairie, 

deux prés, trois champs arables, deux terres à sart, le tout rappor-

tant annuellement 52 écus et demi  »28. L’investissement s’avère 

donc relativement élevé !

La plupart des prêtres fondateurs de bourses ou de titres d’ordi-

nation ne sont en général pas les mêmes que ceux qui s’occupent de 

leur personne. Les deux dispositions se recoupent rarement. Ces 

prêtres semblent plus réalistes que les seconds, reconnaissant les 

carences et misères de leur situation et essayant de préparer un ter-

rain plus favorable à leurs successeurs.

Les dons gratuits
Les dons gratuits à des confrères sont de nature diverse : dons maté-

riels, personnels ou vestimentaires (par ex. : boucles de souliers ar-

gentées, jarretières en argent, fusil…), ou livres. Hubert Peckels, curé 

de Folschette, laisse gratuitement les six tomes des « R.V. Hunolds-

predigten »29 à son cousin vicaire à Folschette30. Ces dons n’étaient 

jamais de grande valeur, leur signification restant symbolique.

Dans l’ensemble le tiers des testateurs fait un geste envers la 

communauté cléricale, témoignage d’un certain esprit de corps. 

Les pauvres
La moitié des testaments comportent des dons aux pauvres, parfois 

avec la mention « damit sie fleissig für ihn beten ». L’importance du 

geste varie de la simple distribution de pain lors de l’enterrement 

au soutien matériel réel, en passant par des dons de vêtements ou 

de meubles (Jean-Baptiste Lauffgens, curé de Bondorf, lègue «  in 

natura ses vêtements en laine, pantalons, souliers et chaussettes 

Andrée Margue



211

bas aux pauvres de la paroisse  »31), des dons en espèces – le plus 

souvent modiques (« tout ce qui reste après exécution des legs »), la 

remise de dettes (le curé était souvent le dernier refuge des endet-

tés pauvres).  

La notion de pauvre peut aussi prendre une valeur spirituelle. 

Ici le prêtre veut contribuer au salut des âmes. Ainsi Michael Rottay, 

curé à Buschdorf, nomme héritiers universels les pauvres âmes au 

purgatoire : qu’on vende tous ses biens pour dire des messes à leur 

intention32.

La misère intellectuelle peut également inciter le prêtre à créer 

des bourses d’études pour les enfants pauvres ou à fonder une  

école gratuite pour les paroissiens pauvres. Nous retrouvons ici, 

sans doute, l’influence des Lumières qui a pu renforcer cet intérêt.

Au Luxembourg, la charité aux pauvres porte, au XVIIIe siècle, le 

visage des temps anciens : le curé distribue aux pauvres de sa pa-

roisse. Le cadre reste campagnard, sauf quelques dons aux institu-

tions charitables des villes et des bourgs. 

La paroisse et les paroissiens
L’église
L’église forme le cœur de la paroisse. Souvent les testateurs précisent 

que la donation est accomplie « à la gloire » de Dieu, de la Sainte 

Vierge ou d’un saint. Michaël Grundhausen donne la moitié de son 

avoir à l’église de Tarchamps dont il est curé, « ein drittel in honorem 

Beatae Virginis, zwei drittel in honorem Sancti Clementis, hauptpa-

tron der Pfarrkirche  »33. La plupart du temps le testateur lègue de 

l’argent à la fabrique de l’église, souvent avec une destination pré-

cise : l’entretien de la lampe éternelle, l’acquisition de vêtements sa-

crés (Chorröcke, Alben, Messgewände) pour le prêtre ou les enfants de 

chœur, la décoration de l’église (« zur Zierath ») ou l’achat de vin ou 

d’hosties. Parfois les legs sont en nature : calice, ostensoir, « mess-

buch und parament ». Joannis Henrieux de Wiltheim, curé de Weiler-

la-Tour, donne 100 écus « zur Erbauung des Chors der Pfarrkirche »34.

Ainsi beaucoup de curés contribuent au développement de l’art 

religieux du XVIIIe siècle dans nos régions.

« Ausserhalb der Pfarrkirch, bei der Sakristeithür »

Ill. 2 : Extrait de la fondation en faveur de l’enseignement primaire à Wormeldange par le curé Jean Thomas D’Hame. Source : ANLux MCN-06378, Not. J. G. Schwab, 15.11.1762.



212

Les fondations de messes 
Les fondations de messes quotidiennes, hebdomadaires ou men-

suelles assurent un service régulier aux paroissiens en même 

temps qu’un bénéfice aux jeunes prêtres sans cure.

Les fondations d’écoles
45 fondations d’écoles par des prêtres ont été relevées pour la  

période allant de 1740 à 1794.

Jusque vers le milieu du XVIIIe siècle et au-delà, l’enseignement 

était affaire de la paroisse. L’enseignement primaire n’était ni obli-

gatoire, ni même gratuit. Les communes reculaient souvent devant 

les dépenses qu’auraient nécessitées l’installation d’une école (lo-

caux, matériel scolaire) et la rémunération d’un maître. D’autre 

part, les parents – surtout à la campagne – n’envoyaient pas réguliè-

rement leurs enfants à l’école, préférant employer cette main- 

d’œuvre aux travaux des champs. En hiver, à la campagne, les trajets 

étaient de surcroît dangereux et longs. L’intérêt d’une instruction, 

même élémentaire, n’était pas reconnu par la population, en majo-

rité analphabète. Il en résultait un enseignement rare et peu fré-

quenté – sans parler du manque de personnel qualifié.

Le curé de la paroisse était le seul responsable du bien spirituel, 

moral et intellectuel de ses ouailles. Le clergé avait en grande partie 

reconnu les lacunes graves de l’enseignement primaire. Le 13 oc-

tobre 1753, les doyens de Bitbourg, Remich, Mersch et Arlon, man-

datés par leurs chapitres respectifs, remontrent que « plusieurs pa-

rents négligent leurs enfants d’envoyer aux écoles, quantité de 

jeunes gens restent dans l’ignorance grossière des mœurs »35. Mais 

le vent de la Contre-Réforme et des Lumières finit par atteindre le 

Luxembourg. Des ordonnances apparaissent peu à peu, règlemen-

tant le système scolaire. Le 5 décembre 1760 l’école, avec le caté-

chisme les dimanches et jours de fêtes, devient obligatoire pour la 

commune de Luxembourg. Ailleurs la situation reste déplorable, 

l’enseignement primaire ne sera obligatoire qu’à partir de 188136.

Parmi les 45 fondations d’école relevées, il ne s’agit pas toujours 

de créations nouvelles et complètes. Certains prêtres confirment 

ou appuient une fondation déjà existante mais dont l’existence est 

précaire ; d’autres instituent le principe de la gratuité. 

D’autres encore érigent des écoles nouvelles. Ainsi l’exemple – 

exceptionnel par sa complexité – du curé de Wormeldange Jean 

Thomas D’Hame : 

« il a remarqué depuis nombre d’années avec le plus grand cha-

grin, qu’on était fort négligent de faire instruire la jeunesse de ce 

qu’elle doit indispensablement savoir ; ce qu’il a attribué principa-

lement à la pauvreté et grande indigence de ses paroissiens, les-

quels voulant soulager à envoyer leurs enfants à l’école, où ils 

puissent apprendre gratuitement, ce qu’ils doivent au Tout Puis-

sant, à leur Souverain et à leur prochain, il a pris la résolution de 

fonder […] une école gratuite en ce village pour l’instruction de 

toute la jeunesse de l’un et de l’autre sexe de cette paroisse sans au-

cune réserve ni exception riches et pauvres, à quel effet il assigne 

un fond [de 2.500 écus] »37. 

Le testateur précise qu’un élève particulièrement assidu et ca-

pable pourra faire toutes ses études jusqu’à la prêtrise inclu- 

sivement, aux frais de la fondation et en devenant titulaire à vie. 

D’Hame était un homme d’une intelligence et d’une culture proba-

blement supérieures et ses possibilités financières lui ont laissé 

libre jeu. La plupart des prêtres fondateurs ne purent suivre son 

exemple que de loin.

Les fondateurs donnent un terrain ou une maison – geste im-

portant et pragmatique, car l’absence de locaux est une des raisons 

premières pourquoi la paroisse ne possède pas d’école – ou une 

aide financière, en moyenne 260 écus, soit en Beisteuer, soit en 

ewige Schulgeldstiftung 400 écus.

L’exemple de l’enseignement primaire à Diekirch est intéres-

sant. En 1762 le curé Wilhelmus Augst et son vicaire Peter Heider-

scheid donnent chacun 100 écus pour l’enseignement des jeunes 

filles « …womit dieselben von der manniglich Jugend […] im Lesen, 

Schreiben, Nähen und Stricken unterwiesen werden »38. La gratuité 

de l’enseignement pour les enfants pauvres est instituée en 1774 par 

le don de 400 écus de l’ancien curé de Roth-Vianden, Joseph Printz, 

à la Ville de Diekirch « als Schulgeld ... und zum Ankauf von Schul- 

büchern, Strümpfen und Schuhe für dieselben Kinder… »39.

La période scolaire se limite aux mois d’hiver. L’âge des écoliers 

va de sept à 14 ans. L’enseignement ne dépasse que rarement les 

connaissances élémentaires de « lire et écrire ». 

Nombre de fondateurs insistent pour donner la charge de 

maître d’école au primissaire du village ou à un autre prêtre sans 

cure. Celui-ci enseignera aussi le catéchisme. C’est d’ailleurs sou-

vent avec l’arrivée d’un primissaire que naît l’école du village40. 

Ces fondateurs sont la plupart du temps des curés. Ce sont eux 

qui se rendent le mieux compte du niveau intellectuel et religieux 

de leurs ouailles et essaient de remédier, s’ils disposent de moyens 

financiers, à cette situation d’ignorance et d’analphabétisme.

La famille et les domestiques
Dans la plupart des testaments la famille et les domestiques, sou-

vent des cousines ou nièces, ne sont pas oubliés. La valeur passe de 

1 à 500 écus, le don pouvant aussi s’exprimer en nature et prendre 

une valeur symbolique et personnelle. Parfois on trouve un apport 

à la dot d’une nièce ou filleule à marier.

Conclusion

En analysant de près les testaments de prêtres, nous observons que 

l’esprit religieux du prêtre ne faiblit guère vers la seconde moitié du 

Andrée Margue



213

XVIIIe siècle – par opposition au phénomène de déchristianisa-

tion41 progressive observé dans les testaments des laïcs. Le prêtre se 

détourne de l’apparence et de l’apparat baroques pour attacher plus 

d’importance au salut de son âme. L’intérêt porté au corps prend 

moins de place ; la foi dans l’au-delà subsiste fortement. Certains 

curés sont encore inspirés par l’esprit baroque, mais dans ce cas, ils 

appartiennent le plus souvent à la génération d’avant 1750. Un 

sentiment religieux moins égocentré pousse le prêtre vers «  ses 

frères  ». Les nombreux legs aux familiers, aux paroissiens et aux 

pauvres, les gestes envers les confrères ecclésiastiques témoignent 

de l’ouverture du prêtre au monde extérieur. Simples preuves de 

sympathie ou de reconnaissance, souci profond pour le bien moral, 

religieux ou intellectuel des contemporains, dons symboliques ou 

aide concrète substantielle, les motifs et la valeur du legs varient, 

mais l’aspect désintéressé, au-delà de l’esprit de corps coutumier de 

l’Ancien Régime, est constant. 

Archives

Archives Nationales de Luxembourg (ANLux)
Fonds anciens
– A-VIII-42, Edits, placards, ordonnances (1784).

– A-LX-348, Requêtes présentées au Conseil (1753).

Archives notariales, Minutier central des notaires (MCN)
– Jean Nicolas Behm, MCN-02088, 1784.

– Jean Frédéric Brabender, MCN-02424, 1769.

– Ibid., MCN-02429, 1774.

– Christophe Brimmeyer, MCN-02625, 1761.

– Ibid., MCN-02629, 1773.

– Jean-Pierre (père) Dengler, MCN-03057, 1777.

– Ibid., MCN-03062, 1790.

– André Everling, MCN-03313, 1771.

– Ibid., MCN-03316, 1775.

– Ibid., MCN-03321, 1782.

– Ibid. Everling, MCN-03324, 1785.

– Jean-Paul Franck, MCN-03570, 1756.

– Frédéric François, MCN-03540, 1784.

– Jean-Baptiste Gemen, MCN-03662, 1783.

– Paul Hermann, MCN-03960, 1743.

– Jean Horman, MCN-04157, 1793.

– François Klein, MCN-04328, 1793.

– Nicolas Knaus, MCN-04465, 1787.

– Jean Philippe Michaelis, MCN-05246, 1765.

– Philippe Jacques Prommenschenk, MCN-05606, 1762.

– Jean Henri Ritter, MCN-05894, 1788.

– Jean Gaspar Schwab, MCN-06370, 1754.

– Ibid., MCN-06378, 1762.

– Jean Nicolas Thilmany, MCN-06494, 1761.

– Ibid., MCN-06500, 1780

Archives privées Fernand Toussaint

1	 Guy Thewes, Als Luxemburg österreichisch war : zur Beziehung Österreichs  
und Luxemburgs im Zeitalter Maria Theresias, in : Das Zeitalter Maria Theresias : 
Meisterwerke des Barock : eine Ausstellung der Österreichischen Galerie Belvedere 
Wien im Musée national d’histoire et d’art Luxemburg, 18. November 2006 –  
11. Februar 2007. Wien : Grasl Druck & Neue Medien, 2006, p. 46-59.

2	 Martin Blum, Series Pastorum oder Reihenfolge der Seelsorger der einzelnen 
Pfarreien des heutigen Grossherzogtums Luxemburg, von der ältesten Zeit bis auf 
unsere Tage, in : Hémecht 28 (1922) – 35 (1929).

3	 Arthur Schon, Zeittafel zur Geschichte der Luxemburger Pfarreien von  
1500-1800. 5 vols., Esch-sur-Alzette : Kremer-Müller, 1954-1957.

4	 Herbert Rieser, Der Geist des Josephismus und sein Fortleben. Wien : Herder, 
1963, p. 62.

5	 Cette contribution est une version retravaillée de Andrée Margue, La mentalité 
du prêtre luxembourgeois du XVIIIe siècle à travers les testaments, in : Sociologie et 
mentalités religieuses au Luxembourg d’Ancien Régime, éd. par Jean-Claude Muller 
(Collection Les Amis de l’Histoire, 15). Luxembourg : Les Amis de l’Histoire, 1990,  
p. 135-206.

6	 Testament de Pierre Colette, MCN-06370, Not. Schwab, 1.8.1754.

7	 MCN-03960, Not. Herman, 19.12.1743.

8	 MCN-03570, Not. Franck, 26.7.1756.

9	 MCN-05246, Not. Michaelis, 14.1.1765. « Ci-git O.M. Veyder à qui revient la 
construction de cette église ainsi que la décoration de l’autel » (traduction de 
l’auteure).

10	 ANLux, VIII 42 ; cf. Schon, Zeittafel, vol. 5, p. 78 et 79.

11	 MCN-0288, Not. Behm, 16.6.1784.

12	 Testament du curé A. Girsch : MCN-03324, Not. Everling, 28.6.1785.

13	 MCN-05894, Not. Ritter, 17.4.1788.

14	 Carolus Schaak, Pastor in Waldbredimus ; MCN-04328, Not. Klein, 11.3.1793.

15	 Pierre tombale de Carolus Thill, archives privées Fernand Toussaint, nr. 831, 
1978.

16	 A. Bergh, curé de Dünckroth : MCN-04157, Not. Horman, 8.3.1793.

17	 MCN-03540, Not. François, 4.7.1784.

18	 MCN-02629, Not. Brimmeyer, 24.2.1773.

19	 Philippe Ariès, L’homme devant la mort. Paris : Le Seuil, 1977.

20	 Nikolaus Kyll, Tod, Grab, Gräbnisplatz, Totenfeier (Rheinisches Archiv, 81). 
Bonn : L. Röhrscheid, 1972, p. 133 sq.

21	 MCN-03062, Not. Dengler, 2.6.1790.

22	 Cf. le prix d’un cheval : 10 écus ; le pain blanc d’un sou pesait en juillet 1756 15 
onces ; la viande de bœuf 3 sous la l.

23	 Cf. la fondation de de N. Kneip, curé de Bissen : MCN-03316, Not. Everling, 
5.3.1775.

24	 MCN-03662, Not. Gemen, 12.1.1783.

25	 MCN-02625, Not. Brimmeyer, 27.11.1761.

26	 MCN-06500, Not. Thilmany, 28.7.1767 (sub1780).

27	 Alois Hahn, Die Rezeption des tridentinischen Pfarrerideals im westtrierischen 
Pfarrklerus des 16. und 17. Jahrhunderts (PSH vol. XC), Luxembourg : Imprimerie de 
la Cour P. Linden, 1974, p. 31.

28	 MCN-03057, Not. Dengler, 23.6.1777.

« Ausserhalb der Pfarrkirch, bei der Sakristeithür »



214

29	 Il s’agit du Domprediger Franz Hunolt (mort en 1747). Voir Franz Xaver Kraus  
et Franz Hunolt, in : Allgemeine Deutsche Biographie 13 (1881), p. 421.  
URL : https://www.deutsche-biographie.de/pnd130235563.html#adbcontent  
(Page consultée le 24.10.2018). 

30	 MCN-03313, Not. Everling, 21.11.1771.

31	 MCN-04465, Not. Knaus, 27.7.1787. 

32	 MCN-03321, Not. Everling, 22.7.1782.

33	 MCN-06494, Not. Thilmany, 4.5.1761.

34	 MCN-02424, Not. Brabender, 26.6.1769.

35	 ANLux, Conseil Provincial 13.10.1753, A-LX-348 (1753).

36	 Gilbert Trausch, Le Luxembourg à l’époque contemporaine. Luxembourg 
Éditions Bourg-Bourger, 1975, p. 24 et p.101.

37	 MCN-06378, Not. Schwab, 15.11.1762.

38	 MCN-05606, Not. Prommenschenk, 15.11.1762.

39	 MCN-0249, Not. Brabender, 31.10.1774.

40	 Cf. Schon, Zeittafel, vol. 1, p. 10 : „Erst durch die Anstellung von Dorffrühmes-
sern, die gar nicht selten das erste Schulhaus auf Vaters Rappen bauen mussten, 
erhielten auch die Filialen eigene Ortsschulen mit einem sogenannten ,kleinen‘ 
Schulmeister.“ 

41	 Ariès, L’homme devant la mort ; Michel Vovelle, Mourir autrefois. Attitudes 
collectives devant la mort aux XVIIe et XVIIIe siècles. Paris : Gallimard, 1974.

Andrée Margue



215

Heute werden Gräber in unseren Gegenden an Allerheiligen oder 

an Allerseelen, also am 1. oder 2. November, gesegnet. Wie kam es 

dazu? Allerseelen ist in der römisch-katholischen Kirche der ei-

gentliche Gedenktag aller verstorbenen Gläubigen.1 In den derzeit 

maßgeblichen liturgischen Büchern, dem nach dem Zweiten Vati-

kanischen Konzil (1962-1965) erneuerten Römischen Messbuch und 

dem Stundenbuch (Brevier), finden wir den vollen Titel: In comme-

moratione omnium fidelium defunctorum – Gedächtnis aller verstorbe- 

nen Gläubigen. Die lateinischen Musterbücher, nach denen grund-

sätzlich die volkssprachlichen Ausgaben gestaltet werden, behal-

ten damit die Benennung der römisch-tridentinischen Bücher bei, 

des Breviarium Romanum (1568) und des Missale Romanum (1570). 

Das Deutsche Messbuch (1975) und das Stundenbuch (1978) haben da-

gegen den eingebürgerten, volkssprachlichen Namen „Allerseelen“ 

übernommen. 

Die verstorbenen Gläubigen als „Seelen“ (animae) zu bezeich-

nen, entspricht dem Sprachgebrauch der lateinischen Liturgie. Mit 

anima ist der Mensch in seiner unzerstörbaren Personalität ge-

meint; es ist das, was nach christlichem Glauben jenseits des Todes 

weiterlebt, wenn das Leibliche, Sterbliche und Vergängliche zerfällt 

und sich auflöst. Die traditionelle Präfation der Messe für die Ver-

storbenen drückt diese christliche Jenseitshoffnung aus in den po-

etischen Worten: „Deinen Gläubigen, o Herr, wird das Leben ge-

wandelt, nicht genommen, und wenn die Herberge der irdischen 

Pilgerschaft zerfällt, ist uns im Himmel eine ewige Wohnung 

bereitet.“2 

Entstehung, Gehalt und Gestalt des Festes

Wann und wo hat es angefangen mit diesem kumulativen Toten-

gedächtnis für alle verstorbenen Gläubigen am 2. November? Zeit 

und Ort können wir genau angeben. Allerseelen ist um die erste 

Jahrtausendwende, vor 1024, in der burgundischen Abtei Cluny 

entstanden.3 Die Einführung geschah während der Amtszeit des 

Abtes Odilo (994-1049); sie wurde von ihm ausgedehnt auf alle mit 

der Mutterabtei Cluny rechtlich verbundenen Klöster europaweit. 

Die Mönchsgemeinschaft von Cluny empfahl zudem ihre „Erfin-

dung“ der ganzen lateinischen Kirche. Das neue Fest eroberte bin-

nen kurzer Zeit das ganze Abendland. 

Allerseelen entsprach in hohem Maß der Erwartungshaltung 

der damaligen Zeitgenossen. Im Umkreis des zu Ende gehenden 

ersten Jahrtausends bestimmten und bedrückten Endzeit- und Jen-

seitsgedanken das Gemüt und Verhalten der Menschen. Allgegen-

wärtig waren die Sorge um das eigene Seelenheil und der Wunsch 

nach einem Totengedächtnis, welches das eigene Schicksal in der 

anderen Welt günstig beeinflussen konnte. Der Boden war bereitet 

für die Einrichtung eines Gedenktages, an dem durch inständiges 

Gebet, die Darbringung des Messopfers und Taten der Nächstenlie-

be (Armenspeisung) die Seelen der Verstorbenen von ihren Leiden 

im Fegfeuer erlöst werden oder doch zeitweise Erleichterung erfah-

ren konnten. 

Diese allgemeine Memoria war von Anfang an verknüpft mit 

dem Fest Allerheiligen am Tag zuvor.4 Die Verknüpfung mit der Al-

lerheiligenfeier wurde am eindrucksvollsten in der Zweiten Vesper 

erlebt, wenn auf das in weißen Paramenten gefeierte Abendlob des 

Allerheiligenfestes unmittelbar die Totenvesper in schwarzer Farbe 

folgte. Allerseelen erscheint so als organische Fortsetzung der Al-

lerheiligenfeier. Diese wird gleichsam ausgedehnt auf die noch 

nicht zur Vollendung gelangten Gläubigen. Die „Armen Seelen“ er-

warten von ihren Brüdern und Schwestern in der Welt wirksame 

Hilfe. Die Hilfsmittel (Gebet, Messopfer, gute Werke), das „Seelge-

rät“, sollen bewirken, dass die Verstorbenen baldmöglichst den 

Qualen des Purgatoriums entkommen und in „das Land der Verhei-

ßung, des Lichtes und des Friedens“5 gelangen.

Die enge Verknüpfung mit Allerheiligen wurde weniger deut-

lich erlebt, wenn der 2. November auf einen Sonntag fiel. Dann 

wurde Allerseelen auf den Montag verschoben, da der Sonntag we-

gen seines österlich-festlichen Charakters nicht mit dem düsteren 

Totengedenken kompatibel schien. Hinzu kam, dass der Montag 

nach volksfrommer Vorstellung in besonderer Weise nach Gebets-

hilfe für die Verstorbenen verlangte. Diese erfuhren nämlich – so 

„Errette mich, Herr, von den Wegen zur Hölle …“
Allerseelen im luxemburgischen und westtrierischen Teil der Trierischen Kirche  

vom Spätmittelalter bis zum Ende des Erzbistums (1801)

Andreas Heinz



216

die auch von manchen mittelalterlichen Theologen geteilte Mei-

nung6 – am Sonntag eine Erleichterung oder sogar Befreiung von 

den Leiden des Fegfeuers dank der Auferstehung Christi. 

Ihre schmerzvolle Läuterung setzte dann aber am Montag von 

neuem ein. Erst die Liturgiereform des Zweiten Vatikanums hat die 

österliche Dimension des christlichen Totengedenkens wieder 

deutlich betont und deshalb die Feier von Allerseelen jetzt auch am 

Sonntag ermöglicht.7

Das Totengedenken hat natürlicherweise einen Bezug zum Grab 

des/der Verstorbenen. In der christlichen Tradition war es von An-

fang an ein Erdgrab oder eine mit einer Platte oder einem Stein ver-

schlossene Grabnische. Vorbild war das Begräbnis Jesu. Dass der 

Leichnam unzerstört in das Grab gelegt wurde, war und ist im Blick 

auf das Gleichnis vom Samenkorn (vgl. Joh 12,24) auch Ausdruck 

des Glaubens an die Auferstehung des Leibes. 

Seit dem ausgehenden Altertum hat die römische Kirche in An-

lehnung an vorchristliche Totenbräuche den 3., 7. und 30. Tag nach 

dem Begräbnis sowie das Jahrgedächtnis (anniversarium) als indivi-

duelle Totengedenktage ausgebildet und weithin bis in die jüngste 

Vergangenheit beachtet.8 Anstelle des  traditionellen „Dreißigers“ 

hat sich in der Region in neuester Zeit mehr und mehr das „Sechs-

Wochen-Amt“ eingebürgert. Zur Begehung dieser Tage gehörten 

nach Möglichkeit der Besuch der Grabstätte und das Gebet am Grab. 

Wo dies erschwert oder nicht möglich war, fand die Commendatio 

(Befehlung des/der Verstorbenen in die Barmherzigkeit Gottes) an 

einem in der Kirche aufgestellten Grab-Ersatz statt, etwa an dem 

barockzeitlichen Castrum doloris bzw. an der Tumba.9

Zum Ritual des Allerseelentages gehörte und gehört von daher 

der Gang zum Begräbnisplatz, die Aspersion der Gräber und das Ge-

bet für die auf dem Friedhof beigesetzten Verstorbenen.10 So war es 

von Anfang an auch in Cluny.11 Im Übrigen brauchte die Mönchsge-

meinschaft von Cluny die Liturgie des neuen Festes nicht neu zu 

erfinden. Das Totenoffizium war um die erste Jahrtausendwende 

bereits ein fester Bestandteil der regulären Tagzeitenliturgie.12 Die 

Messe für die Verstorbenen, nach dem Anfangswort des Introitus 

oder Eröffnungsverses Requiem (aeternam) – (Ewige) Ruhe – ge-

nannt, war an den individuellen Totengedenktagen seit langem im 

Gebrauch.13 An dem neuen Gedenktag für alle verstorbenen Gläubi-

gen wurden diese traditionellen Feierelemente lediglich mit gestei-

gerter Solemnität und größerer Intensität vollzogen.

Die Feier im Erzbistum Trier

Allerseelen in der Bischofskirche (Dom)
Das ehemalige Erzbistum Trier, zu dem der größte Teil des Herzog-

tums Luxemburg, hauptsächlich der Süden des Landes mit der 

Hauptstadt, gehörte, hat erst durch Erzbischof Balduin von Luxem-

burg (1307-1354) dem Allerseelentag einen festen Platz im liturgi-

schen Kalender gegeben. In dem 1345 in Kraft gesetzten Liber Ordina-

rius (LO) des Trierer Domes ist zwar weiterhin am 2. November das 

traditionelle Gedächtnis des Hl. Märtyrers Eustachius und seiner 

Gefährten verzeichnet. Doch wird diese Erwähnung ergänzt durch 

den Zusatz „Commemoratio animarum“ (Gedächtnis der Seelen).14 

Der LO Balduins (1345) präzisierte, dass der Domklerus nach 

dem Gesang der Totenvesper den am Ende jeder Vesper üblichen 

Gang nach Liebfrauen hielt, wo außer der Marienantiphon am Vor-

abend von Allerseelen der Psalm De profundis (Ps 130/129) für die 

Verstorbenen rezitiert wurde. Danach begab man sich ins Refektor, 

wo die Mönche der Abtei Himmerod eine Propinatio (Wein und 

Brot) zum Gedächtnis an die Verstorbenen offerierten.15

An Allerseelen wurden nach der Matutin des Tages die sonst 

nur in der Advents- und Fastenzeit vorgeschriebenen Sieben Buß-

psalmen (Vulgata: Pss 6, 31, 37, 50, 101, 129, 142) für die Verstorbe-

nen rezitiert. Danach stimmte der Kantor die erste Antiphon Dirige 

der Totenvigil an. Anschließend wurden die Matutin und Laudes 

des Totenoffiziums ungekürzt gefeiert. Nach dem sodann feierlich 

gesungenen (in choro solempniter) Amt für die Verstorbenen (dem 

Requiem) begab man sich in Prozession zur Ambrunculus-Kapelle 

an der Nordseite des Domes, wo sich ein Begräbnisplatz befand. Die 

Krypta der Kapelle diente als Beinhaus (Ossarium).16 Dort fand die 

Commendatio17 statt, bei der die Teilnehmenden brennende Kerzen 

in den Händen hielten. Mit diesem Friedhofsbesuch und dem To-

tengebet am Beinhaus waren die Sonderbräuche der kathedralen 

Allerseelenliturgie beendet. Die Tageshoren feierte man von Eusta-

chius und seinen Gefährten bzw. – bei Verlegung von Allerseelen 

auf den 3. November – von Hubertus und Pirminius, die an dem Tag 

im Kalender standen.

Andreas Heinz

Abb. 1: Altarbild von Martin Jacques (18. Jh.), Friedhofskapelle von Saint-Mard im 
ehemaligen Herzogtum Luxemburg, heute Belgien. Foto: © JPRemiche, 2018.



217

Das Trierer Provinzialkonzil von 1549 gab Allerseelen den Namen 

Commendatio animarum – Befehlung der Seelen (in die Barmherzig-

keit Gottes) – und rechnete es zu den Halbfeiertagen.18 Im Dom 

blieb es bei dem herkömmlichen Gottesdienst. Zusätzlich gab es 

dort, spätestens seit dem ausgehenden 16. Jahrhundert, am Tag 

nach Allerseelen eine Messe für die verstorbenen Erzbischöfe und 

Domkapitulare (Requiem) mit Commendatio, an dem die Alumnen 

des vor 1599 gegründeten Bantusseminars teilnehmen mussten.19

Die letzte Vollausgabe des Trierer Bistumsbreviers von 1748,20 

das nach dem Urteil des späteren Weihbischofs Johann Nikolaus 

von Hontheim (1749-1790)21 eine weitgehende Angleichung an rö-

mischen Brauch gebracht hatte,22 übernahm die römische Bezeich-

nung: Commemoratio omnium fidelium defunctorum; das Heiligenge-

dächtnis am gleichen Tag wurde nach römischem Vorbild getilgt.23 

Im Dom blieb man aber weiterhin bei der herkömmlichen Ord-

nung. Sie brach erst mit dem Untergang des Erzbistums (1801) ab.24

Allerseelen in den Stiftskirchen
Die Stifte des Erzbistums waren bis zu ihrer Auflösung gegen Ende 

des 18. Jahrhunderts die Orte, an denen die trierische Diözesan- 

liturgie am treuesten gepflegt wurde. Erzbischof Balduin von Lu-

xemburg hatte bestimmt, dass sein Liber Ordinarius von 1345 Maß-

stab und Richtschnur für die Liturgie in allen Kirchen des Erzbis-

tums sein sollte.25 Dessen Anweisungen konnten aber nur dort 

umgesetzt werden, wo ein zahlreicher Klerus und geschulte Cho-

ralsänger zur Verfügung standen. Das war in der Regel in den Klos-

ter- und Stiftskirchen der Fall. Wenn wir den kurtrierischen und lu-

xemburgischen Westteil des Erzbistums in den Blick nehmen, 

bestanden dort Kollegiatskirchen in der Stadt Trier (St. Paulin und 

St. Simeon), im Trierer Vorort Pfalzel, in Kyllburg, Prüm (Marien-

stift) und Ivoix-Carignan (Archidiakonat Longuyon). Für unsere 

Frage nach der Gestalt der Allerseelenliturgie empfiehlt es sich, bei-

spielhaft die Praxis im Marienstift von (Trier-)Pfalzel näher zu 

„Errette mich, Herr, von den Wegen zur Hölle …“

Abb. 2: Das Trauergerüst für Joseph II. in der Augustinerkirche, 1790. Grafik: Hieronymus Löschenkohl,  
© Wien Museum, Inv. Nr. 19853/1. 



218

betrachten. Wir besitzen nämlich aus dieser Stiftskirche eine Trias 

von Processionalien, die uns über die dort gefeierte Liturgie ver-

lässliche Auskunft geben.26

Erwartungsgemäß hat man sich in Pfalzel grundsätzlich nach 

den Anweisungen des LO Balduins gerichtet. Für Allerseelen be-

deutet dies,27 dass die Kanoniker und der übrige Klerus am Nach-

mittag des Allerheiligenfestes sofort im Anschluss an die Zweite 

Vesper die Vesper des Totenoffiziums sangen. Nach der Magnificat-

Antiphon entfiel der übliche Abschluss. Man stimmte vielmehr das 

Responsorium Libera me, domine, de viis inferni ... (Errette mich, 

Herr, von den Wegen zur Hölle ...) an. Der Gesang war im Trierer 

Bistumsrituale von 1688 (RTrev) beim Begräbnis vorgesehen.28 In 

Pfalzel begleitete er am Vorabend von Allerseelen die Prozession 

der Geistlichen durch den Kreuzgang zum Friedhof neben der Kir-

che. Dort wurden die Gräber gesegnet. Während der Gräbersegnung 

sangen die Stiftsherren wohl im Wechsel mit den Scholaren die bei-

den Psalmen Miserere (Ps 51/50) und De profundis (Ps 130/129). Es 

waren zwei Psalmen aus der Begräbnisliturgie bzw. aus der Reihe 

der Sieben Bußpsalmen. Die Rückkehr zur Kirche begleitete der  

Gesang des letzten Bußpsalms Domine exaudi (Ps 142/141). In der 

Kirche wurde die Oration für die Verstorbenen gesungen. Es schloss 

sich sogleich die Komplet, das liturgische Nachtgebet, an.

Am frühen Morgen des Allerseelentages folgte auf die Matutin 

am Gedenktag der Heiligen des Tages (Eustachius und Gefährten) 

die Matutin des Totenoffiziums mit drei Nokturnen und der Lau-

des. Gegen neun Uhr riefen die Glocken zu den „Kleinen Horen“ 

(Prim, Terz, Sext und Non), an die sich die Messe für die Verstorbe-

nen anschloss. Im Amt (Requiem) eröffneten die Kanoniker den  

Opfergang.29 Das Opfer gehörte als wesentliches Element zu den 

Hilfsmitteln, wodurch die Lebenden den „Armen Seelen“ Erleichte-

rung von ihren Leiden oder gar die endgültige Erlösung erwirken 

konnten. 

Im Anschluss an die Messe für die Verstorbenen fand wiederum 

ein Gang zum Friedhof statt. Er war begleitet vom Gesang des Res-

ponsoriums Libera me, domine, de morte aeterna ... (Errette mich, 

Herr, vom ewigen Tod ...).30 Wahrscheinlich wurden beim Gang 

über den Friedhof die Gräber wie am Vortag mit Weihwasser be-

sprengt. Ziel der Prozession war das Ossarium.31 Davor fand die 

Commendatio statt, ein längeres Totengebet. Es enthielt alle  

Stücke des trierischen Begräbnisritus:32 die Oration Non intres in  

judicium ..., das Responsorium Subvenite sancti Dei ..., Kyrie-Rufe 

und das still gebetete Vaterunser. Danach besprengte der Priester 

die Gebeine im Ossarium mit Weihwasser und beweihräucherte  

sie. Nach zwei Versikeln folgte die Oration Deus, cui omnia vivunt 

(Gott, dem alles lebt).33 Nach dem Responsorium Antequam  

nascerer (Bevor ich geboren wurde) wieder Versikel, Kyrie-Rufe,  

Vaterunser und eine Oration (Fac, quaesumus domine ...). Kniend  

betete danach der Zelebrant im Wechsel mit dem Chor den Psalm 

De profundis (130/129) und nach einigen Bitten (Preces) die abschlie-

ßende Oration Inclina, domine, aurem tuam (Neige, Herr, dein Ohr). 

Nach dem Ruf „Requiescant in pace“ (Sie mögen ruhen in Frieden) 

besprengte der Priester abermals die Gebeine im Ossarium, dann 

den Chor und das Volk, worauf die Prozession mit dem Gesang des 

Psalms Miserere (Ps 51/50) zur Kirche zurückzog.

Allerseelen in den Pfarrkirchen
Für die Allerseelenfeier in den Pfarreien war die entsprechende 

Ordnung im Bistumsrituale maßgeblich. Die erste Druckausgabe 

der Trierer Agende von 1574/76 enthält keine Bestimmungen über 

die Feier von Allerseelen.34 Die Ausgabe von 1688 bietet dagegen 

erstmals eine Beschreibung der Prozession am Allerseelentag (Pro-

cessio in die animarum).35 Wie in der oben geschilderten Praxis der 

Stiftskirchen geht die Agende von einem zweimaligen Gang zum 

Friedhof aus. Auch in den Pfarrkirchen wurde im Anschluss an die 

Zweite Vesper von Allerheiligen die Vesper des Totenoffiziums ge-

sungen, wozu der Priester Paramente in schwarzer Farbe anlegte 

(Rochett, schwarze Stola und schwarzer Chormantel).36 Am Ende 

der „Totenvesper” gingen die Gläubigen zu den Gräbern ihrer Ange-

hörigen auf dem um die Kirche gelegenen Kirchhof. Der Priester, 

begleitet vom Küster und gegebenenfalls einer kleinen Gruppe von 

Choralsängern, begab sich durch die Kirche ebenfalls zum Fried-

hof. Voraus gingen Ministranten, die das Prozessionskreuz und das 

Weihwassergefäß mit Aspergill trugen. Das Rauchfass wird nicht 

erwähnt. Den Gang zu den Gräbern begleitete das vor dem Hochal-

tar vom Priester angestimmte Responsorium Libera me, domine, de 

morte aeterna ... (Errette mich, Herr, vom ewigen Tod ...)37 oder ein 

anderes aus der Matutin des Totenoffiziums. Unter diesem und im 

Bedarfsfall weiteren vom Küster (mit den Choralsängern) gesunge-

nen Responsorien besprengte der Priester einzeln jedes Grab mit 

Weihwasser. Auf die Segnung jedes einzelnen Grabes wurde großer 

Wert gelegt. In der Regel erhielt der Priester dafür von jeder Familie 

eine besondere Vergütung. Meistens war es eine geringe Menge 

(etwa ½ Pfund) Werg, ein pflanzliches Produkt aus Flachs oder 

Hanf, das zu Garn gesponnen werden konnte.

Der Gang entlang der Gräber endete vor dem Beinhaus, das sich 

in der Regel an der Kirchhofsmauer befand. Dort betete der Priester 

die Psalmen Miserere (51/50) und De profundis (130/129), die er mit 

der Kollekte Deus, cuius miseratione ... beschloss. Das Gebet für „alle 

hier und überall ruhenden Diener und Dienerinnen [Gottes]“ erbat 

diesen Vergebung ihrer Sünden und die immer währende Freude. 

Es ist davon auszugehen, dass der Priester am Ende die im Ossari-

um geborgenen Gebeine mit Weihwasser besprengte. Den Rückweg 

zur Kirche begleitete wiederum der Gesang des Responsoriums  

Libera. Wenn es vor dem Hochaltar verklungen war, sang der  

Zelebrant Kyrie eleison, Christe eleison, Kyrie eleison und stimmte das 

still gebetete Vaterunser an. Es folgten zwei Schlussorationen: zu-

Andreas Heinz



219

nächst die bereits am Ossarium rezitierte Kollekte Deus, cuius  

miseratione ...38 und danach das Tagesgebet der Allerseelenmesse 

Fidelium, Deus, omnium conditor et redemptor ...39 

Die gleiche Prozession mit Gräbersegnung sah das Trierer Bis-

tumsrituale am Morgen des Allerseelentages im Anschluss an das 

Requiem vor. Diese abermalige Gräbersegnung kam allerdings im 

Laufe des 19. Jahrhunderts mehr und mehr außer Gebrauch, beson-

ders, wenn ein neuer Friedhof am Ortsrand angelegt worden war. In 

diesem Fall begnügte man sich mit einer einmaligen Prozession, 

die in der Regel am Nachmittag des Allerheiligenfestes gehalten 

wurde. Da Allerseelen kein arbeitsfreier Tag war,40 war der Allersee-

len-Termin für eine Friedhofsprozession ungünstig, so dass es bei 

der morgendlichen Messfeier blieb. Aber auch in den Pfarrkirchen 

ging ihr der Gesang von Matutin und Laudes des Totenoffiziums  

voraus.41 Die Sonderregelung, dass ein Priester an Allerseelen drei 

Mal das Messopfer darbringen darf, erfolgte erst 1915, als Papst Be-

nedikt XV. (1914-1922) die mehrmalige Messfeier für die Verstorbe-

nen an Allerseelen erlaubte.42

Neben der Kirche als normalem Ort gottesdienstlicher Feiern 

ist an Allerseelen bzw. am Nachmittag von Allerheiligen der Fried-

hof anlassbezogen ein besonderer Feierort. Die Gräbersegnung ist 

für die meisten Teilnehmenden die wichtigste kirchliche Hand-

lung an diesem Gedenktag aller Verstorbenen. Die regelmäßige 

Grabpflege jedoch wurde lange Zeit als nebensächlich angesehen.43

Gegen übertriebenen Aufwand
In merkwürdigem Gegensatz zu der vernachlässigten Grabpflege in 

der von uns in den Blick genommenen Zeit und Region gab es einen 

kostspieligen Aufwand bei der Beerdigung und an den individuel-

len Totengedenktagen. Die gottesdienstlichen Feiern dieser Tage 

wurden von den Trauerfamilien vor allem als Gelegenheit zur 

Selbstdarstellung betrachtet. Die staatliche und kirchliche Obrig-

keit griff im Laufe des 18. Jahrhunderts durch Einschränkungsver-

ordnungen mäßigend ein. Erzbischof Franz Georg von Schönborn 

(1729-1756) erließ 1737 eine „Trauer-Ordnung“, die danach mehrfach 

eingeschärft werden musste.44 Sie erwähnt Allerseelen zwar nicht 

ausdrücklich, hatte aber indirekt Auswirkungen auf die Feiergestalt 

dieses Festes. So galt auch für das Requiem von Allerseelen, dass auf 

dem Hochaltar und an der Tumba im Normalfall nur vier gelbe, 

viertelpfündige Kerzen aufgestellt werden durften, dass bei der 

Messe kein Figural- oder Sologesang, sondern nur Gregorianischer 

Choral erlaubt war, dass beim Opfergang nur am Hochaltar, nicht 

auch auf den Nebenaltären geopfert werden und kein Opfergeld 

ausgeteilt werden durfte.45 Die Trauerkleidung wurde einge-

schränkt; auch sollte es keine Trauerdekoration in der Kirche mehr 

geben wie etwa das Bekleiden der Altäre, der Kanzel und der vorde-

ren Bänke mit schwarzen Tüchern. Es wurden für die Entlohnung 

des Pfarrers und anderer Mitwirkender moderate Taxen vorge- 

schrieben, um die Trauerfamilie vor überhöhten Forderungen zu 

schützen. 

Im Geist der Aufklärung erließ der letzte Trierer Erzbischof und 

Kurfürst Clemens Wenzeslaus von Sachsen (1768-1801) 1777 eine 

neue „Trauer-Ordnung“, die im folgenden Jahr in entschärfter Form 

in Kraft trat, aber nur schleppend umgesetzt wurde.46 Sie bestätigte 

und verschärfte die Einschränkungen der Verordnung von 1737, 

verbot generell die Bestattung in der Kirche und drängte aus volks-

medizinischen Gründen auf die Anlage von Friedhöfen außerhalb 

der Städte und Ortschaften. Das verlangte auch das Edikt Kaiser  

Josephs II. (1780-1790), des obersten Landesherrn im Herzogtum 

Luxemburg, vom 26. Juni 1784.47 Luxemburg hatte schon 1782 einen 

Begräbnisplatz außerhalb der Stadtmauern angelegt. 1784 folgten 

Vianden und Diekirch. Kaiser Napoleon I. verfügte am 12. Juni 1804 

abermals die Verlegung des Friedhofs aus Wohngebieten. Verein-

zelt kam es daraufhin auch in kleineren Ortschaften zu entspre-

chenden Maßnahmen. Die Weihe der neuen, außerhalb des Dorfes 

angelegten Friedhöfe in Dudeldorf und Speicher nahm 1804 der Bi-

schof von Metz vor.48 In den weitaus meisten Pfarreien des Unter-

suchungsgebietes blieb es aber noch lange bei der Beerdigung auf 

dem um die Pfarrkirche gelegenen Kirchhof. Wegen der Gräberseg-

nung blieb der Kirchhof (Friedhof) bis heute der charakteristische 

Feierort von Allerseelen.

1	 Umfassend informiert darüber die Monografie von Jürgen Bärsch, Allerseelen. 
Studien zu Liturgie und Brauchtum eines Totengedenktages in der abendländi-
schen Kirche (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen, 90). Münster : 
Verlag Aschendorff, 2004.

2	  Messbuch, hg. im Auftrag der Bischofskonferenzen Deutschlands, Öster-
reichs und der Schweiz sowie der Bischöfe von Luxemburg, Bozen-Brixen und 
Lüttich. Einsiedeln u. a : Verlag Benziger u. a., 1975, S. 452 f.

3	 Zur Entstehung, vgl. Bärsch, Allerseelen, S. 64-135.

4	 Vgl. ibid., S. 126-131.

5	 Im Memento für die Verstorbenen im Kanon (Hochgebet I) des Römischen 
Messbuchs heißt es : „Ipsis, Domine, et omnibus in Christo quiescentibus, locum 
refrigerii, lucis et pacis, ut indulgeas, deprecamur.“ Zum Totengedächtnis im Hoch-
gebet der Messe, vgl. Josef A. Jungmann, Missarum Sollemnia. Eine genetische 
Erklärung der Römischen Messe. 2 Bde. Wien : Verlag nova et vetera, 1962  
(5. Aufl.), Bd. 2, S. 295-308.

6	 Vgl. Adolph Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter. Freiburg : Verlag Her-
der, 1902 (Nachdruck : Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1963),  
S. 145-148, 152 ; Bärsch, Allerseelen, S. 89 f. 

7	 Vgl. Liturgiekonstitution „Sacrosanctum Concilium“, Nr. 81 ; Andreas Heinz, 
Zum Spannungsfeld von Erfahrung und Glaube. Die katholische Begräbnisfeier 
zwischen Tridentinum und Vaticanum II., in : Lebenserfahrung und Glaube, hg. von 
G. Kaufmann. Düsseldorf : Patmos Verlag, 1983, S. 91-107.

8	 Vgl. Bärsch, Allerseelen, S. 19 ; Jürgen Bärsch, Totengedächtnis. I. Westkirche, 
in : Lexikon für Theologie und Kirche (LThK). Freiburg im B. : Herder Verlag,  
10 Bände, 1993-2001 (3. Aufl.), Bd. 10, Sp. 126. Zur Begehung des 3., 7., 30. und 
des Jahrgedächtnisses im trierisch-luxemburgischen Raum, vgl. Nikolaus Kyll, Tod, 
Grab, Begräbnisplatz, Totenfeier. Zur Geschichte ihres Brauchtums im Trierer Lande 
und in Luxemburg unter besonderer Berücksichtigung des Visitationshandbuches 
des Regino von Prüm (+915). (Rheinisches Archiv, 81). Bonn : Röhrscheid Verlag, 
1972, S. 140-155.

„Errette mich, Herr, von den Wegen zur Hölle …“



220

9	 Zu Gestalt und Gebrauch im 17./18. Jahrhundert, vgl. Bärsch, Allerseelen,  
S. 315-318.

10	 Zur Geschichte und heutigen Praxis, vgl. Martin Klöckener, „Ruhen in geweih-
ter Erde“. Die Gräbersegnung an Allerheiligen/Allerseelen, in : Heute segnen. Werk-
buch zum Benediktionale, hg. von Andreas Heinz und Heinrich Rennings. Freiburg/
Basel/Wien : Verlag Herder, 1987, S. 248-258.

11	 Vgl. Bärsch, Allerseelen, S. 85 f.

12	 Vgl. ibid., S. 120-122 ; Camillus A. Callewaert, De officio defunctorum, in : 
Sacris erudiri, hg. von A. Callewaert, Steenbrugge : Abbatia S. Petri de Aldenbur-
go, 1940, S. 169-177. Das Totenoffizium ist kein voll ausgebautes Offizium. Die 
Tageshoren (Prim, Terz, Sext, Non und Zweite Vesper) fehlen. Darin spiegelt sich 
sein ursprünglicher Sitz im Leben : Das Totenoffizium wurde in klösterlichem Milieu 
geschaffen und war ursprünglich das Gebet für einen verstorbenen Mönch bei der 
Totenwache in der Nacht zwischen seinem Sterbetag und seinem Begräbnis. Zu 
der trierischen und römischen Textgestalt des Totenoffiziums, vgl. Andreas Heinz, 
Zusätze bei der Feier des Stundengebets in der Trierer Domliturgie. Das Zeugnis 
der Hs 414 des Trierer Priesterseminars aus dem Jahre 1480, in : Kurtrierisches 
Jahrbuch 42 (2002), S. 145-166, hier S. 155-160.

13	 Vgl. Bärsch, Allerseelen, S. 122-125 ; Andreas Poschmann, Art. Requiem, I. 
Liturgisch, in : LThK (3. Aufl.), Bd. 8, Sp. 1116 f. Der Zelebrant durfte beim Requiem 
entgegen dem während der Berichtszeit gängigen Brauch die Orationen nicht 
multiplizieren ; nur jeweils ein Tagesgebet (Oratio), ein Gabengebet (Secreta) und 
ein Schlussgebet (Complenda bzw. Postcommunio) waren erlaubt. Im Amt wurde 
nach Ausweis des Missale Trevirense 1608 (1610) vor dem Evangelium die aus 
dem Römischen Messbuch übernommene Sequenz „Dies irae“ angestimmt. Nach 
Trierer Brauch ging dem Schlusssegen der Ruf voraus : „Requiescant in pace – Sie 
mögen ruhen in Frieden!“.

14	 Vgl. Adalbert Kurzeja, Der älteste Liber Ordinarius der Trierer Domkirche. 
London, Brit. Mus., Harley 2958, Anfang 14. Jh. Ein Beitrag zur Liturgiegeschichte 
der deutschen Ortskirchen (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 
52). Münster : Aschendorff, 1970, S. 77. Zu den liturgischen Reformmaßnahmen 
Balduins, vgl. Andreas Heinz, Die Bedeutung Erzbischof Balduins von Luxemburg 
für die Liturgie der Trierischen Kirche, in : Balduin von Luxemburg. Erzbischof und 
Kurfürst von Trier (1308-1354), hg. von Reiner Nolden. Trier : Stadtarchiv, 2010,  
S. 51-61.

15	 Die beste und einzig vollständige Handschrift des LO Balduins aus dem 
Anfang des 15. Jahrhunderts befindet sich in der Stadtbibliothek Trier Hs 1737/66. 
Zur Bedeutung dieser Quelle, vgl. Kurzeja, Der älteste Liber Ordinarius, S. 40 f. ; 
Andreas Heinz, Der Prolog des LO des Trierer Erzbischofs Balduin von Luxemburg 
(1308-1354), in : Kurtrierisches Jahrbuch 47 (2007), S. 249-267. Die Bestimmungen 
über die Feier von Allerseelen : Hs 1337/66, fol. 172 f. sowie fol. 239 und 247 f. 

16	 Zur Lage und Gestalt dieser Kapelle, vgl. Nikolaus Irsch, Der Dom zu Trier. 
Düsseldorf : Verlag Schwann, 1931 (Nachdruck : Trier : Verlag der Akademischen 
Buchhandlung, 1984) ; Andreas Heinz, Klerus und Gottesdienst an der Trierer Dom-
kirche, in : Das Domkapitel Trier im Mittelalter und in der frühen Neuzeit (Quellen 
und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte 141), hg. von Werner 
Rössel. Mainz : Selbstverlag Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen 
Kirchengeschichte, 2018, S. 295-377, hier S. 352.

17	 Zu ihrer Form und Textausstattung, vgl. Andreas Heinz, Der Begräbnisritus des 
(Erz-)Bistums Trier vom Spätmittelalter bis zur Einführung des „Deutschen Einheits-
rituales“ (1950), in : Archiv für mittelrheinische Kirchengeschichte 56 (2004),  
S. 159-198, hier S. 170-172.

18	 Vgl. Johann Jakob Blattau, Statuta synodalia, ordinationes et mandata Ar-
chidioecesis Treverensis, 9 Bde. Augustae Trevirorum : Typis Friedrich Lintz,  
1844-1859, hier Bd. 2, S. 175.

19	 Vgl. ibid., Bd. 2, S. 503 und 509.

20	 Vgl. zu dieser Ausgabe Andreas Heinz, Die gedruckten liturgischen Bücher 
der Trierischen Kirche. Ein beschreibendes Verzeichnis mit einer Einführung in die 
Geschichte der Liturgie im Trierer Land (Veröffentlichungen des Bistumsarchivs 
Trier 32). Trier : Paulinus-Verlag, 1977, S. 141-145. 

21	 Zu seiner Person, vgl. die biografische Skizze von Wolfgang Seibrich, Die 
Weihbischöfe des Bistums Trier (Veröffentlichungen des Bistumsarchivs Trier 31). 
Trier : Paulinus-Verlag, 1998, S. 140-150.

22	 Vgl. Heinz, Bücher, S. 33 f.

23	 Vgl. Breviarium Trevirense (…) 1748. Pars autumnalis ; für den vollen Titel, vgl. 
Heinz, Bücher, S. 144.

24	 Zur Situation der Trierer Kathedralliturgie um 1800, vgl. Andreas Heinz, Das 
gottesdienstliche Leben, in : Auf dem Weg in die Moderne 1802-1880. Geschichte 

des Bistums Trier 4 (Veröffentlichungen des Bistumsarchivs Trier 38), hg. von  
Martin Persch und Bernhard Schneider. Trier : Paulinus-Verlag, 2000, S. 247-252.

25	 Vgl. Heinz, Prolog, S. 250.

26	 Vgl. Andreas Heinz, Ortskirchliche Liturgie im Marienstift Pfalzel. Das Zeugnis 
eines handgeschriebenen Processionale des 18. Jahrhunderts, in : Archiv für mittel-
rheinische Kirchengeschichte 67 (2015), S. 181-203. 

27	 Zu den folgenden Ausführungen über die Pfalzeler Allerseelenliturgie,  
vgl. Processionale Ecclesiae Collegiatae Palatiolensis iuxta ritum Archidioecesis  
Ecclesiae Trevirensis emendatum et scriptum Anno 1759 (…) ; Bibliothek des 
Bischöflichen Priesterseminars Trier Hs 606, S. 277-285. Zu Art und Inhalt der 
Handschrift, vgl. Heinz, Ortskirchliche Liturgie im Marienstift Pfalzel, S. 183-188.

28	 RTrev 1688, S. 111. Der volle Text auch bei Heinz, Begräbnisritus, S. 166. 
Beschreibung der Trierer Agende 1688 bei Heinz, Bücher, S. 180-191.

29	 Auch in Cluny galt seit der Entstehung des Festes, dass alle Mönche sich am 
Opfergang beteiligen mussten ; vgl. Bärsch, Allerseelen, S. 124. Die Statuten des 
Kollegiatsstiftes Karden/Mosel von 1451 bestimmten, dass Geistliche, die sich 
bei den Exequien und beim Jahrgedächtnis nicht am Opfergang beteiligten, keine 
Präsenzgelder erhalten sollten ; Blattau, Statuta, Bd. 1, S. 355. 

30	 Vgl. RTrev 1688, S. 112 f. ; RTrev 1767, S. 193 f.

31	 Vgl. Kyll, Tod, S. 114-120.

32	 Vgl. Heinz, Begräbnisritus, S. 170-172.

33	 Die längere Trierer Fassung der Oration ist seit dem 9. Jahrhundert bezeugt 
und blieb in Trier bis 1950 in Gebrauch ; vgl. ibid., S. 180.

34	 Vgl. die Beschreibung bei Heinz, Bücher, S. 167-180.

35	 RTrev 1688, S. 300 f.

36	 Das RTrev 1688 enthält keine Angaben über die Paramente, wohl aber das  
RTrev 1767 (S. CLXIV : indutus pluviali nigro), das damit aber nur den herkömm-
lichen Brauch bestätigte.

37	 Vgl. RTrev 1688, S. 112 f. ; RTrev 1767, S. 193 f.

38	 Es handelt sich um die Collecta einer Messe „in cimiteriis“ aus römischer 
Tradition, die schon in Cluny ihren bevorzugten Platz bei der Friedhofsprozession 
hatte ; vgl. Bärsch, Allerseelen, S. 86, Anm. 124.

39	 Die seit den ältesten römischen Sakramentaren in breiter Tradition bezeugte 
Oration war schon in Cluny die privilegierte Allerseelen-Collecta. Auch die Trierer 
Quellen bezeugen ihre Privilegierung. In der Allerseelen-Messe durften ihr keine 
weiteren Orationen, wie sonst vielfach üblich, hinzugefügt werden ; für Cluny, vgl. 
Bärsch, Allerseelen, S. 124 f. ; für Trier : Missale Trevirense 1608 (1610), S. XCIII f. ;  
zu dieser Ausgabe, vgl. Heinz, Bücher, S. 20-23 und 89-97.

40	 Vgl. Blattau, Statuta, Bd. 2, S. 175. Nach dem morgendlichen Gottesdienst-
besuch durfte gearbeitet werden.

41	 Ein klarer Beweis, dass das Totenoffizium in den Pfarreien gefeiert wurde, 
ist seine Berücksichtigung in allen Ausgaben des Trierer Bistumsrituales. Selbst 
in den im 19. Jahrhundert gedruckten Teilausgaben fehlt es nicht ; vgl. etwa das 
Handbuch Epitome Ritualis Trevirensis cantoribus et ludimagistris utilissima (…). 
Luxemburgi : Typis Schmit-Brück, 1817, S. 34-104. Die am 28. Juni 1737 erlassene 
und 1752 und 1765 erneut eingeschärfte Trauerordnung beabsichtigte generell den 
übertriebenen Aufwand bei Begräbnissen und Totengedenkgottesdiensten einzu-
schränken ; vgl. Blattau, Statuta, Bd. 4, S. 252-259. Der im Geist der Aufklärung am 
16. September 1777 von Erzbischof Clemens Wenzeslaus erlassene „Novus ordo 
exequiarum emendatus“ erlaubte nur mehr ein Amt am Begräbnis- und Exequien-
tag mit Choralgesang und Orgelbegleitung, aber ohne Figuralmusik. Das Totenoffi-
zium wird nicht mehr erwähnt, lebte aber trotz der Einschärfung der neuen „Trauer-
Ordnung“ (1778, 1781, 1784) weiter. So wurde beispielsweise am 23.12.1785 dem 
Pfarrer in Prüm verboten, über die üblichen drei Exequientage hinaus einen vierten 
Exequientag zu halten ; vgl. Blattau, Statuta, Bd. 5, S. 23. 

42	 Vgl. Bärsch, Allerseelen, S. 280-284.

43	 Siehe den Beitrag „Der Begräbnisplatz und die Grabpflege“.

44	 Vgl. Blattau, Statuta, Bd. 4, S. 252-259.

45	 Vgl. zu diesem bis weit ins 19. Jahrhundert weiterlebenden Brauch Heinz, 
Pfarrmesse, S. 318-322.

46	 Vgl. Blattau, Statuta, Bd. 5, S. 231-240.

47	 Hierzu und zu den folgenden Ausführungen die Belege bei Kyll, Tod, S. 105 f.

48	 Vgl. Andreas Heinz, Der Besuch des Bischofs von Metz in Dudeldorf, in :  
Beiträge zur Geschichte des Bitburger Landes 25 (2015), Heft 4, S. 21-26.

Andreas Heinz



221

„Noch vor etlichen Jahren hat sich der Fall im Erzgebürge [sic] er-

eignet, daß eine Frau begraben worden, welche man hernach im 

Grabe winseln gehört, sich aber den einfältigen Gedanken von Ge-

spenst, Vampiers […] einfallen lässet, und indem es im Grabe wie-

der ruhig wird, die Zeit bis auf den Abend verstreichen lässet, da 

endlich die Anverwandten aus bloßer Neugierde ausgraben lassen, 

und den schrecklichsten Anblick haben, eine Frau im Sarge zu se-

hen, die sich vor Angst die Nägel abgekratzt, das Gesicht zerflei-

schet, und deren Gestalt ganz verändert gewesen. Die bestürzten 

Verwandten bereuen zu spät ihren unglücklichen Irrthum.“1

Diese bizarre Episode, die 1785 der Mediziner Struve aus Neu-

stadt bei Stolpe berichtete, verweist exemplarisch auf die Angst vor 

dem lebendig Begrabenwerden scheintoter Menschen, die sich ab 

der Mitte des 18. Jahrhunderts in Mitteleuropa2 zu einem weit ver-

breiteten Phänomen entwickelte und in den deutschen Staaten 

mindestens bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts3 respektive mit 

Ausläufern bis zum Ende des 19. Jahrhunderts nachweisbar ist.4 

Unter ‚Scheintod‘ wurde hierbei ein „Mittelzustand zwischen Le-

ben und Tod“5 verstanden, das heißt ein phasenweiser Übergang 

vom Leben in den unklaren Zustand des Scheintodes und schließ-

lich in den Tod. Dabei wurde postuliert, dass die Scheintoten durch 

Wiederbelebung ins Leben zurückgeholt werden konnten (Abb. 1). 

Eng verbunden waren solche Vorstellungen mit der gegen Ende des 

18. Jahrhunderts aufkommenden Lebenskraftlehre des deutschen 

Mediziners Christoph Wilhelm Hufeland (1762-1836).6 Demnach 

hing die Fähigkeit eines jeden vom Scheintod betroffenen Indivi-

duums, ins Leben zurückzukehren, maßgeblich davon ab, wie viel 

‚Lebenskraft‘ durch gute Lebensführung, wie ausreichend Bewe-

gung, gesunde Ernährung und einen gemäßigten Lebensstil, ange-

sammelt worden war.7 Beispielhaft für derlei Vorstellungen sind 

die Ausführungen des Arztes Gottfried Christian Flittner, der 1825 

in seinem Noth- und Hülfsbüchlein für Jedermann festhielt:

„Scheintod ist ein Zustand, worin die Lebenskraft unterdrückt, 

gleichsam gebunden ist und ohne Aeußerung fortklimmt, ein  

Zustand, worin es aber ungewiß ist, ob der Rest von Kraft noch  

vermögend ist, das organische Gesammtleben, ohne Anwendung 

künstlicher Mittel, wieder hervorzurufen. Beim Scheintodten feh-

len die äußeren Erscheinungen des Lebens, aber die innern 

Lebendig begraben
Zur Sorge um Scheintote im langen 19. Jahrhundert und  

den Konsequenzen für das deutsche Bestattungswesen

Nina Kreibig

Abb. 1: Allegorische Darstellung von der Wiederbelebung eines Scheintoten, in: 
J[akob] F[idelis] Ackermann, Der Scheintod und das Rettungsverfahren. Ein chimia-
trischer Versuch. Frankfurt a. M.: In der Andreäischen Buchhandlung, 1804.  
Gezeichnet von Christ[ian] Koeck. Gestochen von Ant[on] Karcher. © Staatsbibliothek 
zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz, Abteilung Historische Drucke, Signatur Jf6732.



222

Bedingungen desselben finden noch statt. […] Der Scheintod kann 

Stunden, Tage, ja Wochen dauern, und die physische Thätigkeit 

ohne alles Athemholen dennoch fortdauern.“8 (Abb. 2)

Die Tragweite dieser Angst – der Taphephobie – wird aber erst durch 

den Umstand verständlich, dass annähernd alle Bevölkerungs-

gruppen für einen scheintoten Zustand als prädisponiert galten.  

So finden sich in einer Aufzählung Hufelands von 1808 nicht  

allein „Betäubte“, sondern auch „Erboßte“, „Ertrunkene“, „Freuden-

trunkene“ oder „Frauenzimmer“ per se.9 Deshalb verwundert es 

nicht, dass das Angstphänomen weite Teile der damaligen Gesell-

schaft erfasste.

Entstehungshintergrund dieser Angst

Das 18. Jahrhundert war gekennzeichnet von gravierenden kultu-

rellen Veränderungen, die sich nicht selten als gesellschaftliche 

Krisen offenbarten.10 Das zunehmende Greifen aufklärerischer  

Vorstellungen in Kombination mit weiteren gesamtgesellschaft- 

lichen Veränderungen, wie einem Erstarken individualistischer 

Tendenzen,11 führte zu einem sukzessiven Verlust von Sicher- 

heitsempfindungen auch hinsichtlich religiöser Jenseitsverspre-

chungen. Prägnant wurde dieser Wandel von Michel Foucault 

beschrieben:

„Im Grunde war es natürlich, daß man in der Zeit, da man tat-

sächlich an die Auferstehung der Leiber und an die Unsterblichkeit 

der Seele glaubte, den sterblichen Überresten keine besondere Be-

deutung zumaß. Sobald man jedoch nicht mehr ganz sicher ist, daß 

man eine Seele hat, daß der Leib auferstehen wird, muß man viel-

leicht dem sterblichen Rest viel mehr Aufmerksamkeit schenken, 

der schließlich die einzige Spur unserer Existenz inmitten der Welt 

und der Worte ist.“12

Kurz gesagt: Mit dem empfundenen Sicherheitsverlust wurde auch 

der Tod und das Sterben zu einer bedrohlicheren Kategorie als zu-

vor. Hinzu kam die bedenkliche Tatsache, dass die damalige Ärzte-

schaft sich nicht in der Lage sah, den Tod zeitnah und unzweifel-

haft festzustellen. Zwar waren die heutigen Todeskennzeichen 

bereits größtenteils bekannt, doch wurden sie als weitgehend unsi-

cher bewertet.13 Allein die Verwesung erkannte die Medizin als si-

cheres Merkmal an.14 Doch die Leichenfäulnis kann mit zeitlicher 

Verzögerung auftreten. Da Beerdigungen in der damaligen Zeit 

nicht selten am Todestag vollzogen wurden, stellte das medizini-

sche Unvermögen hinsichtlich der Todesfeststellung ein erhebli-

ches Problem dar.

Obgleich es sich bei der kurzen Anekdote um die scheintote 

Frau aus dem Erzgebirge mit einiger Wahrscheinlichkeit um einen 

der im 18. und 19. Jahrhundert zahlreich erfundenen Scheintodfälle 

handelte,15 so enthält sie doch Hinweise auf den Ursprung sowie 

den inhaltlichen Kern des Angstphänomens. Vorgebliche Schein-

todfälle, wie der vorliegende, finden sich häufig in der damaligen 

medizinischen Fachliteratur. Als Beginn der Debatte wird zumeist 

die 1742 publizierte Dissertation sur l’incertitude des signes de la mort, 

et l’abus des enterremens, & embaumemens précipités des französi-

schen Arztes Jacques-Jean Bruhier (1685-1756) betrachtet,16 die, gar-

niert mit diversen reißerischen Scheintodfällen, auf der ursprüng-

lich in Latein verfassten Dissertation des dänisch-französischen 

Mediziners Jacques-Bénigne Winslow (1669-1760) von 1740 basier-

te.17 Nach der Erweiterung der Schrift sowie der Übertragung ins 

Französische, bald auch ins Deutsche,18 verbreitete sich das Werk 

rasch in Mitteleuropa.19 Der Erfolg von Bruhiers Abhandlung muss 

Nina Kreibig

Abb. 2: Darstellung des Lebenslichtes, Frontispiz, in: Georg Pickel: Rettungsapparat 
zur Wiederbelebung der Scheintodten, Würzburg: Gedruckt bey Johann Stephan 
Richter, 1829. © Universitätsbibliothek der Humboldt-Universität zu Berlin,  
MS 6300 P594.



223

aber unter den Vorzeichen der Zeit gelesen werden: Die gefühlsbe-

tonten Geschichten der scheintot Begrabenen trafen auf eine durch 

die äußeren Umstände bereits stark verunsicherte Öffentlichkeit 

und erlangten erst deshalb eine solche Aufmerksamkeit.

Doch zurück zu der Anekdote um die Frau aus dem Erzgebirge. 

Zwei Aspekte scheinen hier von besonderer Bedeutung: zum einen 

die klare Abgrenzung von eindeutig als Aberglaube eingestuften 

Vorstellungen (Gespenster und Vampire), die impliziert, dass der 

Scheintod und seine Behandlung eine gänzlich rationale Angele-

genheit sei. Zum anderen die Kritik an der neugierigen Verwandt-

schaft, die der Scheintoten zwar nicht beisteht, sich aber späterhin 

an deren Anblick ergötzen will. Damit zeigt sich die inhaltliche 

Nähe des Angstphänomens zu den aufklärerischen Tendenzen der 

damaligen Zeit. Die Forderung nach einem rationalen Denken und 

Handeln, einer von Immanuel Kant mit dem Motto „Sapere aude“20 

beschriebenen Losung, die als Inbegriff der europäischen Aufklä-

rung bezeichnet werden kann, schlug sich ausgerechnet in diesem 

Angstphänomen nieder. Nun wird verständlich, weshalb es primär 

die gebildeten, aufgeklärten Teile der Gesellschaft waren, die ihre 

Besorgnis über ein verfrühtes Beerdigen kundtaten. Zugleich ist 

seit dem Ende des 18. Jahrhunderts eine deutliche Aufwertung von 

Mitleidsempfindungen festzustellen.21 Auch dieser Aspekt spiegelt 

sich in dem Angstphänomen wider, und zwar dann, wenn zur Ret-

tung aller Menschen vor dem lebendig Begrabenwerden aufgerufen 

wird.22

Verlängerung der Bestattungsfrist

Seit dem Ende des 18. Jahrhunderts findet sich als deutlicher Ver-

weis auf die Bedeutung eines jeden individuellen Lebens in Laien-

schriften und medizinischer Fachliteratur die Forderung nach 

staatlichen oder privaten Bemühungen, verunglückte und schein-

tote Menschen zu retten.23 Erste Ansätze dazu hatte es bereits im 

letzten Drittel des 18. Jahrhunderts mit der Einführung von Ret-

tungsgesellschaften gegeben. Diese galten primär der Rettung er-

trunkener Menschen, einer der wiederholt angeführten Personen-

gruppen, die vom Scheintod besonders bedroht waren.24 Die erste 

Lebensrettungsgesellschaft war 1767 in Amsterdam gegründet wor-

den und stellte damit eine der ersten Maßnahmen zur organi- 

sierten Lebensrettung dar.25 Innerhalb nur weniger Jahre fand diese  

Initiative Nachahmung in den europäischen Staaten.26 Es folgten 

gesetzliche Verpflichtungen zur Rettung von Verunglückten, zum 

Teil mit Strafandrohung bei unterlassener Hilfeleistung, oder Eh-

rungen bei erfolgreicher Rettungsbemühung.27 Trotz dieser Ret-

tungsbemühungen bestand weiterhin die Problematik der unpräzi-

sen Todesfeststellung. Als entscheidend in diesem Zusammenhang 

kann die Festsetzung einer Frist zwischen der Todesdiagnose und 

der Bestattung interpretiert werden, die in zahlreichen deutschen 

Staaten gegen Ende des 18. Jahrhunderts eingeführt wurde. Sie soll-

te ein verfrühtes Beerdigen scheintoter Menschen verhüten. Pro-

blematisch waren derartige gesetzliche Verfügungen hinsichtlich 

religiöser Riten, wie sie insbesondere in der traditionellen jüdi-

schen Bestattungskultur verankert waren. Hier war ein reguläres 

Bestatten vor Sonnenuntergang, somit innerhalb von vierund-

zwanzig Stunden vorgesehen.28 Eindringlich verdeutlicht der Fall 

von Chaie Stein aus Putzig, dem heutigen polnischen Puck, wie 

ernst die kommunalen Behörden Verstöße gegen die Bestattungs-

frist nahmen. Die Tochter des jüdischen „Staatsbürgers“ Hirsch 

Isaac Hirschheim hatte ihren am 21. April 1826 verstorbenen Vater 

bereits am 23. April beerdigen lassen, obgleich sie durch den Stadt- 

wachtmeister ermahnt worden war, die gesetzliche Bestattungs-

frist von 72 Stunden einzuhalten. Daraufhin wurde sie zur Zahlung 

einer Strafe von fünf Talern verurteilt. Da sie nicht über die Geld-

summe verfügte, wurde ihr angeboten, die Geldstrafe in eine  

achttägige Haftstrafe umzuwandeln. Am Ende der mehrmonatigen 

Verhandlungen wurde Frau Stein freigesprochen, da sie belegen 

konnte, dass ein ärztliches Attest den Tod des Vaters festgestellt 

hatte.29 Anhand dieses Falls lassen sich die gesetzlichen Bestim-

mungen hinsichtlich der Bestattungsfrist exemplarisch nachzeich-

nen: Das Verbot, die Verstorbenen vor dem Ablauf der dreitägigen 

Bestattungsfrist zu beerdigen, konnte nur dann umgangen werden, 

wenn der ärztliche Nachweis des Todes erbracht oder der Tod auf-

grund epidemischer Krankheiten erfolgt war.30

Aber nicht allein religiös motivierte Vorschriften standen der 

Akzeptanz der Bestattungsfrist entgegen. Auch die praktische Um-

setzung bedeutete insbesondere für viele arme Menschen größte 

Schwierigkeiten, denn das Aufbahren von Verstorbenen geschah zu 

diesem Zeitpunkt im Wohnhaus der Betroffenen, in dem die Ange-

hörigen nicht selten auf engstem Raum zusammenlebten. Wie soll-

te es somit möglich sein, eine Aufbewahrung der Leichen in den 

Wohnhäusern zu gewährleisten?

Erste Leichenhäuser

Weite Teile der Ärzteschaft waren sich hinsichtlich dieser hygie-

nisch unhaltbaren Situation einig, dass vor allem den Angehörigen 

der sogenannten Unterschichten eine Alternative zu einem sol-

chen Szenario geboten werden musste. So forderte der französische 

Arzt François Thiery bereits in der deutschen Übersetzung seiner 

Schrift Unterricht von der Fürsorge, die man den Todten, oder denen, 

die todt zu seyn scheinen, schuldig ist, wie auch von den Leichenbe-

gängnissen und Begräbnissen von 1788, Leichenhäuser einzurichten, 

in denen die Verstorbenen aufgebahrt und auf mögliche Lebens- 

zeichen hin beobachtet werden könnten.31 Diese Idee wurde bald 

Lebendig begraben



224

schon von Hufeland aufgegriffen, der 1792 eines der ersten deut-

schen  Leichenhäuser  in Weimar eröffnen ließ (Abb. 3).32 Zahlreiche  

Leichenhäuser wurden daraufhin in den deutschen Staaten gegrün-

det. Oftmals handelte es sich um einfache Einrichtungen, die bes-

tenfalls über zwei getrennte Säle – einen für weibliche und einen 

für männliche Leichen – sowie einen Raum für den Aufseher ver-

fügten. Nicht selten wurden die potenziellen Scheintoten durch 

eine Schnurkonstruktion mit einer Glocke verbunden, die ein even- 

tuelles Wiedererwachen anzeigen sollte (Abb. 4 und 5). War das  

Weimarer Leichenhaus noch weitestgehend zweckmäßig konzi-

piert gewesen,33 wurden im Verlauf des 19. Jahrhunderts verstärkt 

repräsentative Bauten errichtet.34 Für diejenigen Orte, wo keine 

Leichenhäuser entstanden, schlug der Mediziner Hufeland die 

Schaffung von ‚Familienbündnissen‘ vor, das heißt Allianzen aus  

Familienmitgliedern oder der Nachbarschaft, die sich schriftlich 

verpflichten sollten, den am Vertrag beteiligten Verstorbenen eine 

angemessene Behandlung zu gewährleisten.35 Im Fall eines Ver-

tragsbruches sollten rechtliche Schritte eingeleitet werden.36 Die 

Etablierung von Leichenhäusern war ein kostspieliges Unterfan-

gen, weshalb nicht allein nach Alternativen zu diesen gesucht wur-

de; auch hinsichtlich des Stadt-Land-Gefälles mussten sich die Be-

fürworterinnen und Befürworter zu Kompromissen durchringen 

und empfahlen für den ländlichen Raum deutlich vereinfachte 

Einrichtungen, um überhaupt einen Schutz von Scheintoten 

sicherzustellen.37

Sicherheitssärge

Als kostengünstigere und mobile Alternative zu den Leichenhäu-

sern wurden sogenannte Sicherheitssärge empfohlen, die mittels 

eines Klingelsystems im Sarg dem oder der Scheintoten die Mög-

lichkeit zur Artikulation eröffnen sollten, während ein Luftrohr 

dieselben bis zur Rettung am Leben zu erhalten hatte (Abb. 6).  

Für Preußen finden sich zwischen 1835 und 1876 allein acht 

dokumentierte Versuche, Sicherheitssärge patentieren zu lassen.38 

Bemerkenswert ist nicht nur der Umstand, dass noch 1876 – somit 

zu einem Zeitpunkt, da die Leichenhäuser kaum mehr dem einsti-

gen Zweck der Rettung von Scheintoten dienten, sondern nun pri-

mär aus hygienischen Gründen genutzt wurden – das Patent für 

„einen Sarg, welcher zur Sicherung gegen das Begraben von Schein-

todten“39 dienen sollte, entwickelt worden war,40 sondern auch, 

dass die Erfinder oftmals nicht über einen medizinischen Hinter-

grund verfügten.41 So scheint sich vom Schneidermeister bis zum 

Tuchfabrikanten jeder befähigt gefühlt zu haben, eine Lösung des 

Problems zu offerieren.42 Dabei können die Sicherheitssärge nicht 

als konsequente Weiterentwicklung der Leichenhäuser verstanden 

werden, sondern standen in direkter Konkurrenz zu diesen. So be-

mängelte der Berliner Arzt Schmidt in seinem Patentantrag von 

1858, die Leichenhäuser würden ihrem Zweck nicht gerecht wer-

den, da sie von der Bevölkerung nicht genutzt würden, mit zu vie-

len Kosten verbunden seien und die Leichen in ihnen nicht ausrei-

chend lange aufbewahrt würden.43

Der sichere Tod

Worum es bei der Angst vor dem lebendig Begrabenwerden meist 

tatsächlich ging, zeigt sich nirgends so deutlich wie in jenen Ent-

wicklungen, die dem eigentlichen Rettungsgedanken von Schein-

toten konträr entgegenstanden und stattdessen den Gedanken  

des ‚richtigen Todes‘ favorisierten. Als der nordamerikanische 

Nina Kreibig

Abb. 3: Darstellung eines Leichenhauses. Die Zeichnung scheint leicht verändert 
der Originalzeichnung des ersten Leichenhauses in Weimar entnommen zu sein, 
Frontispiz, in: Heinrich Friedrich Köppen: Achtung den Scheintodten. Zum Besten der 
Menschheit, 1. Theil. Erläuterungen. Halle: Bey dem Herausgeber, 1800. © Univer-
sitätsbibliothek der Humboldt-Universität zu Berlin, XB 2380 K 78S9.



225

Lebendig begraben

Abb. 4: Das zweite Leichenhaus in Weimar von 1824, in: Carl Schwabe: Das Leichenhaus in Weimar. Nebst einigen Worten über den Scheintod und mehrere jetzt bestehende 
Leichenhäuser, sowie über die zweckmässigste Einrichtung solcher Anstalten im Allgemeinen. Leipzig: Verlag von Leopold Voss, 1834, Taf. III. © Universitätsbibliothek der 
Humboldt-Universität zu Berlin, MS 6300 S398.



226

Schriftsteller Edgar Allan Poe 1844 in seiner Kurzgeschichte The 

Premature Burial die Vorstellung eines Wiedererwachens im Sarg 

plastisch ausführte, beschrieb er en détail den furchterregenden 

Charakter desselben:

„It may be asserted, without hesitation, that no event is so ter-

ribly well adapted to inspire the supremeness of bodily and of men-

tal distress, as is burial before death. The unendurable oppression 

of the lungs – the stifling fumes of the damp earth – the clinging to 

the death garments – the rigid embrace of the narrow house – the 

blackness of the absolute Night – the silence like a sea that over-

whelms – the unseen but palpaple presence of the Conquerer Worm 

– these things, with the thoughts of the air and grass above, with 

memory of dear friends who would fly to save us if but informed of 

our fate, and with consciousness that of this fate they can never be 

informed – that our hopeless portion is that of the really dead –  

these considerations, I say, carry into the heart, which still palpi-

tates, a degree of appalling and intolerable horror from which the 

most daring imagination must recoil.“ 44

Nicht der Tod als solcher war die Schreckensvorstellung des Schein-

todes, sondern das einsame Sterben in klaustrophobischer, dunk-

ler Umgebung. Erst dieser Umstand erklärt jene Erfindungen, die 

zur Vermeidung eines lebendig Begrabens konzipiert wurden und 

bemüht waren, einen raschen und unzweideutigen Tod herbei- 

zuführen, der als humaner erachtet wurde als das Wiedererwachen 

im Sarg. Als Optionen für ein solches Vorgehen wurde das Bestatten 

in einem offenen Sarg angeraten, wodurch der potenzielle Schein-

tote augenblicklich von der Erde erstickt werden sollte,45 oder aber 

der Herzstich, der das Punktieren des Herzens mit einer Lanzette 

vorsah. Der Gebrauch der letzteren Möglichkeit kann für Österreich 

bis ins 20. Jahrhundert hinein nachgewiesen werden. So verfügte 

der österreichische Arzt und Schriftsteller Arthur Schnitzler (1862-

1931) in einer testamentarischen Verfügung aus dem Jahr 1912, dass 

nach seinem Tod der Herzstich vollzogen werden sollte.46 Auch die 

Apologeten und Apologetinnen der Feuerbestattung, eine Bestat-

tungsart, die in Gotha durch den Bau des ersten deutschen Kre-

matoriums 1878 partiell in den deutschen Staaten möglich 

Nina Kreibig

Abb. 5: Weckapparat für Scheintote, in: Carl Schwabe: Das Leichenhaus in Weimar. 
Nebst einigen Worten über den Scheintod und mehrere jetzt bestehende Leichenhäu-
ser, sowie über die zweckmässigste Einrichtung solcher Anstalten im Allgemeinen. 
Leipzig: Verlag von Leopold Voss, 1834, Taf. II. © Universitätsbibliothek der Hum-
boldt-Universität zu Berlin, MS 6300 S398.

Abb. 6: Sicherheitsröhre, in: Joh[ann] Gottf[ried] Taberger, Der Scheintod in seinen 
Beziehungen auf das Erwachen im Grabe und die Verschiedenen Vorschläge zu 
einer wirksamen und schleunigen Rettung in Fällen dieser Art. Höhern Behörden zur 
Berücksichtigung und meinen Mitbürgern zur Beruhigung geschrieben. Hannover: 
Im Verlage der Hahn’schen Hofbuchhandlung, 1829. © Staatsbibliothek zu Berlin – 
Preußischer Kulturbesitz, Abteilung Historische Drucke, Signatur Jf7720.



227

wurde,47 wurden nicht müde, auf den Vorteil der Leichenverbren-

nung als einer hygienischeren Bestattungsart hinzuweisen, die 

gleichsam jedes Wiedererwachen im Sarg ausschloss.48

Fazit

Letztlich resultierten aus der Angst vor dem lebendig Begrabenwer-

den diverse Innovationen innerhalb des deutschen und europäi-

schen Bestattungswesens, die bis heute fortbestehen. So kam es, 

neben der Einführung einer gesetzlichen Bestattungsfrist und der 

Etablierung von Leichenhäusern, zur Einführung von gesetzlich 

vorgeschriebenen Totenscheinen oder einer ärztlichen Leichen- 

schau. Damit wird deutlich, dass das beschriebene Angstphänomen 

gleichsam Indikator als auch Katalysator oder gar Auslöser von 

bedeutsamen Entwicklungen und Neuerungen im Umgang mit 

dem Tod und den Verstorbenen war.

Anm. der Herausgeber:
Im Vergleich mit den preußischen Territorien hat diese Diskussion 

in Luxemburg – so zumindest der vorläufige Forschungsstand – 

keine Rolle gespielt. Es ist davon auszugehen, dass die Debatte auch 

im Herzogtum/Wälderdepartement/Großherzogtum von einem 

progressiv-aufklärerischen, aber sehr kleinen urbanen Kreis rezi-

piert wurde. So wurde in der Bürger- und Beamtenzeitung 1899 der 

Fall eines vermutlichen Scheintods in Esch/Alzette und die recht-

liche Lage besprochen. Es gab noch keine verpflichtende Leichen-

schau durch den Arzt.49 Konkrete Baumaßnahmen sind aber nicht 

bekannt. Die bis nach dem Ersten Weltkrieg fest etablierte Praxis 

der Totenwache von Verwandten und Freunden zerstreute die Sor-

gen um die Bestattung von Scheintoten.50 Die Behörden konzen-

trierten sich derweil auf die Umgestaltung der alten Kirchhöfe zu 

modernen Friedhöfen und auf die Ko-Finanzierung dieser Bau-

maßnahmen, wobei hygienisch-ordnungsstaatliche Überlegungen 

im Vordergrund standen. Erst das sprunghafte Wachstum der Städ-

te im Industrierevier des Landes und der Hauptstadt nötigte zur  

Errichtung zentraler medizinisch-gesundheitspflegerischer ‚Zwi-

schenlager‘. Insofern repräsentieren die Luxemburger „morgues“, 

die zusammen mit den ersten Krankenhäusern und Zentralfried-

höfen errichtet wurden, Leichenhallen neueren Typs, die seit ca. 

Mitte des 19. Jahrhunderts ihre Verbreitung fanden.

Archivquellen

Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz (GStA PK)
– I. HA Rep. 120, D XIV 2 Nr. 23, Ministerium für Handel und  

   	Gewerbe, betreffend die Verbesserung der Apparate zur Rettung 

	 Lebendig-Begrabener und die Patent-Ertheilung darauf 1835-1876.

– XIV. HA Rep. 180, Nr. 2028, Acta der Königl. Preuß. Regierung zu  

	 Danzig, Abtheilung des Innern, betreffend das Ausstellen und zu  

	 frühe Beerdigen der Leichen.

Landesarchiv Berlin (LAB)
– A Rep 004, Nr. 61, Akten des Magistrats zu Berlin, betreffend die  

	 Leichenschau, Errichtung von Leichenhäusern und Bestimmungen  

	 bei Beerdigungen.

1	 [Ernst Friedrich] Struve, Das große Unglück einer zufrühzeitigen [sic!] Beerdi-
gung aus ältern und neuern Geschichten deutlich bewiesen. Zum Unterricht und 
Warnung besonders des Landmanns aufgesetzet. Leipzig  : Crusius, 1785, S. 7.

2	 Das Angstphänomen findet sich auch außerhalb Europas, wie Joanna Bourke 
für die Vereinigten Staaten von Amerika aufgearbeitet hat. Vgl. Joanna Bourke, 
Fear. A Cultural History. London : Virago Press, 2005, S. 33-50.

3	 Vgl. Gerlind Rüve, Scheintod. Zur kulturellen Bedeutung der Schwelle zwischen 
Leben und Tod um 1800. Bielefeld : transcript, 2008, S. 211.

4	 Vgl. Ingrid Stoessel, Scheintod und Todesangst. Äußerungsformen der Angst 
in ihren geschichtlichen Wandlungen (17.bis 20. Jahrhundert) (= Kölner medizin-
historische Beiträge). Köln : Institut für Geschichte der Medizin der Universität, 
1983, S. 97 ; Philippe Ariès. Geschichte des Todes. Übers. aus dem Französischen  
v. Hans-Horst Henschen und Una Pfau. München und Wien : Hanser, 1982 (2. Aufl.), 
S. 513.

5	 Christoph Wilhelm Hufeland, Der Scheintod oder Sammlung der wichtigsten 
Thatsachen und Bemerkungen darüber in alphabetischer Ordnung [1808]. Hrsg. 
und eingel. v. Gerhard Köpf. Bern/Frankfurt a. M./New York : Lang, 1986, S. 170-173.

6	 Vgl. Wolfgang U. Eckart, Geschichte der Medizin. Berlin u.a. : Springer, 1994  
(2. Aufl.), S. 179, 184 f.

7	 Vgl. Christoph Wilhelm Hufeland, Die Kunst, das menschliche Leben zu verlän-
gern. Jena : Akademische Buchhandlung, 1797, S. 359-362, 377 f., 401 f.

8	 Gottf[ried] Chr[istian] Flittner, Schutz und Rettung in Todesgefahr. Eine Samm- 
lung königlich Preußischer Verordnungen über die Behandlung Erfrorener, Ertrun-
kener, Erwürgter, durch Dämpfe oder verschluckte Körper Erstickter, Vergifteter, 
vom Blitze oder Schlagflusse Getroffener, durch Fall oder Sturz Lebloser, Fallsüch-
tiger, Ohnmächtiger, scheintodt Betrunkener, Verbrannter und Verbluteter ; nebst 
Vorschriften über die Kennzeichen und die Behandlung der Hundswuth und Was-
serscheu an Menschen und Thieren, über die Verhütung des Lebendigbegrabens 
durch Leichenhäuser, Familienbündnisse und Todesschauärzte, über die Gefahr 
bei Leichenbegängnissen, bei ansteckenden Krankheiten, Gewittern und in andern 
Fällen. Ein Noth-und Hülfsbuch für Jedermann. Berlin : Flittner, 1825, S. 84-90.

9	 Vgl. Hufeland, Sammlung, S. 233.

10	 Koselleck beschäftigte sich mit der politischen Krise des Zeithorizonts. Vgl. 
Reinhart Koselleck, Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen 
Welt. Freiburg und München : Suhrkamp, 2013 (12. Aufl.), S. 1 f., 5-6, 132, 134.

11	 Vgl. Richard van Dülmen, Die Entdeckung des Individuums 1500-1800. Frank-
furt a. M. : Fischer Taschenbuch Verlag, 1997, S. 10.

12	 Michel Foucault, Andere Räume, in : Aisthesis. Wahrnehmung heute oder 
Perspektiven einer anderen Ästhetik. Essais, hg. von Karlheinz Barck, Peter Gente, 
Heidi Paris u. Stefan Richter. Leipzig : Reclam, 1993 (5. Aufl.), S. 34-46, hier : S. 41 f.

13	 Vgl. Margit Augener, Scheintod als medizinisches Problem im 18. Jahrhundert. 
Med. Diss. Christian-Albrechts-Universität zu Kiel 1965, S. 34 f. ; Joseph Anton 

Lebendig begraben



228

Nina Kreibig

Imhof, 2007, S. 36 ; Robert Jütte, Leib und Leben im Judentum. Berlin : Jüdischer 
Verlag im Suhrkamp Verlag, 2016, S. 384-386.

29	 Vgl. Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz (GStA PK), XIV. HA Rep. 
180, Nr. 2028, Acta der Königl. Preuß. Regierung zu Danzig, Abtheilung des Innern, 
betreffend das Ausstellen und zu frühe Beerdigen der Leichen, Bl. 16-23.

30	 Vgl. F[riedrich] L[udwig] Augustin, Die Königlich Preußische Medicinalverfas-
sung oder vollständige Darstellung aller, das Medicinalwesen und die medicini-
sche Polizei in den königlich preußischen Staaten betreffenden Gesetze, Verord-
nungen und Einrichtungen. Bd. 7, enthaltend die Medicinalverordnungen von 1838 
bis 1842. Berlin : Hirschwald, 1843, S. 291-293 : Bekanntmachung der Königlichen 
Regierung zu Minden, wegen Verhütung des Lebendigbegrabens, Minden, den 10. 
Februar 1839. Königl. Regierung. Abtheilung des Innern.

31	 Vgl. [François] Thiery, Unterricht von der Fürsorge, die man den Todten, oder 
denen, die todt zu seyn scheinen, schuldig ist, wie auch von den Leichenbegäng-
nissen und Begräbnissen. O. Übers. Lübeck : Donatius, 1788, S. 80-88.

32	 Vgl. Carl Schwabe, Das Leichenhaus in Weimar : nebst einigen Worten über  
den Scheintod und mehrere jetzt bestehende Leichenhäuser ; sowie über die zweck-
mässigste Einrichtung solcher Anstalten im Allgemeinen. Leipzig : Voss, 1834, S. 10 f.

33	 Vgl. Hufeland, Ungewißheit, S. 43-48 ; Marion Ursula Stein, Das Leichenhaus. 
Zur Entwicklung einer Sepulkralarchitektur in Deutschland im 18. und 19. Jahrhun-
dert. Diss. Philipps Universität Marburg 1992, S. 34, 38.

34	 Vgl. Stein, Leichenhaus, 150 f.

35	 Vgl. Hufeland, Sammlung, S. 75 f. § 6.

36	 Ibid.

37	 Vgl. Schwabe, Weimar, S. 43, § 10.

38	 Vgl. Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz (GStA PK), I Ha Rep 12o, 
D XIV 2, Nr. 23, Ministerium für Handel und Gewerbe, betreffend die Verbesserung 
der Apparate zur Rettung Lebendig-Begrabener und die Patent-Ertheilung darauf 
1835-1876. Ob damit alle entwickelten Sicherheitssärge dokumentiert wurden, darf 
bezweifelt und von einer höheren Dunkelziffer ausgegangen werden.

39	 Vgl. Gsta PK, I Ha Rep 120, D XIV 2, Nr. 23, Schreiben der Königlichen Techni-
schen Deputation für Gewerbe an das Königliche Ministerium für Handel, Gewerbe 
und öffentliche Arbeiten vom 29. Februar 1876.

40	 Tatsächlich finden sich noch weit bis ins 20. Jahrhundert hinein derartige 
Bemühungen.

41	 Über weibliche Erfinderinnen liegen in diesem Kontext keine Hinweise vor.

42	 Vgl. Gsta PK, I Ha Rep 120, D XIV 2, Nr. 23. Als einziger Mediziner findet sich 
ein Dr. Hermann Schmidt aus Berlin, der 1858 einen Patentantrag vorlegte.

43	 Vgl. Gsta PK, I Ha Rep 120, D XIV 2, Nr. 23, Schreiben Dr. Schmidts an das 
Finanzministerium vom 22. Oktober 1858. Schmidt postulierte, dass eine Aufbah-
rungsfrist der Verstorbenen in den Leichenhäusern von acht Tagen notwendig sei.

44	 Edgar Allan Poe, The Premature Burial, in : Idem, The complete Tales and 
Poems of Edgar Allan Poe, with an introduction by Hervey Allen. New York : The 
Modern Library, 1938, S. 258-268, hier : S. 262 f. (Hervorhebung im Original).

45	 Vgl. Landesarchiv Berlin (LAB), A Rep 004, Nr. 61, Akten des Magistrats zu 
Berlin, betreffend die Leichenschau, Errichtung von Leichenhäusern und Bestim-
mungen bei Beerdigungen, Bl. 117 ; Wiederaufleben im Grabe, in : Berlinische 
Nachrichten von Staats- und gelehrten Sachen 90 (19.4.1841).

46	 Vgl. Hans-Ulrich Lindken, Arthur Schnitzler. Aspekte und Akzente. Materialien 
zu Leben und Werk (Europäische Hochschulschriften, Reihe I Deutsche Sprache 
und Literatur, 754). Frankfurt a. M. : Lang, 1984, S. 420. Die Verfügung vom  
29. April 1912 hatte der Sohn Schnitzlers, Heinrich, nach dessen Tod in den Unter-
lagen des Vaters gefunden.

47	 Vgl. Stadtvorstand Gotha (Hg.), Gedenkschrift zum 50 jähr. Bestehen des Krema-
toriums in Gotha. Gotha : Gothaer Druckerei und Verlag Gotha, 1928, S. 19, auch : S. 12.

48	 Vgl. J[ohann] P[eter] Trusen, Die Leichenverbrennung als die geeignetste Art 
der Todtenbestattung oder Darstellung der verschiedenen Arten und Gebräuche 
der Todtenbestattung aus älterer und neuerer Zeit, historisch und kritisch bearbei-
tet. Breslau : Korn, 1855, S. 316, 323.

49	 Ein Fall von Scheintod, in : Bürger- und Beamtenzeitung. Lokal-Anzeiger für 
Hollerich, Bahnhofviertel u. Umgegend 5 (7.1.1899), S. 1-2.

50	 Nikolaus Kyll, Tod, Grab, Begräbnisplatz, Totenfeier : zur Geschichte ihres Brauch-
tums im Trierer Lande und in Luxemburg unter besonderer Berücksichtigung des 
Visitationshandbuches des Regino von Prüm (+915). Bonn : L. Röhrscheid, 1972 ; Paul 
Braconnier, Bestattungsordnung und Bestattungspraxis im Großherzogtum Luxem-
burg im 20. Jahrhundert. Unveröffentl. Masterarbeit, Universität Luxemburg 2018.

Seulen, Freymüthige Betrachtungen über den Scheintod und der Gefahr lebendig 
begraben zu werden. Als Anhang hierzu die auf Veranlassung der königlichen  
Ministerii, der Geistlichen-, Unterrichts- und Medizinal-Angelegenheiten, heraus-
gegebene Anweisung zur zweckmäßigen Behandlung und Rettung der Scheintodten 
oder durch plötzliche Zufälle verunglückter Personen. Jülich : G. Schirmer, 1839, S. 2.

14	 Vgl. Augener, Scheintod, S. 84 ; Christoph Wilh[elm] Hufeland, Ueber die Un-
gewißheit des Todes und das einzige untrügliche Mittel sich von seiner Wirklichkeit 
zu überzeugen, und das Lebendigbegraben unmöglich zu machen nebst der Nach-
richt von der Einrichtung eines Leichenhauses in Weimar. Weimar : Glüsing, 1791,  
S. 23 f. ; Hufeland, Sammlung, S. 171.

15	 Vgl. Jacques-Bénigne Winslow, Dissertation sur l’incertitude des signes de la 
mort, et l’abus des enterremens, & embaumemens précipités. Traduite [du latin] & 
commentée par Jacques-Jean Bruhier. Paris : Morel/Prault/Simon, 1742 ; Hufeland, 
Sammlung ; Struve, Unglück, S. 7 f.

16	 Vgl. Winslow, Dissertation.

17	 Vgl. Jacques-Bénigne Winslow, Questio medico-chirurgica. An mortis incertae 
signa minus incerta a chirurgicis, quam ab aliis experimentis? Paris : Quillau, 1740 ;  
auch : William Tebb and Edward Perry Vollum, Premature Burial and how it may be  
Prevented with Special Reference to Trance, Catalepsy, and other Forms of Suspended  
Animation. London : Swan Sonnenschein & Co., Limited, 1905 (Second Edition), S. 410.

18	 Vgl. Jacques-Jean Bruhier, Abhandlung von der Ungewißheit der Kennzeichen 
des Todes und dem Misbrauche, der mit übereilten Beerdigungen und Einbalsa-
mirungen vorgeht. Aus dem Französischen übersetzet u. mit Anmerkungen und 
Zusätzen vermehret herausgegeben von Johann Gottfried Jancke. Leipzig und 
Coppenhagen : Roth, 1754.

19	 Vgl. Martina Kessel, Die Angst vor dem Scheintod im 18. Jahrhundert. Körper 
und Seele zwischen Religion, Magie und Wissenschaft, in : Hirntod. Zur Kulturge-
schichte der Todesfeststellung, hg. von Thomas Schlich und Claudia Wiesemann. 
Frankfurt a. M. : Suhrkamp, 2001, S. 126-159, hier : S. 136.

20	 Vgl. Immanuel Kant, Beantwortung der Frage : Was ist Aufklärung?, in :  
Berlinische Monatsschrift (1784), H. 12, S. 481-494, hier : S. 481.

21	 Vgl. Ute Frevert, Vergängliche Gefühle (Historische Geisteswissenschaften 
Frankfurter Vorträge, 4). Göttingen : Wallstein, 2013 (2. Aufl.), S. 16 ; Ute Frevert, 
Empathy in the Theater of Horror, or Civilizing the Human Heart, in : Empathy and  
its Limits, hg. von Aleida Assmann und Ines Detmers. Basingstoke : Palgrave  
Macmillan, 2016, S. 79-99, hier : S. 81.

22	 So forderte die schlesische Dichterin und Sozialreformerin Friederike Kempner 
noch 1867 in der 6. Auflage ihrer erstmals 1850 erschienen Denkschrift : „So lange 
der Tod eines Menschen nicht durch die Fäulniß außer allem Zweifel erscheint, 
muß immer noch in dem scheinbar Todten von Seiten des Staates der Bürger, um 
nicht zu sagen : der Mensch von Seiten seiner Mitmenschen – geachtet werden, 
der als lebendiges, aber hilfloses Glied dem geselligen Verbande zwar nicht mehr 
mit seinen Pflichten und Obliegenheiten, wohl aber noch mit allen seinen Rechten 
und Ansprüchen angehört.“ Friederike Kempner, Denkschrift über die Nothwendig-
keit einer gesetzlichen Einführung von Leichenhäusern. Breslau : Korn, 1867  
(6. Aufl.), S. 53.

23	 Vgl. Johann Peter Frank, System einer vollständigen medicinischen Polizey,  
4. Bd. Von Sicherheitsanstalten, in so weit sie das Gesundheitswesen angehen. 
Wien : Trattner, 1790 (3. Aufl.) ; Markus Herz, Über die frühe Beerdigung der Juden. 
An die Herausgeber des hebräischen Sammlers. Berlin : Voss, 1788 (2. Aufl.).

24	 Vgl. Hufeland, Sammlung, S. 233.

25	 Vgl. Martin Patak, Die Angst vor dem Scheintod in der 2. Hälfte des 18. Jahr-
hunderts. Zürich : Juris Druck und Verlag, 1967, S. 6.

26	 Vgl. Johann Arnold Günther, Geschichte und Errichtung der hamburgischen 
Rettungs-Anstalten für im Wasser verunglückte Menschen. Hamburg : Herold, 1828, 
S.1 ; Chr[istian] August Struve, Versuch über die Kunst, Scheintodte zu beleben, 
und über die Rettung in schnellen Todes gefahren. Ein tabellarisches Taschenbuch. 
Hannover : Hahn, 1797, S. 4 f.

27	 So verweist Martina Kessel auf ein Edikt der Preußischen Regierung von 1775, 
das eine unverzögerte Hilfeleistung gegenüber leblos aufgefundenen Personen 
und eine Berichterstattung an die zuständigen Behörden bei Androhung von Lei-
besstrafen anordnete. Zudem wurden in Preußen offiziell 1788 und 1843 Prämien 
für die Rettung von Scheintoten vergeben, vgl. Kessel, Angst, S. 146. Auch Martin 
Patak berichtet von zahlreichen gesetzlichen Geboten zur Rettung Verunglückter ab 
dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts in Österreich, Dänemark, Norwegen, den 
deutschen Staaten oder England, vgl. Patak, Angst, S. 7-14.

28	 Vgl. Ulrich Knufinke, Bauwerke jüdischer Friedhöfe in Deutschland (Schriften 
der Bet Tfila – Forschungsstelle für jüdische Architektur in Europa, 3). Petersberg : 



229

Throughout the 19th century, Europe went through a period of in-

tense antagonism between anticlerical and Catholic forces. These 

conflicts came to a head during the second half of the century.1 In 

several European countries, the management of burial rites and 

cemeteries was one of the main battlefields on which these ‘culture 

wars’ were fought. Control of the dead body and of the destiny of 

the soul had long been a key component of the power of Christian 

churches. Hence, the moment when secular agencies started to 

gain control of cemeteries is of no small importance to understand 

conflictual patterns of secularisation.2 Recent research has shown 

that the modernisation of funerary culture in Luxembourg was rel-

atively free of conflict. The small state structure of the Grand Duchy 

prevented a full-blown ‘cemetery war’/Kulturkampf over graves; 

burial conflicts rarely if ever reached the central state level.3 Lux-

embourg, however, was an exception. In the neighbouring Rhine 

Province of Prussia (with its mixed-denominational population)4 

and in predominantly Catholic Belgium, conflicts over the dead 

and their burial increasingly gave rise to public clashes between 

civil and religious authorities on both the local and national levels. 

In this chapter, I will focus on the broad characteristics of the 

political and religious controversies surrounding cemetery man-

agement in Belgium. The first part of the chapter reconstructs the 

institutional and political context in which the first clashes be-

tween civil and ecclesiastical authorities took place during the first 

half of the 19th century. The second part analyses the outbreak of a 

‘cemetery war’ between Catholics and liberals during the second 

half of the 19th century. Our story focuses on some long-term devel-

opments in the history of the administration of cemeteries in the 

cities of Antwerp and Ghent, taking into account the parallels and 

differences between the burial policies of both Flemish cities. I 

conclude this chapter with a short reflection on present-day dis-

cussions about the creation of religious (Islamic) plots within mu-

nicipal cemeteries.

Cemetery conflicts during the first half  
of the 19th century

After the Austrian Habsburg reign, the Belgian provinces came un-

der French rule and shared in the Napoleonic funerary reform of 12 

June 1804 (decree of 23 prairial year XII) which established new 

rules for the cult of the dead. The decree gave municipal authorities 

the right to build new cemeteries, and stated that the cemeteries 

that were owned by either the parish councils (the so-called fabri-

ques d’églises) or the communes came under the authority and con-

trol of the municipal authorities.5 Article 15 of the decree ordained 

that, in locations of the Napoleonic Empire where more than one 

religion was practised, each denomination had the right to its own 

cemetery, or its own section of a cemetery, separated by walls or 

hedgerows.6 Consequently, Catholics occupied the main part of al-

most all cemeteries. Other religious communities and those who 

were denied ecclesiastical burial (unbaptised children, public sin-

ners, notorious anti-clericals etc.) were relegated to separate sec-

tions of the cemeteries.7

In the 19th century, the Catholic clergy still made ample use of 

the denial of burial in consecrated ground, a sanction that was 

well-established in canon law under the Ancien Régime.8 It was 

used as a threat to bring the indifferent back into the Church and to 

castigate conduct that deviated from Catholic orthodoxy. This often 

led to clashes between the local clergy and friends and families of 

the deceased, against the background of a new sensibility that in-

troduced the cult of the individual and the family into funerary cus-

toms and cemeteries. Families often considered the consignment 

of their relatives to unconsecrated corners of the cemetery, which 

were generally uncared for, as unworthy and shameful.9

In the Belgian provinces, the first disputes over Church burial 

occurred between 1815 and 1830, when Belgium and Luxembourg, 

i.e. the Southern Netherlands, were still part of the United Kingdom 

of the Netherlands. In 1828, a mentally ill woman in the village of 

The cemetery as symbolic battlefield in the Belgian Kulturkampf
Political and religious controversies surrounding  

cemetery management, 1815-1914

Christoph De Spiegeleer



230

Jamoigne (district Virton)10 was denied a religious funeral and burial 

in the consecrated part of the cemetery because she died without 

having received the last sacraments. She had died suddenly, and her 

state of mind made it impossible for her to ask for the last rites. The 

deceased was eventually buried in the unconsecrated corner of the 

village cemetery that was reserved for unbaptised children. The 

clerical refusal caused public scandal. The deceased’s sister-in-law 

wrote a letter to the King and filed a complaint to a special council 

erected under King William I to control the practices and behaviour 

of the Catholic clergy in the kingdom.11 The parish priest of Jamoigne 

was accused of enforcing the burial of the remains of the woman in 

question in “un lieu du cimetière honteux et non béni”. The council 

considered the case and concluded that the parish priest had no 

right to designate the burial spot.12 The Minister of Internal Affairs, 

Pierre Louis Van Gobbelschroy, and King William I issued an official 

statement in which they denounced the unrespectful behaviour of 

the priest, in order to avoid similar incidents in the future. The case 

of Jamoigne was used to remind local authorities in the southern 

provinces of the kingdom that the clergy had the right to refuse 

their services and funerary material to those they regarded unwor-

thy, but that the placement of the graves in the cemetery was under 

the sole authority of the municipal authorities.13 

The Napoleonic decree remained in use after Belgium became 

independent in 1830. The brief reign of William I had reinvigorated 

Catholicism’s self-confidence. By introducing freedom of religion, 

with freedom of education and freedom of association as impor-

tant complements, the Belgian constitution of 1831 guaranteed free 

exercise of Catholic worship.14 Within this new context, intransi-

gent local clergy were freer to (ab)use their control over the local 

funeral infrastructure and consecrated burial ground in order to  

exert social and moral control over the community in small  

towns and villages, which sometimes led to disputes with civil 

authorities. For example, as early as 1843, a case of a person in an 

unnamed rural village who had committed suicide and was subse-

quently buried in the woods necessitated an intervention of the 

Belgian Minister of Internal Affairs, (Luxembourg-born) Jean- 

Baptiste Nothomb. The local parish priest had refused to allow  

burial in the Catholic cemetery. Nothomb arranged the exhumation 

of the remains and their transport to the village cemetery. The  

parish priest was forced to designate a specific area of the cemetery 

to allow for the burial of the person in question “sinon comme 

chrétien, au moins comme homme”15. During the 1840s, other  

incidents followed in rural areas when people who had committed 

suicide ended up being buried by the roadside or in fields. More 

than once, Commissaires d’arrondissement, representatives of the 

central government in districts, had to intervene. They ordered 

mayors who failed to oppose the local clergy to exhume the remains 

of those excluded from the Catholic cemetery in order to rebury 

them in a decent spot of the local cemetery.16 

A culture war over cemeteries in Belgium during the 
second half of the long 19th century

The cemetery question evolved into one of the most symbolic bat-

tlefields in the Belgian Kulturkampf.17 The Napoleonic arrange-

ments required the cooperation of local governments and the 

Church. Harmonising these various interests proved increasingly 

difficult, as the political climate polarised in the course of the cen-

tury. In the second half of the century, tensions between liberals 

and Catholics increased and liberal governments and city councils 

became less willing to tolerate the clerical assertions of authority 

over cemeteries.18 The Liberal Party drove the Catholics from power 

and formed a homogeneous liberal government in 1857. The new 

Christoph De Spiegeleer

Ill. 1: Ghent’s secular West Cemetery, opened in 1873. © Liberas/Liberaal Archief.



231

Minister of Justice, Victor Tesch, felt secure enough to confront the 

head of the Belgian Church, Archbishop Engelbert Sterckx, by deny-

ing the fabriques d’églises the authorisation to expand existing 

cemeteries. In the eyes of the liberal government, only municipal 

authorities had the right to buy land and expand cemeteries or 

build new ones.19 

In 1859 and 1862, public peace was disturbed by two major inci-

dents in the small towns of Ninove (East Flanders) and Uccle (south 

of Brussels). The liberal mayors of Ninove and Uccle, Pierre-Victor 

Van Oudenhove and Hubert Dolez, decided to bury two well-known 

anticlericals and freethinkers, notary Gustave De Deyn and ex-colo-

nel Hubert De Moor, alongside fellow citizens in the consecrated 

portions of the municipal cemeteries. Whereas Van Oudenhove 

had the support of the board of aldermen in Uccle, Dolez, the mayor 

of Ninove, seemed to have acted on his own. These incidents re-

ceived national attention in Parliament and caused a great deal of 

scandal among Catholics. The local parish councils demanded an 

exhumation of the remains of De Deyn and De Moor, without suc-

cess. A group of concerned inhabitants of Ninove and the parish 

council in Uccle sent petitions to the Chamber of Representatives 

to protest against what they saw as a violation of the constitutional 

freedom of worship.20 

These conflicts in small towns foreshadowed the clashes be-

tween municipal authorities of large cities and the urban clergy 

that occurred when cities became involved in purchasing land in 

order to move burial grounds to new graveyards, away from the ur-

banised zones or to expand the existing cemeteries. Liberal mayors 

reasoned that in these new municipal cemeteries all citizens, re-

gardless of their religious affiliation, could claim the right to a bur-

ial with their families. In the 1860s, the national liberal government 

did not dare to issue a new cemetery law, as would happen in France 

in 1881. Rather, it chose to give municipal authorities the freedom 

to secularise new city cemeteries by burying bodies right next to 

one other, regardless of their creed, and thus abolish Article 15 of 

the Napoleonic decree, despite strong resistance from both the 

high and the low clergy.21 In the 1870s, Belgium was ruled by  

Catholic governments, but the pragmatic ministers did not dare to 

go against the liberal tide in the cities, despite heavy pressure from 

bishops and Catholic newspapers.22 

As a result, during the second half of the 1860s and the 1870s, 

the polarisation between Church leaders and liberal authorities de-

veloped into a full-blown ‘cemetery war’ in the large cities. For ex-

ample, conflicts over the management of cemeteries determined 

the conflictual relation between State and Church on the municipal 

level in the Flemish cities of Ghent and Antwerp. In Ghent, the Lux-

embourg-born academic and liberal city councillor François Lau-

rent (1810-1887) played an important role in the confrontation with 

the Church regarding the secularisation of funerary culture. In 1865, 

Laurent presented a new burial regulation, which would end the ex-

istence of denominational sections in Ghent cemeteries.23 Though 

this regulation never officially came into effect, the Ghent College 

of Mayor and Aldermen regarded Article 15 of the Napoleonic de-

cree as for abolished. The College was referring to the Uccle inci-

dent of 1862 which had led liberal ministers to openly question the 

constitutional character of Article 15 in Parliament.24 In December 

1872, the Ghent City Council decided to open the long-planned new 

municipal neutral and unconsecrated cemetery on the outskirts of 

the city, free of any internal division between religions (see Ill. 1).25 

The liberal Mayor of Ghent, Charles de Kerchove de Denterghem 

(see Ill. 2), firmly responded to a protest letter from Bishop Henri 

The cemetery as symbolic battlefield in the Belgian Kulturkampf

Ill. 2: Charles de Kerchove de Denterhem, Mayor of Ghent between 1857 and 1882. 
© Liberas/Liberaal Archief.



232

Bracq that the Catholic clergy had lost the right to segregate the 

dead in the new Ghent ‘West Cemetery’.26 The City Council of Ghent 

also rejected the demand of the Consistoire Central des Israélites en 

Belgique, the umbrella organisation of Jewish Communities, and 

the Chief Rabbi of Belgium, Elie-Aristide Astruc, to maintain the 

Jewish section of an old Ghent cemetery that was about to be closed 

down as a result of the opening of the new neutral West Cemetery. 

Although the Consistoire considered the attitude of the Ghent ad-

ministration unconstitutional, it eventually decided in 1879, after a 

lot of discussion, to allow Jewish ceremonies at the graveside in 

neutral city cemeteries such as the one in Ghent.27 

The Bishop of Ghent responded with a Catholic boycott. Henri 

Bracq distributed a pastoral letter in which he forbade priests of the 

concerned parishes to follow corpses to the new City Cemetery of 

Ghent. No Catholic ceremonies would be performed at the grave-

side in unconsecrated ground.28 A special Comité pour la Défense 

des Cimetières Catholiques facilitated the transport of bodies from 

Ghent to Catholic consecrated cemeteries in nearby munici- 

palities.29 When Mayor Charles de Kerchove de Denterghem died in 

1882, the well-organised Catholic boycott of the City Cemetery had 

proven to be a success. Figures compiled by the ecclesiastical au-

thorities show that, during that year, only a quarter of the dead in 

Ghent, mostly unbaptised children, were buried in the secular West 

Cemetery.30 As a result, many inhabitants of Ghent were buried in 

the nearby Catholic cemeteries of the small municipalities of Maria- 

kerke and Sint-Amandsberg. The cemetery of Sint-Amandsberg was 

built in the vicinity of a newly constructed parish church and be-

came a popular resting place for the francophone Catholic bour-

geoisie of Ghent, which is clearly expressed by the dominance of 

neogothic tombs and monumental crosses (see Ill. 3).31 De Kerchove 

de Denterghem’s son arranged the construction of a neo-classical 

funerary monument, which became one of the largest monuments 

on the City Cemetery. The family monument lacked any display of 

Christian symbols (see Ill. 4).

The secularisation of the cemetery management of Antwerp took 

place along similar lines as it had in Ghent, albeit with some dif-

ferences that were dependent on local circumstances. In 1872, the 

liberals won the elections in Antwerp and Léopold de Wael (see Ill. 5) 

was installed as Mayor. De Wael immediately clashed with the paro-

chial clergy when a respectable army officer, J. Kemppe, who had 

refused to allow the clergy at his deathbed without publicly aban-

doning his faith, was buried in the “coin des réprouvés” of the Kiel 

Cemetery. An explicit order of the parish priest thereby placed him 

next to suicides, duellists, and other categories of citizens who had 

died in circumstances prohibited by Catholicism. After a complaint 

from the family, de Wael ordered the exhumation and re-burial of 

Kemppe in the common Catholic part of the cemetery. He openly 

accused the priests, led by deacon Petrus Sacré, who protested 

against his decision, of adhering to reactionary fanaticism.32 

Throughout the 1870s, the city administration imposed the burial 

of anticlericals and freethinkers next to Catholics, without any dis-

tinction between the position of the graves. In 1874, Sacré wrote an-

other complaint letter to de Wael following a burial in the Catholic 

part of the Kiel Cemetery of a person who had died outside the 

Catholic communion. De Wael responded that the city administra-

tion respected every religion, but would not allow funerals to be-

come an object of discussion and dispute between families.33 De 

Wael was honoured in 1894 with a grandiose (allegorical) funerary 

monument, strategically placed at a central intersection of the Kiel 

Cemetery, and financed by the City of Antwerp (see Ill. 6).34

In their contacts with the clergy from Ghent and Antwerp, Léopold 

de Wael and Charles de Kerchove de Denterghem made a plea to 

consecrate each grave separately to end all future incidents. For a 

Christoph De Spiegeleer

Ill. 3: Campo Santo Cemetery in Sint-Amandsberg. © City Archives Ghent.



233

long period of time, the Belgian bishops refused to allow this, as it 

would be perceived as a symbolic act of surrender in a broader cul-

ture war. However, the liberal solution to the cemetery question 

would eventually become inevitable. In 1879, a ruling of the Court 

of Cassation, the highest court in the country, stated that mayors of 

municipalities in which Catholicism was the only professed reli-

gion had no right to allow subdivisions in cemeteries based on 

opinions or the circumstances of death. The arrest strictly followed 

the prescriptions of Article 15 of the Napoleonic decree.35 From now 

on, mayors of towns where Catholicism was the only religion prac-

tised risked considerable fines when they ordained those who had 

died outside the Catholic communion to be buried in separate cor-

ners of the cemetery.36 

The second cabinet of the liberal politician Walthère Frère-Or-

ban, the last homogeneously liberal government, in power between 

1878 and 1884, regarded all cemeteries, including cemeteries in 

large cities with multiple religions, as religiously neutral and pub-

licly stated that Article 15 of the 1804 decree was incompatible with 

the Belgian constitution. However, in contrast to France in 1881, 

the government chose not to issue a law that ended the division of 

cemeteries by faith.37 In the 1880s, the new Archbishop, Petrus 

Goossens, had to recognise that in a lot of important cities Catho-

lics were now buried in unconsecrated ground. By 1891, the episco-

pate had no other choice than to allow the consecration of in- 

dividual graves in neutral city cemeteries, a solution already 

demanded by liberals for several decades. This decision was sup-

ported by the Vatican.38

Although the process of the institutional secularisation of ceme- 

teries in Antwerp and Ghent, as described earlier, evolved in  

largely comparable ways, there was one clear difference between 

the liberal burial policies in Ghent and in Antwerp. Whereas the  

Ghent administration completely abolished denominational divi-

sion in the new City Cemetery, in Antwerp the denominational sec-

tions for Jews and Protestants remained in use at the Kiel Cemetery. 

As early as December 1872, Léopold de Wael proposed to the City 

Council that they should soon vote for a series of new municipal 

cemetery rules that would end denominational divisions within all 

Antwerp burial places, thereby abolishing Article 15 of the Napole-

onic decree once and for all.39 However, the Antwerp Council never 

voted for a resolution that declared the municipal cemeteries com-

pletely neutral, as the vote was continuously delayed. It seems that, 

despite his early initiative in December 1872, de Wael eventually 

preferred to wait until a legal solution for the cemetery question was 

reached on the national level. Antwerp’s growing Jewish communi-

ty was probably an extra reason to take a somewhat different, more 

pragmatic stance compared with the stricter burial policy towards 

religious minorities in Ghent.40 Jews had been buried in a separate  

section of the Kiel Cemetery since 1828.41 With regard to the man-

agement of cemeteries, the Antwerp city administration kept the 

dialogue with the oldest officially recognised and most assimilated 

The cemetery as symbolic battlefield in the Belgian Kulturkampf

Ill. 4: Funerary Monument to the de Kerchove de Denterghem family on Ghent’s secular West Cemetery. © Liberas/Liberaal Archief.



234

Jewish community in Antwerp (the Communauté israélite) open 

until well into the first half of the 20th century.42

This extensive overview of the first burial conflicts in the first 

half of the 19th century and the analysis of the public clashes be-

tween the city authorities of Antwerp and Ghent and high and low 

clergy underlines how cemeteries were terrains where Church, 

State and families negotiated their various interests, often leading 

to bitter disputes. The decision of the majority of the bishops to  

allow the consecration of individual graves in large urban agglom-

erations was of the utmost importance for the pacification of the  

cemetery war in Belgium.43 However, this did not end all Catholic 

power claims on cemetery management on the local municipal  

level. For example, the Ghent diocese waited until 1919 before offi-

cially allowing, in a pastoral letter, the consecration of individual 

graves in the West Cemetery.44 In 1907, the burial of a person who 

had committed suicide in an unconsecrated isolated part of the 

village cemetery of Bras in the province of Luxembourg led to a  

ruling of the Court of Cassation that stated that the mayor and vil-

lage priest responsible for this burial had acted against the law.45

Religion at the cemetery in the 21st century

It was not until 1971 that the burial law dating from the Napoleonic 

period was revised. Even though the 19th-century cemetery war is 

now long over, modern death in Belgium is still characterised by 

tensions between religious ideas and secular, rational processes in 

an increasingly multicultural society. As of today, Belgian burial 

regulations are challenged by the religious requirements of Islamic 

burial for the country’s growing and aging Muslim population.46 

Currently, municipal policies have to be in accordance with the 

fundamental principle that cemeteries should have a neutral char-

acter, meaning that no distinction can be made based on religious 

or philosophical belief. This does not exclude the arrangement of 

separate (though not exclusive) plots for adherents of a specific  

religious or philosophical conviction with separate access roads, 

on condition that these plots are not physically isolated from the 

rest of the cemetery. Belgian municipalities enjoy great freedom to 

accommodate Islamic burial practices with separate Islamic or  

Mecca-orientated plots or not.47 The late 20th-century and early 

21st-century reluctance to implement clear national and regional48 

Christoph De Spiegeleer

Ill. 5: Léopold de Wael, Mayor of Antwerp between 1872 and 1892. © Liberas/ 
Liberaal Archief.

Ill. 6: Funerary monument Léopold de Wael on Antwerp’s Kiel Cemetery. © Liberas/
Liberaal Archief.



235

regulations regarding denominational plots seems to continue a 

historical 19th-century tradition in which Belgian governments  

favoured the freedom of local authorities over a national legislative 

solution imposing a strict secularisation of cemeteries. 

The sensible nature of current discussions at the municipal level 

about Islamic burial make perfect sense against the background  

of broader discussions about the integration and institutionalisa-

tion of Islam in Belgian society, although they are much less ex- 

plosive than the 19th-century clerical-liberal burial disputes. Pre- 

sent-day discussions on adapting burial regulations and arranging 

cemeteries are still inherently linked to varying interpretations of 

neutrality, religious freedom and Church/State relations.49 The 

strong emphasis on neutrality in the regional burial regulations 

currently in use in Belgium, and the reticence regarding the crea-

tion of separate religious cemeteries and plots, cannot be separated 

from the conflictual history of cemetery management during the 

19th century.

Archival sources

Archdiocese of Mechelen-Brussels Archives /  
Aartsbischoppelijk Archief (AAM)
– Acta Vicariatus, XIV/3a (1872-1874), Letter by Jules de Hemptinne, 	

	 23.1.1873.

Archives Cemetery Schoonselhof
– 4. Ereperk I-J/Joods gedeelte, Decision by the College of Aldermen 	

	 and Mayor, 10.11.1921 and Letter by the Conseil d’administration 		

	 de la Synagogue d’Anvers to Hector Lebon, 30.9.1921.

National Archives, The Hague / Nationaal Archief (NA)
– Departement voor de Rooms-Katholieke Eredienst, 2.07.01.07, 

	 nr. 294, Letter to the Conseiller d’État, 14.4.1828.

– Departement voor de Rooms-Katholieke Eredienst, 2.07.01.07, 

	 nr. 296, Letter by widow Castagne to King William I, 21.5.1828.

– Departement voor de Rooms-Katholieke Eredienst, 2.07.01.07, 

	 nr. 296, Report by the Commission permanente du conseil d’État 

	 pour les affaire du culte catholique, 1.8.1828.

1	 Christopher Clark and Wolfram Kaiser, Introduction. The European Culture 
Wars, in : Culture Wars. Secular-Catholic Conflict in Nineteenth-Century Europe, ed. 
by Christopher Clark and Wolfram Kaiser. Cambridge : Cambridge University Press, 
2003, p. 1-10.

2	 Tony Walter, Three Ways to Arrange a Funeral : Mortuary Variation in the Mod-
ern West, in : Mortality 10/3 (2005), p. 173-192, here p. 192.

3	 See Thomas Kolnberger, Funerary Culture and Modernisation in the State of 
Luxembourg (1800-2000), in : Revue Belge de Philologie et d’Histoire 95/4 (2017), 
p. 849-875.

4	 Wolfgang Schmid’s contribution in this volume explores how the management 
of a new municipal cemetery in the town of Simmern, in the old Prussian Rhine 
Province, led to considerable conflict between the municipal authorities and the 
Catholic community in the early 20th century.

5	 Article 16 : « Les lieux de sépulture, soit qu’ils appartiennent aux communes, 
soit qu’ils appartiennent aux particuliers, seront soumis à l’autorité, police et sur-
veillance des administrations municipales ». For the complete text of the decree, 
see Cimetière, in : Pandectes belges. Encyclopédie de législation, de doctrine et de 
jurisprudence belges. Tome Dix-neuvième. Brussels : Ferdinand Larcier, 1886,  
p. 357-359.

6	 Article 15 : « Dans les communes où l’on professe plusieurs cultes, chaque 
culte doit avoir un lieu d’inhumation particulier ; et dans les cas où il n’y aurait 
qu’un seul cimetière, on partagera par des murs, haies ou fossés, autant de parties 
qu’il y a de cultes différents, avec une entrée particulière pour chacune, et en 
proportionnant cet espace au nombre d’habitants de chaque culte ».

7	 Joachim Gaudry, Traité de la législation des cultes, et spécialement du culte 
catholique, ou de l’origine, du développement et de l’état actuel du droit ecclé-
siastique en France. Tome premier. Paris : Librairie de jurisprudence de Durand/
Librairie ecclésiastique de Louis Vivès, 1854, p. 204-210; Miguel Martorell Linares, 
‘The Cruellest of All Forms of Coercion’ : The Catholic Church and Conflicts around 
Death and Burial in Spain during the Restoration (1874-1923), in : European History 
Quarterly 47/4 (2017), p. 657-678, here p. 662-663.

8	 Daniel Ligou, L’évolution des cimetières, in : Archives de Sciences Sociales des 
Religions 39 (1975), p. 61-77, here p. 66-67.

9	 For funeral disputes in France, Italy and Spain, see Thomas Kselman, Funeral 
Conflicts in Nineteenth-Century France, in : Comparative Studies in Society and 
History 30/2 (1988), p. 312-332 ; Martorell Linares, ‘The Cruellest of All Forms of 
Coercion’ ; Hannah Malone, Secularisation, Anticlericalism and Cremation within 
Italian Cemeteries of the Nineteenth Century, in : Modern Italy 19/4 (2014),  
p. 385-403.

10	 Jamoigne was part of the Grand Duchy of Luxemburg, which was ruled as a 
province of the United Kingdom of the Netherlands. In 1839, the predominantly 
francophone western part of the Grand Duchy was transferred to Belgium. As a 
result, the village today lies within the territory of the Belgian province of Luxem-
bourg.

11	 National Archives, The Hague, Departement voor de Rooms-Katholieke  
Eredienst, 2.07.01.07, nr. 294, Letter to the Conseiller d’État, 14.4.1828 ; nr. 296, 
Letter by widow Castagne to King William I, 21.5.1828.

12	 National Archives, The Hague, Departement voor de Rooms-Katholieke  
Eredienst, 2.07.01.07, nr. 296, Report by the Commission permanente du conseil 
d’État pour les affaires du culte catholique, 1.8.1828.

13	 André Miroir, Le libéralisme et l’Église au XIXe siècle. Contribution à l’étude des 
rapports entre l’Église et l’État. Unpublished doctoral dissertation, Université Libre 
de Bruxelles 1980, p. 229-230 ; Manuel alphabétique, français-hollandais, des 
bourgmestres, maïeurs, échevins, officiers de police, etc., du Royaume des Pays 
Bas, Tome huitième. Brussels : Ad. Stapleaux, 1829, p. 109.

14	 Emo Bos, Souvereiniteit en religie : godsdienstvrijheid onder de eerste  
Oranjevorsten. Hilversum : Uitgeverij Verloren, 2009, p. 234-235.

15	 See Séance du 15 mars 1843, Chambre des représentants, in : Moniteur Belge. 
URL : https://unionisme.be/ch18430315.htm (last accessed: 10.9.2018). 

16	 For official correspondence on such incidents in the Flemish villages of 
Sint-Pieters-Kapelle (1845) and Wulvergem (1848), see Séance du 23 juillet 1862, 
in : Annales parlementaires. La Chambre des représentants. Brussels : 1862,  
p. 1864-1865. After the reburial of the remains of a suicide in the municipal  
cemetery of Sint-Pieters-Kapelle, by order of the ‘commissaire d’arrondissement’  
in 1845, the priest insisted on having bushes planted to distinguish the suicide’s 
grave from the rest of the cemetery. See Miroir, Le libéralisme et l’Église, p. 231.

The cemetery as symbolic battlefield in the Belgian Kulturkampf



236

17	 Vincent Viaene, De ontplooiing van een ‘vrije’ kerk, in : Het Aartsbisdom 
Mechelen-Brussel : 450 jaar geschiedenis. Deel II : 1802-2009. Antwerp : Halewijn, 
2009, p. 35-100, here p. 92.

18	 Miroir, Le libéralisme et l’Église, p. 234-235.

19	 Aloïs Simon, Le Cardinal Sterckx et son temps (1792-1867). Tome 1. L’Église et 
l’État. Malines : Éditions Scaldis, 1950, p. 565-566.

20	 Séance du 2 avril 1859, in : Annales parlementaires. La Chambre des représen-
tants. Brussels : 1859, p. 852-853, 855 ; Défense de la liberté des cultes. Profana-
tion du cimetière d’Uccle. Brussels : Bureaux de la revue belge et étrangère, 1862,  
p. 20-22. 

21	  Emiel Lamberts, De kerkhovenkwestie, in : Het openbaar initiatief van de 
gemeenten in België, 1795-1940. Volume 2. Brussels : Gemeentekrediet, 1986,  
p. 787-788 ; Bernard Marcelis, La question des cimetières en Belgique, 1849-1879. 
Unpublished Master’s Thesis, Université Catholique de Louvain 1976, p. 98.

22	  Eliane Gubin and Jean-Pierre Nandrin, Het liberale en burgerlijke België,  
1846-1878, in : Nieuwe Geschiedenis van België. I. 1830-1905. Tielt : Lannoo, 2005, 
p. 239-447, here p. 355. 

23	 Ville de Gand. Règlement sur les inhumations. Rapport de la commission du 
contentieux. Ghent : C. Annoot-Braeckman, 1865.

24	 Difficultés au sujet de la bénédiction des cimetières, in : La Belgique Judiciaire 
31/13 (13.2.1873), p. 206.

25	 An Hernalsteen, De Westerbegraafplaats van Gent. Ghent : Provincie 
Oost-Vlaanderen, 2000, p. 6.

26	 Difficultés au sujet de la bénédiction des cimetières, in : La Belgique Judiciaire 
31/13 (13.2.1873), p. 207-208.

27	 Jean-Philippe Schreiber, Politique et religion. Le Consistoire central israélite de 
Belgique au XIXe siècle. Brussels : Éditions de l’Université Libre de Bruxelles, 1995, 
p. 236 et 243.

28	 Difficultés au sujet de la bénédiction des cimetières, in : La Belgique Judiciaire 
31/13 (13.2.1873), p. 208.

29	 Archbishops Archives Malines, Acta Vicariatus, XIV/3a (1872-1874), Letter by 
Jules de Hemptinne, 23.1.1873.

30	 Jan Art, Herders en parochianen. Kerkelijkheidsgegevens betreffende het  
bisdom Gent, 1880-1914. Ghent : Maatschappij voor Geschiedenis en Oudheid-
kunde te Gent, 1979, p. 73, 164.

31	 Sabine de Groote, Campo santo. Ghent : Provincie Oost-Vlaanderen, 2000,  
p. 8-10, 17-19, 44.

32	 Gemeenteblad Antwerpen 39 (1872), zitting van 9 november 1872, p. 329-343.

33	 Gemeenteblad Antwerpen 11 (1874), zitting van 10 maart 1874, p. 413-416.

34	 Anne-Marie Havermans, Grafmonumenten door de stad Antwerpen overge-
bracht naar de nieuwe stedelijke begraafplaats. Deel 1. Unpublished Master’s 
Thesis, Universiteit Gent 1999, p. 99. 

35	 Lamberts, De kerkhovenkwestie, p. 790 ; Miroir, Le Libéralisme et l’Église,  
p. 237 ; 6 juin 1879, in : Pasicrisie belge : receuil général de la jurisprudence  
des cours et tribunaux de Belgique. Année 1879. Ire partie. Brussels : Bruylant 
Christophe, 1879, p. 324.

36	 24 décembre 1881, in : Pasicrisie belge. Année 1882. IIe partie. Brussels : 
Bruylant Christophe, 1882, p. 54.

37	 Miroir, Le Libéralisme et l’Église, p. 238 ; Jean-Marie R. Van Bol, Les funérailles 
et les sépultures – aspects civils et administratifs. Bruxelles : De Boeck & Larcier, 
2003, p. 149.

38	 Lamberts, De kerkhovenwestie, p. 791.

39	 Gemeenteblad Antwerpen 43 (1872), zitting van 21 december 1872, p. 544-568.

40	 Jeffrey Tyssens, ‘Adorateurs du diable’. Over vrijmetselaars en levensbeschou-
wing, in : Van wijsheid met vreugd gepaard. Twee eeuwen vrijmetselarij in Gent en 
Antwerpen, ed. by Jeffrey Tyssens. Brussels/Ghent : Marot/Tijd, 2003, p. 91-111, 
here p. 102 ; Schreiber, Politique et religion, p. 242.

41	 Ephraim Schmidt, Geschiedenis van de Joden in Antwerpen. Antwerp : S.M. De 
Ontwikkeling, 1963, p. 89-90.

42	 In 1921, the Catholic Mayor Hector Lebon agreed to reserve a special Jewish 
section in the newly opened ‘Schoonselhof cemetery’, located in the city suburbs, 
which replaced the Kiel Cemetery as city cemetery. In the meantime, Orthodox Jew-
ish communities and a special burial society of Dutch Jews had already arranged 
to bury their members in special sections on a nearby cemetery in the Dutch town 
of Putte, where the eternity of the grave was guaranteed. See Archives Cemetery 

Schoonselhof, 4. Ereperk I-J/Joods gedeelte, Decision by the College of Aldermen 
and Mayor, 10.11.1921 and Letter by the ‘conseil d’administration de la Synagogue 
d’Anvers’ to Hector Lebon, 30.9.1921.

43	 Lamberts, De kerkhovenkwestie, p. 791

44	 Hernalsteen, De Westerbegraafplaats, p. 9.

45	 18 novembre 1907, in : Pasicrisie Belge. Année 1908. Ire partie. Brussels :  
E. Bruylant, 1908, p. 43, 46.

46	 Muslims are traditionally buried in a separate Islamic cemetery with each 
body in a separate grave facing Mecca. Religious rules also prescribe the burial in 
shrouds and deceased Muslims are expected to lie undisturbed in the grave until 
the end of time. 

47	 See Chaïma Ahaddour and Bert Broeckaert, Muslim Burial Practices and 
Belgian Legislation and Regulations : A Comparative Literature Review, in : Mortality 
22/4 (2017), p. 356-373. For Islamic plots in Luxembourg, see Elsa Pirenne’s  
contribution in this volume.

48	 Since 2001, the regional governments, instead of the federal government,  
have been responsible for cemeteries and corpse disposal, resulting in important 
differences between Flanders, Wallonia and the Brussels Capital Region. The  
majority of the Islamic plots are today located in Flemish municipalities. 

49	 Christoph De Spiegeleer, Omgang met levensbeschouwelijke diversiteit op 
begraafplaatsen. Een historisch en juridisch perspectief op een gevoelig politiek 
vraagstuk, in : Memento Mori. De begraafplaats als educatieve ruimte, ed. by  
Tamara Ingels. Brussels : ASP Editions/Liberaal Archief, 2017, p. 107-116 ; Ahaddour 
and Broeckaert, Muslim Burial Practices.

Christoph De Spiegeleer



237

La séparation des champs de sépulture par confession interroge dans 

une nécropole appartenant à la municipalité et gérée par elle. Elle se 

base sur le décret du 28 prairial an XII (12 juin 1804), qui stipule que 

« dans les communes où l’on professe plusieurs cultes, chaque 

culte doit avoir un lieu d’inhumation particulier ; et dans tous les 

cas où il n’y aurait qu’un seul cimetière, on le partagera par des 

murs, haies ou fossés, en autant de parties qu’il y a de cultes diffé-

rents avec une entrée particulière pour chacune, et en proportion-

nant cet espace au nombre d’habitants de chaque culte » (art. 15)1. 

L’article 41 de la Constitution du 12 octobre 1841 garantissait « la 

liberté des opinions et l’exercice des cultes ainsi que l’égalité des ci-

toyens sans distinction de croyance (art. 41) »2. Seul le respect de la 

loi garantit ce traitement égalitaire des citoyens.

Les pages qui suivent étudient la mise en pratique de cette légis-

lation pour la communauté protestante vivant sur le territoire de la 

ville de Luxembourg jusqu’en 1920. Elles évoquent, en marge, son 

application dans deux autres communes urbaines, celle de Holle-

rich et celle d’Esch-sur-Alzette.

Les origines de la communauté protestante

Au cours de l’Ancien Régime, le protestantisme n’était pas reconnu au 

Duché de Luxembourg. Ce n’est qu’à partir des régimes français et hol-

landais que la liberté des cultes était garantie. Les gouvernements suc-

cessifs du XIXe siècle s’apprêtent donc à traiter avec équité la commu-

nauté réformée. Comme le Grand-Duché était gouverné jusqu’en 1890 

en union personnelle avec le Roi des Pays-Bas, des fonctionnaires 

néerlandais de confession réformée s’établissaient au Luxembourg. 

Leur contingent fut encore renforcé, de façon plus notable, par les sol-

dats de la garnison prussienne. Cette double présence exigeait la mise 

en place d’un lieu de culte dans la capitale. L’appartenance de la fa-

mille régnante à la confession réformée ne change rien à la situation 

que le Luxembourg demeure un pays majoritairement catholique3.

Depuis l’intégration du Luxembourg à la Confédération ger-

manique en 1815, la politique militaire assurait à la capitale une 

garnison prussienne, majoritairement protestante. Après le départ 

de celle-ci, en 1867, l’adhésion à l’union douanière avec l’Allemagne 

(1842-1918) continuait à mettre le Grand-Duché en rapport avec des 

territoires largement protestants. 

Les milieux catholiques ne furent guère favorables au dévelop-

pement de la petite communauté protestante. Certains membres 

du clergé exerçaient des pressions sur les parents protestants, nou-

vellement immigrés, en affirmant qu’ils devaient envoyer leurs en-

fants au catéchisme catholique. Le principal quotidien catholique, 

le Luxemburger Wort, s’attaquait aux droits que la Constitution leur 

accordait4. En 1890, le pasteur Perck d’Amsterdam publiait un opus-

cule, dénonçant la situation dramatique dans laquelle se trouvait la 

communauté protestante du Luxembourg5. Cependant, les forces 

libérales au pouvoir garantissaient le respect de la différence inscrit 

dans la Constitution.

En 1817, l’église de la Sainte Trinité sécularisée à l’époque fran-

çaise fut mise à disposition de la garnison. Depuis, elle sert de 

temple protestant6. À l’époque, l’Église protestante n’était pas en si-

tuation de construire un édifice pour se représenter. Même si la 

communauté protestante put s’installer dans la magnifique église 

baroque de l’ancienne Congrégation Notre-Dame, elle n’apparais-

sait pas de façon visible dans la ville. Le culte y fut assuré par un 

prédicateur militaire prussien. Depuis 1857, la petite communauté 

est subventionnée par le gouvernement. Le temple protestant est la 

propriété de l’État, le logement du pasteur était mis à disposition 

par le Grand-Duc de confession protestante7.

Reconnue par l’État

Essentiellement constituée de citoyens étrangers, la communauté  

protestante ne peut profiter des liens séculaires entre membres de 

la société dont bénéficient les catholiques autochtones8. L’État  

reconnaît tous ses citoyens indépendamment de leurs confessions. 

Aucune décision doctrinale ou dogmatique, aucun formulaire ne 

pourront être publiés ni devenir la matière d’enseignement sans 

L’égalité dans le respect de la différence
Champs protestants au Luxembourg

Robert L. Philippart



238

l’approbation du gouvernement. Les dispositions portées par les ar-

ticles organiques du culte catholique, sur la liberté des fondations, 

et sur la nature des biens qui peuvent en être l’objet, seront com-

munes aux Églises protestantes. L’État va jusqu’à prescrire le sémi-

naire, celui de Genève, auquel le pasteur doit être inscrit9. En 1894, 

la communauté fut officiellement reconnue par l’État comme 

Église consistoriale. Elle était placée sous le régime de la loi du 18 

germinal an X. De communauté de fait, elle devenait une commu-

nauté de droit avec les mêmes avantages et obligations que les  

catholiques ou citoyens de confession juive. Parmi les dispositions 

ainsi obtenues figurait l’autorisation d’engager un ministre du 

culte, rémunéré au même titre que le clergé catholique et bénéfi-

ciant des mêmes droits à la retraite. L’Église consistoriale regrou-

pait les protestants réformés et ceux fidèles à la Confession d’Augs-

bourg. Le consistoire, formé de six à douze personnes, gérait les biens 

de l’Église et élisait son pasteur. Le gouvernement devait approuver 

ce choix. Le consistoire dut remettre ses rapports et bilan annuel à la 

municipalité10. Le pasteur de Luxembourg devint en 1895 prédicateur 

à la Cour avec dotation complémentaire. Bénéficiant d’un second 

pasteur, un deuxième temple fut ouvert à Esch-sur-Alzette en 188811.

Une communauté en progression

À partir de 1840, la population civile protestante progressa, car 

suite à l’union douanière avec l’Allemagne, des industriels, com-

mis, artisans et ouvriers allemands de confession réformée vinrent 

s’installer12. Après le départ de la garnison, plusieurs anciens mili-

taires mariés à des Luxembourgeoises étaient restés à Luxembourg 

et continuaient à pratiquer leur foi. Leur communauté se trouvait 

réduite à quelque 280 âmes. Cette population se composait de con- 

fessions différentes  : luthérienne, réformée, anabaptiste, angli-

cane13. Près de 20 enfants de couples mixtes reçoivent vers 1870 une 

instruction conforme à la religion réformée. Dès 1872, au moment 

où les chemins de fer passent par la Convention ferroviaire germa-

no-luxembourgeoise aux mains des Chemins de fer du Reich en  

Alsace et Lorraine14, de nombreux cheminots allemands, en partie 

de confession réformée, viennent s’installer au Grand-Duché. 

L’industrialisation du Luxembourg attirera de plus en plus de 

protestants allemands  : la population protestante du canton de 

Luxembourg passe de 573 personnes, en 1885, à 643 en 1895, puis à 

683 en 1900. Elle sera talonnée, puis rejointe par celle du canton 

d’Esch-sur-Alzette. La majorité des ouvriers qualifiés engagés dans 

les usines sidérurgiques et d’origine étrangère appartenait aux 

Églises réformées. Ce fut en 1873 que se constitua la première com-

munauté protestante à Esch-sur-Alzette15.

Depuis le retrait de la garnison, la communauté protestante est 

gérée par des pasteurs de Trèves. Dès 1867, le gouvernement accorde 

une subvention permettant de mandater à Luxembourg un pasteur. 

Ce subside sera progressivement augmenté, certainement aussi 

suite à l’avènement, en 1890, de la dynastie Nassau-Weilbourg de 

confession réformée. Mais la paroisse ne peut fonctionner que 

grâce au soutien des fidèles, car les fonds publics demeurent insuf-

fisants. Comme le Grand-Duc Adolphe renoncera à l’installation 

d’une chapelle au palais grand-ducal, le temple protestant servira 

également de lieu de culte à la famille régnante16. Des travaux d’ap-

propriation de l’église sont réalisés. L’architecte d’État Charles 

Arendt va doter le chœur du temple d’une loge grand-ducale17. 

En 1870 déjà, le pasteur protestant avait réussi à ouvrir une 

école protestante, fréquentée au départ par une trentaine d’enfants. 

Cette avancée avait été possible grâce à l’appui du Gustav Adolf  

Verein et à une donation de la Princesse Amélie, épouse du 

Prince-Lieutenant Henri. Dans les années 1880, cette «  Amalien- 

schule » allait compter jusqu’à 90 enfants. Rapidement, une can-

tine (« Suppenanstalt ») fut rattachée à cette école, pour les enfants 

venant de plus loin18. La communauté protestante de Luxembourg 

se rattachait à la « Landeskirche » de Saxe-Weimar19.

Robert L. Philippart

Ill. 1 : Plan d’aménagement du cimetière de Hollerich, 1879. Source : AVL P/Ho/IV/C/315.



239

À chaque communauté son champ de sépulture

En 1872, la communauté protestante s’adresse au gouvernement 

pour demander la cession à la ville d’un terrain sur l’ancien fort 

Neyperg afin de l’aménager en cimetière protestant20.

Si le gouvernement, propriétaire du terrain, était favorable au 

projet, le collège échevinal, à l’unanimité de ses membres, le refu-

sait. La Ville souhaitait la création d’un cimetière protestant privé à 

charge de la communauté protestante. Elle souhaitait voir les pro-

testants traités de la même façon que la communauté juive. Faute 

de moyens, les protestants renonçaient à leur projet et acceptaient 

la proposition de la municipalité de bénéficier d’un espace spéci-

fique aux cimetières Notre-Dame et du Fetschenhof. La superficie 

de ces emplacements devait correspondre à la population protes-

tante résidente au Grand-Duché. La section protestante du cime-

tière devait être démarquée de la section catholique par une haie, 

un mur ou un fossé, conformément au décret du 23 prairial an XII21. 

Cette disposition fut confirmée en 1874, lorsque la municipalité dé-

cida de réserver exclusivement le cimetière Notre-Dame aux seuls 

défunts catholiques et protestants de la ville haute. Celui du 

Fetschenhof accueillit les défunts des villes basses se réclamant 

d’une de ces religions, les autres cimetières civils de la capitale 

étant exclusivement réservés aux catholiques, athées  ou agnostiques. 

Ce cimetière accueillait également les défunts protestants en pro-

venance d’autres communes du pays et revêtait donc un caractère 

national22. Cette mesure exigeait des travaux d’adaptation et sur-

tout d’agrandissement auxquels l’État participait financièrement, 

vue la vocation nationale de la nécropole. Les services de l’État 

fournissaient le remblai nécessaire aux terrassements23. Ce soutien 

de l’État tient certes compte des besoins spécifiques de la commu-

nauté protestante. En 1882, la Ville rajoutait à ses frais une loge pour 

le gardien24. Le zoning confessionnel se reflète donc également au 

niveau de la répartition des sépultures25. Les vivants perpétuaient 

dans la mort les statuts et confessions des défunts dans la 

société26. 

En 1872, l’ancien cimetière de Hollerich, à la périphérie de 

Luxembourg-Ville, séparait la nécropole protestante de celle des  

catholiques par « un garde-fou en bois de chêne et en sapin de bois 

de 17 mètres de longueur et peint en couleur d’huile brune ». Les 

parties protestante et catholique disposaient de leurs accès sépa-

rés27. Cette séparation fut importante aux yeux de l’Église catho-

lique, car en 1885, le curé-doyen de Saint-Michel constatant des mé- 

langes d’inhumations de protestants et de personnes dont l’Église 

refusait l’enterrement en terre bénite, craignait devoir « annoncer à 

nos paroissiens qu’ils ne possèdent plus de lieu consacré à des fi-

dèles défunts, qu’ils ne puissent plus être ensevelis en terre bénite 

et être accompagnés par des prières et les bénédictions de l’église »28.  

En 1879, les édiles communaux de Hollerich respectaient le décret 

de l’an XII en réservant de chaque côté de la porte principale du 

nouveau cimetière à aménager un champ séparé, chaque fois avec 

24 tombes, pour d’une part, les membres de la communauté protes-

tante (côté gauche), et d’autre part, les israélites «  et tout autre 

culte » (côté droit)29. La porte principale à deux battants, aménagée 

au centre du front du mur du côté de la rue, conduit aux champs ca-

tholiques. À gauche et à droite de cette porte, deux accès identiques, 

mais à un seul battant, menaient aux champs des autres cultes.  

L’égalité dans le respect de la différence

Ill. 2 : Cimetière Notre-Dame, grille d'accès vers le champ protestant. © Photothèque 
de la Ville de Luxembourg. 



240

Robert L. Philippart

Ill. 2 : Cimetière Notre-Dame, grille protestante. © Photothèque de la Ville de Luxembourg. 



241

À l’intérieur du cimetière, le champ pour le culte catholique était 

séparé par un mur de deux mètres de hauteur de ceux réservés aux 

autres cultes3o. Ces infrastructures indiquent clairement qu’il s’agit 

de trois cimetières distincts réunis en un même lieu et soumis à 

une seule autorité, la commune. Dans l’esprit du décret, le cime-

tière est une responsabilité communale chargée de veiller au res-

pect de tous les cultes. Cette subdivision de l’espace disparut lors 

des aménagements de 1902 et 1932.

Au cimetière Notre-Dame l’entrée au champ d’inhumation des per-

sonnes appartenant au culte réformé avait été aménagée en 187431. 

Ce fut par une porte en fer que l’on accédait à la partie protestante32. 

Ce principe de séparation ne fut mis en cause qu’en 1916, lorsque le 

Conseil communal de la Ville de Luxembourg se prononça en fa-

veur de la suppression de toute différence de culte, tout en n’autori-

sant l’inhumation commune dans un même cimetière et dans une 

même tombe qu’aux catholiques et protestants. L’obligation de sé-

parer des conjoints suivant leur appartenance à l’une de ces deux 

confessions était en effet ressentie comme inacceptable33. Le com-

bat que le juriste luxembourgeois François Laurent avait mené à 

Gand en 1864 en faveur de la suppression des champs confessio-

naux dans les cimetières34 ne semble pas avoir eu de retentisse-

ment immédiat sur la pratique au Luxembourg. En réalité s’y ca-

chait la pression sur le foncier de la nécropole. En 1894 déjà, la Ville 

avait fait déplacer dix tombes au Fetschenhof, dans le seul but 

d’une «  besseren Ausnutzung des Raumes  »35. Dans cet ordre 

d’idées, elle y fit abattre un an plus tard douze arbres séparant les 

champs catholiques et protestants de cette nécropole. Cette mesure 

fournit de la place à une douzaine de nouvelles sépultures. Ainsi, la 

distinction de confessions dans l’espace s’effaçait bien avant la rè-

glementation sur la suppression des champs distincts. Au cime-

tière Notre-Dame, le nouvel immeuble du gardien, construit en 

1916 à front de l’Allée des Résistants et des Déportés, devait réserver 

au rez-de-chaussée à côté de la morgue deux loges séparées, l’une 

pour le clergé catholique et l’autre pour le pasteur protestant offi-

ciant aux enterrements36. La troisième porte, jouxtant la morgue, 

avait été aménagée à cette époque pour placer l’accès direct au ci-

metière, pour des raisons de sécurité, sous le contrôle du portier37. 

La porte « catholique » et la porte « protestante » perdaient ainsi 

leur signification.

En 1876, le premier décès d’un ouvrier protestant souleva la 

question de l’aménagement d’un cimetière pour cette communau-

té à Esch-sur-Alzette. Celle-ci venait de se constituer trois ans plus 

tôt. Avec l’accord du gouvernement un terrain de 4,18 ares sis au 

« Lallinger Teich » fut acquis la même année à la périphérie de la 

métropole du fer pour lui servir de nécropole. Elle restait en fonc-

tion jusqu’à son intégration au cimetière de Lallange38.

L’égalité dans le respect de la différence



242

Conclusion

La communauté protestante à Luxembourg a pu s’établir grâce aux 

libertés introduites par la Révolution française. Les gouvernements 

libéraux du XIXe siècle ont veillé à l’observation des droits fonda-

mentaux ancrés dans la Constitution et reconnaissaient l’égalité 

des citoyens. La pression démographique semble avoir contribué à 

la suppression de champs séparés dans le but d’une optimation de 

l’espace. Il est à remarquer que l’État supportait une partie des frais 

de l’aménagement du cimetière du Fetschenhof en raison de sa vo-

cation « nationale » pour la communauté protestante résidente sur 

l’ensemble du territoire grand-ducal, alors que le cimetière fut un 

projet exclusivement municipal d’après le décret de 1804. Ce fut 

une sorte de compensation39 pour le refus communal de créer un 

cimetière propre aux personnes du culte réformé.

Archives

Archives Nationales de Luxembourg (ANLux)
Ministère des Travaux Publics (TP)  
– TP 580 (1894-1897). 

Archives de la Ville de Luxembourg (AVL) 
– HO 11.1.V.18 ; HO IV 62-1-4. 

– P/HO/IV/D/22 ; P/HO/IV/C/315.

– LU 11/IV/1/285 ; LU IV/1/292 ; LU IV/2 11 D, N°284 ; LU IV/2 11 D,     

    N°977 ; LU IV/2 11D, N°307 ; LU IV/2, B, N°84.

1	 P[ierre] Ruppert, Code politique et administratif du Grand-Duché de Luxem-
bourg : contenant les lois, règlements, arrêtés etc. sur l’organisation politique, 
judiciaire et administrative en vigueur au 1er octobre 1907. Luxembourg : V. Bück, 
1907 (3e éd.), p. 600-601. 

2	 Jean Thill, Documents et textes relatifs aux Constitutions et institutions  
politiques luxembourgeoises. Luxembourg : Service Information et Presse du  
Gouvernement, 1978, p. 11 et 41.

3	 Robert L. Philippart, Luxembourg, de l’historicisme au modernisme, de la ville 
forteresse à la capitale nationale. Steinsel : Éd. Ilôts, 2006, t. 2, p. 1058.

4	 Georges Hellinghausen, Ultramontanisme et libéralisme au Grand-Duché  
après 1840, in : Le choc des libertés : l’Église en Luxembourg de Pie VII à Léon XIII 
(1800-1880), éd. par André Neuberg. Bastogne : Musée en Piconrue, 2001,  
p. 57-64, ici p. 62.

5	 Antoinette Reuter, Le protestantisme au Grand-Duché au XIXe siècle, in :  
Le choc des libertés, p. 113-117, ici p. 114 et 116.

6	 Jean Harpes, Vieilles demeures nobiliaires et bourgeoises de la ville de Luxem-
bourg : une promenade historique, archéologique et généalogique à travers les 
vieux quartiers de la ville (Études historiques, culturelles et littéraires du Grand- 
Duché de Luxembourg, série A : Histoire générale et locale, 2) Luxembourg : Éd. du 
Centre, 1959, p. 44.

7	 Ruppert, Code, p. 36.

8	 Joseph Goedert, Les laborieux débuts de la communauté protestante luxem-
bourgeoise 1801-1880, in : Le Luxembourg en Lotharingie, Mélanges Paul Margue. 
Luxembourg : Éditions Saint-Paul, 1993, p. 177-191, ici p. 177.

9	 Ruppert, Code, p. 560.

10	 Ibid., p. 567-568.

11	 Reuter, Le protestantisme, p. 116-117.

12	 Ibid., p. 113-114.

13	 Ibid., p. 182.

14	 Les Cheminots-Philatelistes 61 Luxembourg, Gares et haltes des chemins de  
fer Luxembourg. Luxembourg : Cheminots-Philatélistes 61, 1984, p. 42.

15	 Joseph Flies, Das andere Esch. Luxembourg : Éditions Saint-Paul, 1979, p. 405. 

16	 Reuter, Le protestantisme, p. 115.

17	 ANLux : Ministère des Travaux Publics, liasse 580.

18	 J[ean]-P[ierre] Koltz, Baugeschichte der Stadt und Festung Luxemburg. Luxem-
bourg : Saint-Paul-Druckerei, 1972, t. 2, p. 200.

19	 Goedert, Les laborieux débuts, p. 181.

20	 Robert L. Philippart, La dernière demeure : les nécropoles de la capitale,  
in : Arts et Lettres, publication de la Section des arts et lettres de l’Institut 
Grand-Ducal 4 (2015), p. 101-128.

21	 Ville de Luxembourg, Bulletin communal 11 (1872), p. 92-93.

22	 Ibid., 5 (1874), p. 44-45.

23	 Idem, Bericht über den Stand der Gemeindeangelegenheiten der Stadt Luxem-
burg. Luxembourg : J. Beffort, 1874, p. 13.

24	 Ibid., p. 14.

25	 AVL : LU IV/2 11 D, N°284.

26	 Ville de Luxembourg, Bulletin communal 5 (1874), p. 44.

27	 Louis-Vincent Thomas, Mort et pouvoir. Paris : Payot, 1978, p. 125.

28	 AVL : HO IV 62 1-4.

29	 AVL : LU IV/1/292 Fetschenhof, lettre de Mgr Bernard Haal au bourgmestre  
de la ville de Luxembourg, 2.2.1885.

30	 AVL : P/HO/IV/D/22

31	 AVL : P/HO/IV/C/315.

32	 AVL : LU IV/2 11 D, N°977

33	 AV L : LU IV/2 11 D, N°307.

34	 Ville de Luxembourg, Analytischer Bericht über die Stadtratssitzungen 15 
(1916), p. 85-86.

35	 François Laurent, Lettres sur la question des cimetières, Paris, 1864  
(Ed. A. Lacroix, Verboeckhoven et Cie).

36	 Ibid., N°854.

37	 AVL : LU IV/2, B, N°84.

38	 AVL : LU 11/IV/1/285.

39	 Flies, Das andere Esch, p. 405.

	

Robert L. Philippart



243

Friedhöfe sind auch heute noch ein Thema, über das man trefflich 

streiten kann. Oft lassen die trauernden Hinterbliebenen für den 

geliebten Verstorbenen ein außergewöhnliches Denkmal anferti-

gen, das dann nicht aufgestellt werden darf, weil es nicht der Fried-

hofssatzung entspricht. Oder eine Gemeinde weigert sich, eine 

Witwe neben ihrem Mann zu bestatten, der sich aus Kostengrün-

den für ein Reihengrab entschlossen hat.1 All diese Konflikte sind 

vergleichsweise harmlos. Vor gut hundert Jahren war das anders: 

„Einige Andersgläubige, die in unser Land gekommen sind, 

wollen uns unser uraltes, heiliges Recht nehmen. Von der Regie-

rung unterstützt, suchen sie in das Heiligtum unserer Toten einzu-

dringen. Sie, die im Leben nicht mit uns sein wollen, drängen sich 

uns im Tode auf.“ Weiter heißt es: „Nach Euren Kirchhöfen will man 

Euch Eure Prozessionen nehmen, nach den Prozessionen Eure 

Schulen, nach den Schulen Eure Kirchen, nach den Kirchen Euren 

Glauben.“2 Was war die Ursache dieser Friedhofskonflikte? 

Friedhofsstreit im Kulturkampf

1815 kamen die Preußen ins Rheinland. Sie brachten nicht nur eine 

andere Konfession, sondern auch eine andere Mentalität mit. Zwei 

Welten prallten aufeinander, es kam zu einem Systemkonflikt, der 

– entgegen der klassischen Definition, die den Kulturkampf auf die 

Jahre 1871 bis 1878 beschränkt – fast einhundert Jahre dauerte.3 

Nach der katholischen Volksstimme von 1905 ging es in der Fried-

hofsfrage um die Verteidigung „uralter, heiliger Rechte“, die man 

durch die Zuwanderer bedroht sah.4 

Die Friedhofskonflikte besaßen dadurch eine besondere Bri-

sanz, dass sie häufig erst dann eskalierten, wenn die Trauergesell-

schaft am Friedhofstor stand.5 Oft verweigerte der katholische Pfar-

rer die Benutzung „seines“ Friedhofes. Der evangelische Pfarrer ließ 

den Bürgermeister rufen, der häufig eine Auseinandersetzung mit 

dem einflussreichen Pfarrer scheute und daher telegrafisch beim 

Landrat intervenierte, der Gendarmen schickte. Gerne verwies man 

die Protestanten auf den „Selbstmörderwinkel“, was diese aber als 

ehrenrührig ansahen und auf ein Begräbnis „in der Reihe“ bestan-

den. Doch auch wenn ein Begräbnis durchgesetzt war, gab es Kon-

flikte: Der Leichenwagen und das Bahrtuch waren Eigentum der 

Kirchengemeinde und wurden nicht zur Verfügung gestellt. Dies 

galt auch für Glocken, die als „res sacra“ galten. Schließlich gab es 

Störungen der Beerdigung, etwa durch Jugendliche. Oftmals be-

trachteten Geistliche einen katholischen Friedhof durch eine evan-

gelische Leiche als entweiht. So konnte ein Interdikt verhängt wer-

den. Die Pfarrer weigerten sich fortan, den Friedhof zu betreten und 

setzten damit die Gemeinde massiv unter Druck. 

Vielfach schlossen sich weitere Konflikte an: Der Pfarrer griff 

das Thema in seiner Predigt auf, in der er deutlich machte, dass die 

Leichen von „Ketzern“ die Totenruhe auf dem Friedhof störten und 

das Seelenheil der verstorbenen Christen gefährdeten. Häufig gin-

gen solche Auseinandersetzungen bis vor Gericht. Der Prozess war 

im Kulturkampf ein beliebtes Mittel, hinterließ er doch stets zwei 

Sieger: Der Verlierer konnte sich als Märtyrer der gerechten Sache 

präsentieren, die Auseinandersetzungen fanden ein breites Echo in 

der konfessionellen Presse und man konnte in Revision gehen.

Was war die Ursache dieser Konflikte? Für Katholiken galt der 

Kirchhof als ein Teil der Kirche, als geweihter, als heiliger Ort, an 

dem die verstorbenen Angehörigen der Kirchengemeinde auf ihre 

Auferstehung warteten.6 Für Protestanten besaß er einen geringe-

ren Stellenwert und galt eher als Ort der Seelsorge für die Hinter-

bliebenen.7 Für die preußische Regierung standen hygienische  

Gesichtspunkte im Vordergrund.8 Das napoleonische Dekret vom 

23. Prairial XII (12. Juni 1804) sah Friedhöfe der Zivilgemeinden vor. 

Gab es an einem Ort mehrere Religionsgemeinschaften, dann muss-

ten sie mit Mauern oder Hecken geteilt und mit getrennten Eingän-

gen versehen werden. 1820 hob eine königliche Kabinettsordre den 

Teilungszwang auf; sie erlangte allerdings keine Gesetzeskraft.

1830 erließ der Trierer Bischof Josef von Hommer eine tole-

rante Begräbnisordnung: Protestanten durften auf katholischen 

Friedhöfen bestattet werden. War kein evangelischer Pfarrer ver-

fügbar, dann konnte der katholische Amtskollege die Beerdi- 

gung vornehmen. Das Läuten der Glocken und die Teilnahme der 

Der Friedhofsstreit von Simmern (1901-1908)
Ein außergewöhnlicher konfessioneller Konflikt  

nach dem Kulturkampf 

Wolfgang Schmid



244

Schuljugend waren gestattet.9 Nach dem Streit um die „Misch-

ehen“ und den Konflikten um die Wallfahrt zum Heiligen Rock 

von 1844 verhärteten sich die Fronten. 10 1848 und 1852 veröffent-

lichte Generalvikar Matthias Martini eine neue Begräbnisord-

nung, die die Beerdigung von Protestanten auf Friedhöfen der ka-

tholischen Kirchengemeinden untersagte. Weiter wurden die 

Pfarrer aufgefordert, die rechtlichen Grundlagen der kommuna-

len Friedhöfe zu überprüfen.11 Im eigentlichen Kulturkampf wa-

ren Konflikte eher selten, weil viele Pfarreien nicht besetzt waren. 

Erst in den 1890er Jahren, nach der Wallfahrt zum Heiligen Rock 

von 1891, die zu erheblichen Auseinandersetzungen geführt hatte, 

häuften sich die Friedhofskonflikte, die ihren Höhepunkt im ers-

ten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts ereichten. 

1905 veröffentlichte der württembergische Pfarrer Eberhard 

Goes das Buch Die Friedhofsfrage, in dem er die rechtlichen Grund-

lagen und zahlreiche Friedhofsskandale dokumentierte. Er ver-

langte die durchgängige Anlage kommunaler Simultanfriedhöfe.12 

Zu einem Bestseller wurde eine populäre Kurzfassung mit dem präg- 

nanten Titel Friedhofselend, die 1913 in der auflagenstarken Reihe 

der Flugschriften des Evangelischen Bundes zur Wahrung der deutsch-

protestantischen Interessen veröffentlicht wurde.13 Der 1886 gegrün-

dete Bund verstand sich als Notgemeinschaft der Protestanten, die 

sich von den ultramontanen Katholiken unterdrückt und vom 

preußischen Staat nicht genügend unterstützt fühlten.14 Ein Zen-

trum der Konflikte war das Reichsland Elsass-Lothringen, in dem 

die Protestanten zudem als feindliche Ausländer wahrgenommen 

wurden. 1904 verhängte der Bischof von Metz über den Friedhof 

von Fameck ein Interdikt.15 Dies fand in der konfessionellen Presse 

breiten Niederschlag und führte sogar zu einer Debatte im Reichs-

tag. Und genau in diesen spannenden Jahren fand der Simmerner 

Friedhofsstreit statt.

Die Kreisstadt Simmern

Simmern im Hunsrück war um 1900 eine Kleinstadt mit 2.414 Ein-

wohnern (1905), darunter 1.368 Protestanten, 943 Katholiken und  

97 Juden. In der aufstrebenden Kreisstadt lebten zahlreiche Kaufleu-

te und Handwerker. 1889 erfolgte der Eisenbahnanschluss, 1905 wur-

de ein Gaswerk errichtet. Ein von Diakonissen betriebenes evangeli-

sches Krankenhaus wurde 1903 eröffnet, das 1911 erbaute St. 

Josefs-Krankenhaus leiteten Dernbacher Schwestern.16 Im 15./16. 

Jahrhundert war Simmern die Residenz der Herzöge von Pfalz-Sim-

mern gewesen, die ein Schloss und die Stephanskirche errichteten; 

hier erinnern monumentale Grabdenkmäler an diese.17 Nach der 

Einführung der Reformation war Simmern protestantisch. 1557 be-

schloss man, außerhalb der Stadtmauer, in der Mühlengasse, einen 

neuen Friedhof anzulegen. 1706 wurden wieder Katholiken zu- 

gelassen und die Kirche als Simultaneum benutzt; ihnen wies man 

den alten Friedhof an der Kirche zu. 1813 musste die katholische Kir-

chengemeinde eine neben dem kommunalen, von den Protestanten 

benutzten Friedhof gelegene Parzelle erwerben. 1882 reichten zahl-

reiche Bürger bei der Stadtverwaltung eine Petition ein: Die Tren-

nungsmauer zwischen den beiden Hälften des Friedhofs sei baufällig 

und sollte entfernt werden. Dies geschah, ohne dass es Misstöne gab.18 

Pläne für einen neuen kommunalen Friedhof 
(1899-1901)

Über den Friedhofsstreit von Simmern berichten vor allem zwei 

Quellen: 1908 veröffentlichte Julius Schmidt einen Bericht in der 

von Professoren des Trierer Priesterseminars herausgegeben Zeit-

schrift Pastor bonus.19 Schmidt war Pfarrer in Simmern, und zwar 

als Nachfolger von Franz Mockenhaupt, der von 1901 bis 1906 am-

tierte.20 Unsere zweite Quelle ist die Akte Nr. 355 „Begräbnisplätze 

in Simmern“, die die Unterlagen der Stadtverwaltung zu Friedhofs-

fragen enthält.21 

Pfarrer Schmidt beginnt seinen Bericht mit einer Schilderung 

der Ausgangssituation: Die Katholiken in Simmern besaßen „von 

alters her“ (seit 1813) einen eigenen Kirchhof, der an den protestan-

tischen anstieß. Die Ursache für die Neuplanung seien Probleme 

auf dem protestantischen Kirchhofsteil gewesen, wo der Boden für 

eine Verwesung der Leichen zu feucht war. Bereits bei den Vorberei-

tungen für Begräbnisse hätten sich einige Gräber mit Wasser ge-

füllt. Deshalb habe der Kreisarzt eine Verlegung angeregt.

Ein Plan des Geländes vom November 1899 in der Akte macht 

deutlich, dass das Projekt „Gottesacker Simmern“ Gestalt annahm. 

Am 2. Dezember 1899 verfasste Kreisbaumeister Gelzer einen „Er-

läuterungsbericht zu dem Terrain für den projectirten neuen Got-

tesacker in Simmern“. Am 27. März 1900 legte Kreiswiesenbaumeis-

ter Schäfer einen ersten Friedhofsplan vor. Am 25. März 1901 fassten 

die Stadtverordneten den Beschluss zum Kauf von Land für den 

neuen Begräbnisplatz. Eine Ankaufskommission wurde beauftragt, 

Grundstücke in der Größenordnung von 2 Hektar 8 Ar für 5.000 M 

und ein weiteres im Umfang von 130 Ruten für 1.170 M zu kaufen, 

also insgesamt für über 6.000 M. 

Am 2. Juli 1901 fassten – und damit setzt der Bericht von Pfarrer 

Schmidt ein – die Stadtverordneten einen Grundsatzbeschluss über 

die Neuanlage eines städtischen Friedhofs. Das einzige katholische 

Mitglied, Wilhelm Verkoyen, stellte den Antrag, 

„es bei der bisherigen Einteilung nach Konfessionen auch auf 

dem neuen Kirchhofe zu belassen, weil sonst bei Beerdigungen  

katholischer Leichen bezüglich Begleitung der Leiche auf den 

Kirchhof durch den katholischen Geistlichen Schwierigkeiten 

entständen“. 

Wolfgang Schmid



245

Der Antrag wurde mit 7:2:1 Stimmen abgelehnt, und zwar unter 

Hinweis auf „die Schwierigkeiten bei Bildung zweckentsprechen- 

der Abteilungen“ auf dem Friedhof und der damit verbundenen 

„Raumverschwendung“. Vorgeschlagen wurde stattdessen „eine 

gemeinschaftliche Einweihung unter Beteiligung beider Konfessi-

onen“, so dass dann einer „Begleitung durch einen Geistlichen ka-

tholischer Konfession nichts im Weg stehen“ würde.22

Während die Stadtverwaltung mit der Planung begann, brauten 

sich Gewitterwolken zusammen: Der Vorstand der katholischen 

Kirchengemeinde wandte sich am 7. Juli 1901 an das Generalvikari-

at und am 14. Juli an das Regierungspräsidium. Während die Müh-

len der Bürokratie in Trier und Koblenz mahlten, schritten in Sim-

mern die Planungen voran: Es entstanden ein Friedhofsplan, ein 

zugehöriger Erläuterungsbericht und ein Kostenvoranschlag, alle 

vom 4. September 1901, sowie eine Begräbnisordnung vom 30. Sep-

tember 1901.

Zum Ersten: Aus dem neuen Plan ist zu ersehen, dass der Fried-

hof nach Osten und Westen vergrößert wurde. Im Westen hatte 

man eine Fläche für den Bau einer Leichenhalle reserviert. Der 

Friedhof sollte in der Mitte ein parkartig gestaltetes Rondell besit-

zen: eine kreisförmige, durch radial angelegte Wege erschlossene 

Fläche, die durch vier begrenzende Wege zu einem rautenförmigen 

Terrain erweitert wurde. Darum herum lagen vier Doppelreihen mit 

Der Friedhofsstreit von Simmern (1901-1908)

Abb. 1: Plan für den Friedhof in Simmern (1901). Hunsrückarchiv Simmern.  
Foto: © Wolfgang Schmid.

Abb. 2: Angebot für ein Rosettengeländer (um 1900). Hunsrückarchiv Simmern.  
Foto: © Wolfgang Schmid.

Abb. 3: Angebot für Nummernpfähle (um 1900). Hunsrückarchiv Simmern.  
Foto: © Wolfgang Schmid.



246

Erbbegräbnissen. Um sie führte der Fahrweg, von dem aus fünf 

Gehwege das Terrain in fünf Felder gliederten. 

Zum Zweiten: Vom 4. September 1901 stammt ein „Erläuterungs- 

bericht nebst Kostenvoranschlag zum Entwurf einer Friedhofs- 

anlage für die Stadt Simmern“. Danach umfasste der Friedhof  

1,75 Hektar, davon 0,2 für Wege und 0,18 für die projektierte Lei-

chenhalle. Die Größe der Gräber betrug bei Erwachsenen 2,76 qm, 

für ein Kindergrab veranschlagte man 2,28 qm. Insgesamt sah man 

3.623 Gräber für Erwachsene, 1.315 für Kinder und 212 Erbgräber vor. 

Es konnten also 5.150 Personen ihre letzte Ruhestätte auf dem 

Friedhof finden, 4.938 in Reihen- und 212 in Erbgräbern; deren An-

teil betrug 4 %. Zum Vergleich: Heute gibt es auf dem wesentlich 

vergrößerten Friedhof 2.079 Grabstätten.23 Nach Osten, Süden und 

Westen sollte dieser mit einer doppelreihigen Hecke abgeschlossen 

werden, zur Straße hin mit einer 20 cm hohen Mauer mit einem 

schmiedeeisernen Rosettengeländer. 

Zum Dritten: Am 4. September 1901 legte der Kreiswiesenbau-

meister einen detaillierten „Kostenanschlag“ vor. Er lässt erken-

nen, dass der gärtnerischen Gestaltung große Aufmerksamkeit ge-

schenkt wurde: 4.000 vierjährige Tannen für die Hecke, 150 Bäume 

zur Bepflanzung der Wege, und zwar 30 Krimlinden, 15 Silber- 

linden, 15 großblättrige Linden, 30 weiß blühende und 30 rot blü-

hende Rosskastanien, 25 Rotdorne und 25 Douglasien. Insgesamt 

sollte der neue Friedhof 10.300 M kosten. Den Löwenanteil mach-

ten die Maurerarbeiten (56 %) aus, gefolgt von den Ausgaben für die 

Bepflanzung (8,5 %) und Bekiesung (7,3 %).

Zum Vierten: Vom 30. September 1901 datiert eine handschrift-

liche „Begräbnisverordnung für den städtischen Friedhof von Sim-

mern“. § 1 legt fest, dass sich der Friedhof aus fünf Feldern zusam-

mensetzt, von denen Feld V für kleine (also Kinder-)Gräber und die 

übrigen vier für große Gräber bestimmt sind. § 3: „Die Belegung er-

folgt in ununterbrochener Reihenfolge, welche in keiner Weise ge-

stört werden darf.“ Jedes Grab erhält eine Tafel mit einer durchge-

henden Nummerierung.

In der Mitte des Friedhofs werden vier rechteckige Felder für 

Erbbegräbnisse angelegt. Ein Erbbegräbnisplatz für zwei Personen 

kostet 40 M, er kann nach 50 Jahren für den gleichen Preis verlän-

gert werden. Ein Viertel davon ist eine Armenabgabe. Die Erbbe-

gräbnisplätze kamen dem nach 1870 sprunghaft gewachsenen fu-

neralen Repräsentationsbedürfnis der städtischen Oberschicht 

entgegen und dienten zudem der sozialen Fürsorge.24 § 13: Erbbe-

gräbnisse müssen innerhalb von sechs Monaten mit einem Gitter 

eingefriedet werden. Dagegen schenkt die Ordnung den Reihengrä-

bern weitaus weniger Aufmerksamkeit. Ein Preis wird nicht ge-

nannt, so dass man vermuten kann, dass sie nichts kosteten.25 

Damals wie heute besitzen die Themen Friedhof und Beerdi-

gung eine bedeutende ökonomische Komponente. Da im 19. Jahr-

hundert überall neue Friedhöfe angelegt wurden und gerade im 

Wilhelminischen Deutschland die soziale Repräsentation von Adel 

und Wirtschaftsbürgertum eine ungeheure Rolle spielte, reagierte 

die Wirtschaft mit einem breiten Angebot industriell gefertigter 

Zubehörteile.26 Sobald sich der Plan einer Neuanlage des Friedhofs 

Wolfgang Schmid

Abb. 4, 5 und 6: Herkömmliche Beerdigung – Prospekt für einen „automatischen  
Sargsenkapparat Pietät“ der Firma Groepper (um 1910). Hunsrückarchiv Simmern. 
Foto: © Wolfgang Schmid.



247

herumgesprochen hatte, wurde auch die Stadtverwaltung in Sim-

mern mit Prospekten und Angeboten eingedeckt. So bot im April 

1911 die Firma Fritz Groepper aus Düsseldorf an, ihren „automati-

schen Sargsenkapparat Pietät“ vier Wochen lang kostenlos zu er-

proben; er könne danach für 250 M erworben werden: Das Hinab-

lassen des Sarges mittels Seilen gelte als Zeichen von Armut; häufig 

käme es zu pietätsstörenden Zwischenfällen. Der „Sargsenkappa-

rat“ garantiere, dass das „ästhetische Empfinden und der Ernst der 

Feierlichkeit bedeutend gehoben“ würden. Die 35 kg schwere Kon-

struktion aus rostfreiem Stahl könne bequem von einem Mann ge-

tragen und der Größe der Grube angepasst werden. Mit einer Betäti-

gung der Hebelstange könne der Pfarrer den Sarg absenken. Außer- 

dem bot die Firma einen „Kinder-Sarg-Senkapparat“ für 35 M an.

Die katholische Opposition (1901-1903)

Während in Simmern die Planungen voranschritten, mahlten in 

Trier und Koblenz die Mühlen der Bürokratie weiter – und es geriet 

Sand ins Getriebe. Fünf Tage nach dem Beschluss der Stadtverord-

neten hatte sich der Kirchenvorstand an das Generalvikariat in 

Trier gewandt. Außerdem reichte er beim Regierungspräsidenten in 

Koblenz einen „feierlichen Protest“ gegen den Beschluss des Stadt-

rates ein. Dieser sei ohne Rücksprache mit dem Kirchenvorstand 

gefasst worden und habe nicht berücksichtigt, dass sich der größte 

Teil des bisherigen, konfessionell geteilten Friedhofs im Eigentum 

der Kirchengemeinden (!) befunden hätte. Gefordert wurde entwe-

der eine Weiterbenutzung des katholischen Friedhofs, bei dem es 

keine Probleme mit der Feuchtigkeit gab, oder „eine Scheidung 

nach Konfessionen vorzunehmen, da diese allein den kanonisch-

kirchlichen Vorschriften entspreche und altherkömmlich sei“.

Das von Alexander Reuß geleitete Generalvikariat antwortete 

schon am 16. Juli 1901, der Kirchenvorstand möge der Stadtver- 

waltung mitteilen, dass er „gemäß den bestehenden Vorschriften 

und den bisherigen Rechtsverhältnissen“ auf eine konfessionelle 

Teilung bestehe. Ansonsten – so wurde gedroht – sei es dem katho-

lischen Pfarrer nicht erlaubt, auf dem neuen Friedhof Beerdigun-

gen vorzunehmen. 

Die königliche Regierung in Koblenz – Regierungspräsident war 

Joseph Anton Friedrich August von Hövel – brauchte ein halbes 

Jahr und antwortete am 27. Januar 1902. Sie verbot eine Weiterbe-

nutzung des alten „Kirchhofes“ (!), und zwar aus „sanitären Grün-

den“. Auch eine konfessionelle Teilung sei nicht zulässig. Da der 

alte Friedhof von den Konfessionsgemeinden und der neue von  

der Zivilgemeinde angelegt worden sei, handle es sich um eine 

Neuanlage. 

Am 31. Januar 1903 erfolgte – sicherlich unter Federführung von 

Pfarrer Mockenhaupt – eine „Eingabe sämtlicher katholischer Män-

ner“. Man mobilisierte also die (männliche) Basis und wandte sich 

an die Öffentlichkeit. Der Stadtrat wurde gebeten, auf „die religiö-

sen Vorschriften der Katholiken gebührende Rücksicht [zu] neh-

men“ und den Friedhof zu teilen. Am 6. Februar 1903 lehnte es 

Stadt- und Amtsbürgermeister Karl Kanowsky ab, die Eingabe der 

Stadtverordnetenversammlung vorzulegen. Der Regierungspräsi-

dent habe den „mit überwiegender Majorität“ gefassten Stadtrats-

beschluss bestätigt. Weiter verwies er auf die zustimmende Stel-

lungnahme der evangelischen Gemeinde. 

Intervention der preußischen Regierung 
(1903-1908)

Am 10. Juli 1903 intervenierte der Kirchenvorstand der katholi- 

schen Gemeinde beim Kultusminister Konrad von Studt und legte 

Beschwerde gegen die Entscheidung des Regierungspräsidenten 

ein. Mit Erfolg: Der Kultusminister gestattete am 4. März 1904 die 

konfessionelle Scheidung. Dieser Bescheid dürfte beim Stadtrat für 

Verärgerung gesorgt haben, denn er beschloss am 26. August, die 

„Zustimmung zur Inbenutznahme zu verweigern“ und wandte sich 

im Herbst erneut an den Regierungspräsidenten. Dieser lehnte das 

Gesuch am 16. Dezember mit der Begründung ab, die Entscheidung 

über die konfessionelle Teilung und über die notwendige Ände-

rung der Friedhofsordnung falle in die „Zuständigkeit der Landes- 

polizeibehörde“.

Ein vom Bürgermeister unterzeichneter „Benutzungs- und Be-

legungsplan für den Gemeinde-Begräbnisplatz zu Simmern“ datiert 

vom 6. November. Danach maßen die fünf Parzellen auf dem Fried-

hof 0,9 Hektar. Da in der Stadt 1.369 Protestanten und 814 Katholi-

ken lebten, könnten die Protestanten 56,44 Ar und die Katholiken 

33,56 Ar, zusammen 90,10 Ar beanspruchen. „Die Leichen von Per-

sonen, welche keiner der beiden Konfessionen angehören oder de-

ren Konfession nicht festzustellen war, sind abwechselnd auf dem 

evangelischen und katholischen Teile zu beerdigen“, und zwar nach 

Der Friedhofsstreit von Simmern (1901-1908)

Abb. 7: Angebot für einen „Kinder-Sarg-Senkapparat“ der Firma Groepper (um 1900). 
Hunsrückarchiv Simmern. Foto: © Wolfgang Schmid.



248

dem Bevölkerungsanteil. Eine solche Bestimmung war allerdings 

beiden Konfessionen gegenüber nicht durchsetzbar. 

Im April 1905 verfügte Regierungspräsident von Hövel, der Stadtrat 

habe den „neuen städtischen Begräbnisplatz“ innerhalb von zwei 

Monaten zu teilen sowie die Form und Größe der einzelnen Felder 

zu beschließen. Daraufhin legte dieser eine Beschwerde beim Ober-

präsidenten der Rheinprovinz, Berthold von Nasse, ein:

 „Keine Verwaltungs- oder Polizeibehörde könne das Recht ha-

ben, das Gebot der konfessionellen Trennung, wie es Artikel 15 des 

Prairialdekretes enthalte, wiederherzustellen, da es durch die Aller-

höchste Kabinettsordre vom 27. August 1820 aufgehoben sei.“ 

Außerdem befasste sich die Stadtverwaltung mit dem erstmals 1760 

erwähnten jüdischen Friedhof. Da eine Erweiterung erforderlich 

war, ließ sie zunächst einen Belegungsplan erstellen und eine Be-

gräbnisordnung erlassen; der Kreiswiesenbaumeister fertigte ei-

nen Erweiterungsplan an. Man überließ der „Synagogengemeinde“ 

die Parzelle umsonst, da die Stadt „für die Evangelischen und  

Katholiken einen Begräbnisplatz herstellt, [werde] sie auch den  

Israeliten“ einen solchen überlassen.27 

Wolfgang Schmid

Abb. 8: Anzeige des Bildhauers Heinrich Kratz im Adreßbuch des Kreises Simmern 
(1914). Hunsrückarchiv Simmern. Foto: © Wolfgang Schmid.

Abb. 9: Grabstein der Anna Maria Hosp – ältester Grabstein auf dem neuen Friedhof 
in Simmern (1909). Foto: © Wolfgang Schmid.

Abb. 10: Todesanzeige der Anna Maria Hosp in der Hunsrücker Zeitung (1909).
Hunsrückarchiv Simmern. Foto: © Wolfgang Schmid.



249

Zu einem nicht genannten Zeitpunkt – vermutlich im Herbst 1906 –  

reagierte der Oberpräsident auf die Beschwerde der Stadtverordne-

tenversammlung: Er legte die Kabinettsordre von 1820 in dem Sin-

ne aus, dass durch sie die Notwendigkeit einer konfessionellen Tei-

lung entfallen sei; Friedhöfe dürften, aber sie müssten nicht geteilt 

werden. Weiter wurde die Zuständigkeit der Stadtverordnetenver-

sammlung infrage gestellt. Es unterläge der „Befugnis der Landes-

polizeibehörden, die zur Wahrung der äußeren Kirchenordnung er-

forderlichen Maßnahmen zu treffen“. Gegen diesen Bescheid erhob 

der Stadtrat erneut Klage, diesmal beim Oberverwaltungsgericht in 

Berlin. Diese wurde am 30. November 1906 abgelehnt. Damit waren 

alle Rechtsmittel ausgeschöpft.

Es blieb den Stadtvätern nur noch eine „Immediateingabe an Se. 

Majestät“, Kaiser Wilhelm II., die am 15. Juli 1907 abgesandt wurde. 

Der Bescheid des summus episcopus der evangelischen Kirche ließ 

bis zum 27. November auf sich warten. Der Innenminister Friedrich 

von Moltke und der Minister der geistlichen, Unterrichts- und Me-

dizinal-Angelegenheiten Ludwig Holle beantworteten ihn in einem 

gemeinsamen Schreiben vom 3. Januar 1908. Nochmals wurde dar-

auf hingewiesen, dass die königliche Kabinettsordre von 1820 kein 

Teilungsverbot ausspreche, sondern nur den Teilungszwang besei-

tigen wollte. Da aber eine konfessionelle Teilung zulässig sei, stehe 

das letzte Wort der Landespolizeibehörde zu. Die Entscheidung des 

Regierungspräsidenten werde bestätigt, da sie den Verwaltungs-

grundsätzen entspreche und zudem „im Interesse des … konfessio-

nellen Friedens“ sei. Hierzu solle man – und hier wurde Kritik an 

der Stadtverwaltung laut – die „hergebrachte Ordnung“ aufrechter-

halten, sofern sich nicht alle Beteiligten – politische Gemeinde, 

evangelische und katholische Kirchengemeinde – auf eine andere 

Lösung einigen könnten. Die Stadtväter von Simmern hätten also 

von Anfang an die katholische Kirchengemeinde an der Friedhofs-

planung beteiligen müssen. Man merkt, dass die beiden Minister 

neben den bisher im Vordergrund stehenden rechtlichen Vorschrif-

ten auch politisch argumentierten. Sie wollten nicht nur dem Recht 

Geltung verschaffen, sondern auch den religiösen Frieden erhalten.

Fertigstellung des geteilten Friedhofs 
(1908-1909)

In Simmern wurden in der Zwischenzeit die Planungen fortgesetzt. 

Der Kreiswiesenbaumeister legte am 25. September 1907, also zwei 

Monate vor dem kaiserlichen Urteil, einen neuen Friedhofsplan 

vor. Er zeigt zahlreiche Korrekturen und den Vermerk „Ungültig“, so 

dass nicht sicher ist, ob er nur einen Planungsstand dokumentiert 

oder auch umgesetzt wurde. Womöglich spiegelt er Überlegungen 

wider, die nach dem Eintreffen des Urteils angestellt wurden und 

die man mit Bleistift eintrug. Der Plan berücksichtigt jetzt die kon- 

fessionelle Teilung: Links ist ein Feld für 471 Gräber für katholische 

Kinder, 1.357 Gräber für Erwachsene und an der Straße 21 Erbbegräb-

nisse vorgesehen. Die Gräber der Protestanten sind mit den Buchsta-

ben A bis F bezeichnet. A und B sind für 660 Kindergräber bestimmt, 

C bis F für 1.890 Erwachsene, hinzu kommen 65 Erbgräber.

Am 13. Juni 1908 teilte die Hunsrücker Zeitung mit, der alte Fried-

hof sei ab sofort geschlossen und „der neue städtische Friedhof an 

den Cülstalstraße den beiden Kirchengemeinden zur Benutzung 

überwiesen worden“. Am 4. Juli erfahren wir, 

„am vergangenen Dienstag [30. Juni] habe der [evangelische] 

Pfarrer [August Hermann] Rehmann das Kind des Herbergswirtes 

Römer … mit Gebet und Schriftverlesung zur Ruhestätte der Toten 

geweiht. … Der Friedhof ist so eingeteilt, daß die linke Seite für die 

evangelische, die rechte Seite für die katholische Gemeinde be-

stimmt ist.“ 

Der älteste erhaltene Grabstein ist der der Witwe Anna Maria Hosp, 

die am 15. März 1909 starb. Ihrer Todesanzeige vom 16. März ist zu 

entnehmen, dass sie katholisch war. Aus dem Jahre 1909 datieren 

zudem zahlreiche Erwerbungen von Erbgräbern. 

Schlussfolgerungen von Pfarrer Julius Schmidt

Pfarrer Schmidt schloss seinen Bericht mit einem kämpferischen 

Schlusswort. Darin verallgemeinerte er die Aussagen der kaiserli-

chen Stellungnahme: Deren wichtigstes Anliegen sei, dass im Inte-

resse des konfessionellen Friedens die „hergebrachte Ordnung“ 

aufrechterhalten bleiben müsse. Die konfessionelle Trennung als 

Garantin des Friedens müsse deshalb auch in anderen Bereichen 

umgesetzt werden, z. B. in Gotteshäusern und Schulen. Katholiken 

und Protestanten sollten getrennte Schulen, aber auch getrennte 

Kindergärten und Krankenhäuser (wie in Simmern, Trier und Kob-

lenz) besitzen. Den Abschluss eines Lebens im katholischen Milieu 

bildete ein Grab auf dem katholischen Teil des Friedhofes.28 

Der Kulturkampf sorgte für eine konfessionell gespaltene Ge-

sellschaft, man kann für Trier und Koblenz, für Köln und Bonn ge-

radezu von Parallelgesellschaften sprechen. In der Praxis funktio-

nierten solche Modelle allerdings kaum. Seit dem Beginn der 

preußischen Herrschaft gab es eine beachtliche Zahl von „Misch-

ehen“. Der Kulturkampf festigte zwar das katholische Milieu und 

sorgte auf der anderen Seite für eine Konsolidierung des evangeli-

schen Lagers. Aber in den 1890er Jahren merkten die Kulturkämpfer 

beider Konfessionen, dass sich die Gesellschaft verändert hatte: Die 

Wilhelminische Spaßgesellschaft wanderte am Sonntag mit dem 

Hunsrückverein oder unternahm eine Dampferfahrt auf der Mosel, 

statt in die Kirche zu gehen.29

Der Friedhofsstreit von Simmern (1901-1908)



250

Archivquellen

Hunsrückarchiv Simmern
- Abt. 1, Nr. 355.

1	 Die Studie entstand im Kontext eines größeren Forschungsvorhabens über 
Friedhofskonflikte in der südlichen Rheinprovinz, das in Kooperation mit dem 
Projekt R.I.P. durchgeführt wird. Dr. Fritz Schellack vom Kreisarchiv und Anni Karl 
von der Verbandsgemeindeverwaltung Simmern danke ich für Auskünfte und 
Unterstützung, ebenso Doris Wesner für Angaben zum jüdischen Friedhof. 

2	 Zitate nach Friedrich Sell, Lothringer Friedhofsgeschichten und Anderes. 
Straßburg : Straßburger Druckerei u. Verlagsanstalt, 1908, S. 6.

3	 Eine zusammenfassende Darstellung fehlt, vgl. Josef Steinruck, Das Bistum 
Trier im Kulturkampf, in : Auf dem Weg in die Moderne 1802-1880. Geschichte des 
Bistums Trier Band 4 (Veröffentlichungen des Bistumsarchivs Trier 38), hg. von 
Martin Persch und Bernhard Schneider. Trier : Paulinus, 2000, S. 609-636. Aus 
protestantischer Sicht : Dietrich Höroldt, Die rheinische Provinzialkirche und der 
Kulturkampf (1870-1887), in : Monatshefte für Evangelische Kirchengeschichte des 
Rheinlandes 52 (2003), S. 95–131.

4	 So betrachteten die Katholiken Wallfahrten und Prozessionen als eine tradi-
tionelle Form der Religionsausübung, wofür viele Protestanten wenig Verständnis 
hatten, die sie als Störung der öffentlichen Ordnung bzw. als unerlaubte politische 
Demonstration ansahen. Albert Hackenberg, Ein evangelischer Protest gegen die 
römischen Prozessionen. Barmen 1897 (2. Aufl.) ; Volker Speth, Kulturkampf und 
Volksfrömmigkeit. Die Diskussion im preußischen Staatsministerium und in der 
preußischen Verwaltungselite über die staatliche Repression des Wallfahrts- und 
Prozessionswesens im Kulturkampf (Europäische Wallfahrtsstudien 11). Frankfurt : 
PL Academic Research, 2013. 

5	 Zahlreiche Fälle sind zusammengestellt bei Eberhard Goes, Die Friedhofs-
frage. Konfessions- oder Simultanfriedhöfe? Ein Lösungsversuch auf Grund der 
Tatsachen. Gießen : Töpelmann, 1905.

6	 Kirchhöfe, in : Staatslexikon, hg. von Julius Bachem. Freiburg : Herder Verlag, 
1910 (3. Aufl.), S. 268-280. 

7	 Paul Schoen, Das evangelische Kirchenrecht in Preußen, 2 Bde. 1906-1910. 
Nachdr. Aalen : Scientia Verlag, 1967, Bd. 1, S. 200-203, Bd. 2, S. 402-403, 520-540.

8	 Gottfried August Grotefend, Das Leichen- und Begräbnißwesen im Preußi-
schen Staate, besonders für Polizei- und Medicinalbeamte, Pfarrer und Kirchenvor-
stände. Arnsberg, 1869.

9	 Johann Jakob Blattau, Statuta synodalia, ordinationes et mandata Archidioece-
sis Trevirensis Bd. 8. Trier : Lintz, 1849, Nr. 76. 

10	 Wolfgang Schmid, Die Wallfahrt zum Heiligen Rock (1844) und die evangeli-
schen Gemeinden im Rheinland (Bonn, Koblenz, Trier, Winningen), in : Rheinische 
Vierteljahrsblätter 77 (2013), S. 86-117.

11	 Blattau, Statuta (9), Bd. 9, Nr. 60, 148, vgl. auch Nr. 111.

12	 S. o. Anm. 5.

13	 Eberhard Goes, Friedhofselend (Flugschriften des Evangelischen Bundes zur 
Wahrung der deutsch-protestantischen Interessen 313). Halle, 1911.

14	 Armin Müller-Dreier, Konfession in Politik, Gesellschaft und Kultur des Kaiser-
reichs. Der Evangelische Bund 1886-1914 (Religiöse Kulturen der Moderne 7). 
Gütersloh : Gütersloher Verlagshaus, 1998.

15	 S. o. Anm. 2 und : Ludwig Wilhelm Voeltzel, Kirchhofskandale in Lothringen 
oder : Selbstmörderecken und römische Bannstücke auf lothringischen Friedhöfen. 
Barmen [1894] ; Friedrich Sell, Kriegs- und Friedensbilder aus Lothringen  
(Festschriften für Gustav-Adolf-Vereine 41). Leipzig : 1904 ; Idem., Friedhofs-
geschichten (2).

16	 Vgl. zur Stadtgeschichte : Willi Wagner und Gustav Schellack, 650 Jahre Stadt 
Simmern im Hunsrück. Simmern : Böhmer, 1980 ; Einzelangaben nach Erich Keyser, 
Städtebuch Rheinland-Pfalz und Saarland (Deutsches Städtebuch 4,3). Stuttgart, 
1964, S. 374-376. Die Frage, welche Personen die Drahtzieher des weitreichenden 
Konflikts waren, ließ sich nicht beantworten. Die Stadtverordneten und die Mitar-

beiter der Stadtverwaltung sind verzeichnet im Adreßbuch für den Kreis Simmern 
(Hunsrück). Köln,1914, S. 4.

17	 Stefan Heinz und Wolfgang Schmid, Große Kunst in einer kleinen Stadt. Zur 
Renaissance in den Residenzen zwischen Rhein und Maas, in : Hans Holbein und 
der Wandel in der Kunst des frühen 16. Jahrhunderts, hg. von Bodo Brinkmann und 
Wolfgang Schmid. Turnhout : Brepols Publishers NV, 2005, S. 191-227.

18	 Ernst Siegel, Die Geschichte alter Häuser, städtischer Anlagen und Einrichtun-
gen in Simmern. Simmern, 1991, S. 60-61 ; Magnus Backes u. a., Die Kunstdenk-
mäler des Rhein-Hunsrück-Kreises (Die Kunstdenkmäler von Rheinland-Pfalz 6). 
Teil 1, II. München : Deutscher Kunstverlag, 1977, S. 1023. 

19	 Julius Schmidt, Der Simmerner Kirchhofsfall, in : Pastor bonus 20 (1907-1908), 
S. 372-376. 

20	 Zur Person : Alois Thomas, Der Weltklerus der Diözese Trier seit 1800. Trier : 
Diözesanarchiv, 1941, S. 300, zu Mockenhaupt S. 234. Vgl. zur katholischen Pfarrei : 
Handbuch des Bistums Trier. Trier : Bischöfliches Generalvikariat, 1952 (20. Aufl.), 
S. 787-788. Der Superintendent und der evangelische Pfarrer hielten sich im 
Friedhofsstreit zurück, vgl. Albert Rosenkranz, Das Evangelische Rheinland. Ein 
rheinisches Gemeinde- und Pfarrerbuch. 2 Bde. Mülheim, 1956-1958, Bd. 1,  
S. 532-533, 553-555. Die biografischen Angaben zu den Landräten und Regie-
rungspräsidenten bei Horst Romeyk, Die leitenden staatlichen und kommunalen 
Verwaltungsbeamten der Rheinprovinz 1816-1945 (Publikationen der Gesellschaft 
für Rheinische Geschichtskunde 69). Düsseldorf : Droste, 1994. 

21	 Hunsrückarchiv Simmern, Abt. 1, Nr. 355, Begräbnisplätze in Simmern. Die 
Berichte über die Friedhofsfrage in den Protokollen der Kreissynoden Simmern, 
Traben-Trarbach, Trier und Koblenz sowie der Provinzialsynode werden in der in 
Anm. 1. angekündigten Arbeit behandelt.

22	 Schmidt zitiert hier wörtlich die Hunsrücker Zeitung vom 4.7.1901.

23	 Heute besitzt der Friedhof 2.079 Gräber, und zwar deutlich mehr Wahl- als 
Reihengräber. Jede zweite Bestattung findet mit einer Urne statt. Die Erweiterungen 
A und B im Osten fanden 1986/87 statt, die anschließende Erweiterung C wurde 
2007 erstmals belegt. 

24	 Norbert Fischer, Vom Gottesacker zum Krematorium. Eine Sozialgeschichte 
der Friedhöfe in Deutschland seit dem 18. Jahrhundert (Kulturstudien, Sonderbd. 
17). Wien und Köln : Böhlau Verlag, 1996, S. 40-74 ; Ulrike Evangelia Meyer-Woeller, 
Grabmäler des 19. Jahrhunderts im Rheinland zwischen Identität, Anpassung 
und Individualität. Diss. phil. Bonn 1999. Im Adreßbuch (16) inserierte 1904 der 
Bildhauer Heinrich Kratz, der am Bahnhof in Simmern ein „reichhaltiges Lager 
stilgerechter Grabdenkmäler in allen Steinarten“ unterhielt. 

25	 1915 veröffentlichte die Stadt Simmern detaillierte „Vorschriften für die 
Anfertigung und Aufstellung von Grabdenkmälern sowie Grabeinfassungen …“. Sie 
schrieb für Erbbegräbnisse eine Einfriedung aus Holz oder Stein vor ; bei Reihen-
gräbern war dies verboten. Auch betreffs der Grabdenkmäler gab es Unterschiede, 
sie durften bei Erbgräbern höchstens 2 Meter hoch sein. Auf Reihengräbern waren 
nur Holz- oder Eisenkreuze erlaubt, die bei Erwachsenen 1,5 Meter und bei Kindern 
0,6 Meter hoch sein durften. Grabkreuze aus Eisen wurden vom Hüttenwerk in 
Rheinböllen geliefert. 

26	 Dagmar Hänel, Bestatter im 20. Jahrhundert. Zur kulturellen Bedeutung eines 
tabuisierten Berufs (Beiträge zur Volkskultur in Nordwestdeutschland 105).  
Münster : Waxmann Verlag, 2003. 

27	 Karl Faller, Juden in Simmern/Hunsrück. Versuch der geschichtlichen Darstel-
lung. 600 Jahre Verbundenheit der Juden mit der Stadt Simmern/Hunsrück und der 
jüdischen Kultusgemeinde Simmern. Simmern, 1988, S. 67-74 ; Doris Wesner, Die 
Jüdische Gemeinde in Simmern/Hunsrück. Familiengeschichte und Schicksale aus 
den vergangenen drei Jahrhunderten. Mengerschied : Hunsrücker Geschichtsver-
ein, 2001, S. 295-302. 

28	 Michael Klöckner, Das katholische Milieu. Grundüberlegungen – in beson-
derer Hinsicht auf das Deutsche Kaiserreich von 1871, in : Zeitschrift für Religions- 
und Geistesgeschichte 44 (1992), S. 241-262.

29	 Wolfgang Schmid, Wie fromm waren die Winninger im 19. Jahrhundert? Eine 
evangelische Enklave im Kulturkampf, in : Jahrbuch für Evangelische Kirchenge-
schichte des Rheinlandes 63 (2014), S. 103-116.

Wolfgang Schmid



251

Die Auswirkungen der Friedhofsreformbewegung des frühen 20. 

Jahrhunderts stellen eine Zäsur bei der Gestaltung von Friedhöfen 

und Grabmälern dar. Werden die großzügigen, parkähnlich ange-

legten Grabanlagen der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in vie-

len Teilen Europas oft als idealisierte Spiegelbilder und Repräsenta-

tionsfläche einer bürgerlich-industriellen Gesellschaft interpre- 

tiert1 und geschätzt, so lehnen die Friedhofsreformer diese Form 

der Gestaltung als pompös und unästhetisch ab und versuchen sich 

an einem teils radikalen ästhetischen und ideologischen Gegen- 

entwurf.2 

Die Vorstellungen der Friedhofsreformer sind dabei sicherlich 

im zeitgenössischen Kontext der Reformbewegung im Allgemei-

nen zu verstehen. Dabei handelt es sich um ein Phänomen vor al-

lem des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts – und hier vor al-

lem in Deutschland und der Schweiz3 –, welches allerdings in 

vielerlei Hinsicht bis heute Bestand hat. Denn bestimmte Ausprä-

gungen dieser vielschichtigen Bewegung sind Teil des gesellschaft-

lichen Alltags und Selbstverständnisses geworden. Hauptschwer-

punkte dieser auch als Lebensreformbewegung bezeichneten Welt- 

sicht fanden sich zum Beispiel in der Heimat-, Natur- und Denk-

malschutzbewegung, welche auf die durch die Urbanisierung und 

Industrialisierung hervorgerufenen sozialen und landschaftlichen 

Veränderungen reagierte und die Umwelt schützen wollte.4 Zur 

Selbstreform, die hauptsächlich auf das Individuum abzielte, ge-

hörten, unter anderem, die Freikörperkultur, der Vegetarismus und 

die Antialkoholbewegung.5 Die Erste Frauenbewegung (1848-1933), 

die Jugendbewegung, hier allen voran der Wandervogel, aber auch 

Bestrebungen im Bereich der Eugenik und Sexualreform, zielten 

auf eine mittelbare, tiefgreifende Veränderung der Gesellschaft ab.6 

Selbst die Bereiche des Wirtschaftens sollten reformiert werden. 

Bodenreformen, biologischer Landbau und die Gartenstadtbewe-

gung fokussierten sich vor allem hierauf.7 In Erziehung und Bil-

dung sind bis heute die Reformpädagogik und die Waldorfschulen 

bekannt. In Kunst und Kultur taten sich der Dürerbund, Werkbund, 

Bauhaus, aber auch Künstlerkollektive wie die Brücke oder der 

Blaue Reiter hervor.8 Im – im weitesten Sinne – religiösen Bereich 

schließlich lässt sich auf die Friedhofsreform, die Feuerbestat-

tungs-Bewegungen und auch die Anthroposophie verweisen.9 

Zwischen Wincheringen und Wormeldingen liegen Welten 
Der Einfluss der Friedhofsreform in Deutschland  

und Luxemburg

Christoph K. Streb

Abb. 1: Hugo Höppener (Fidus): Lichtgebet, um 1900, Öl auf Leinwand, 150 x 100 cm. 
Berlin, Deutsches Historisches Museum.



252

 

Die Lebensreformbewegung des frühen 20. Jahrhunderts war das 

Ergebnis eines bestimmten „sozial-, kultur- und mentalitätsge-

schichtlichen Klimas“,10 getragen und beeinflusst von den besonde-

ren Bedingungen einer industrialisierten Gesellschaft und der dar-

aus resultierenden neuen Rollenbilder und Selbstwahrnehmung, 

unter anderem der entstehenden Jugendkultur, des Fin de Siècle 

und der soziokulturellen Auswirkungen des Ersten Weltkriegs. 

Für die Grabmalgestaltung bedeuteten dieser Bewusstseins-

wandel und die neu entstandenen Ideale zunächst, dass man die 

Massenproduktion von Grabmälern aus nicht heimischen Materia-

lien sowie eine wahllose Stilvielfalt rigoros ablehnte und stattdes-

sen einheimische, lokal gewonnene Materialien verwenden wollte, 

die sowohl individuell-handwerklich als auch in stilistischer Ho-

mogenität gestaltet sein sollten. 

Die gesellschaftlichen Auswirkungen des Ersten Weltkriegs ha-

ben dann aber die Ziele der Friedhofsreform erneut verändert: Der 

Versuch, den unliebsamen Auswüchsen städtischer Begräbnisplät-

ze vor 1900 und dem – aus Sicht der Reformer – künstlerisch wert-

losen und in Massen produzierten Industriebgrabmal etwas Ur-

sprüngliches, Heimatbezogenes und Handwerklich-Individuelles 

entgegenzusetzen, schlug in sein Gegenteil um: 

„Nach dem Ersten Weltkrieg wurde die Friedhofsreform zum ty-

pischen Ausdruck eben jener urban-industriellen Gesellschaft, ge-

gen deren Begleiterscheinungen sie ursprünglich angetreten war. 

Die Grabsteine entwickelten sich zu normierten und standardisier-

ten Bausteinen einer neuen Friedhofsästhetik, deren wichtigstes 

Leitbild Funktionalität und Effizienz sind. […] Das einst gefeierte 

Individuum wurde noch im Tod zum bloßen Beiwerk jenes funktio-

nalen Systems degradiert, das nun die städtische Infrastruktur im-

mer stärker bestimmte und das alltägliche Leben überformte.“11

Wie aus der einschlägigen Literatur eindeutig hervorgeht, war 

die Friedhofsreformbewegung ein zunächst deutsches Phänomen. 

Die Wirkungen auf die Gestaltung von Friedhöfen und Grabmälern, 

indirekt vor allem über die Formulierung von reformerischen 

Friedhofsordnungen, sind in Deutschland allgegenwärtig. Gab es 

aber Einflüsse der Friedhofsreformer über die deutschen Grenzen 

hinweg? Und wenn ja, wie gestalteten sich diese in der Praxis? Die 

Grenzregion Deutschland-Luxemburg scheint hierfür besonders 

interessant, da hier gleich drei kulturelle Räume, luxemburgisch, 

deutsch und französisch, auf relativ engem Raum zusammenkom-

men und dort unterschiedliche Einflüsse, vor allem bei der Grab-

malgestaltung, am deutlichsten hervortreten sollten.

Um also der Frage nachzugehen, inwiefern sich in Deutschland 

und in Luxemburg die Friedhofsreform bemerkbar macht, bieten 

sich vor allem zwei Möglichkeiten der Überprüfung an: erstens die 

Ausgestaltung von speziellen Grabgestaltungsvorschriften in den 

Friedhofsordnungen, und zweitens die Ausgestaltung der materiel-

len Kultur auf den Friedhöfen. 

Tatsächlich zeigt sich der Einfluss der Friedhofsreformer in 

Deutschland zunächst am deutlichsten in der Gestaltung der Fried-

hofsordnungen. Waren diese bis ca. 1900 im Wesentlichen darauf 

orientiert, sicherzustellen, dass Grabstellen überhaupt markiert 

und dass über die Belegung Listen geführt wurden, entwickelte sich 

bereits vor dem Ersten Weltkrieg ein stärker an bürokratischen 

Rahmenbedingungen orientierter Ton. 

In der Friedhofsordnung von Ayl (Rheinland-Pfalz) aus dem 

Jahre 1898 heißt es hierzu in § 5:

„Zwecks genauer Innehaltung der Ordnung auf dem Begräbnis-

platze wird vom Tage des Inkrafttretens dieser Verordnung ab ein 

Belegungsregister geführt. In dieses sind sämtliche Leichen, wel-

che auf dem Begräbnisplatze beerdigt werden chronologisch nach 

Namen, Lebensalter, Tag des Todes und der Beerdigung des Begra-

benen einzutragen.“12 

Und zur Grabmalgestaltung, wenn diese überhaupt so zu be-

nennen ist, in § 6:

„Von demselben Zeitpunkte ab ist jedes Grab mit einem dauer-

haften Nummersteine (Nummerpfahl) zu versehen; Derselbe muß 

die Nummer, unter welcher die betreffende Leiche im Belegungsre-

gister eingetragen ist, genau angeben. Der Nummersteine (Num-

merpfahl) muß außerden noch die betreffende Jahreszahl erhalten. 

Die Nummern können auch auf den Kreuzen, falls diese hinrei-

chend dauerhaft sind, angebracht werden.“13 

Bei Zuwiderhandlung war damals, wie heute, mit polizeilichen 

Strafen zu rechnen.

Die Ayler Friedhofsordnung von 1918 ist bereits wesentlich de-

taillierter und regelt fast alle Bereiche des Friedhofs, so zum Bei-

spiel, wer überhaupt auf dem Friedhof beerdigt werden darf und an 

welcher Stelle, was mit den menschlichen Überresten vorherge-

hender Bestattung zu geschehen hat, Details zur Exhumierung, 

aber vor allem, mit welchen Maßen eine Grabstelle anzulegen ist 

und wie diese auszusehen hat. In § 10 Absatz 2 heißt es zu den ei-

gentlichen Grabmälern: 

„Eine gute und würdige Gesamtwirkung des Friedhofes kann 

nur erzielt werden, wenn jeder Grabstein stimmungsvolle und 

schöne Formen zeigt aus dauerhaftem und würdigem Werkstoff ge-

fertigt und handwerksmässig gut gearbeitet ist. Diesen Grundzügen 

entsprechend können Denkmäler aus sogenannten Grottenstei-

nen, Photographien unter Glas, Porzellanfiguren in Beton, nachge-

ahmte Baumstämme und dergl. nicht zugelassen werden. Als 

Werkstoff sind zulässig Holz, Eisen, natürlicher Stein und guter 

Kunststein. Deutsche Gesteinarten und namentlich solche, die in 

der nächsten Umgebung gewonnen werden, verdienen unbedingt 

den Vorzug. Polierte Steine sind nicht zulässig. Stehende Grabstei-

ne für Reihengräber von Erwachsenen dürfen 1,20 m Höhe und 0,75 

m Breite nicht überschreiten. […] Von ganz besonderer Bedeutung 

für die Wirkung der Grabzeichen ist die Ausbildung der Inschrift; 

Christoph K. Streb



253

diese muss auf der Fläche des Grabzeichens gut verteilt und aus gu-

ten klaren Schriftzeichen zusammengesetzt sein. Inschriften, die 

durch Farbe hervorgehoben werden, dürfen nicht unruhig und auf-

dringlich wirken.“14

Diese Details zur Grabmalgestaltung stehen heutigen Fried-

hofsordnungen kaum nach, dürften diese sogar überbieten, und 

zeigen bereits am Ende des Ersten Weltkriegs eine eindeutig refor-

merische Handschrift. 

Über die Mosel hinweg, im luxemburgischen Walferdingen, 

zeigt sich im Jahr 1910 bereits eine ähnliche Detaillierung. Hier 

werden vor allem der Leichentransport und die eigentliche Beerdi-

gung geregelt. Von besonderer Bedeutung sind die Konzessionen, 

die in Deutschland zu dieser Zeit kein Pendant zu kennen scheinen, 

und die einen wesentlichen textlichen Anteil an dieser Friedhofs-

ordnung haben: 

„Art. 13. Es können Terrain-Concessionen bewilligt werden zur 

Stiftung von Familiengräbern und zwar auf ewige Dauer, auf 30 Jah-

re und auf 15 Jahre. Die Concessionen auf ewige Dauer werden vom 

Gemeinderat, diejenigen auf begrenzte Dauer vom Schöffenkollegi-

um erteilt. Eine Liste der erteilten Concessionen wird am Ende je-

den Jahres der Regierung zur Kontrolle vorgelegt.“15

Detaillierte Vorgaben zur Gestaltung der eigentlichen Grabmä-

ler finden sich hier aber nicht. 

Die Friedhofsordnung von Remich aus dem Jahr 1924 gestaltet 

sich sehr ähnlich. Geregelt werden auch hier der Leichentransport, 

inklusive Aufschlüsselung der Kosten je nach gewünschter „Trans-

portklasse“, sowie in aller Ausführlichkeit die Regelungen der Kon-

zessionen. Bezüglich der Grabgestaltung findet sich in § 9 lediglich 

Folgendes: 

„Der äußere Rand der auf die Gräber zu errichtenden Monu-

mente und Einfassungen darf in Bezug auf Länge und Breite die in 

Art. 8 vorgeschriebenen Maße nicht überschreiten. Einfassungen 

mit lebenden Hecken sind nicht gestattet. Hochstämmige Bäume 

sollen nicht verwendet werden. Jedenfalls dürfen dieselben nicht 

über die Einfassungen hinausragen und weder den Verkehr hem-

men noch den Zutritt zu den nebenliegenden Gräber von keiner 

Seite hindern. Niemand darf eine Einfassung machen, ohne vorher 

den Plan derselben dem Schöffenrat zur Genehmigung vorzu- 

legen.“16 

Zumindest für die hier getroffene Auswahl sind also bereits po-

tenzielle Unterschiede in den Friedhofsordnungen auf beiden Sei-

ten der Mosel deutlich geworden: Zeichnet sich in Deutschland die 

Bedeutung des eigentlichen Grabmals und von dessen Gestaltung 

frühzeitig ab, während andere Regelungen eher weniger herausge-

hoben werden, so scheinen in Luxemburg das eigentliche Beerdi-

gungsprozedere und die Konzessionen die wichtigsten Themen zu 

sein. Die Grabmalgestaltung findet hier so gut wie keine Erwäh-

nung. Es scheint, als hätten die Grundideen der Friedhofsreform in 

Deutschland bereits früh Fuß gefasst, während sie in Luxemburg 

zunächst keine Anwendung fanden. 

Entscheidend für die späteren Friedhofsreformer ist das Werk 

Grab und Friedhof der Gegenwart, herausgegeben von dem Architek-

ten Stephan Hirzel im Jahr 1927, einer der führenden Figuren der 

Friedhofsreformbewegung. In mehreren Beiträgen werden hier 

nicht nur die Grundzüge dieser Reform zusammengefasst, sondern 

es wird auch, in aller Ausführlichkeit, eine konkrete Friedhofsord-

nung vorgeschlagen. Hirzel selbst betont den Wandel der Bestat-

tungskultur unter dem Einfluss der modernen Massen- und Indus-

triegesellschaft, ist aber auch um einen Ausgleich von Industrie 

und Handwerk bemüht, wenn er schreibt:  

„daß diese beiden Produktionsweisen durchaus nebeneinander 

existieren werden und müssen, wenn auf beiden Seiten der ureige-

ne Geist erkannt und ins Werk umgesetzt wird: die mechanische 

Methode, die in Form von Serien Grabsteine in materiell wie ästhe-

tisch einwandfreier Weise herstellen wird, zu niedrigen Preisen 

und durch Versand an allen Orten erhältlich; sodann die handwerk-

liche Methode, bei der der Handwerker einen Einzelwert einmalig 

herstellt, zum selbstverständlich höheren Preis, durch Form und 

Ornament an Ort und Landschaft der Entstehung gebunden und 

nur in diesen Grenzen absetzbar.“17

Mag so manchem Leser die Originallektüre von Hirzel volkstü-

melnd, in seiner Kritik anti-modern oder zumindest konservativ, 

und in seiner Einbeziehung von Industrie und Handwerk opportu-

nistisch vorkommen, so muss man doch seinen Realitätssinn und 

Zwischen Wincheringen und Wormeldingen liegen Welten

Dokumentname Ayl 1898 Ayl 1918 Ayl 1937 Ayl 1962 Walfer 1910 Remich 1924 Lorentzweiler 1930 Lorentzweiler 1968

Germany\Ayl 1898 1,00 0,66 0,56 0,76 0,79 0,73 0,76 0,72

Germany\Ayl 1918 0,66 1,oo 0,73 0,79 0,79 0,79 0,79 0,77

Germany\Ayl 1937 
Allgemein

0,56 0,73 1,oo 0,66 0,69 0,69 0,72 0,73

Germany\Ayl 1962 0,76 0,79 0,66 1,oo 0,83 0,75 0,83 0,76

Luxembourg\Walfer 
1910

0,79 0,79 0,69 0,83 1,00 0,86 0,94 0,85

Luxembourg\ 
Remich 1924

0,73 0,79 0,69 0,75 0,86 1,oo 0,92 0,87

Luxembourg\ 
Lorentzweiler 1930

0,76 0,79 0,72 0,83 0,94 0,92 1,00 0,9

Luxembourg\ 
Lorentzweiler 1968

0,72 0,77 0,73 0,76 0,85 0,87 0,9 1,oo

Tabelle 1: MAXQDA-Analyse ausgewählter Friedhofsordnungen in Deutschland und Luxemburg.



254

seine auf Ausgleich angelegten Vorschläge zur Kenntnis nehmen. 

Es geht eben nicht darum, die eine Produktionsweise durch eine 

andere zu ersetzen oder einer „romantischen Empfindung“18 nach-

zugehen, sondern das Grabmal und den Friedhof wieder an den 

Menschen und seine Bedürfnisse heranzurücken, sowohl mit Mit-

teln moderner Produktionsmethoden als auch unter Berücksichti-

gung handwerklicher, lokaler Traditionen. 

Wie Fischer19 richtig herausstellt, war es eben gerade dieses 

Maß an Modernität und Funktionalität, gepaart mit dem Opportu-

nismus der Reformer, welches Hirzels Reformvorschläge fast Wort 

für Wort als Vorlage der reichsweit einheitlichen Friedhofsordnung 

unter der NS-Diktatur ab 1937 dienen ließ. Diese Verordnung nun 

ist umso bedeutender, da sie vielerorts in der Saar-Mosel-Region, 

fast unverändert, bis in die 1960er Jahre gültig blieb und daher das 

Erscheinungsbild von Grabmälern und Friedhöfen in ihrer Gesamt-

heit bis heute nachhaltig geprägt hat. 

Während die luxemburgischen Friedhofsordnungen der Grenz-

region in der hier vorgestellten Auswahl bis in die 1960er Jahre fast 

gar nicht ausdrücklich auf die Gestaltung von Grabmälern einge-

hen, wird dies in Deutschland bereits früh dezidiert geregelt und 

reglementiert.  

Im luxemburgischen Lorentzweiler findet sich noch 1968 be-

züglich des Grabmals lediglich Folgendes:

„Artikel 46. Jedermann ist berechtigt, auf dem Grab seines Ver-

wandten oder seines Freundes einen Grabstein oder ein ähnliches 

Begräbnismerkmal setzen zu lassen.

Artikel 47. Die Herrichtung und die Ausmasse der Monumente 

müssen den Vorschriften über Hygiene, Sicherheit und öffentliche 

Ordnung entsprechen. Bürgermeister und Schöffenrat sind berech-

tigt, die Masse im einzelnen vorzuschreiben, was die Einhaltung 

dieser Bestimmung betrifft, und der Bürgermeister sorgt für deren 

Ausführung.

Artikel 48. Die Grabmäler und die Pflanzen dürfen nirgendwo 

die Ausmasse der konzidierten Flächen oder Gräber überschreiten 

und nicht über 1,60 m hoch sein.“20

Dagegen umfasst die Friedhofsordnung von Ayl aus dem Jahr 

1937, die fast unverändert bis ins Jahr 1962 gültig war, mehrere dicht 

beschriebene Seiten und 15 Unterpunkte, die hier nur auszugsweise 

wiedergegeben werden können:

„41.	

Das Grabmal muß in Form und Werkstoff künstlerisch und gut 

gestaltet sein und sich in das Gesamtbild des Friedhofs einordnen. 

Gute Grabmalkunst läßt sich nicht allein durch Vorschriften über 

Form, Werkstoff und Größenverhältnisse der Grabmäler schaffen. 

Das einzelne Mal, so wertvoll es in künstlerischer Beziehung sein 

mag, wirkt nur gut, wenn es sich dem Gesamtbild harmonisch an-

paßt. Benachbarte und zueinander in Beziehung tretende Grabmä-

ler müssen deshalb nach Form und Farbe aufeinander abgestimmt 

sein. Grabmalreihen befriedigen nur, wenn sie rhythmisch geglie-

dert sind, Grabmalgruppen, wenn sie zusammen einen günstigen 

Gesamteindruck ergeben. Deshalb muß sich jedes Grabmal den bei 

Christoph K. Streb

Abb. 2: Gräber in Wormeldingen. Foto: © JPRemiche, 2018. 



255

der Aufstellung des Belegungsplanes festgelegten Grundgedanken 

unterordnen. In dem Bebauungsplan jeder Abteilung muß die Lage 

der Grabmäler im Grundrisse dargestellt sein.

[…] 

1) Sehr wichtig sind die allgemeinen Höhenbestimmungen für 

Grabmäler. Durch solche Bestimmungen soll ein möglichst ruhiger, 

befriedigender Eindruck der einzelnen Friedhofsteile erreicht 

werden.

[…]

42.	

(1) Das Grabmal erhält seinen Wert und seine Wirkung: 

a) durch Güte und werkgerechte Bearbeitung des Werkstoffes,

b) durch schöne Form sowie Verwendung guter Schrift- und 

Schmuckformen.

(2) Auch kleine und bescheidene Grabmäler müssen diesen For-

derungen genügen. Je kleiner ein Grabmal ist, desto einfacher muß 

seine Form sein.

[…]

44.

(1) Die Verwendung von tiefschwarzen und diesen gleichzuach-

tenden dunklen Werkstoffen in spiegelnd polierter Bearbeitung so-

wie von grellweißen Werkstoffen ist nicht gestattet. 

[…]

c) Bei Grabmälern aus tief schwarzem Werkstoff ist als äußers-

ter Bearbeitungsgrad Mattschliff zulässig.“21

Diese Art der Friedhofsordnung regelte nicht nur die Gestaltung 

des Grabmals im Detail – es finden sich in den folgenden Unter-

punkten genaueste Vorgaben zu den erlaubten Grabmal-Maßen –, 

sondern bot auch ausführliche Begründungen hierzu und detail-

lierte Ausführungen zu den generellen Gestaltungsidealen. 

Wie ähnlich sind sich nun die unterschiedlichen Friedhofsord-

nungen, auch über die Landesgrenzen hinweg, tatsächlich? Eine 

Textanalyse von ausgewählten Friedhofsordnungen mit Hilfe der 

Software MAXQDA kann hierzu zumindest einen kleinen Einblick 

erlauben. Basierend auf einer manuellen Codierung des gesamten 

Textes ausgewählter Friedhofsordnungen ist es damit möglich, die-

se miteinander zu vergleichen. Ist der angegebene Wert 1, wie in Ta-

belle 1 dargestellt, handelt es sich praktisch um dasselbe Doku-

ment. Je geringer der Wert, desto unterschiedlicher die Dokumente. 

Wie aus Tabelle 1 ersichtlich wird, gibt es kaum extreme Aus- 

schläge. 

So unterscheidet sich lediglich die Ayler Friedhofsordnung von 

1937 von derselben Ordnung aus dem Jahr 1898 deutlich, ist aber der 

aus dem Jahr 1918 etwas ähnlicher. Erst mit der Einführung eines 

neuen Textes im Jahr 1962 gibt es wieder stärkere Unterschiede. In-

teressanterweise nähert sich die Friedhofsordnung vom luxembur-

gischen Lorentzweiler aus dem Jahr 1968 dieser weiter an als das 

zeitgenössische deutsche, Ayler Pendant. Auffallend ist weiterhin 

die relativ hohe Ähnlichkeit der hier analysierten luxemburgischen 

Friedhofsordnungen miteinander im Zeitverlauf. Wie zumindest 

ansatzweise durch eine solche Analyse klar wird, scheint es in 

Zwischen Wincheringen und Wormeldingen liegen Welten

Abb. 3: Gräber in Wincheringen. Foto: © JPRemiche, 2018. 



256

Luxemburg eine wesentlich zusammenhängendere, evolutionäre 

Entwicklung der Friedhofsordnungen gegeben zu haben, als dies in 

Deutschland der Fall war. Es könnte die Hypothese aufgestellt wer-

den, dass die Durchsetzung friedhofsreformerischer Ideale und 

Vorstellungen, die mit der reichsweiten Ordnung aus dem Jahr 1937 

in Deutschland ihren Höhepunkt fand, einen Bruch – oder viel-

leicht auch revolutionären Einschnitt – bedeutete. Einen Ein-

schnitt, der keinen größeren Einfluss auf Luxemburg hatte. Daher 

erscheinen die luxemburgischen Friedhofsordnungen wesentlich 

homogener und ähnlicher, als dies innerhalb Deutschlands der Fall 

ist, zumindest bezogen auf die untersuchte Region. Auch wenn die 

Datenmenge zur Untermauerung einer solchen Hypothese kaum 

ausreicht, so lässt sich zumindest für die ausgewählten Friedhöfe 

schließen, dass die Friedhofsreform in Luxemburg nicht denselben 

Eingang in die Friedhofsordnung gefunden hat wie in Deutsch- 

land. 

Wie aber schaut die heutige Realität auf den Friedhöfen der 

Grenzregion aus? Im Rahmen des Forschungsprojektes RIP22 an der 

Universität Luxemburg werden Friedhöfe der Grenzregion voll-

ständig fotografisch und statistisch erfasst. Unter anderem die 

Friedhöfe in Wormeldingen in Luxemburg und Wincheringen in 

Deutschland, welche in Luftlinie lediglich 1,5 km voneinander ent-

fernt sind. Reichte also eine politische und geografische Grenze – 

die Mosel – aus, um die Friedhofsreform unterschiedlich wirken  

zu lassen? Tatsächlich bieten sich dem Betrachter, trotz relativer 

räumlicher Nähe und sehr ähnlicher Größe und Anlage beider 

Friedhöfe, recht unterschiedliche Bilder. In Wormeldingen (Abb. 2) 

dominieren vollständig mit Platten abgedeckte Grabstellen, in  

die der Kopfstein – der eigentliche Grabstein – integriert ist. Die 

Kreuzform ist häufig vorzufinden, wenn nicht als Grabstein selbst, 

so zumindest als Symbol. Als Material dominiert sowohl Granit  

in unterschiedlichen Farben, aber hauptsächlich Schwarz und 

Grau, als auch Blaustein. Auffallend ist die hohe Zahl älterer  

Familiengräber mit Hochkreuzen in allen Variationen. Dies dürfte 

vor allem mit der Rolle der Konzessionen in den luxemburgischen 

Friedhofsordnungen zusammenhängen, die viele ältere Grabstel-

len für längere Zeit sichern. Vollständig abgedeckte, aus poliertem 

Granit und offensichtlich industriell gefertigte Grabmäler, aber 

auch Hochkreuze, teilweise 3,5 Meter und höher, mit Statuen und 

Verzierungen, entsprechen, wie bereits eingangs beschrieben, 

nicht dem Ideal der Friedhofsreform. 

Christoph K. Streb

Abb. 4: Beispiele aus dem Grabmalkatalog Monuments Funeraires von Rombaux-Roland, 1935, S. 18-19.



257

In Wincheringen (Abb. 3) dominiert, trotz vieler Ausnahmen, das 

offene, bepflanzte Grab mit Kopfstein, welcher das eigentliche 

Grabmal darstellt. Hochkreuze kommen kaum, in der Form wie in 

Wormeldingen gar nicht – oder nicht mehr – vor. Die Grabsteine 

weisen eine höhere Varietät auf und sind detaillierter bearbeitet. 

Granit dominiert auch hier als Material, in unterschiedlichsten Far-

ben. Auffallend ist, dass die Höhe der Grabsteine relativ einheitlich 

zwischen 1-1,50 Meter liegt. Dennoch finden sich auch Grabsteine, 

die, selbst wenn sie anderen ähnlich sehen, aufwendiger und aus 

anderem Material, zum Beispiel Magmatit, gefertigt sind. Es finden 

sich kaum ältere Gräber, die meisten (nach dem Datum der Erstbe-

legung) scheinen in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts einge-

richtet worden zu sein. Auffallend ist die höhere Zahl von leeren 

Grabstellen, die es in dieser Anzahl in Wormeldingen nicht gibt. 

Insgesamt lässt sich sagen, dass auch diese Gestaltung nicht dem 

Ideal der Friedhofsreform genügen dürfte, auch wenn der klassi-

sche Kopfstein, mit klaren Größenvorgaben und mit bepflanztem 

Grab, zumindest einige formelle Vorgaben widerspiegelt. 

Dennoch, trotz aller Unterschiede, die im Detail sicher auch auf 

die unterschiedlichen Ausformulierungen und Interpretationen 

der jeweiligen Friedhofsordnungen zurückzuführen sind, lässt 

nicht nur das luxemburgische Beispiel sondern auch das deutsche 

eine eindeutige reformerische Sprache vermissen. Daher ist es frag-

lich, ob die sichtbaren Unterschiede in der Grabmalgestaltung auf 

das Vorhanden- oder Nicht-Vorhandensein reformerischer Vorga-

ben zurückzuführen sind. 

Wie sonst kann es zu diesen Unterschieden gekommen sein? 

Eine mögliche Erklärung liegt außerhalb unterschiedlicher kultu-

reller und traditioneller Vorstellungen diesseits und jenseits der 

Mosel oder dem möglichen Einfluss der Friedhofsreform. Dem-

nach könnte die Gestaltung von Grabmälern wesentlich mehr von 

den Vorstellungen, den technischen Möglichkeiten und betriebs-

wirtschaftlichen Bedingungen der Produzenten, also zum Beispiel 

der Steinmetze, abhängig gewesen sein. Früher wie heute hängt die 

Kaufentscheidung für ein Grabmal eben auch vom vorhandenen 

Angebot ab. Unterscheidet sich dies in unterschiedlichen Regio-

nen, gestalten sich auch die Friedhöfe in ihrer Gesamtheit anders. 

Das luxemburgische, geschlossene Grab, mit Kopfstein wie aus ei-

nem Guss, findet sich so bereits in den 1930er Jahren in einem fran-

zösischen Grabmalkatalog (Abb. 4). In etwa zeitgleich gestaltete 

sich die Vorstellung eines idealen Grabmals in Deutschland gänz-

lich anders, wie das Beispiel eines deutschen Grabmalkataloges 

zeigt (Abb. 5). Hier werden nicht nur unterschiedliche Vorstellun-

gen bezüglich des idealen Grabmals deutlich – in Abb. 5 sind die re-

formerischen Züge klar erkennbar –, sondern es treten auch ein-

deutige Parallelen zu der jeweiligen Grabmalgestaltung in 

Wormeldingen und Wincheringen auf. Hier das monolithische, sti-

listisch an Art déco angelehnte Grabmal und dort, nach wie vor, das 

Ideal des handwerklich gefertigten Kopfsteins am bepflanzten 

Grab. Vielmehr als in den Friedhofsordnungen kommen hier die je-

weiligen Moden in Kunst und Architektur zum Tragen, welche den 

Steinmetzbetrieben – in Form von Katalogen – als Verkaufs- und 

Vorführobjekt vorlagen. Aber eben oft nur als Modell. Die Realität 

auf den Friedhöfen orientierte sich offensichtlich daran, kopierte 

diese aber nicht einfach. 

Während es also eindeutig ist, dass die Friedhofsreformbewe-

gung lediglich in Deutschland Eingang in die Friedhofsordnungen 

gefunden hat, werden die unterschiedlichen Vorstellungen bei 

Durchsicht zeitgenössischer Kataloge noch eindrücklicher. Man 

kann davon ausgehen, dass sich die luxemburgische Grabmalge-

staltung viel mehr an französischen Vorbildern orientiert hat als an 

deutschen. Gleich welche der vielen möglichen soziokulturellen 

Zwischen Wincheringen und Wormeldingen liegen Welten

Abb. 5: Beispiel aus dem Grabmalkatalog Grabsteine von Rupp & Möller, 1928, S. 26.



258

Faktoren für diese unterschiedlichen stilistischen Ausrichtungen 

verantwortlich waren, es wird deutlich, dass sich die Friedhofsre-

form wohl nicht über die Mosel bewegt hat. 

Die unterschiedlichen Formen der Grabsteingestaltung schei-

nen vielmehr das Resultat von stilistischen Moden zu sein, die vor 

allem über das handwerkliche Können, die technischen Gegeben-

heiten und aus betriebswirtschaftlichen Gründen – im Kontext der 

Massenproduktion – Eingang in die Grabmalkataloge fanden, und 

damit das jeweilige Angebot darstellten. Für Luxemburg schien das 

französische Art déco wegweisend zu sein, vermutlich vor allem 

deswegen, da hier die jeweiligen Steinmetzbetriebe in den entspre-

chenden künstlerischen, technischen und betriebswirtschaftlichen 

Kontext, zum Beispiel über Vertriebswege, eingebettet waren. Trotz 

der unmittelbaren räumlichen Nähe zu Deutschland sind die zeit-

genössischen friedhofsreformerischen Ideale kaum nachweisbar, 

wie der Vergleich Wormeldingen und Wincheringen gezeigt hat. 

Weitere Klarheit könnte hier eine Erforschung von künstlerischen, 

handwerklichen und wirtschaftlichen Verflechtungen der Grenz-

region aufzeigen. 

Archivquellen

Kreisarchiv Trier-Saarburg
– L 124,3: Friedhofsordnung Ayl (1898). 

– L 124,1: Friedhofsordnung Ayl (1918).

– L 124,1 Friedhofsordnung Ayl (1937).

Archives Nationales de Luxembourg (ANLux) 
Ministère de l’Intérieur, Int-0003 : Cimetières, funérailles,  

inhumations, incérations, police des cimetières (1886-1940) :

– Walferdingen (1910).

– Remich (1924).

– Lorentzweiler (1968).

1	 Julie Rugg, Fiona Stirling und Andy Clayden, Churchyard and Cemetery in 
an English Industrial City : Sheffield, 1740-1900, in : Urban History 41/4 (2014), 
S. 627-646 ; Christoph K. Streb, Modern Class Society in the Making : Evidence 
from Palatinate Gravestones of the Nineteenth Century, in : International Journal 
of Historical Archaeology 21/1 (2017), S. 240-76 ; Christoph K. Streb und Junwei 
He, Hierarchien der Identität? Forschungsdesiderate in China, in : Friedhof und 
Denkmal 62/1 (2017), S. 18-22 ; Barbara Leisner, Die Einführung von Grabmalricht-
linien und ihre Folgen – noch einmal das Beispiel Friedhof Ohlsdorf in Hamburg, 
in : Vom Reichsausschuss zur Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal. Kassel : 
Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal e.V., S. 97-113 ; Helmut Schoenfeld,  
Ein Reformfriedhof und die neue Gartenkunst – Das Beispiel Friedhof Ohlsdorf in 
Hamburg, in : ibid., S. 87-95.

2	 Norbert Fischer, Zwischen Kulturkritik und Funktionalität : Die Friedhofsreform 
und ihr gesellschaftlicher Kontext in Deutschland 1900-1930, in : Vom Reichsaus-
schuss zur Arbeitsgemeinschaft, S. 9-22.

3	 Kai Buchholz, Die Lebensreform : Entwürfe zur Neugestaltung von Leben und 
Kunst um 1900. Darmstadt : Institut Mathildenhöhe, 2001.

4	 Edeltraud Klueting, Umwelt und Heimat, in : Handbuch der Deutschen Reform-
bewegungen 1880-1933, hg. von Diethart Kerbs und Jürgen Reulecke. Wuppertal :  
P. Hammer, 1998, S. 19-21.

5	 Judith Baumgartner, Ernährungsreform/Vegetarismus/Antialkoholbewegung, 
in : Krebs und Reulecke (Hg.), Handbuch der Deutschen Reformbewegungen,  
S. 115-139 ; Wolfgang R. Krabbe, Lebensreform/Selbstreform, in : ibid., S. 73-85.

6	 Edeltraud Klueting, Umwelt und Heimat, in : Krebs und Reulecke (Hg.), Hand-
buch der Deutschen Reformbewegungen, S. 19-22.

7	 Reinhard Farkas, Leben und Arbeit/Wirtschaften und Wohnen, in : Krebs und 
Reulecke (Hg.), Handbuch der Deutschen Reformbewegungen, S. 245-249.

8	 Hepp, Avantgarde.

9	 Justus H. Ulbricht, Religiosität und Spiritualität, in : Krebs und Reulecke (Hg.), 
Handbuch der Deutschen Reformbewegungen, S. 495-498 ; Zentralinstitut für 
Sepulkralkultur Kassel und Reiner Sörries, Großes Lexikon der Bestattungs- und 
Friedhofskultur. Wörterbuch zur Sepulkralkultur Bd. 1. Volkskundlich-kulturge-
schichtlicher Teil : von Abdankung bis Zweitbestattung. Braunschweig : Haymarket 
Media, 2002.

10	 Einleitung der Herausgeber, in : Handbuch der Deutschen Reformbewegungen, 
S. 10-18, hier S. 12.

11	 Fischer, Zwischen Kulturkritik und Funktionalität, S. 9.

12	 Kreisarchiv Trier-Saarburg, L 124,3 : Friedhofsordnung Ayl 1898.

13	 Ibid.

14	 Kreisarchiv Trier-Saarburg, L 124,1 : Friedhofsordnung Ayl 1918.

15	 ANLux Int-003 Division de l’Interieur-Div. Walferdingen 1910, S. 3.

16	 ANLux Int-003 Division de l’Interieur-Div. Remich 1924, S. 6.

17	 Stephan Hirzel, Zur Einführung, in : Grab und Friedhof der Gegenwart, hg. von 
Stephan Hirzel. München : Callwey, 1927, S. I-150, hier S. XI.

18	 Hirzel, Zur Einführung, S. IX.

19	 Norbert Fischer, Vom Gottesacker zum Krematorium. Köln : Böhlau, 1996, S. 18.

20	 ANLux Int-003 Division de l’Interieur-Div. Lorentzweiler 1968, S. 1.

21	 Kreisarchiv Trier-Saarburg, 124,1 : Friedhofsordnung Ayl 1937.

22	 Materiality and Spatiality of Death, Burial and Commemoration.  
URL : http://transmortality.uni.lu (Letzter Zugriff : 7.9.2018).

Christoph K. Streb



259

En premier lieu, il est important de définir les exigences rigou-

reuses de la loi juive face à la mort, exigences qui seront communes 

à l’ensemble du peuple juif.

Dans un second temps, nous aborderons la manière particu-

lière dont les communautés juives rhénanes et mosellanes ont en-

richi ce modèle imposé d’un ensemble de rites, us et coutumes à 

très forte représentativité symbolique. Issues d’un environnement 

socioculturel spécifique propre, en particulier, aux très nom-

breuses communautés rurales d’Alsace, ces traditions se sont ré-

pandues au cours des siècles et prévalent encore aujourd’hui dans 

l’espace géographique restreint que constituent l’Alsace, la Lorraine, 

le Luxembourg, la Sarre et une partie de la Rhénanie-Palatinat.

Ces coutumes et traditions sont celles des juifs ashkénazes. Les 

juifs séfarades, originaires pour la plupart des pays du Maghreb ou 

encore de la Méditerranée, ont des coutumes parfois quelque peu 

différentes, notamment lors de l’enterrement. Par manque de place 

et d’expertise, il ne sera pas possible de les décrire dans cet article.  

La présente contribution sera divisée en deux grandes parties : 

celle relative à la mort elle-même, suivie ensuite de la seconde par-

tie relative à l’art funéraire.

Le judaïsme et le décès 

Afin de mieux cerner ce qui entoure le décès d’une personne juive, 

plusieurs sujets seront abordés successivement.

Définition de la mort
La mort est le résultat du constat médical. Sujet débattu comme 

tant d’autres dans le Talmud, on retient comme critères de la fin de 

vie la fin du souffle et l’arrêt des battements du cœur. 

Il était de coutume dans le temps de mettre une plume sous le 

nez de l’agonisant pour voir si un souffle pouvait encore être détec-

té. On peut de nos jours déceler la mort en plaçant un miroir devant 

la bouche et le nez de l’agonisant : « s’il n’y pas de buée, c’est qu’il ne 

respire plus, la mort est certaine »1. Différentes coutumes entourent 

les derniers instants du mourant. Ce dernier est censé proclamer 

l’unité de Dieu en prononçant les paroles « Schema Israël, adonaï 

élohenou, adonaï échad  » (Écoute Israël, l’Éternel est notre Dieu, 

l’Éternel est Un). 

Les rites funéraires dans le judaïsme servent à pleurer la perte 

du corps qui n’a été que le vecteur par lequel le croyant a eu la possi-

bilité, durant son séjour sur terre, de reconnaître Dieu par l’inter-

médiaire de ses sens et d’y accéder.

Le deuil incite ceux qui pleurent le défunt à mener durant leur 

passage sur terre une vie exemplaire, à minimiser l’importance du 

physique et du matériel et à prendre conscience de la prééminence 

de l’âme sur un corps qui retournera à la poussière. 

Dans la Genèse, au chapitre 3:19, il est en effet écrit : « tu mange-

ras ton pain à la sueur de ton front jusqu’à ton retour à la terre d’où 

tu viens, car poussière tu étais et poussière tu redeviendras ».

La disparition du corps, du support charnel, ne signifie pas la 

mort de l’être, car l’âme, qui appartient à Dieu, ne saurait mourir, et 

retourne à Dieu.

L’accompagnement
C’est un devoir pour la famille et la communauté d’accompagner 

l’agonisant, qu’il soit conscient ou non. Lors du décès, on ferme les 

yeux du mort et on le couvre d’un drap. Le « respect à la personne 

décédée », traduction de l’hébreu Kavod Ha Met, constitue l’un des 

principes fondamentaux du judaïsme2. Deux bougies sont allumées  

aux pieds et à la tête. Les miroirs sont cachés. Le corps est veillé. Il y 

a récitation des psaumes. 

Du décès jusqu’à l’enterrement, la période s’appelle la Aninouth et 

l’endeuillé devient ce qu’on appelle Onen. Ce dernier s’abstient de 

toute réjouissance et ne doit sortir de chez lui que pour s’occuper 

des formalités. Le mort sera honoré par l’affligé, qui devra avoir une 

attitude marquée par la dignité, de crainte que l’on dise que le dé-

funt était un personnage sans importance. 

Durant cette période, les personnes qui respectent pleinement les 

règles du deuil ne se lavent pas, ne se rasent pas, ne saluent pas les gens 

et n’étudient pas la Torah. Aucun travail ne sera non plus effectué.

Le respect à la personne décédée (Kavod Ha Met) 
Us et coutumes funéraires du judaïsme  

de Luxembourg 

François Moyse et Claude Marx



260

La toilette mortuaire (Tahara) 
La toilette du défunt est appelée en hébreu Tahara. Elle désigne la 

purification du corps par une toilette soumise à un rituel très pré-

cis4. Elle est assurée par une confrérie, qui existe en principe dans 

toutes les communautés juives, composée de bénévoles, la Chevrah 

Kadisha (confrérie du dernier devoir). Il y a une section masculine 

et une section féminine. Leurs membres doivent s’abstenir pendant 

ce rituel de toute parole qui ne se rapporte pas au mort. 

La toilette funéraire a lieu soit au domicile du défunt, soit au ci-

metière, dans une pièce aménagée à cet effet. Les membres proches 

de la famille n’y assistent pas. Les membres de la confrérie récitent 

une prière issue des écritures d’Ezéchiel (36:25), à savoir : « Je déver-

serai sur vous une eau pure, et vous serez purifiés, je vous purifierai 

de toute impureté et de toute souillure »5.

Une prière est récitée avant de commencer la toilette mortuaire, 

appelée Ono Hashem, commençant par ces mots : « Oh Seigneur, 

Dieu de grâce et de Miséricorde ».

On enfile au mort un vêtement de deuil, à savoir une longue 

robe à larges manches appelée Sargenes. Il est d’usage de rechercher 

des vêtements de lin blancs comme vêtements funéraires  : ils  

seront beaux, en tant que preuve que l’on croit en la résurrection 

des morts6.

Si c’est un homme, on met le corps du défunt dans un châle de 

prière (le Talith), celui qu’il avait l’habitude de porter pour les 

prières quotidiennes ou durant le shabbat. 

On coupe ensuite les franges (les Tsitsith) des quatre coins de ce 

châle et on arrange les extrémités entre ses doigts de façon à former 

les trois lettres du nom Shadaï 7. Si c’est une femme, les vêtements 

de deuil sont différents. L’emploi d’un châle de prière n’intervient 

pas dans le cérémonial, les femmes n’étant pas astreintes à en por-

ter durant leur vie.

Il y a des cas particuliers : par exemple une personne qui meurt 

de ses blessures ne sera ni lavée ni purifiée. 

Dans le judaïsme, on procède à l’inhumation le plus rapide-

ment possible. Si l’enterrement ne peut pas avoir lieu le jour même, 

ce qui est généralement le cas, la coutume veut qu’une veillée fu-

nèbre soit organisée pour réciter des prières autour du défunt. 

Le service funéraire
Il est de principe d’avoir toujours des cercueils identiques, afin de 

souligner l’égalité de tous les Juifs devant Dieu. Les obsèques se dé-

roulent en toute simplicité, d’où la mention fréquente dans les an-

nonces mortuaires « ni fleurs ni couronnes ». La cérémonie d’inhu-

mation s’appelle la Levaye. «  C’est un moment de recueillement 

d’une grande intensité dont l’objectif est double : rendre un dernier 

hommage au défunt mais aussi témoigner par sa présence de la 

sympathie à la famille »8.

Il est coutume de procéder, avec des ciseaux, à la déchirure du 

vêtement des membres proches du défunt, à savoir l’épouse/l’époux 

et les enfants – dite la Keriah. Elle est le symbole de la déchirure 

François Moyse et Claude Marx

Ill. 1 : Le deuil. Tableau d’Alphonse Lévy . Photo : © JPRemiche, 2018.



261

provoquée par le départ de l’être aimé. Elle a pour but d’aider la per-

sonne affligée à exprimer sa douleur9. Elle se réfère à ce verset des 

prophètes : « Le roi se leva, et il déchira ses vêtements »10.

Des prières sont récitées devant la bière, certaines sont chan-

tées, telle le El Malé Rachamim. Le rabbin tient l’éloge funèbre, qui 

se doit d’être assez courte, rappelant les mérites du défunt/de la  

défunte avec modestie, afin de préserver le caractère égalitaire de 

tout enterrement.

Ensuite le cercueil est porté soit par des membres de la commu-

nauté, soit par des employés de la commune. Trois arrêts se font sur 

le chemin de la tombe et on récite des psaumes en même temps.

Lors de la descente du corps, le cercueil est placé de telle sorte 

que les pieds soient tournés vers Jérusalem. Le rabbin récite cette 

prière : « L’Éternel a donné, l’Éternel a repris, que le nom de l’Éternel 

soit béni ».

Trois pelletées de terre sont jetées sur le cercueil, d’abord par le 

rabbin et par chacun des membres de la proche famille, puis des 

autres personnes présentes. La prière suivante est dite par le Rabbin :

 

« Poussière tu étais et tu retourneras à la poussière.

La poussière retourne à la terre comme elle était.

Et l’âme s’en retourne à Dieu qui l’a donnée »11. 

À la fin de la cérémonie d’enterrement, on récite la prière du  

Kaddish. Le Kaddish (sanctification), prière centrale de la liturgie 

juive, sanctifie le nom divin. Bien que son texte en araméen ne 

contienne aucune allusion à la mort, elle est considérée et utilisée 

en tant que prière des endeuillés. Enfin, à la sortie du cimetière on 

procède au lavage des mains.

Le deuil
Le deuil est porté lors d’une période de sept jours, appelés les  

Shivoth en hébreu ou encore Shivess dans le parler local. À  

la synagogue, au premier shabbat qui suit, le rabbin procède à  

l’accueil des endeuillés le vendredi soir à l’office, après la prière 

Lecho dodi. Ainsi les endeuillés ne participent pas dès le début à  

l’office, mais attendent dans le couloir d’être appelés par le rabbin 

en cours de cet office. L’époux survivant et les enfants diront le  

Kaddish, tout comme le frère et la sœur du défunt.

Le respect à la personne décédée (Kavod Ha Met) 

Ill. 2 : La prière. Tableau d’Alphonse Lévy. Photo : © JPRemiche, 2018. 

Ill. 3 : Pierres blanches. Photo : © JPRemiche, 2018.

Ill. 4 : Extrait du Trauer-Gedenkbuch. Berlin West: Verlag für Trauergedenkbücher, 
sans date. Photo : © JPRemiche, 2018.



262

Différentes coutumes entourent cette période de deuil intense, au 

cours de laquelle il y a lieu d’entourer les endeuillés. Ainsi, des vi-

sites seront effectuées par des personnes de la communauté juive 

au domicile du défunt. Le premier repas est cuisiné pour les en-

deuillés et amené à leur maison. C’est là qu’ont lieu souvent les 

prières quotidiennes, pour lesquelles un quorum de dix hommes 

est nécessaire pour la prière collective (le Minyan) et le récit du  

Kaddish. Le rabbin prononce quelques paroles.

Les endeuillés ne se lavent pas et ne portent pas de chaussures 

en cuir. Ils s’assoient sur des sièges bas. Les miroirs dans la maison 

sont recouverts. « Cet usage vient du souci d’épargner aux membres 

de la famille endeuillée la pénible vision de plusieurs dépouilles 

mortelles »12.

Le deuil dure douze mois pour les parents et 30 jours (appelés 

les Sheloshim) pour les conjoints ou frères et sœurs. 

Le Kaddish est récité quotidiennement pendant onze mois lors 

des offices. Après un an, une cérémonie aura lieu au cimetière, qui 

s’appelle la pose de la Matzevah, à savoir la pierre tombale (‘Stein-

setzen’). On y récite des psaumes et diverses prières, dont de nou-

veau le Kaddish. Sur la tombe des inscriptions ont été faites. Il faut 

de nouveau réunir un Minyan, donc dix hommes au minimum pour 

pouvoir réciter les prières.

Le souvenir
On parle du mort avec respect, en utilisant la formule Zichrono  

Livracha (que son souvenir soit une source de bénédiction) ou  

Zecher Tsaddik Livracha (que le souvenir du Juste soit une source de 

bénédiction)13.

La tradition veut que l’on fasse une visite des cimetières juifs avant 

les grandes fêtes d’automne que sont Rosh Hashana (le nouvel an 

juif) et Yom Kippour (le jour du grand pardon) ou lors des jours de 

jeûne durant l’année. 

On met des petites pierres blanches sur la tombe quand on a 

rendu visite à un défunt. C’est une coutume qui probablement sert 

de rappel à la présence de la famille. Elle remonte sans doute aux 

temps bibliques lorsque le monument funéraire était constitué 

d’un tas de pierres. Souvent les éléments naturels ou des vandales 

les dispersaient, et donc les visiteurs plaçaient d’autres petites 

pierres pour s’assurer que la tombe était marquée. 

Une prière spéciale est récitée à la mémoire des défunts au jour 

anniversaire de leur mort : c’est le Yahrzeit. Cette prière est le Yizkor 

et elle se fait en présence de dix hommes à la synagogue lors d’un 

office quotidien. Rappeler le souvenir d’un défunt lors d’un tel of-

fice n’est pas seulement une forme commode de libération émo-

tionnelle, mais un acte de piété solennel et une expression d’un 

profond respect.

Une bougie est allumée dans le foyer des parents (enfants ou 

veuve/veuf) le jour anniversaire du deuil, ce jour étant calculé en 

fonction du calendrier hébraïque. La flamme symbolise la relation 

corps/âme. Certains jeûnent lors de cette journée. 

Le Jorzeit, malgré son nom yiddish, est une coutume ancienne 

de commémorer l’anniversaire du décès de parents, qui était déjà 

discutée dans le Talmud. La tradition voit ce jour comme étant 

commémoratif à la fois de l’énorme tragédie de la mort et de la 

gloire respectueuse de l’héritage parental. 

Ce jour-là il est de coutume d’aller sur la tombe du défunt au ci-

metière. Une autre prière chantée est celle du El Male Rachamim, ce 

qui se fait notamment lors des commémorations collectives telles 

que celles rappelant les victimes de la Shoah.

L’art funeraire

Il y a lieu de se pencher un-à-un sur plusieurs aspects de la matéria-

lisation du souvenir des défunts dans le judaïsme, en commençant 

par un petit historique de la présence juive au Luxembourg.

L’évolution de la présence juive au Luxembourg 
Si l’on en croit l’historien belge Jean-Marie Yante, jusqu’à la mise en 

place de l’administration bourguignonne en 1443, rares sont les do-

cuments d’archives attestant d’une présence juive dans le Luxem-

bourg médiéval14. 

En 1276 est évoquée l’existence dans la capitale du juif Henri y 

demeurant et alors créancier du sieur de Bertrange. Ultérieure-

ment, protégés par Charles IV, des juifs auraient – selon des docu- 

ments datés de 1349 – habité la vallée de la Pétrusse où se trouvait 

François Moyse et Claude Marx

Ill. 5 : Tombe de Salomon Ruben (tombe 38). Photo : © JPRemiche, 2018.



263

également leur cimetière. Plus tard, la Rue des Juifs se constitua 

dans le faubourg avoisinant la Porte des Juifs, mentionnée en 1367 

et qui tenait son nom d’une implantation juive qui s’est créée, in-

cluant un lieu de sépulture. La Porte des Juifs fut remplacée en 1627 

par la Porte Neuve.

Par la suite, les registres identifiant les ménages appelés à payer 

les tributs annuels, prix de la protection des souverains, permettent 

d’établir un recensement des individus, de leurs activités et des 

lieux d’accueil, recensement qui nous permet de conclure au carac-

tère épisodique et précaire des implantations dû tant à l’hostilité 

des populations locales souvent manipulées par le bas-clergé,  

qu’à l’attitude des souverains qui acceptent ou excluent alternative-

ment au gré de besoins financiers ou d’influences religieuses ou 

politiques.

En 1567, sans qu’une explication plausible ne figure dans les ar-

chives – vraisemblablement pour des raisons économiques – les 

juifs quittent le pays où leur présence ne sera plus signalée que de 

manière épisodique et clairsemée.

Jusqu’à la Révolution française, l’on ne trouve plus trace de pré-

sence juive durable. Par contre, il est fréquemment fait mention de 

redevances, droits de passage et droits d’entrée aux foires imposés à 

des juifs venus d’États avoisinants.

Des deux cimetières précités – l’un dans la vallée de la Pétrusse, 

l’autre dans le faubourg avoisinant la Porte des Juifs – ne subsiste 

aucune trace ayant pu susciter une recherche. 

La Révolution française de 1789 et les nouveaux courants de pen-

sée qu’elle va générer sont à l’origine d’une situation nouvelle dont 

va résulter l’émancipation des juifs. Après d’âpres débats, le décret 

du 28 septembre 1791 leur accorde l’intégralité des droits civiques. 

Intégré à l’Empire sous le nom de Département des Forêts par Napo-

léon, le Luxembourg va devoir appliquer les directives impériales. 

C’est le 14 juillet 1795 qu’un décret abolit les taxes discrimina-

toires et souvent dissuasives imposées aux juifs et leur permet de 

s’établir librement où bon leur semble. 

Parmi les tout premiers à s’installer avec leur famille dans la ca-

pitale luxembourgeoise figurait Pin’has Godchaux, graveur et « es-

sayeur du bureau de garantie des matières d’or et d’argent »15.

Cette famille Godchaux va jouer ultérieurement un rôle consi-

dérable dans l’évolution de la société luxembourgeoise et sera l’un 

des moteurs de la première dynamique industrielle du pays au XIXe 

siècle. Pin’has Godchaux assumera un rôle de pater familias (par-

fois musclé) vis-à-vis de la Communauté juive émergente, et rares 

sont les documents d’état-civil concernant des juifs qui ne portent 

pas sa signature.

Le respect à la personne décédée (Kavod Ha Met) 

Ill. 6 : Cimetière de Malakoff. Photo : Marcel Schroeder, © Photothèque de la Ville de Luxembourg.



264

De nombreux membres de la famille Godchaux reposent au cime-

tière de Clausen, d’autres au cimetière Bellevue.

À Luxembourg, le premier recensement des juifs va avoir lieu au 

début du XIXe siècle lorsqu’obligation sera faite à tout citoyen 

d’adopter un nom de famille (décret sur la prise de nom patrony-

mique du 8 septembre 1808). Ce recensement nous donne une 

image assez précise de ce qu’était la Communauté juive à cette 

époque en indiquant qu’elle comprenait 91 individus et en nous 

fournissant de précieuses indications sur les lieux d’origine de ces 

personnes.

Issue des régions avoisinantes, plus particulièrement la Lor-

raine et l’Allemagne, cette population va rapidement progresser et 

la nécessité d’avoir son propre lieu de sépulture conforme aux pré-

ceptes religieux du judaïsme va s’imposer.

Petit historique de l’inhumation juive
La première mention d’un lieu d’inhumation dans la Bible est celle 

du tombeau de Makhpela devenu le tombeau des patriarches à  

Hébron. Ultérieurement, et jusqu’à la période talmudique, les tradi-

tions funéraires des juifs étaient calquées sur celles des sociétés en-

vironnantes. Ainsi, dans la Rome antique, les familles juives 

avaient-elles leurs propres catacombes fréquemment ornées de 

fresques colorées. Dans certaines d’entre elles, récemment décou-

vertes sur la Via Appia, des niches creusées dans la roche près des 

tombes abritaient des objets usuels destinés à accompagner les 

défunts16.

Cependant, à l’époque talmudique, à partir du IIe siècle, cer-

taines règles vont être définitivement codifiées et s’appliquer à 

toutes les composantes du peuple juif, quel que soit l’environne-

ment et quelle que soit la situation géographique. L’une de ces 

règles devenue loi attache une très grande importance à l’intégrité 

et à la pérennité des cimetières juifs. Les tombes ne peuvent être ni 

détruites, ni déplacées, afin que soit préservé le repos éternel du dé-

funt. Ainsi certains cimetières juifs ont-ils atteint des proportions 

considérables, l’exemple le plus connu étant le Cimetière des  

Oliviers à Jérusalem, vieux de plus de 3.000 ans et riche de plus de 

70.000 tombes.

Sous nos latitudes, quelques très grands cimetières – Varsovie, 

Worms et Prague – ont été préservés de la folie destructrice des 

hommes. Plus près de nous, de très anciennes communautés rurales 

d’Alsace aujourd’hui désertées par les communautés juives offrent 

encore aux généalogistes et aux historiens la possibilité de remonter 

le temps au travers des tombes du XIVe siècle (Rosenwiller), du XVIe 

siècle (Ettendorf) ou du XVIIe siècle (Mackenheim, Jungholz, Hegen-

heim). En Lorraine, Frauenberg, Metz-Chambières et Fénétrange et 

en Sarre Söttern révèlent encore des tombes du XVIIIe siècle.

Issus d’une aire géographique incluant notamment l’Alsace, la 

Lorraine et la Sarre, les premiers immigrés juifs arrivés au 

Luxembourg au tout début du XIXe siècle y ont importé tant les tra-

ditions imposées par la loi juive que les us et coutumes apparus de-

puis le Moyen-Âge dans l’espace rhénan et mosellan.

Quant à l’architecture funéraire, figée dans ses grandes lignes 

au sein du monde ashkénaze depuis le XIe siècle (cimetière de 

Worms – tombe de Jakob Ha Bachur, 1076) – ce que confirment les 

découvertes en 1992 du « Champ des juifs » à Ennezat dans le Puy-

de-Dôme17 – elle va subir au cours du XIXesiècle une évolution telle 

qu’elle n’en a pas connue depuis le millénaire précédent18.

Historique de l’établissement des cimetières juifs  
au Luxembourg 
C’est pour 1817 que l’on retrouve dans les archives le premier docu-

ment relatif au cimetière juif dit de Clausen-Malakoff. Il s’agit d’une 

demande signée par Messieurs Godchaux, Lippmann et Cahen, 

adressée à l’Administration communale de la Ville de Luxembourg 

informant de l’achat d’un terrain et demandant l’autorisation de 

l’utiliser en tant que cimetière.

La tombe la plus ancienne que nous connaissons (Salomon Ru-

ben) est datée de 1815 (donc antérieure à la création du cimetière) et 

déjà se pose une première question : où ont été enterrées les per-

sonnes décédées entre 1795 et 1818 ? 

Le mystère s’épaissit encore lorsque nous découvrons dans un 

courrier de Lazard Sichel, Président de la Communauté d’Arlon, que 

les défunts arlonnais étaient également enterrés à Clausen avant 

qu’Arlon n’ait son propre cimetière en 1856. Or nous n’y connais-

sons que trois tombes de personnes ayant été domiciliées à Arlon.

Le mystère continue : le cimetière a servi de 1818 à 1897, mais à 

partir de 1884 les inhumations ont eu lieu au cimetière de Bellevue, 

inauguré cette même année. Quant aux autres cimetières juifs du 

Luxembourg, ils sont entrés en fonction en 1856 pour Arlon (deve-

nue belge), 1881 pour Ettelbruck, 1900 pour Grevenmacher et 1905 

pour Esch-sur-Alzette.

Selon les archives de l’état civil, compte tenu de l’évolution dé-

mographique de la Communauté juive à Luxembourg-Ville durant 

ces 80 années, ce seraient plusieurs centaines de personnes qui se-

raient décédées durant cette période. Or, nous n’avons qu’une cen-

taine de tombes, alors que la loi juive interdit l’exhumation ainsi 

que l’incinération.

Dans le cimetière de Clausen se retrouvent toutes les étapes de 

l’évolution architecturale que l’on peut observer dans la majorité 

des cimetières du XIXe siècle du Luxembourg et des régions 

avoisinantes.

Cependant, il est utile de souligner que l’ordonnance des tombes 

ne correspond plus à celle que l’on trouve dans les autres cimetières 

juifs. En effet, il est de coutume que les stèles soient toutes tournées 

dans la même direction, celle de Jérusalem. Or, à Clausen, les pierres 

tombales se font face, de part et d’autre d’un chemin central.

François Moyse et Claude Marx



265

L’explication tient au fait que durant la Seconde Guerre mondiale, 

sans même qu’il y ait eu une volonté de le vandaliser, abandonné, 

ouvert à tous les vents, ce lieu ait subi les affronts du temps et de 

l’abandon, la population juive, gardienne du lieu, ayant disparu l’on 

sait comment.

De plus, un éboulement de terrain avait causé de graves dégâts 

en 1960.

C’est à cette époque que le cimetière revint à la Ville et que le 

service des cimetières fut chargé de le rendre présentable. Dans son 

désir de bien faire, ce service procéda à une rénovation sans de-

mander un avis rabbinique. Des photos datant d’avant 1960, prove-

nant de la Photothèque de la Ville de Luxembourg, montrent claire-

ment les stèles bien plus nombreuses qu’aujourd’hui, alignées dans 

la même direction, c’est-à-dire vers l’est. 

Les tombes 
Depuis un décret du calife abbasside de Bagdad, Mustawakkil, au 

IXe siècle, décret ne permettant qu’aux musulmans d’avoir des 

stèles verticales et ne tolérant pour les non-musulmans que des 

pierres horizontales à même le sol, cette interdiction s’est répandue 

dans le monde sépharade, alors que jusqu’au milieu du XIXe siècle, 

dans le monde ashkénaze, c’est la pierre levée ou pierre fichée qui 

prédomine. « C’est au départ une pierre dressée du type sumérien, 

relevée à la verticale, surtout retenue par la tradition ashkénaze et 

qui exprimerait l’idée de la résurrection »19. 

La partie la plus ancienne, en contrebas du cimetière de Clausen, 

ne recèle que des pierres levées, présentant de nombreuses va-

riantes, avec ou sans socle.

Au fur et à mesure que nous gagnons les paliers supérieurs du 

cimetière, nous progressons chronologiquement, la partie supé-

rieure étant la plus récente – et la plus «  révolutionnaire  » 

puisqu’elle abrite le seul caveau double (tombes de Léo Lippmann 

et Lina Nathan). À partir de la fin du XIXe siècle, le caveau va prédo-

miner dans tous les cimetières juifs.

Entre la partie basse et ce caveau, nous assistons à l’apparition 

des colonnes, des obélisques et des sarcophages de plus en plus 

Le respect à la personne décédée (Kavod Ha Met) 

Ill. 9 : Tombe de Julie Hanau (tombe 90). Photo : © JPRemiche, 2018. Traduction de 
l’épitaphe : « Ci-git / Une femme modeste et avenante / Madame Yentelé épouse de 
M. Schlomo / Décédée en grand âge / 17 sivan 636 du petit comput /Que son âme 
soit liée au faisceau des vivants ».

Ill. 7 : Fleur brisée. Photo : © JPRemiche, 2018.

Ill. 8 : Mains de Cohen. Photo : © JPRemiche, 2018.



266

enrichis de sculptures et d’ornements empruntés au contexte funé-

raire local.

Cependant, certains motifs ont traversé le temps et se répètent 

jusqu’au début du XXe siècle. Ainsi la colonne brisée symbolise la 

disparition prématurée, la vie subitement interrompue (tombe 7)20. 

La grappe de raisins sur la tombe d’une femme renvoie au verset « ta 

femme sera comme une vigne féconde » et témoigne d’une nom-

breuse progéniture21. 

La fleur dont la tige est brisée symbolise la mort d’un enfant 

(tombe 43). Les piquants de la branche de houx indiquent que le dé-

funt a supporté durant sa vie de dures épreuves (tombe 23). De nos 

jours, les mains élevées en un geste de bénédiction désignent en-

core un Cohen, descendant des grands prêtres (tombe 84), et l’ai-

guière le lévite, serviteur du Temple. 

Les épitaphes
Une identification approximative des origines de la communauté 

juive au XIXe siècle nous est donnée par les épitaphes : si 28 d’entre 

elles sont rédigées exclusivement en hébreu, 18 le sont en hébreu et 

en français, douze en hébreu et en allemand, 18 uniquement en 

français et deux en allemand. 

Mis à part l’état de dégradation de certaines tombes, le déchif-

frage d’une épitaphe en hébreu n’est pas chose aisée et nécessite 

certaines connaissances.

En premier lieu, la datation. Comme ils l’étaient dans l’Antiqui-

té en Egypte, en Grèce et à Rome, les mois juifs sont des mois lu-

naires, chaque nouveau mois commençant avec la nouvelle lune. 

Empruntés au calendrier babylonien, les noms des douze mois de 

l’année hébraïque sont : Tichri, Hechvan, Kislev, Tevet, Chevat, Adar, 

Nissan, Iyar, Sivan, Tamouz, Av et Eloul. Les fêtes religieuses étant, 

elles, liées au cycle solaire, il a fallu tous les deux ou trois ans inter-

caler un second mois de Adar. En l’an 344 de notre ère, il fut décrété 

que le lundi 7 octobre 3760 avant J.C. serait le premier jour de la 

création du monde. Pour connaître l’année hébraïque, il suffit donc 

d’ajouter 3760 au chiffre de l’année civile en cours.

Quant au chiffre indiquant sur une épitaphe l’année hébraïque 

il est indiqué par les lettres de l’alphabet, la première lettre de l’al-

phabet, « aleph », correspondant au chiffre « un », la seconde lettre 

« beth » au chiffre « deux », et ainsi de suite.

Afin d’économiser la place sur la surface à graver de la stèle, les 

scribes utilisent les « roshei tevot », littéralement « têtes de mots » 

ou initiales22. Il s’agit de l’abréviation d’un nom, d’un titre, d’un mot 

ou d’un groupe de mots. Parmi les «  roshei tevot  » les plus cou-

rantes, on trouve l’abréviation d’un titre, d’une fonction, d’un statut 

ou d’une citation. 

Vers la fin du XIXe siècle, la simplicité qui avait caractérisé du-

rant des siècles l’architecture funéraire des cimetières juifs, laisse 

place à la surenchère de fantaisie, de luxe et de grandiloquence cen-

sée traduire les sentiments éprouvés pour les défunts, mais indi-

quant également que l’on avait les moyens d’honorer ses morts.

Le caveau monumental parfois exubérant copié des cimetières 

chrétiens ayant sévi jusqu’à la veille de la Seconde Guerre mondiale 

n’a certes pas disparu, mais la tendance actuelle privilégie une 

néo-simplicité compensée par la qualité des matériaux employés. 

 

1	 Grand Rabbin Jacques Ouaknine, L’âme immortelle. Paris : Bibliophane-Daniel 
Radford, 2002, p. 39.

2	 Freddy Raphaël, La Représentation de la mort chez les Juifs d’Alsace, in : Évo-
lution de l’Image de la Mort dans la Société contemporaine et le Discours religieux 
des Églises [Actes du 4e colloque du Centre de sociologie du protestantisme de 
l’Université des Sciences humaines de Strasbourg (3-5 octobre 1974)], Archives de 
sciences sociales des religions 39 (1975), p.101-117, ici p. 102.

3	 Emmanuel Haymann, Alphonse Lévy peintre de la vie juive. Strasbourg et 
Genève : Éditions d’Art Haymann, 1976.

4	 Ouaknine, L’âme immortelle, p. 48.

5	 Raphaël, La Représentation de la mort, p. 102.

6	  Rabbi Chlomo Ganzfried, Abrégé du Choulk’hane Aroukh. Paris : Éditions 
Colbo, 1998 (8e éd.), vol. II, chapitre CXVII, p. 1048.

7	 Raphaël, La Représentation, p. 104.

8	 Ouaknine, L’âme immortelle, p. 58.

9	 Ibid., p. 43.

10	 Rabbi Chlomo Ganzfried, Abrégé du Choulk’hane Aroukh. s.l. : Éditions du 
Spectre, 1996, chapitre CXCV, p. 1034.

11	 Ouaknine, L’âme immortelle, p. 64.

12	 Ibid., p. 41.

13	 Raphaël, La Représentation de la mort, p. 104.

14	 Jean-Marie Yante, Heurts et malheurs des établissements juifs dans le Luxem-
bourg (13ème siècle-début 16ème), in : La présence juive au Luxembourg du Moyen 
Age au 20ème siècle. Actes du colloque, organisé par le B’nai B’rith Luxembourg en 
novembre 1998. URL : http://judaisme.sdv.fr/synagog/luxembrg/hist-lux/hist1.htm 
(Page consultée le 18.9.2018).

15	 Laurent Moyse, Du rejet à l’intégration, Luxembourg : Éditions Saint-Paul, 
2011, p. 43.

16	 Cinzia Vismara, Les catacombes juives de Rome, in : L’archéologie du  
judaïsme en France et en Europe, éd. par Paul Salmona et Laurence Sigal. Paris :  
La découverte, 2011, p. 51-62.

17	 Daniel Parent, Le champ des juifs à Ennezat, in : L’archéologie du judaïsme en 
France et en Europe, éd. par Paul Salmona et Laurence Sigal. Paris : La découverte, 
2011, p. 235-245. 

18	 Claire Descomps, Cimetières et rites funéraires juifs dans l’Est de la France 
du Moyen-âge à nos jours, in : Diasporas [online] 30 (2017). URL : http://journals.
openedition.org/diasporas/874 (Page consultée le 28.12.2018).

19	 Philippe Pierret, Une mémoire de pierre et de papier. Images de la vie juive en 
Belgique. Waterloo : Éditions Luc Pire, 2007.

20	 La numérotation se réfère à Claude Marx, Inventaire du cimetière juif de  
Clausen Malakoff (en cours de parution).

21	 Philippe Pierret, Ces pierres qui nous parlent. Mémoires juives et patrimoine 
bruxellois. Bruxelles : Éd. Didier Devillez, 1999.

22	  Gérard Nahon, Inscriptions hébraïques et juives de France médiévale,  
Paris : Les Belles-Lettres, 1986.

François Moyse et Claude Marx



267

« Nous sommes à Dieu et nous retournons à lui »
(Coran, sourate II, verset 156)1

Depuis plusieurs années en Europe, l’islam2 et les musulmans sont 

régulièrement sous le feu des projecteurs des médias et des débats 

publics et politiques. Qu’il s’agisse des discussions autour du port 

du voile intégral dans certains lieux publics, ou de la probléma-

tique de la radicalisation, l’islam est présent et interpelle également 

les administrations publiques au Luxembourg. Il est néanmoins 

peu question de la religion musulmane, des pratiques des musul-

mans qui vivent au Grand-Duché ou des rites funéraires en islam. 

Cette contribution poursuit plusieurs objectifs. Dans un premier 

temps, nous évoquerons la question de la mort et décrirons les rites 

funéraires en islam. Ensuite, nous ferons le point sur la situation 

actuelle au Luxembourg concernant les parcelles musulmanes, la 

législation en place. Enfin, nous dégagerons les enjeux concernant 

l’enterrement d’un croyant musulman. 

L’installation définitive au Luxembourg d’un nombre croissant 

de personnes professant l’islam, de même que l’émergence d’un 

groupe de convertis, fait surgir la problématique de l’enterrement 

des musulmans au Grand-Duché. Car intégrer les morts, c’est inté-

grer les vivants, et inversement. Cette étape du passage de la vie à la 

mort d’un croyant et des obligations rituelles religieuses est impor-

tante pour mieux connaître les communautés musulmanes au 

Luxembourg. 

Ce texte se concentre sur l’islam sunnite3 majoritaire au Luxem-

bourg, la présence chiite4 y étant actuellement très faible. Il existe 

en islam quatre écoles juridiques sunnites5 qui ont chacune des 

spécificités en matière de rites funéraires. Par souci de clarté et de 

facilité, nous n’avons pas détaillé les différences entre ces écoles ju-

ridiques concernant les rites funéraires. 

En islam, la totalité des actions entreprises par le croyant du-

rant sa vie conditionne son passage vers le paradis ou l’enfer. La di-

mension eschatologique de l’islam est très forte et régulièrement 

répétée, dans le Coran et la Sunna6, et dans les sermons des imams 

lors de la prière collective du vendredi. La vie de l’au-delà est 

considérée comme meilleure par rapport à l’existence terrestre. La 

sourate XXVIII, verset 60, rapporte que « Tout ce qui vous a été don-

né n’est que jouissance éphémère et vaine parure de la vie de ce 

monde. Ce qui se trouve auprès de Dieu est meilleur et plus durable. 

Ne le comprenez-vous pas ? ». Le décès est vécu comme un change-

ment d’état dans lequel l’âme quitte le corps7 et correspond à un 

passage obligé vers la vraie vie selon les croyants. L’ensemble des 

rites funéraires pratiqués en islam est caractérisé par une grande 

sobriété, que ce soit dans la mise en terre, l’architecture et l’entre-

tien des tombes, ou encore la prière funéraire de l’enterrement. Les 

rites funéraires islamiques sont également marqués par une grande 

hygiène corporelle, dont le lavage mortuaire, ainsi que par une di-

mension collective de l’enterrement. Ces trois aspects sont repré-

sentatifs de l’islam et de ses prescriptions. 

Immigration et installation définitive de  
musulmans au Luxembourg

Le phénomène migratoire musulman est relativement récent au 

Luxembourg. Les premiers immigrés sont arrivés à la fin des années 

1960 et au début des années 1970 suite à des accords économiques 

entre le Grand-Duché et l’Ex-Yougoslavie. Un deuxième mouve-

ment, le plus important, date des années 1990, avec l’arrivée mas-

sive des réfugiés musulmans provenant d’Ex-Yougoslavie. Et le troi-

sième est lié aux réfugiés fuyant les guerres, principalement en Syrie, 

Irak et Afghanistan depuis 2015. La population musulmane au 

Luxembourg est estimée entre 18.000 et 20.000 personnes8 (3,2 % 

de la population nationale) en 2018. Les musulmans au Luxem-

bourg sont majoritairement d’origine balkanique. 

Pour la grande majorité des musulmans d’origine immigrée, le 

rapatriement au pays d’origine est le premier choix en cas de dé-

cès9. Toutefois, le rapatriement est une pratique observée surtout 

pour les premières générations dans toutes les communautés  

immigrées, quelle que soit la confession à laquelle elles appar-

tiennent.  

Mourir comme musulman au Luxembourg
Pratiques et défis contemporains 

Elsa Pirenne 



268

Dès lors, 

« The fact that the immigrant no longer asks for his body to be 

sent back to the country of origin is, so to speak, a form of post mor-

tem integration: the recognition at the very highest symbolic level 

that the ground in which he wishes to repose for his final sleep he 

considers his home »10. 

Le retour au pays est donc un retour post mortem11 pour la première 

génération. La notion de rapatriement renvoie à un attachement af-

fectif, culturel, traditionnel mais ne constitue pas une obligation 

religieuse. À côté du choix du retour, des convertis et certains mu-

sulmans des générations suivantes souhaitent se faire inhumer 

dans leur pays de résidence. Cependant, il est prescrit en islam de 

ne pas se faire enterrer avec des non-musulmans mais bien en 

« terre d’Islam »12. Or, le Luxembourg est un pays de tradition et à 

majorité catholique, fonctionnant sur des bases libérales héritées 

de la Révolution française. Un avis juridique13 autorise désormais 

les musulmans à être enterrés en terre non-musulmane, princi- 

palement en Europe14. C’est une étape importante pour les commu-

nautés musulmanes en Europe et au Luxembourg.

Mourir en islam

Le décès d’une personne musulmane implique des règles, des in-

terdits et des obligations qui forment les rites funéraires en islam. 

À l’approche de la mort, le musulman, quand c’est possible, doit 

être couché sur le côté, le visage tourné vers La Mecque, plus préci-

sément vers la Qibla à La Mecque, qui est le lieu vers lequel le mu-

sulman se tourne pour chacune de ses prières. Il lui est recomman-

dé de réciter – en se faisant éventuellement aider – la profession de 

foi musulmane «  J’atteste qu’il n’y a pas de divinité en dehors de 

Dieu et que Muhammad est l’envoyé de Dieu », lui rappelant l’uni- 

cité de Dieu et que Muhammad est son Prophète. L’entourage ou 

Elsa Pirenne 

Ill. 1 : Parcelle de Luxembourg-Merl, Luxembourg. Photo : © JPRemiche, 2018.



269

l’imam récitent ensuite au défunt deux sourates du Coran, ainsi 

que des formules rituelles spécifiques. Lorsque le décès est attesté, 

le corps du défunt est lavé rituellement et intégralement, à une ou à 

trois reprises, selon les interprétations15. 

Le lavage mortuaire
Les conditions et les recommandations pour effectuer le lavage 

mortuaire sont multiples. Tout d’abord, l’officiant doit procéder à 

ses ablutions. Les ablutions sont les lavements rituels de diffé-

rentes parties du corps que le musulman effectue avant chaque 

prière pour se purifier. Ensuite, le lavage rituel du corps du défunt 

commence par le nettoyage à l’eau claire, de la tête, vers la partie 

droite en haut à la partie gauche en haut, pour ensuite descendre 

vers le bas du corps de la même façon16. Le corps peut être parfumé, 

notamment avec du musc sur les parties du corps qui ont été, du-

rant la vie du croyant, en contact avec le sol lors de la prière. Pour 

pratiquer ce rite, les hommes lavent les hommes, et les femmes 

lavent les femmes, exception faite pour les enfants et les conjoints. 

Il est recommandé à la personne qui a pratiqué le rite de refaire les 

petites ablutions rituelles après avoir procédé au lavage mortuaire. 

Après le lavage, le corps est recouvert d’un linceul, blanc de préfé-

rence selon la Sunna. Celui-ci se compose de trois pièces, la pre-

mière recouvrant le corps du nombril aux genoux, la seconde des 

épaules aux mollets, et la troisième pièce est un drap de coton blanc 

enveloppant complètement le corps. 

Dans les principaux hôpitaux du pays, une salle confession-

nelle est mise à disposition des fidèles17. À la morgue, une table 

pour le lavage mortuaire, avec un lavabo relié à l’eau courante, est à 

disposition des musulmans. Ces derniers peuvent également ap-

porter des effets personnels, comme le linceul ou du camphre. 

L’enterrement d’un défunt musulman 
Les rites d’enterrement sont exécutés rapidement après le décès, le 

mort devant être enterré si possible avant la tombée du jour où il est 

Mourir comme musulman au Luxembourg

Ill. 2 : Vue plongeante de la parcelle de Luxembourg-Merl, Luxembourg. Photo : © JPRemiche, 2018.



270

décédé. Cela peut s’expliquer par des raisons hygiéniques, le corps 

risquant de se décomposer rapidement sous la chaleur de la Pénin-

sule arabique où le Prophète a vécu18. Néanmoins, cette disposition 

s’avère difficilement praticable au Luxembourg au vu des dé-

marches administratives à régler. Cette application du rite consti-

tue une pierre d’achoppement rendant inévitable un dialogue entre 

le culte musulman et les autorités du pays. La confrontation avec 

les lois existantes peut entraîner une relecture des traditions et des 

croyances des musulmans19. La dépouille du défunt est déposée à 

même le sol, sans cercueil, uniquement revêtu du linceul. Si cette 

démarche n’est pas possible, le cercueil est choisi le plus sobrement 

possible, de préférence en bois simple, sans décoration ni inscrip-

tion. Bien que l’utilisation de cercueils soit déconseillée en islam, il 

est possible d’y avoir recours en cas de nécessité ou de contraintes 

majeures, telles que les lois nationales. C’est le cas au Luxembourg. 

L’incinération est strictement prohibée car le corps du croyant pour-

suit sa route dans l’au-delà et ne peut être ni détruit, ni dérangé20. 

La communauté musulmane suit le défunt en cortège funéraire 

dans le silence jusqu’au cimetière. Le deuil dure trois jours pour la 

famille proche. Il n’y a aucun code couleur vestimentaire à observer 

durant cette période. Lors de l’enterrement, le défunt est placé de-

vant l’imam, et l’ensemble des musulmans se place debout derrière 

l’imam. Le corps est déposé à même le sol ou à mi-hauteur. Au  

cimetière, la prière du mort est généralement prononcée par 

l’imam, l’héritier du défunt ou une personne désignée auparavant 

par celui-ci. Elle se fait debout, sans prosternation. C’est une obli-

gation collective des musulmans envers le défunt. 

L’officiant récite le takbîr, « Allahu akbar » soit « Dieu est le plus 

grand », en levant les mains à hauteur de ses oreilles. Puis, il pro-

nonce la sourate de la Fâtiha : 

« Au nom de Dieu : celui qui fait miséricorde, le Miséricordieux. 

Louange à Dieu, Seigneur des Mondes : celui qui fait miséricorde, le 

Miséricordieux, le Roi du Jour du Jugement. C’est toi que nous ado-

rons, c’est toi dont nous demandons le secours. Dirige-nous dans le 

Elsa Pirenne 

Ill. 3 : Parcelle de Esch-Lallange. Photo : © JPRemiche, 2018.



271

chemin droit : le chemin de ceux que tu as comblés de bienfaits ; 

non pas le chemin de ceux qui encourent ta colère ni celui des 

égarés. » 

Ensuite, il récite une sourate courte ou plusieurs versets, suivis 

d’une deuxième récitation du takbîr. L’imam adresse enfin une in-

vocation à destination du défunt et des croyants. Enfin, il tourne 

son visage vers la droite en disant « Que la paix soit sur toi, et que  

la miséricorde et la chance soient avec toi  ». Quand le corps est  

placé en terre, les personnes présentes jettent dans la tombe trois 

poignées de terre. Lorsque la tombe est recouverte de terre, les 

croyants récitent des prières pour implorer la miséricorde de Dieu 

sur le défunt. 

L’architecture funéraire en islam
L’architecture funéraire est marquée par la simplicité. La tombe doit 

légèrement dépasser le niveau du sol21, afin que les gens la voient et 

ne la piétinent pas. Elle ne peut être occupée que par un seul corps.

Il est également permis d’indiquer la tombe à l’aide d’une pièce 

de bois ou d’une pierre tombale. La tombe porte le nom de la per-

sonne décédée, inscrite sur une plaque funéraire ou sur un écri-

teau. Il est préférable d’éviter de trop surélever la tombe, notam-

ment au moyen d’une construction de type mausolée. Il est 

également déconseillé de faire brûler des bougies ou de déposer des 

fleurs22, des plantes ou des souvenirs du défunt sur sa sépulture23. 

Au Luxembourg, l’espace dédié au culte musulman est distinct du 

reste du cimetière bien qu’il n’y ait pas de prescription dans le  

Coran ni dans la Sunna à ce sujet. Le carré musulman est le plus 

souvent délimité par une haie végétale. Le visage du défunt est  

placé sur son côté droit, orienté vers La Mecque, regardant la 

Qibla24. Cette orientation est une obligation musulmane dictée par 

le hadith suivant «  [La Mecque] est votre qibla durant votre vie et 

lors de votre mort ». L’orientation des tombes, et donc des parcelles, 

se fait en fonction de la disposition du visage de la personne décé-

dée, orientée vers la ville sainte25. 

Lieux d’inhumation des musulmans  
au Luxembourg 

Législation en vigueur 
Toute personne décédée au Luxembourg se fait en principe inhu-

mer dans le cimetière communal de sa commune de résidence. La 

question est de savoir comment cela se déroule pour une personne 

qui décède au Luxembourg, souhaitant être enterrée selon son 

propre rite religieux ou confessionnel. La loi du 1er août 1972 por-

tant règlementation de l’inhumation et de l’incinération des dé-

pouilles mortelles, stipule que : 

« Dans les communes où l’on professe plusieurs cultes, chaque 

culte peut avoir un lieu d’inhumation particulier, et dans les cas où 

il n’y aurait qu’un seul cimetière, il pourra être partagé en autant de 

parties qu’il y a de cultes différents, avec entrée particulière pour 

Mourir comme musulman au Luxembourg

Ill. 4 : Plan aérien du cimetière de Betzdorf. Photo : © JPRemiche, 2018.



272

chacune, et en proportionnant cet espace au nombre d’habitants de 

chaque culte » (Art. 2).

Donc, selon la commune, celle-ci peut mettre en application un 

lieu d’inhumation pour un culte en particulier mais ne doit pas  : 

«  Des concessions perpétuelles peuvent être accordées dans les 

lieux d’inhumation réservés à un culte religieux, si telle est l’exi-

gence de ce culte » (Art. 10). Ce qui est le cas en islam car les conces-

sions temporaires sont interdites afin de ne pas déranger la sépul-

ture du défunt. Chaque commune a, du point de vue législatif, la 

possibilité de répondre favorablement à une demande de parcelle 

musulmane. Cependant, rien n’est obligatoire. C’est ainsi que trois 

communes sur 102 disposent actuellement d’un emplacement  

spécifique pour les musulmans  : Luxembourg-Merl, Betzdorf et 

Esch-Lallange. 

Les principaux soucis des musulmans du Grand-Duché quant à 

l’inhumation sont l’incertitude d’obtenir des tombes perpétuelles26, 

ainsi que la peur de l’exhumation27. Bien qu’il ne soit pas écrit dans le 

Coran ni dans la Sunna que l’éternité des corps des morts doit être 

respectée, celle-ci découle des enseignements de l’islam28. 

Parcelles musulmanes, le long chemin vers une solution 
luxembourgeoise
Le Luxembourg est un pays historiquement catholique. Il possède 

des cimetières communaux. L’absence de parcelles musulmanes 

dans la majorité des communes, ou d’un cimetière musulman natio-

nal, est une réalité à laquelle est confrontée une partie de la commu-

nauté musulmane. Si la majorité des musulmans d’origine étrangère 

issue des premières générations désire être enterrée dans son pays 

d’origine, il en va autrement pour les nouvelles générations, ainsi 

que pour les convertis. De même, les parents qui perdent un enfant 

souhaitent le voir enterré à proximité de leur lieu de résidence. Des 

solutions en vue de l’aménagement de lieux de sépulture pour les 

défunts musulmans peuvent être recherchées avec les autorités. 

Historiquement, la première demande de parcelle réservée aux mu-

sulmans au Luxembourg s’est faite à la fin des années 1980. Le jour-

nal Al-Qalam traite de la question suivante : « Quand un musulman 

meurt, où est-ce qu’il sera enterré  ? Est-ce qu’il y a un cimetière 

pour les personnes de confession musulmane au Grand-Duché ? ». 

Les auteurs répondent : 

« La question est très importante, car elle concerne la vie quoti-

dienne et les droits les plus minimes d’un citoyen. Hélas non, nous 

n’avons pas un cimetière musulman. En 1989, les premières dé-

marches concrètes ont été entamées pour obtenir un tel cimetière 

[pour les musulmans], même dans l’enceinte d’un cimetière local. 

Depuis lors, le dossier a fait plusieurs allers-retours entre les auto-

rités communales de la Ville de Luxembourg et le CCIL et repose ac-

tuellement dans un tiroir sans qu’il y ait eu un résultat concret 

jusqu’à ce jour [1997] »29.

En janvier 1998, une délégation de personnes est créée par le CCIL 

(Centre Culturel Islamique du Grand-Duché du Luxembourg), char-

gées des relations avec les autorités et la population locale. Un de 

ses objectifs concerne la question du cimetière musulman30. Les 

musulmans essaient ainsi de s’organiser pour faire aboutir leur  

demande de cimetière musulman au niveau des autorités commu-

nales et étatiques. À la fin des années 1990, le Ministre des Cultes 

Biltgen a sollicité le Ministère de l’Intérieur pour rappeler aux  

communes luxembourgeoises la législation en vigueur et la possi-

bilité pour les communes de mettre en place un espace consacré 

aux musulmans.

Sur l’ensemble des parcelles islamiques, le nombre de tombes 

musulmanes est relativement réduit. Il existe actuellement une 

trentaine de tombes à Merl, et une quinzaine à Lallange. Le cime-

tière de Betzdorf n’en possède pas. Ainsi, le nombre de rapatrie-

ments est encore élevé parmi les musulmans résidant au Luxem-

bourg. Avec l’évolution naturelle des communautés musulmanes et 

leur installation, le nombre de musulmans désirant se faire inhu-

mer au Luxembourg va progressivement augmenter. 

La procédure d’obtention de parcelles est lente pour plusieurs 

raisons. Premièrement, les autorités luxembourgeoises considé-

raient que les musulmans étaient des immigrants « de passage », 

qui, pour la plupart, ne souhaitaient pas se faire inhumer au 

Grand-Duché. Deuxièmement, les communautés musulmanes 

étaient, à l’époque, peu nombreuses, et dès lors peu significatives 

aux yeux de l’État et des communes. Elles étaient également peu ou 

mal organisées, et leur demande ne semblait pas ou peu représen-

tative de l’ensemble des musulmans. Enfin, répondre à la demande 

de parcelles musulmanes exigeait de la part des responsables poli-

tiques un certain courage. La croissance de la communauté musul-

mane du Luxembourg a imposé la question de l’inhumation selon 

les règles de l’islam des dépouilles mortelles des personnes se re-

vendiquant de cette confession. Les cimetières relevant selon la loi 

du 1er  août 1972 de l’autorité communale, le dossier a peu évolué 

pendant de longues années, les édiles, sans doute dépassés par la 

matière, arguant de leur autonomie pour ne pas agir. Pour déblo-

quer la situation, la Shoura, l’Assemblée de la Communauté Musul-

mane du Grand-Duché de Luxembourg, a saisi le Centre pour l’Éga-

lité de Traitement (CET), un organisme indépendant créé par la loi 

du 28 novembre 2006 chargé d’émettre des recommandations en 

matière de non-discrimination. Le CET a conclu en 2014 à la jus-

tesse de la cause de la communauté musulmane tout en évoquant 

l’idée de cimetières centraux, des communes modestes pouvant 

être surchargées par les aménagements à prévoir. 

Depuis lors la situation a évolué. D’autres communes (p. ex. 

Differdange) prévoient sous peu les aménagements nécessaires. Le 

cimetière de Luxembourg-Merl fait par ailleurs fonction de cime-

tière de référence national, c’est-à-dire que la dépouille de toute 

Elsa Pirenne 



273

personne musulmane décédée au Luxembourg peut y trouver ac-

cueil, indépendamment de la commune de décès.

Il n’existe pas de pompes funèbres musulmanes au Luxem-

bourg. Néanmoins, le CCIL a créé une mutuelle en 200131. Elle offre 

des services administratifs, notamment auprès des services luxem-

bourgeois compétents en la matière, et auprès des consulats étran-

gers. Elle apporte un soutien spirituel à l’entourage des défunts. La 

Mutuelle du CCIL participe aux frais et à l’organisation des funé-

railles, dans le respect de la tradition musulmane. Le Centre Isla-

mique a également investi dans l’achat d’une camionnette afin de 

pouvoir organiser le rapatriement des corps pour les membres, sur 

une distance maximale de 2.000 km aux alentours du Luxembourg. 

Les rapatriements sont essentiellement réalisés vers les Balkans, 

les corps des personnes décédées d’origine turque, maghrébine ou 

africaine étant transportées par avion. 

En conclusion 

Les rites funéraires islamiques, du lavage mortuaire à l’enterre-

ment, sont caractérisés par leur sobriété et la ritualité de leur réali-

sation. Ils soulèvent la question de l’installation des communautés 

musulmanes au Luxembourg, tant physiquement dans les espaces 

qui leur sont consacrés dans les cimetières, que symboliquement, 

dans les aménagements qui sont possibles notamment dans les  

milieux hospitaliers luxembourgeois. Dorénavant, le mouvement 

vers l’inhumation au Luxembourg, bien qu’encore peu fréquent, est 

une tendance qui va aller croissant. Celle-ci renvoie à une nouvelle 

organisation au sein de la société et des politiques publiques, de  

la visibilité et de l’acceptation de la pluralité confessionnelle au 

Luxembourg, ce qui représente un enjeu futur. La question des 

rites, de leur compréhension par les administrations, hôpitaux, 

communes et proches non-musulmans, ainsi que de leur applica-

tion, peut se poser avec sérénité32. Cependant, les rites demeurent 

réduits, les communautés musulmanes étant relativement bien or-

ganisées pour répondre à leurs besoins par elles-mêmes. Ainsi, l’es-

pace de concertation entre les pratiquants et les professionnels ou 

les administrations publiques reste encore faible. Enfin, il semble 

qu’un certain nombre de musulmans ne se sont pas (encore) ren-

seignés sur la question de leur enterrement au Grand-Duché. Soit 

pour des raisons propres à la question migratoire, le croyant n’envi-

sageant pas le Luxembourg comme sa dernière demeure physique. 

Soit parce que, en islam, la conception même d’être inhumé en 

terre non-musulmane est encore difficilement envisageable et 

compréhensible aujourd’hui. 

1	 Les sourates sont les « chapitres » du Coran, les versets en sont les para- 
graphes. L’ordre des sourates n’est pas chronologique mais par ordre de grandeur, 
la sourate la plus courte se trouve à la fin du Coran, la plus longue au début. Excep-
tion faite de la Fatiha, qui se trouve au début du Coran. Toutes les traductions du 
Coran sont de Dominique Masson, Le Coran. Paris : La Pléiade, Gallimard, 1967.

2	 Compte tenu des différentes interprétations possibles en islam, des origines, 
coutumes, écoles juridiques, etc. les rites funéraires peuvent connaître des 
variations. De plus, l’arrivée récente d’immigrés provenant de pays à majorité mu-
sulmane (Irak ou Syrie) amène des rites qui peuvent différer de ceux décrits dans 
cet article.

3	 Le rapport du Pew Research Center estime les sunnites à 90 % des musul-
mans dans le monde. URL : http://www.pewforum.org/2011/01/27/future-of-the-
global-muslim-population-sunni-and-shia/ (2011), p. 153-154 (Page consultée le 
19.4.2018).

4	 À ce sujet, voir Brigitte Maréchal et Sami Zemni (éd.), The Dynamics of 
Sunni-Shia Relationships. Doctrine, Transnationalism, Intellectuals and the Media. 
Londres : C Hurst & Co Publishers Ltd, 2013 ; Antoine Sfeir, L’islam contre l’islam. 
L’interminable guerre des sunnites et des chiites. Paris : Grasset, 2015.

5	 Les quatre écoles furent établies entre le VIIIe et le XIIIe siècle. Il s’agit des 
écoles malikite, hanafite, hanbalite et shaféite. Ces quatre écoles répondent à 
des méthodes différentes de jurisprudence et divergent le plus souvent dans 
l’application pratique de l’islam.

6	 Le Coran est considéré par les musulmans comme la Parole de Dieu, trans- 
mise au Prophète Muhammad en 732 après Jésus-Christ. La Sunna est la compila-
tion des faits, actes et paroles du Prophète Muhammad.

7	 Yassin Chaïb, Le rite funéraire de l’intégration, in : L’islam en France, éd. par 
Yves Charles Zarka, Sylvie Taussig, et Cynthia Fleury. Paris : PUF, 2008, p. 533.

8	 Ces estimations sont celles du Ministre Etienne Schneider en 2015.  
URL : http://radio.rtl.lu/emissiounen/background/597706.html (Page con-
sultée le 27.8.2018) et du Pew Research (2017). URL : http://www.pewforum.
org/2017/11/29/europes-growing-muslim-population/ et http://assets.pewre-
search.org/wp-content/uploads/sites/11/2017/11/06105637/FULL-REPORT-FOR-
WEB-POSTING.pdf (Pages consultées le 27.08.2018). Également dans la presse 
nationale. URL : http://www.lequotidien.lu/politique-et-societe/lislam-deuxieme-
religion-du-luxembourg/ (Page consultée le 27.8.2018). Depuis mars 1979, 
tout recensement à une affiliation religieuse ou confessionnelle est interdit au 
Luxembourg.

9	 Concernant les personnes d’origine ex-yougoslave, 59,3 % d’entre elles  
préfèrent être enterrées au pays d’origine, et 17,3 % au Luxembourg. Ces pourcen-
tages sont tirés de l’étude du CEFIS de Frédéric Mertz, Altay Manço et Laurence 
Gillen, Le vieillissement des migrants : Partir, rester, vieillir au Luxembourg –  
Recherche Migralux 2014. Luxembourg : CEFIS, Red n0 20, 2016, p. 25-26.

10	 Stefano Allievi, How the Immigrant has become Muslim, in : Revue  
européenne des migrations internationales 21/2 (2005), p. 12-13.

11	 Bernard Godard et Sylvie Taussig, Les musulmans en France : courants, institu-
tions, communautés ; un état des lieux. Paris : Hachette Littératures, 2007, p. 204.

12	 Le terme « Islam » avec la majuscule fait référence à la civilisation islamique, 
le « i » minuscule était utilisé pour désigner la religion islamique.

13	 Cet avis juridique est émis par le Conseil Européen de la Fatwa et de la 
Recherche. Il s’agit d’une fondation musulmane privée (1997), dirigée par Yussuf 
al-Qaradawi. URL : https://www.e-cfr.org (Page consultée le 5.3.2018).

14	 Godard et Taussig, Les musulmans en France, p. 204.

15	 Mostafa Brahami, Les rites funéraires en Islam. Lyon : Éditions Tawhid, 2005, 
p. 5 et 8.

16	 À celui-ci peut s’ajouter le lavage une seconde fois de l’entièreté du corps, 
pouvant aller jusqu’à trois lavages. 

17	 Des tapis, des Corans, des recueils de hadiths et des livres islamiques sont 
souvent disponibles dans les différents hôpitaux du pays.

18	 Cet aspect hygiénique est très marqué en islam, avec l’interdit de consomma-
tion de porc, la pratique des ablutions avant la prière, voire le jeûne du mois de 
ramadan.

19	 Sarah Burkhalter, Négociations autour du cimetière musulman en Suisse :  
un exemple de recomposition religieuse en situation d’immigration, in : Archives 
de sciences sociales des religions 113 (2001), p. 145.

20	 Brahami, Les rites funéraires, p. 15.

Mourir comme musulman au Luxembourg



274

21	 Godard et Taussig, Les musulmans en France, p. 371-372.

22	 Néanmoins, le dépôt de fleurs est une coutume locale rencontrée sur les 
tombes musulmanes au Luxembourg.

23	 Brahami, Rites funéraires, p. 13.

24	 Au Luxembourg, la direction de La Mecque peut varier suivant l’endroit.  
URL : http://www.qiblaway.com/qibla-direction-luxembourg-luxembourg/  
(Page consultée le 9.2.2018).

25	 Au cimetière de Esch-Lallange, une dalle bétonnée placée dans la direction 
de La Mecque se trouve dans l’enceinte du cimetière et permet aux fossoyeurs 
d’orienter directement le corps. Les musulmans, en arrivant au cimetière, y 
déposent le défunt, font une prière, puis les fossoyeurs amènent le cercueil vers 
l’emplacement et le déposent dans la tombe. 

26	 À Luxembourg-Ville, le Règlement concernant les cimetières du 2 juin 2014 
précise que : « Les concessions sont accordées pour la durée de 15 ou de 30 ans. 
Elles sont renouvelables. […] Des concessions perpétuelles peuvent être accordées 
dans les lieux d’inhumation réservés à un culte religieux, si telle est l’exigence 
de ce culte. » (Article 13, Réf. : 69/2013/4, p. 5), ce qui permet aux musulmans 
d’obtenir une concession perpétuelle.

27	 Burkhalter, Négociations, p. 4.

28	 Burkhalter, Négociations, p. 9.

29	 Le journal Al Qalam est édité par le Centre Culturel Islamique du Grand-Duché 
du Luxembourg (CCIL). Al-Qalam 7 (1997), p. 7-8.

30	 Al-Qalam 17 (1999), p. 19. 

31	 Mutuelle du CCIL, Accueil, URL : https://sites.google.com/site/mutuelleduccil-
luxembourg/home (Page consultée le 12.3.2018).

32	 Godard et Taussig, Les musulmans en France, p. 206-207. 

Elsa Pirenne 



275

Haut-lieu de la mémoire collective du Grand-Duché, la crypte de la 

Cathédrale de Luxembourg est le lieu de sépulture des évêques de 

Luxembourg et de la famille grand-ducale. Erigée entre 1935 et 1938 

par l’architecte Hubert Schumacher, la nécropole qui abrite la 

tombe du Roi de Bohême et Comte de Luxembourg Jean l’Aveugle1 

présente quelques particularités, notamment une première inhu-

mation qui se fait en dehors d’un cadre légal.

La double émancipation d’une Église locale avec l’érection d’un 

siège épiscopal en 1870 et d’une dynastie nationale – avec l’arrivée 

des Nassau-Weilbourg au trône en 1890 – rend nécessaire un mau-

solée adéquat qui, avant l’extension de la Cathédrale de Luxem-

bourg, fait défaut. 

En février 1887, la sépulture du premier Évêque de Luxembourg, 

Nicolas Adames (1813-1887), va ouvrir un débat politique. Le jour 

même du décès de Mgr Adames, l’Évêque Koppes expose « le désir 

de voir enterrer feu Mgr Adames dans l’église Notre-Dame, qui lui a 

servi de cathédrale pendant la durée de son épiscopat, et d’obtenir à 

cette fin l’autorisation du Roi-Grand-Duc ou du Gouvernement »2. 

Cependant, la réalisation de ce désir se heurte aux dispositions im-

pératives de l’article 1er du décret du 23 prairial an XII (12 juin 1804) 

sur les sépultures qui interdit toute inhumation dans les églises et 

chapelles publiques.    

Pour contourner la législation napoléonienne toujours en vi-

gueur à l’époque, le chef de l’Église locale luxembourgeoise est en-

terré non devant l’autel de la Cathédrale, mais dans la chapelle du 

Glacis qui est la propriété de l’évêque3. Selon son propre désir, Mgr 

Jean-Joseph Koppes (1843-1918) se voit également enterré en dé-

cembre 1918, en la chapelle du Glacis.  

Dans les années 1930, les auteurs du projet d’agrandissement de 

la Cathédrale ont prévu « la construction d’une crypte ayant deux 

divisions, l’une destinée à l’inhumation des membres de la famille 

régnante, l’autre à l’inhumation des évêques de Luxembourg  »4. 

Quelques mois seulement après la pose de la première pierre de la 

crypte, le troisième Évêque de Luxembourg Pierre Nommesch 

(1864-1935) meurt en octobre 1935.

 

Si l’inhumation de Mgr Nommesch en la crypte non encore achevée 

constitue une entrave au décret napoléonien – l’autorisation n’est 

pas conforme au décret du 23 prairial an XII –, elle alimente toute 

une polémique dont le publiciste Batty Weber se fait porte-voix 

dans son Abreißkalender intitulé « Es war die schönste Leiche, die 

Luxemburg je erlebt hat » :

« In einer eigens einberufenen Sitzung des Gemeinderates wur-

de des langen und breiten darüber diskutiert, ob der Verstorbene in 

der Krypta der im Umbau begriffenen Kathedrale beigesetzt werden 

dürfe oder nicht. Wieder einmal bestritt das berüchtigte Dekret von 

1804 die Kosten der Debatte, wieder einmal gingen die Redner da-

von aus, daß durch dies Dekret die sogenannte Feuerbestattung 

verboten sei, deren Anhänger […] sagten: Ihr dürft den Bischof in 

der Krypta begraben, aber dann müßt ihr auch die Feuerbestattung 

erlauben »5.

La causa Nommesch débouche, en janvier 1936, sur un projet de loi 

stipulant que « par dérogation à l’article 1er du décret du 23 prairial 

an XII sur les sépultures, l’inhumation des membres de la famille 

grand-ducale ainsi que des évêques de Luxembourg peut avoir lieu 

aux emplacements à ces destinés de la crypte de la cathédrale de 

Luxembourg »6. Si les tombes des évêques sont assemblées autour 

de l’autel dans la crypte qui est dédiée à Saint Pierre Apôtre, le ca-

veau grand-ducal se trouve diamétralement opposé à l’autel. 

Il faudra attendre la fin de la Seconde Guerre mondiale pour 

voir les premiers membres de la famille grand-ducale faire leur en-

trée funéraire dans les souterrains de la Cathédrale. C’est le trans-

fert de la dépouille mortelle de Jean l’Aveugle (1296-1346) en août 

1946, qui, célébrée en grand pompe, va inaugurer le cortège funèbre 

des souverains. À l’initiative de l’Évêque Joseph Philippe (1877-1956), 

les deux premiers membres catholiques défunts de la famille  

régnante, la Grande-Duchesse Marie-Anne de Bragance (1861-1942), 

décédée et inhumée à New York, et la Grande-Duchesse Marie- 

Adélaïde (1894-1924), décédée et inhumée au château de Hohen-

burg en Bavière, sont exhumées en octobre 1947. Grâce au trans-

fert des dépouilles mortelles de ces deux femmes qui, de surcroît, 

Une nécropole nationale à échelle européenne
La crypte de la Cathédrale de Luxembourg

Marc Jeck



276

étaient très pieuses, le caveau grand-ducal trouve sa vraie vocation : 

« Die Fürstengruft in der Krypta kann als greifbares Beispiel für die 

Nationalisierung der Dynastie verstanden werden », écrit Nadine 

Besch dans son étude sur les funérailles officielles au Luxem- 

bourg7. 

L’usage de la crypte réservée aux membres de la famille grand- 

ducale se poursuit, à partir des années 1970, avec l’inhumation du 

Prince Félix (1893-1970), du Prince Charles de Luxembourg (1927-

1977), de la Grande-Duchesse Charlotte (1896-1985) et du Grand-Duc 

Jean (1921-2019). En 2005, la dépouille mortelle de la Grande- 

Duchesse Joséphine-Charlotte (1927-2005) est incinérée – selon les 

dernières volontés de la fille aînée du roi des Belges Léopold III. 

L’épouse du Grand-Duc Jean est le premier membre de la famille 

grand-ducale à avoir opté pour la crémation. L’urne contenant ses 

cendres a également été déposée dans le caveau de la famille 

grand-ducale. La confection du mobilier liturgique et des vitraux de 

la crypte a été confiée à des artistes luxembourgeois, français et  

allemands. Les mosaïques du caveau grand-ducal qui proviennent 

des ateliers pontificaux à Rome dialoguent avec l’ardoise luxem- 

bourgeoise.

Archives

Archives Nationales de Luxembourg (ANLux)  
Conseil d’État  
–	M-00174 : Proposition de loi portant abrogation du décret du  

	 23 prairial an XII sur les sépultures et projet de loi concernant les 	

	 sépultures dans la crypte de la cathédrale de Luxembourg. 

–	M-02769 : Projet de loi concernant les sépultures dans la crypte  

	 de la cathédrale de Luxembourg.

1	 Voir la contribution de Michel Margue dans ce volume.

2	 Archives Nationales (ANLux) : M-00174 : Proposition de loi portant abrogation 
du décret du 23 prairial an XII sur les sépultures et projet de loi concernant les 
sépultures dans la crypte de la cathédrale de Luxembourg. Lettre du Président du 
Gouvernement au Président du Conseil d’État du 14 février 1887.

3	 Dans l’avis du Conseil d’État du 14 février 1887, Mgr Adames est considéré 
comme propriétaire de la chapelle du Glacis « en conformité d’un principe inscrit 
dans le décret du 23 prairial an XII, lequel établit à l’art. 14 que toute personne 
pourra être enterrée dans sa propriété ». 

4	 Archives Nationales (ANLux) : M-02769 : Projet de loi concernant les sépultures 
dans la crypte de la cathédrale de Luxembourg. Lettre du 26 janvier 1936 du 
Ministre de l’Intérieur au Président du Conseil d’État.

5	 Batty Weber, Abreißkalender, in : Luxemburger Zeitung (16.10.1935), p. 3.

6	 Archives Nationales (ANLux) : M-02769 : Projet de loi concernant les sépultures 
dans la crypte de la cathédrale de Luxembourg. Lettre du 26 janvier 1936 du 
Ministre de l’Intérieur au Président du Conseil d’État.

7	 Nadine Besch, Die Inszenierung nationaler Totenfeiern in Luxemburg im 20. Jahr- 
hundert. Master en histoire européenne contemporaine. Université du Luxembourg 
2011, p. 59. Voir la contribution de Nadine Besch et Patrick Besch dans ce volume.

Marc Jeck

Ill. 1 : La crypte grand-ducale en la Cathédrale de Luxembourg. Photo : © JPRemiche, 2018.



277

Les cimetières forestiers représentent un phénomène récent au 

Grand-Duché, bien que le décret sur les sépultures du 12 juin 1804 

mentionne explicitement l’aménagement de plantations (art. 3)1. Il 

n’y a pas de tradition locale ou régionale d’établir des tombes dans 

un environnement boisé comme c’est le cas en Europe du Nord-Est. 

Les cimetières en forêt traditionnels des pays baltiques ont néan-

moins un lien avec le Luxembourg : ils ont servi de source d’inspira-

tion à la création du premier Bëschkierfecht dans la commune de 

Betzdorf, inauguré en 2011. La «  dignité dans la nature  » que la 

bourgmestre y avait ressentie lors d’un voyage l’avait amenée à 

mettre sur pied un groupe de travail afin d’explorer les possibilités 

qu’offre la législation funéraire luxembourgeoise. Des représen-

tants des Ministères de l’Environnement, de la Famille et de l’Inté-

rieur ainsi que de l’Église catholique et de deux associations sans 

but lucratif (Omega 90 et natur&ëmwelt) furent impliqués dans le 

développement du concept2. 

La grande différence entre les tombes traditionnelles dans les 

forêts baltiques, d’un côté, et le Bëschkierfecht luxembourgeois ou le 

Bestattungswald des pays germanophones3, d’un autre côté, est que 

ces derniers ne permettent pas l’inhumation de corps. Seuls sont 

permis l’enterrement des cendres (sans urne ou avec une urne bio-

dégradable) ou leur dispersion. Ils présupposent donc la créma-

tion. Dans les pays anglo-saxons, où les législations funéraires sont 

plus laxistes, certaines municipalités ou des gestionnaires privés 

proposent dans des jardins, bois ou prés ‘sauvages’ des natural  

burials4 ou green burials5, qui permettent également l’inhumation du 

corps (non embaumé) dans un cercueil biodégradable ou dans un 

linceul – ceci depuis les années 1990. Le Bëschkierfecht s’y appa-

rente cependant dans le sens où il n’est pas un cimetière tradition-

nel, défini par une enceinte cloîtrée, fermée le soir, et des in-

frastructures spécifiques, notamment des caveaux et monuments.

L’exemple de Betzdorf a fait beaucoup d’émules : il existe douze 

cimetières forestiers et quatre autres sont en préparation. Contrai-

rement à l’Allemagne, à la Suisse ou à l’Autriche, où les sites 

peuvent être gérés par des entreprises privées, les sites luxembour-

geois sont gérés par les communes et l’Administration de la 

Nature et des Forêts (ANF). L’initiative pour la création d’un cime-

tière forestier vient toujours des communes à l’exception d’un seul  

cas (Redange/Attert), où l’ANF voulait pallier à un manque d’offre 

dans cette région6. 

Bëschkierfechter
Les cimetières forestiers au Luxembourg  

dans une perspective internationale

Sonja Kmec

Ill. 1 : Les cimetières forestiers selon les communes. Carte réalisée par  
Thomas Kolnberger, 2018.



278

Sonja Kmec

Ill. 2 : Cimetière forestier Lac de la Haute-Sûre/Boulaide. Photo : © JPRemiche, 2018.



279

Bëschkierfechter



280

Sonja Kmec

Il suffit que les services forestiers de ces dernières identifient un 

endroit adéquat selon les règlements de l’ANF, une structure du Mi-

nistère du Développement Durable et des Infrastructures7, pour 

lancer la procédure. La demande suivra probablement l’offre, mais 

reste pour l’instant encore très minoritaire. On compte 339 inhuma-

tions ou dispersions de cendres dans les forêts (et 61 réservations) 

entre mai 2011 et décembre 2017  : en moyenne 50 par an contre 

4.000 enterrements au total8, donc 1.25 %. Ce qui revient au chiffre 

donné par le Centre Funéraire Municipal de Thionville9 pour les 

cendres qui seraient destinées à une dispersion «  en pleine na-

ture ». En effet, en France il n’y a ni cimetières forestiers publics ni 

privés, mais la loi du 19 décembre 2008 autorise la dispersion des 

cendres en « pleine nature »10, précisée par une circulaire ministé-

rielle du 14 décembre 2009 comme « les espaces naturels qui ne 

font l’objet d’aucun aménagement »11. 

La tendance internationale des «  funérailles ‘bio’ »12 s’inscrit 

dans différentes logiques – parfois paradoxales – de la modernité 

tardive : la protection de l’environnement, le naturalisme13, la per-

sonnalisation et l’autonomisation14 des funérailles et des sépul-

tures. Le Bëschkierfecht reflète parfaitement ces tendances. 

1	 P. Ruppert, Code politique et administratif du Grand-Duché de Luxembourg. 
Luxembourg : V. Bück, 1907 (3e éd.), p. 599.

2	 Entretien avec l’ancienne Bourgmestre de Betzdorf, Mme Frank, le 25.4.2017. 
Je tiens à remercier très chaleureusement tous les experts qui m’ont accordé  
un entretien à ce sujet pour leur temps et les informations précieuses qu’ils ont 
apportées.

3	 Sylvie Assig, Waldesruh statt Gottesacker. Der Friedwald als neues Bestat-
tungskonzept. Eine kulturwissenschaftliche Spurensuche. Stuttgart : ibidem-Verlag, 
2007 ; Barbara Happe, Vom Waldfriedhof zum „Friedwald“. Der Wald als Ort der 
Toten, in : Unter Bäumen. Die Deutschen und der Wald (Ausstellungskatalog, Aus- 
stellungshalle Deutsches Historisches Museum, Berlin, 2. Dezember 2011 bis  
4. März 2012), éd. par Ursula Breymayer et Bernd Ulrich. Dresden : Sandstein, 2011, 
p. 265-269 ; Britta Bauer, Baumbestattungen in Deutschland. Sozialwissenschaft-
liche Untersuchung einer alternativen Bestattungsform. Hamburg : Verlag  
Dr. Kovac, 2015.

4	 Andy Clayden, Jenny Hockey et Mark Powell, Natural Burial : The De-materiali-
sing of Death?, in : The Matter of Death – Space, Place and Materiality, éd. par  
Jenny Hockey, Carol Komaromy et Kate Woodthrope. New York  : Palgrave Macmil-
lan, 2012, p. 148-164 ; Andy Clayden, Trish Green, Jenny Hockey et Mark Powell, 
Natural Burial : Landscape, Practice and Experience. London : Routledge, 2014.

5	 Voir p. ex. Green Burial Certificate. URL : https://greenburialcouncil.org  
(Page consultée le 11.9.2018).

6	 Entretien avec une collaboratrice du Service des forêts du Ministère du Déve-
loppement Durable et des Infrastructures le 19.3.2018.

7	 Ministère du Développement Durable et des Infrastructures : Lignes directrices 
de l’administration de la nature et des forêts pour la mise en place de cimetières 
forestiers (Bëschkierfecht (BK)) au Luxembourg. URL : https://environnement.
public.lu/dam-assets/fr/forets/beschkierfecht/lignes-directrices-cf.pdf ; idem, Les 
cimetières forestiers au Luxembourg, in : Emwelt.lu. URL : http://environnement.pu-
blic.lu/fr/natur/forets/cimetieres_forestiers.html (Pages consultées le 20.8.2018).

8	 D’après les chiffres communiqués par l’ANF. E-mails datés du 19.3.2018 et du 
17.9.2018. Pour les chiffres totaux, voir François Peltier, Regards sur la mortalité 
saisonnière, in : Statec – Regards 12 (mai 2016). URL : http://www.statistiques.
public.lu/catalogue-publications/regards/2016/PDF-12-2016.pdf (Page consultée 
le 20.8.2018).

9	 Entretien avec un collaborateur du Centre Funéraire Municipal de Thionville (F) 
réalisé le 22.8.2018.

10	 Loi n° 2008-1350 du 19 décembre 2008 relative à la législation funéraire, in : 
Journal officiel « Lois et Décrets » – JORF (0296) 20.12.2008, p. 19538. Entretien 
téléphonique réalisé le 23.6.2017 avec la maître de cérémonie Patricia Machon 
Goedermans, dont l’entreprise Poussière d’Éternité est spécialisé dans les funé-
railles naturelles.

11	 Ministère de l’Intérieur, de l’Outre-mer et des Collectivités Territoriales,  
Circulaire NOR  : IOCB0915243 C, III.3. Destination des cendres (art. 16). URL : 
http://www.legirel.cnrs.fr/IMG/pdf/cir_30339.pdf (Page consultée le 20.8.2018).

12	 Élisabeth Anstett, Les funérailles « bio ». La mort et les idéologies environne-
mentales au XXIe siècle, in : Communications 97/2 (2015), p. 147-159.

13	 Voir Sonja Kmec et Thomas Kolnberger, „Dann eben in die Natur damit“ –  
Der neue Trend der Waldbestattung in Luxemburg : Geschichte, Beweggründe und 
ökologische Auswirkungen, in : Kulturökologie und ökologische Kulturen in der 
Großregion, éd. par Sébastian Thiltges et Christiane Solte-Gresser (Studien zu 
Literatur, Kultur und Umwelt). Bern/Bruxelles : Peter Lang (à paraître).

14	 Florence Vandendorpe, Un cadre plus normatif qu’il n’y paraît : Les pratiques 
funéraires, in : Hermès 25/3 (1999), p. 199-205, ici p. 204 ; Jean-Yves Dartiguenave 
et Pauline Dziedziczak, Familles et rites funéraires : vers l’autonomie et la person-
nalisation d’une pratique rituelle, in : Recherches familiales 9/1 (2012), p. 93-102.



281

Die zunehmende Verdrängung des Todes

Bestattungszeremonien sind von regionalen und kulturell-religiö-

sen Rahmenbedingungen ebenso abhängig wie von gesellschaft- 

lichen Entwicklungen und sich ändernden Wahrnehmungen des 

Todes. Obwohl grundsätzlich als „konservativ“ einzuschätzen, 

wandeln sich Bestattungszeremonien mit der Zeit. Das scheint aber 

keine kontinuierliche Entwicklung zu sein, sondern in Wellen und 

Trends zu verlaufen: einmal mehr Top-down – so etwa bei den na-

poleonischen Gesetzgebungen während des Ersten Kaiserreiches, 

von denen auch Luxemburg betroffen war –; ein anderes Mal mehr 

Bottom-up als Folge eines Mentalitätswandels. Europaweit haben 

sich seit den 1990er Jahren neue Beisetzungsformen etabliert. Auch 

die Gestaltung von Abschiedszeremonien ist inzwischen individu-

eller und personalisierter geworden, und den Angehörigen wird 

eine aktivere Rolle zugestanden als noch zur Mitte des 20. Jahrhun-

derts.1 Interessant ist ebenfalls die Beobachtung, dass auch andere 

Zeremonien, wie etwa Hochzeiten, mittlerweile individueller aus-

gerichtet werden und an originellen Orten stattfinden können.

Der Tod in seiner unmittelbaren Präsenz durch die physische 

Anwesenheit der Leiche des Verstorbenen ist nach und nach aus 

der Öffentlichkeit verdrängt worden. Gestorben wird im Kranken-

haus, im Pflegeheim, im Hospiz. Nur nicht daheim. Nahm zu Be-

ginn des Jahrhunderts noch die Dorfgemeinschaft an dem Begräb-

nis teil, so scheinen Bestattungen heutzutage fast nur noch auf den 

engsten Familien- und Bekanntenkreis des Verstorbenen be-

schränkt zu sein. Die Lebens- und Trauerberaterin Julia Schäfer er-

läutert dies folgendermaßen: 

„Während der Tod von Menschen auch in den Medien allgegen- 

wärtig ist, besteht im eigenen Erfahrungsbereich eine große Lücke, 

die den direkten Kontakt mit dem Tod betrifft. Viele Menschen  

werden – unter anderem durch die gestiegenen Lebenserwartungen 

– über Jahrzehnte hinweg nicht mit dem Tod eines nahen Menschen 

aus dem engeren Umfeld konfrontiert. Der Tod ist selten begreifbar, 

und der konkrete Umgang mit toten Menschen ist etwas Außerge-

wöhnliches und Unvertrautes, zuweilen auch Angstbesetztes.“2 

Der schwindende Umgang mit dem Tod hat auch praktische Grün-

de: Die Alterskurve steigt, bei älteren Verstorbenen ist der Bekann-

tenkreis naturgemäß kleiner als bei jüngeren, die Freistellung im 

Beruf für eine Beerdigung wird immer schwieriger, bei vielen  

Bestattungen wird nur der engste Familien- und Freundeskreis 

eingeladen.

Diese Feststellungen treffen auch auf Luxemburg zu. In diesem 

Beitrag möchten wir den Blick auf die Arbeit jener lenken, die gene-

rell für die Organisation von Beisetzungen zuständig sind: Bestat-

tungsinstitute bzw. Trauer- und Begräbnisbegleiter – also einerseits 

die professionellen und andererseits die religiös motivierten, eh-

renamtlichen Bestattungs- und Trauerspezialisten. Welchen Ein-

fluss haben die Entwicklungen der jüngeren Vergangenheit auf ihre 

Arbeit? Inwiefern mussten sie sich anpassen und alte Gewohnhei-

ten aufgeben? Sind sie gleichermaßen betroffen oder sind die Aus-

wirkungen unterschiedlich? Gibt es etwa als Zeichen der Zeit eine 

neue Art von „Spezialisten“?

Innovationen und Traditionen

Als innovative Spezialisten kann man die Équipes de Funérailles 

bezeichnen. Hierbei handelt es sich um Abgängerinnen und Ab-

gänger eines Studiengangs der Luxembourg School of Religion and 

Society (LSRS), in welchem Laien geschult werden, selbstständige 

Begräbnisfeiern abhalten zu können. Für Luxemburg ist das eine 

innovative Herangehensweise. Der Kurs für diesen neuen Typus 

von Trauer- und Bestattungsspezialisten wurde 2014 vom Luxem-

burger Erzbischof Jean-Claude Hollerich initiiert. Dies ist auch als 

eine Teilantwort auf die sinkende Anzahl von Priestern im aktiven 

Dienst zu verstehen. Da es seiner Ansicht nach schade wäre, „wenn 

die Priester den Großteil ihrer Zeit damit verbringen würden, Be-

gräbnisse zu halten, da diese Verantwortung auf die Dauer zu belas-

tend [sei],“3 sollen in Zukunft immer mehr Laien mit solchen Auf-

gaben betraut werden. Diese werden von ihren jeweiligen Pasto- 

ralteams vorgeschlagen. Sie nehmen an einem zweijährigen 

Bestattungen im Dienstleistungszeitalter
Katholische Begräbnisbegleiter  

und gewerbliche Bestatter in Luxemburg

Paul Braconnier



282

Lehrgang teil, der ein Praktikum einschließt. Die Ausbildung soll 

sie befähigen, eine respektvolle, würdige und spirituell fruchtbare 

Bestattungszeremonie vorzubereiten und ggf. auch selbst durchzu-

führen. Dazu gehören verschiedene Elemente: Erstens eine Anlei-

tung, Gespräche einfühlsam mit den Hinterbliebenen zu führen, 

zweitens eine vertiefte Einführung in die Rituale und ihre Texte, 

drittens die Befähigung, mit den Hinterbliebenen aus diesen Quel-

len eine passende Auswahl zu treffen, sowie viertens eine prakti-

sche Anleitung, eine Feier so zu leiten, dass der verstorbenen Per-

son Rechnung getragen wird und die Trauergäste in ihrer Situation 

angesprochen werden. Eine derartige Aufgabenteilung ist in meh-

reren Nachbardiözesen Luxemburgs, besonders in Frankreich, be-

reits seit einigen Jahren gängige Praxis.4

Der erste Jahrgang, der aus 19 Teilnehmern5 bestand, hat seine 

Ausbildung 2016 abgeschlossen: „Die nun beauftragten Laienhel-

fer, darunter auch vier Ordensfrauen, werden ihren Dienst in sechs 

verschiedenen Dekanaten (Bettemburg, Ospern, Grevenmacher) 

und Pfarrverbänden (Bonneweg-Hamm-Sacré-Cœur, Ettelbrück, 

Hesperingen) verrichten.“ 6 Ihre Aufgaben sind es, die Kirche in den 

jeweiligen Pfarreien zu repräsentieren und die Feier der kirchli-

chen Bestattung auf traditionelle Weise fortzuführen. Den Familien 

von Verstorbenen steht es zu, einen Pfarrer oder einen Laien mit 

der Organisation der Trauerfeier zu beauftragen.

Die Erfahrungen und Motivationen der Teilnehmer dieses ersten 

Jahrgangs bilden den Ausgangspunkt unserer Analyse. Was hat sie 

dazu bewogen, sich für diesen Kurs zu bewerben? Wie haben sie 

Bestattungen zuvor erlebt? Welche Erfahrungen haben sie im Laufe 

ihrer Ausbildung gemacht? Wie wollen sie bei ihrer zukünftigen  

Arbeit vorgehen?

Bei den gewerblichen Bestattern gingen wir nach einem ähnli-

chen Muster vor und führten Interviews mit Mitarbeitern einzelner 

Institute, um mehr über ihre Arbeit und Berufspraxis in Erfahrung 

zu bringen. Die Bestattungsunternehmen in Luxemburg sind fast 

ausschließlich Klein- und Mittelbetriebe, die durchgehend als  

Familienunternehmen geführt werden. Einige sind an mehreren 

Standorten vertreten, denn die Präsenz vor Ort ist ein wichtiger 

Faktor für den Unternehmenserfolg. Im Luxemburger Verband  

der Bestattungsunternehmer sind rund 25 Betriebe zusammenge-

schlossen.7 Für die vorliegende Analyse beziehen wir uns auf eine 

Firma, die in den 1920er Jahren gegründet wurde und heute an drei 

Standorten in Luxemburg vertreten ist, auf ein Beerdigungsunter-

nehmen, das in den 1970er Jahren in Luxemburg-Stadt gegründet 

wurde, und auf eine jüngere Firma, die seit den 2000ern im Zen-

trum des Landes ihren Sitz hat. Allen dreien ist gemein, dass sie 

sich – so der Grundtenor – laufend an neue Erfordernisse im Be-

stattungswesen anpassen müssen. So ist der relative Newcomer 

zurzeit damit beschäftigt, den ersten Bestatter-eigenen Kühlraum 

in Luxemburg zu installieren; und eines der Traditionsunterneh-

men nimmt mittlerweile Bestattungsmethoden in sein Angebot 

auf, die eigentlich nur im Ausland möglich sind, wie beispiels- 

weise die Seebestattung. Inwieweit hat sich der Beruf des Bestatters 

in den letzten Jahren verändert? Lassen sich Parallelen zu den 

Paul Braconnier

Abb. 1: Der erste Jahrgang der Équipes de Funérailles bei der kirchlichen Beauftragung durch Erzbischof Jean-Claude Hollerich am 23. Oktober 2016. Foto: © Roger Nilles.



283

Entwicklungen innerhalb der Kirche feststellen? Oder haben sie 

völlig andere Wege beschritten? 

Entwicklung der unterschiedlichen 
Aufgabenbereiche

Für beide Untersuchungsgruppen wurde eine gemischte Methodik 

angewandt: Experteninterviews, Fragebögen und Abgleichung mit 

internationaler Forschungsliteratur. Bei der Auswertung der Frage-

bögen werden wir die Erlebnisse und Sichtweisen der einzelnen 

Akteure vergleichen und versuchen, Überschneidungen oder Ab-

weichungen festzuhalten.

Bei der Betrachtung der beiden Gruppen – Bestatter und kirchli-

che Begräbnisbegleiter – fällt eine gegensätzliche Entwicklung auf. 

Obwohl Zivilbegräbnisse auf den Kommunalfriedhöfen Luxem-

burgs bereits seit Mitte des 19. Jahrhunderts möglich waren, genoss 

die katholische Kirche noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Be-

reich der Bestattungen quasi eine Monopolstellung. Ein Vertreter 

der Gemeinde war zwar ermächtigt, an „Priester statt“ das Bestat-

tungszeremoniell zu leiten, und zwar nach dem laizistischen Re-

glement der französischen Tradition. Allerdings blieben derart 

durchgeführte Beerdigungen eher ein auf die Städte beschränktes 

Ausnahmephänomen.10 Noch heute zählt die Bestattung zu den 

meistgefragten Ritualdiensten in der Erzdiözese Luxemburg. Den-

noch ist in den letzten Jahren ein kontinuierlicher Rückgang fest-

stellbar, der einhergeht mit der steigenden Nachfrage nach Zivil- 

begräbnissen. 

Die Reformen des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962-1965), 

Gebetstexte und Ansprachen nicht mehr nur in Latein zu halten, 

‚entzauberten‘ auch das Begräbnisritual. Die Durchführung von Be-

gräbniszeremonien ist seither nicht länger Priestern und Diakonen 

vorbehalten. Überdies geht das geltende katholische Laienregle-

ment auf dieses Konzil zurück, das 

„nach einer breiten theologischen Auseinandersetzung in der 

Konzilkonstitution Sacrosanctum Concilium Erkenntnisse formu-

liert, die auch ein neues Verständnis der Würde und Verantwortung 

der Laien in der Kirche aufzeigen. Da die Laien durch Taufe und Fir-

mung Christus eingegliedert sind und so am priesterlichen, pro-

phetischen und königlichen Amt Christi teilhaben, ist grund- 

sätzlich eine Beauftragung von Laien durch den Bischof zum Be-

gräbnisdienst möglich“.11 

Diese Abänderung ebnete den Weg für die Beteiligung von Laien  

bei Begräbniszeremonien und somit auch für die Gründung der 

Équipes de Funérailles.

Im Unterschied zur langen kirchlichen Tradition ist der heutige 

Bestatter erst seit der Mitte des 19. Jahrhunderts aus dem Handwerk 

des Tischlers, Gärtners, Fuhrmanns und dem Amt des „Leichen- 

bitters“ (oder „Leichensagers“, der die Todesnachricht verbreitete) 

hervorgegangen.12

Mit den napoleonischen Dekreten zu den Friedhofsreformen, 

die auch die Leichenbestattung mit einschlossen, wurde eine erste 

Professionalisierung eingeleitet (Décret impérial sur les sépultures du 

23 prairial an XII/12 Juni 1804).13 Die Pompes funèbres sind grund-

sätzlich mit der „technischen Abwicklung“ der Bestattung befasst. 

Mittlerweile übernehmen Bestatter aber auch Funktionen, die einst 

exklusiv von der Kirche oder Angehörigen des Verstorbenen durch-

geführt wurden, wie der Theologe Konrad Baumgartner feststellt: 

„Das früher selbstverständliche Bestattungsmonopol der Kir-

chen ist inzwischen nicht mehr gegeben. Die Bestatter regeln heute 

nicht nur die ordnungsmäßige Vorbereitung, würdige Ausgestal-

tung und vorschriftsmäßige Durchführung der Bestattung; in fach-

lich qualifizierter, menschlich oft sehr fürsorglicher Weise sind sie 

zugleich Berater und Helfer in der Krisensituation der Trauer, zum 

Teil leiten sie auch die nicht-kirchliche Trauerfeier (bisweilen in 

betriebseigenen Trauerräumen).“14

Bestattungen im Dienstleistungszeitalter

Abb. 2: Urnenauswahl in der Werkstatt der Fondation Kräizbierg in Düdelingen, dem 
einzigen Ort in Luxemburg, wo Urnen hergestellt werden. Foto: © Claude Lenert, 
Tageblatt8.  

Abb. 3: Kirchliche Begräbnisprozession, Anfang des 20. Jahrhunderts. Ölgemälde 
von Lucien Maringer (160 x70 cm), Privatsammlung. Foto: © Musée en Piconrue9. 



284

Im „konservativen“ Luxemburg, wie es oft in unseren Interviews 

beschrieben wird, stehen diese Entwicklungen aber erst am An-

fang. Das Berufsprofil des Bestatters erweiterte sich im Laufe der 

Jahre durch zusätzliche Funktionen. Wurden die Särge noch bis 

Mitte des 20. Jahrhunderts beim Ortsschreiner bestellt, so verfügen 

viele Bestattungsinstitute mittlerweile über eigene Produktlinien 

oder kaufen sie bei großen Firmen im Ausland ein. Ebenso sind  

die Bestatter nunmehr für die Pflege der Leichname verantwortlich 

und gelten als wichtige Berater für die Angehörigen bei der Organisa-

tion von Bestattungen. Der Soziologin Julia Schäfer zufolge haben 

„die modernen BestatterInnen […] zunehmend die Funktion 

von ‚Übergangsritual-BegleiterInnen‘. So veränderte sich zuneh-

mend das Idealbild von BestatterInnen seit den 1970er und 1980er 

Jahren von der HelferIn der Angehörigen über den schlicht- 

distanzierten ‚Fachmann in Bestattungsfragen‘ bis hin zur 

TrauerexpertIn.“15

Wir können also feststellen, dass die Kirche auf dem Gebiet der Be-

stattungen an Relevanz verloren hat. Wenngleich sie nach wie vor 

sehr stark in diesem Bereich vertreten ist, so hat sie manche ihrer 

angestammten Aufgaben den Bestattern überlassen: Ihre Präsenz 

bei Bestattungen ist nicht länger notwendig, während Bestatter un-

entbehrlich geworden sind, und das in weit mehr Funktionen als 

noch in der ersten Jahrhunderthälfte.

Verschiedene Ausbildungswege

Ein zentraler Unterschied, der bei unserem Vergleich der Bestat-

tungsspezialisten auffällt, ist die Ausbildung. Die Mitglieder der 

Équipes de Funérailles haben nicht nur eine zweijährige Ausbil-

dung hinter sich; die meisten von ihnen verfügten bereits vorher 

über eine gewisse Erfahrung in ehrenamtlichen Bereichen der Kir-

che. Eine weitere Motivation für ihre Tätigkeit in den Équipes de 

Funérailles ist es, vom Katholizismus geprägte Familientradition 

fortzusetzen. Die unterschiedlichen Berufserfahrungen der ausge-

bildeten Bestattungsbegleiter, von denen die meisten sich bereits 

im Ruhestand befinden, spielen dabei eine untergeordnete Rolle. 

Die Befragten unterstreichen vor allem ihren christlichen Glauben, 

ihre Erfahrung im Umgang mit anderen Menschen und ihre Vor-

kenntnisse christlicher Riten. 

Die Ausbildung an der Luxembourg School of Religion and Soci-

ety besteht hauptsächlich aus Theologie- und Psychologiekursen. 

Sie umfasst die Analyse von Bibel- und Meditationstexten, die Aus-

einandersetzung mit dem Glauben an die Auferstehung, die Vorbe-

reitung und Gestaltung der Begräbniszeremonie ebenso wie den 

Umgang mit dem Tod, Begegnungen mit Trauerfamilien, Gruppen-

arbeit und Teamdynamik in der Pastorale. Auch der Besuch eines Be- 

stattungsunternehmens und eines Sterbehospizes sind wichtige 

Elemente der Ausbildung. Was die konkrete Organisation von 

Paul Braconnier

Abb. 4: Leichenwagen um 1920. Hersteller: Pierre Schwalen, Herkunft: Menuiserie Schwalen, Ettelbrück. Musée de Calèches Grande-Duchesse Charlotte, Peppingen.  
Foto: © JPRemiche, 2018.



285

Beerdigungen angeht, so spielt die Zusammenarbeit mit Pfarrern 

nach wie vor eine wichtige Rolle. In der Regel begleiten zwei Laien 

einen Pfarrer bei Trauergesprächen mit den betroffenen Familien 

und unterstützen ihn auch bei der Vorbereitung von Zeremonien, 

der Verteilung von Aufgaben innerhalb des Teams und der Vorbe-

reitung der Texte.

Die professionellen Bestatter, mit denen wir Gespräche geführt 

haben, waren zuvor meist in einem völlig anderen Berufsfeld tätig. 

Hauptgründe für ihren Einstieg in das Bestattungswesen waren die 

Fortführung von Familienbetrieben oder persönliche Interessen, ja 

‚Berufung‘. Ihre Fachkompetenzen als Bestatter haben sie sich er-

arbeitet; ein Lernprozess, den Jean-Paul Erasmy als „Learning by  

Doing“ bezeichnet: „Die Branche funktioniert über Familienunter-

nehmen. Weil das Land so klein ist, ist es wohl logisch, dass keine 

Ausbildung angeboten wird.“16 Allerdings kann man im Ausland 

eine Ausbildung für bestimmte Bestattungs- und Kremations- 

techniken absolvieren und anschließend eine Probezeit in Luxem-

burg machen, bevor man sich für diese Berufslaufbahn entschei-

det. „Bestattungsfachkräfte“, so die offizielle Bezeichnung der Han-

delskammer Luxemburg (Wirtschaftszweig Handel), unterliegen 

im Großherzogtum einer grenzüberschreitenden Ausbildung, d. h. 

es muss sowohl ein Ausbildungsbetrieb in Luxemburg als auch ei-

ner im Ausland gefunden werden, die jeweils die Lehre gemäß dem 

dualen Ausbildungssystem („praktische Ausbildung im Betrieb und 

Theorie auf der Schulbank“) anbieten. Die zuständigen Instanzen 

in den jeweiligen Ländern bestimmen also die Zugangsvorausset-

zungen sowie die Dauer der Ausbildung. In Deutschland ist der Be-

statter übrigens erst seit 2003 anerkannter Lehrberuf.

Hinterbliebene als Kunden und Trostsuchende

Was beide Untersuchungsgruppen miteinander verbindet, sind be-

stimmte Arbeitsmethoden, welche in den letzten Jahren immer 

mehr Verwendung finden. So ist die Einhaltung von Traditionen 

nach wie vor sehr wichtig, während zugleich jedoch nach neuen 

Herangehensweisen und Angeboten gesucht wird, um den Trau-

ernden mehr Freiheiten bei der Gestaltung von Zeremonien zu 

bieten. 

In diesem Sinne äußern sich einige Mitglieder der Équipes de 

Funérailles kritisch gegenüber der aktuellen Begräbniskultur der 

Kirche und geben dies als Begründung für ihr Engagement an. So 

würden sich manche Priester zu sehr an althergebrachten Regeln 

orientieren und somit kaum eine persönliche Beziehung zu Ver-

storbenen und Angehörigen aufbauen. Zwar sprechen die Teilneh-

mer unserer Umfrage Pfarrern durchaus eine gewisse „Überlegen-

heit“ zu, welche sich aus Theologiestudium und Trauerseelsorge 

ergibt, jedoch sei deren Arbeit generell nicht „persönlich“ genug 

und zu sehr an „Traditionen gebunden“. Manche Laien scheinen 

mit Karl Wagner, einem Autor, der selbst in der Trauer und Fried-

hofspastoral tätig war, übereinzustimmen, wenn er schreibt: 

„Heute steht die Begleitung der Angehörigen im Vordergrund 

und es wird darauf Rücksicht genommen, dass diese sich in würdi-

ger Weise von ihrem Verstorbenen verabschieden können. […] Die 

Trauer ist etwas sehr Individuelles und Persönliches und kann 

nicht mit eng reglementierten Vorschriften bewältigt werden. 

Durch Ablehnung eines persönlichen Wunsches des Verstorbenen 

oder der Hinterbliebenen, für die keine zwingend notwendigen 

Gründe sprechen, die für die Hinterbliebenen einsichtig sind, wird 

eine Wunde geschlagen, die nie verheilen kann.“17

Aus Sicht der Studienleitung der Formation permanente pour Équipes 

de Funérailles gilt: Traditionen sollten bewahrt bleiben, zugleich je-

doch soll eine Begräbniszeremonie auch eine persönliche Feier 

Bestattungen im Dienstleistungszeitalter

Abb. 5: Anzeige aus De Letzebúrger Ex-Militär, Organ des Luxemburger Ex-Militär- 
verbandes 4/2 (1936).



286

sein, die auf das Leben des Verstorbenen eingeht. So sehen die 

meisten Teilnehmer am Studiengang Abweichungen von der über-

kommenen Standardprozedur als notwendig an; sie müssen solche 

Änderungen aber stets mit dem zuständigen Priester absprechen. 

Beispiele sind spezielle Lesungen und Meditationen, die dem Le-

benslauf der Verstorbenen angepasst werden. Bei solchen Zeremo-

nien können in der Regel auch literarische Texte vorgelesen wer-

den, die in Zusammenhang mit Sterben, Tod und Glauben an die 

Auferstehung stehen.

Das Verschwinden anderer Traditionen, welche früher im Haus 

des Toten stattfanden und sowohl die Familie des Verstorbenen als 

auch die Dorfgemeinschaft zusammenbrachten, bedauern die 

meisten der Befragten. Auch die sinkende Anzahl von Erinnerungs-

messen und die Tatsache, dass Begräbnisse weniger öffentlich sind, 

beklagen sie. Dadurch hätten Begräbnisse in den Augen der Befrag-

ten an „Persönlichkeit“ verloren. Wenn Begräbnisse heutzutage in 

aller Stille stattfinden, würden die Angehörigen weniger in ihrem 

Trauerprozess begleitet werden und somit weniger Beileid erfah-

ren. Aus Sicht der Laien ist auch der persönliche Kontakt zwischen 

professionellen Bestattern und Angehörigen mittlerweile so stark 

begrenzt, dass den Verstorbenen und den Angehörigen nicht mehr 

der angemessene Respekt bekundet werden kann. Nicht geäußert 

wird die Ansicht, dass die Bestattung in der „Intimität“ des „engs-

ten Familienkreises“ (wie es in den Todesanzeigen oft heißt) auch 

als Schutz empfunden werden kann.

Bei den befragten Bestattern lassen sich ähnliche Überlegungen 

beobachten. Die Befragten sind alle darum bemüht, ihren Kunden 

regelmäßig neue Möglichkeiten auf dem Gebiet der Bestattung an-

zubieten. Sie sind sich einig, dass die Empathie eine wichtige Rolle 

beim Umgang mit den Kunden spielt, und dass die angebotenen 

Dienste grundsätzlich den Wünschen und Bedürfnissen der 

Kunden angepasst werden sollen. Diese Kundenbeziehung kann 

unter dem Aspekt einer zunehmenden Professionalisierung des 

Bestatters gesehen werden.18 Bewahrten Bestatter zuvor noch eine 

gewisse Distanz gegenüber ihren Kunden, so nahm, der Volkskund-

lerin Dagmar Hänel zufolge, der Umgang mit Emotionalität in den 

letzten Jahrzehnten deutlich zu: 

„Die Herausstellung der therapeutischen Funktion von Trauer –  

also von emotional bestimmtem Verhalten – verweist auf die sozia-

le Bedeutung des Bestatters, der durch die richtige Anleitung zur 

Trauerbewältigung seinen Beitrag leiste, damit betroffene Angehö-

rige möglichst schnell wieder in die Gesellschaft integriert werden 

konnten.“19

Die interviewten Bestatter vertreten dementsprechend die Ansicht, 

dass sie mehr sein sollen als nur Sargverkäufer. Sie müssen sich auf 

viele unterschiedliche Situationen einstellen und möchten den 

Kunden vor allem den Ablauf der Begräbnisse näherbringen und 

den Umgang mit den Toten erleichtern.

Wenngleich auch von Seiten der Bestatter eine notwendige 

Wahrung von Regeln und Traditionen mehrmals betont wird, so 

unterstreichen sie doch, dass ihre Kunden so viel Freiheit wie nur 

möglich haben sollten, was die Gestaltung der eigentlichen Zere-

monie betrifft. Solange die Wünsche der Kunden im Rahmen der 

gesetzlichen Vorschriften situiert blieben, seien diesen generell 

keine Grenzen gesetzt. Die Zeremonien können so gestaltet wer-

den, wie die Familienmitglieder es wollen: Ansprachen können 

von einzelnen Familienmitgliedern gehalten werden, Musikstücke 

frei gewählt und die Särge mit Fotos und Blumen dekoriert werden. 

Es soll sogar bereits Fälle gegeben haben, wo speziell für eine Beer-

digung ein Theaterstück geschrieben wurde. Auch schränkt diese 

Entscheidungsfreiheit das Tätigkeitsfeld des Bestatters nicht ein. 

So sind viele Leute nach dem Tod eines Angehörigen nicht in der 

Verfassung, die Organisation selbst vorzunehmen und Ansprachen 

zu halten. Daher ist es eine wichtige Pflicht der Bestatter, selbst Vor-

schläge zu machen, sei es für die Musik, den Blumenschmuck oder 

die komplette Organisation. Auch ist es ihre Aufgabe, die Wünsche 

der Angehörigen zu vermitteln, wenn die Trauerzeremonie im Kre-

matorium stattfindet. So übernehmen Bestatter generell eine be- 

ratende Funktion und stellen oft auch Repertoires zur Verfügung, 

aus denen Angehörige einzelne Elemente der Zeremonie, wie bei-

spielsweise die Musik, herauswählen können.

Der Theologin Simone Ripke fiel in diesem Kontext auf, dass 

„sich die Tätigkeit zunehmend auf die Hinterbliebenen ausrichtet. 

Zu den vielen Bestattungsmöglichkeiten für die Verstorbenen 

kommt eine anwachsende Auswahl an Angeboten für die Hinter-

bliebenen – z. B. die Trauerbegleitung, so dass die Bestattung einer 

„ökonomische[n] Organisation einer Vielfalt von Optionen“ 

gleichkommt.“20

Paul Braconnier

Abb. 6: Beispiel einer persönlichen Grabgestaltung auf dem Friedhof in Mersch.
Foto: © Paul Braconnier, 2018.



287

Die von uns befragten Bestattungsinstitute suchen permanent 

nach neuen Möglichkeiten, um ihren Kunden mehr Freiheiten zu 

bieten. Die Einrichtung eines firmeneigenen Kühlraums, der als 

Abschiedsraum für Menschen mit Berührungsängsten vor Friedhö-

fen funktionieren soll, wurde schon erwähnt. Hier erhalten die 

Mitglieder verschiedener Religionen die Gelegenheit, ihre Toten 

selbst (rituell) zu waschen und für das Abschiedszeremoniell her-

zurichten. Ein weiterer Anbieter offeriert die individuelle Gestal-

tungsmöglichkeit von Särgen und Urnen, ebenso wie spezielle 

Schmuckstücke, in die Fingerabdrücke von Verstorbenen eingear-

beitet sind, oder sogenannte Trauerdiamanten (die aus Teilen der 

Kremierungsasche Verstorbener gepresst werden). Nicht nur der 

Transport von Leichen nach oder von Luxemburg ins Ausland, son-

dern gerade die Diversifizierung der Bestattungsarten (See-, Luft- 

und Erdbestattungen) führt mittlerweile weit über die luxemburgi-

schen Grenzen hinaus.

Generell spielt die persönliche Gestaltung einer Begräbniszere-

monie in beiden Untersuchungsgruppen eine entscheidende Rolle. 

Allerdings sind den religiösen Zeremonien mehr Grenzen gesetzt als 

den zivilen. So müssen freie Ansprachen bei religiösen Begräbnis-

feiern zuerst mit dem zuständigen Geistlichen abgesprochen wer-

den, und auch die Auswahl an Musik und Dekoration ist beschränkt. 

Alle Befragten aber sind sich einig, dass Bestattungen stets persön-

lich gestaltet werden und den Wünschen der Angehörigen so weit 

wie möglich entsprechen sollen. Mittlerweile ist es, durch die soge-

nannte „Bestattungsvorsorge“, durchaus möglich, die eigene Bestat-

tung im Voraus zu planen. Auf diese Weise können nicht nur die 

Wünsche der Verstorbenen genau befolgt werden, auch die Angehö-

rigen werden entlastet, wenn die Kosten sowie der Bestattungsort 

und der Ablauf der Zeremonie bereits zu Lebzeiten geplant wurden.

Dieser Vorgang führt zu einem weiteren nennenswerten Punkt 

unserer Analyse: die therapeutische Funktion der Équipes de Fu-

nérailles und der Bestatter. Oft wird mehr von ihnen verlangt, als 

nur die Bestattungszeremonie zu planen und durchzuführen. Sie 

sollen die Angehörigen „begleiten“ und versuchen, ihnen die Trau-

er zu erleichtern. Für die Équipes de Funérailles stellt dieser Aspekt 

einen wichtigen Teil ihrer Ausbildung dar. Das führt auch die For-

schungsliteratur an: 

„Bei Begräbnissen kommt es zwangsläufig immer wieder zu Be-

gegnungen mit Menschen, die in einer Ausnahmesituation sind. 

Um dieser Aufgabe gerecht werden zu können, bedarf es nicht nur 

einer ausreichenden Ausbildung, sondern auch einer Fort- und 

Weiterbildung sowie eines Erfahrungsaustausches, um den sich 

wandelnden Erfordernissen der Zeit gerecht werden zu können.“21 

Daher gehört die Organisation von Trauergesprächen, neben der 

Veranstaltung von Gottesdiensten und Trauerfeiern, zu einem 

wichtigen Tätigkeitsfeld der Kursteilnehmer. 

Ob diese Trauergespräche allerdings Christen vorbehalten sein sol-

len, darüber sind die Befragten unterschiedlicher Meinung. Die 

meisten bejahen diese Frage oder antworten mit „vielleicht“, wäh-

rend nur zwei mit „nein“ antworten. Nur einer von ihnen meint, 

dass diese Art der Begleitung jedem offenstehen soll, der seinen 

Verstorbenen einen würdigen Abschied wünscht. Die begleitende 

Funktion der Équipes de Funérailles scheint bisher allerdings mit 

der Begräbniszeremonie abgeschlossen zu sein. Nur vier der Be-

fragten können von Fällen berichten, wo ihre Begleitung auch nach 

der Beerdigung in Anspruch genommen wurde. Ein Teilnehmer ist 

der Ansicht, dass für eine Begleitung nach dem Begräbnis eine wei-

terführende Ausbildung nötig wäre, und ein weiterer betont, dass 

eher Priester die geeigneten Personen für diese Funktion wären.

Für Bestatter ist die Betreuung von Trauernden, wie bereits zu-

vor geschildert, eine Selbstverständlichkeit. Alle Befragten sind 

sich einig, dass psychologische Betreuung eine wichtige Rolle beim 

Umgang mit den Kunden spielt, und dass die angebotenen Dienste 

grundsätzlich den Wünschen und Bedürfnissen der Kunden ange-

passt werden sollen. Die Soziologin Danielle Sylvestre beschreibt 

die „professionnels de la mort“ wie folgt: 

„Ce métier exige disponibilité, déontologie, secret profession-

nel et don de soi. Les professionnels s’entendent dire que ‚c’est un 

métier inhumain‘, alors que, pour l’exercer, il faut au contraire pos-

séder de grandes qualités humaines, d’écoute, de compréhension, 

de dignité, d’abstraction de soi. Et un fort équilibre psychologique 

pour ne pas être déprimé. Tous les métiers confrontés à la mort exi-

gent ces qualités.“22 

Angehörigen den Abschied zu erleichtern, gehört demnach neben  

der Versorgung der Toten zu den wichtigsten Funktionen der Be- 

statter: 

„In their role as persons in need of help the relatives are at the 

centre of all the undertaker’s activities. The interaction between the 

undertaker and the relatives which is particularly intensive in the 

phase of discussion and advice becomes a form of therapeutic 

action.“23

Fazit

Während die Aufgaben der Équipes de Funérailles und der luxem-

burgischen Bestatter im Detail voneinander abweichen, so verfol-

gen sie generell ähnliche Ziele. So ist es den pastoralen Begleitern 

wichtig, ihren Mitbrüdern und -schwestern einen Ausdruck der 

Hoffnung und des Glaubens an die Auferstehung zu vermitteln. 

Aufgabe der Bestatter ist es hauptsächlich, ihren Kunden den Ab-

schied von ihren Verstorbenen zu erleichtern und ihnen eine per-

sönliche Begräbnisfeier zu bieten.

Bestattungen im Dienstleistungszeitalter



288

Obwohl beide Gruppen von vorherigen persönlichen Erfahrungen 

im Bereich der Bestattungen berichten, so sind diese bei den 

Équipes de Funérailles stärker ausgeprägt. So nahmen viele Teil-

nehmer der Équipes de Funérailles vor ihrer Kursteilnahme ehren-

amtliche Aufgaben innerhalb der Kirche wahr. Die Erfahrung der 

Bestatter geht hauptsächlich auf familiäre Tradition oder persön-

liche Karriereentscheidungen zurück. Ihr Aufgabenbereich hat im 

Laufe der letzten Jahre mehrere Erweiterungen erfahren, während 

die führende Rolle der Kirche im Bereich der Bestattungen stetig 

abnimmt.

Professionelle Bestatter und die Équipes de Funérailles verbin-

det der Wunsch, trotz Festhalten an Traditionen und Gesetzgebung, 

Bestattungszeremonien so individuell und persönlich wie ge-

wünscht zu gestalten. Hierbei gehen sie unterschiedliche Wege 

und versuchen, besonders im Falle der Bestatter, sich durch ‚Allein-

stellungsmerkmale‘ voneinander zu unterscheiden. Generell trach-

ten beide Gruppen danach, den persönlichen Wünschen der Ange-

hörigen so genau wie nur möglich zu folgen und Begräbnis- 

zeremonien individuell ansprechend zu gestalten. Traditionen gel-

ten beiden Untersuchungsgruppen als einschränkendes Korsett, 

dienen aber in Versatzstücken in der Praxis als Stütze für die Durch-

führung von Bestattungszeremonien.

1	 Julia Schäfer, Tod und Trauerrituale in der modernen Gesellschaft, Perspek-
tiven einer alternativen Trauer- und Bestattungskultur. Stuttgart : ibidem-Verlag, 
2011, S. 7.

2	 Ibid., S. 11.

3	 Roger Nilles, Zurück zu einer Kultur von Gemeinschaft, in : Luxemburger Wort 
(29./30.10.2016), S. 27.

4	 Leo Wagener, Dienst am Menschen, Neue Wege in der Trauer- und Begräbnis-
pastoral, in : Luxemburger Wort (29./30.10.2016), S. 27.

5	 Davon nahmen an der Befragung insgesamt 7 Frauen und 3 Männer teil.

6	 Wagener, Dienst am Menschen. Siehe auch Neue Wege in der Trauer- und 
Begräbnispastoral (31.10.2016). URL : www.cathol.lu/article5902 (Letzter Zugriff : 
9.1.2019).

7	 Frank Weyrich, Unterstützung für den Trauerfall, in : Luxemburger Wort 
(26.9.2018), S. 42-43, hier S. 42.

8	 Melody Hansen, Farbige Urnen gegen die Trauer, in : Tageblatt (31.10.2017) 
URL : http://www.tageblatt.lu/headlines/farbige-urnen-gegen-die-trauer/  
(Letzter Zugriff : 9.1.2019).

9	 Musée en Piconrue (Hg.), Les Vivants et leurs Morts. Art, Croyances et rites 
funéraires dans l’Ardenne d’autrefois. Bastogne : Crédit communal, 1989, S. 150.

10	 Nikolaus Kyll, Tod, Grab, Begräbnisplatz, Totenfeier. Zur Geschichte ihres 
Brauchtums im Trierer Lande und in Luxemburg unter besonderer Berücksichtigung 
des Visitationshandbuches des Regino von Prüm (gestorben 915). Bonn : Ludwig 
Röhrscheid Verlag, 1972.

11	 Karl Wagner, Großes Werkbuch, Begräbnisfeiern. Freiburg im Breisgau :  
Verlag Herder, 2013, S. 56.

12	 Oliver Wirthmann und Klaus Dirschauer (Hg.), Bestattung zwischen Tradition + 
Aufbruch. Beiträge zu Kultur, Recht und verbandlichen Perspektiven des  
21. Jahrhunderts. Düsseldorf : Fachverlag des deutschen Bestattungsgewerbes, 
2016.

13	 Siehe Emmanuel Aubin und Isabelle Savarit-Bourgeois, Cimetières, sites 
cinéraires et opérations funéraires (Les Indispensables). Boulogne-Billancourt : 
Berger-Levrault, 2015 (8. Aufl.).

14	 Konrad Baumgartner, Bestattungswesen, in : Lexikon für Theologie und Kirche, 
Band 2 : Barclay bis Damodos, hg. von Walter Kasper. Freiburg im Breisgau :  
Herder Verlag, 1994, S. 327-328.

15	 Schäfer, Tod und Trauerrituale, S. 111.

16	 Anne Ludwig, Immer noch ein Tabuthema, in : Tageblatt (19.4.2018) S. 37.

17	 Wagner, Großes Werkbuch, S. 49-50.

18	 Dagmar Hänel, Bestatter im 20. Jahrhundert, Zur kulturellen Bedeutung eines 
tabuisierten Berufes. Münster : Waxmann Verlag, 2003, S. 127.

19	 Ibid.

20	 Simone Ripke, Der Bestatterberuf als Profession, in : Praktische Theologie 
der Bestattung, hg. von Thomas Klie, Martina Kumlehn, Ralph Kunz und Thomas 
Schlag. Göttingen : De Gruyter, 2015, S. 439-458, hier S. 449.

21	 Wagner, Großes Werkbuch, S. 56.

22	 Danielle Sylvestre, Qui sont les professionnels de la mort, in : Mourir 
Aujourd’hui, Les nouveaux rites funéraires, hg. von Marie-Frédérique Bacqué.  
Paris : Éditions Odile Jacob, 1997, S. 49-74, hier S. 60.

23	 Zitiert nach Hänel, Bestatter im 20. Jahrhundert, S. 337.

Paul Braconnier



289

Ech mengen, all Mann oder Fra, déi an dësem Beruff schaffen, kën-

ne sech  un hiren  éischte Client, resp. hiren  éischten Doudegen 

erënneren. Bei mir war et eng italienesch Fra vu 54 Joer, déi sech 

d’Liewe geholl huet bei der Gëlle Fra.

Mäin deemolege Chef huet mech nach virun der Morguen-Dier 

ugehalen a sot: „Ech gi mol als éischt eran, et weess ee jo ni.“ Do war 

ech nach méi opgereegt, wéi ech iwwerhaapt schonns war. De Chef 

eran, an no schonns  dräi Minutte  koum hien  erëm a sot zu mir: 

„Denken, dat packs du.“ Ech hu mäi ganze Courage zesummegeholl 

a sinn dann duerch d’Dier eran. Do louch se da schonns do, op en-

gem Aluminiumdësch, ugedoen,  wäiss Haut, an huet ausgesinn 

(ofgesinn, dass hir hei an do eng Schank iergendwou erausgekuckt 

huet) wéi eng richteg Bomi. Si méi no un den Dësch an hu mir déi 

Läich mol méi genee ugekuckt. Et war éierlech gesot näischt Extra-

es, ech hu misse grinsen an du laachen. Mee firwat laachen? Well 

ech mir einfach eng Persoun virgestallt  hu wéi an de Filmer, dat 

schlëmmsten alt. Dat war awer net de Fall, si  hatt e bëssi Ge-

gréngs nach am Gesiicht, liicht puer Schrummen, an natierlech wa-

ren hir Been an Ärem gebrach. Elo muss ee soen, dass ech virum 

Beruff en zimlech schwaarzen Humor hat an zimlech standhaft war, 

an dass mir dat virdru schonns näischt ausgemaach huet. 

Do krut  ech dann och schonns  direkt gewise  vu mengem 

Chef d’équipe, wéi ee schminkt, alt ofdeckt, dass een d’Blutt net méi 

gesäit a mat wéi engen Tricken ee schafft, fir dass et einfach duerno 

propper ausgesäit, wann d’Famill Äddi soe kënnt bei de Sarg. Ech 

soen Tricken, well et heiansdo och net anescht geet. Ech mengen, 

Leit ginn eis  oft e Costume mat, dee schonns säit Joren  net méi 

passt, a keen aneren hunn, a mir hannen de Réck mussen opschnei-

de vum Stoff, oder alt wéi bei der Fra, dass mir Gaze-Verband huelen 

a d’Been propper awéckelen, an dass d’Box einfach doriwwer uge-

doe gëtt, fir dass Schanke verdeckt sinn. Et muss ee jo awer wës-

sen,  dass mir keng Doktere sinn an dass mir mat eisem Wëssen 

nu mol begrenzt sinn, och wa mir extra a Coursë geschéckt ginn an 

Däitschland, wou mir geléiert ginn, wéi ee schminkt, eben alt kleng 

Wonne bitzt, oder alt e bësschen trickst. Mä d’Endresultat zielt, an 

dat ass, dass de Verstuerwene propper an der Lued läit. 

Elo war et esou wäit, d’Famill kënnt Äddi soen. Do muss ech éier-

lech soen, an dat fält mir haut och nach schwéier, wann eng Famill 

richteg trauert. Also net wéi esou oft, an dat ass traureg, einfach ge-

Theater gëtt, nee, richteg um Buedem zerstéiert ass, well déi Per-

soun net méi ënnert hinnen ass. 

Déi folgend Wochen a Méint ware wierklech  déi interessantst  a 

beschten iwwerhaapt. Et léiert ee jo net nëmme, wéi een en Doude-

gen an eng Lued leet, oder upaakt, schminkt oder en undeet, et léi-

ert ee Mënsche ronderëm kennen, de Mënsch selwer op iergendeng 

Aart  a Weis kennen. Mä fänke  mir do vu vir un. Wéi léiert een e 

Mënsch kennen, deen dout ass? Ma do kann ee soen, dass déi Han-

nerbliwwen engem ganz oft déi intiimsten an och manner flottste 

Saache soen. Et denkt ee sech vläicht, dat wëll ech net wëssen, well 

et mech och näischt ugeet, an ech hunn awer och aner Saachen ze 

dinn, wéi mir dat ze verhalen. Mä schlussendlech verséicht  ee jo 

awer säi Beruff gutt ze maachen an et verséicht een, ganz interes-

séiert nozelauschteren. Mengen, all Vendeur wäert mech verstoen.

A genau do kënnt awer dat interessantst, et léiert ee jo net nëm-

men  de Mënsch,  deen dout ass, kennen, mä  och seng Famill a 

Frënn. 

An dat Ganzt ännert erëm, wa mir e Verstuerwenen heem si-

che ginn. Well eng Pompes Funèbres geet net nëmmen a Spideeler, 

mä  och heem, op d’Strooss, iwwerall,  wou se och mengen erof-

zesprangen oder en Häerzinfarkt  kréien (e Buttek mat gréngem 

Logo, war ech schonns zimlech oft … vläicht wou se de Keessenti-

cket gesinn hu vum Akafen) oder sech mengen ze erschéissen, oder 

virun en Zuch ze sprangen.

Iwwerall ass ëmmer  een, deen  dir eng Geschicht erzielt, op 

wouer oder falsch, mä iergendwou ass jo ëmmer  eng gewësse 

Wourecht drun.

Ech maachen  de wuel flottste Beruff, elo schonns fënnef Joer 

gläich an ech ka mir iergendwéi keen anere méi virstellen. Ech gi 

wuel ni fäerdeg mat menge Geschichte bei menger Famill a Frënn 

ze erzielen, well et einfach de Virwëlz ass, et ass dat verbuedent. Dat 

Mäi Liewen als Bestatter   
En Temoignage

Laurent Lamesch



290

ass en Tabuthema dobaussen op der Strooss. Kee wëll eppes dovu 

wëssen, mä bei mir um Kaffisdësch oder beim Pättchen am Restau-

rant, oder op engem Kannergebuertsdag, jo richteg héieren,  

kréien ech bal d’Kéier net, fir all Mënsch meng Grujelgeschichten ze 

erzielen. Elo muss ech och soen, ech grenzen dat Ganzt oft of. Ech 

soen ni Nimm, an ech probéieren awer ni ze vill an den Detail ze 

goen, einfach och als Respekt vum Verstuerwenen a virun der Fa-

mill, ëm déi ech mech gekëmmert hunn.

Ech hu ganz oft ebe Leit, déi mech froen, firwat ech dee Beruff maa-

chen. Ganz einfach, ech gesinn et als héich Aufgab vu mir aus un, 

dëse respektvollen a ganz würdege Beruff ze maachen, als Chance. 

Ech mengen, ech kann se op enger Hand opzielen, déi dat fäerdeg-

bréngen, wat ech a vill Aarbechtskolleege vollbréngen. Ech schwät-

zen  dann eben net vun enger eelerer Persoun an en Altersheim  

siche goen, ech schwätzen eben dovun, e Motorradfuerer, deen 200 

Meter duerch de Bësch flitt an alles gebrach huet, wat ze briechen 

war, nee och déi Persounen,  déi doheem d’Trapen eroffalen  a sech 

d’Genéck briechen, an dass de mat de Knéie fir zwou Stonnen am 

Blutt stees, fir et opzebotzen, oder déi Persounen, déi sech doheem 

erschéisse mat engem Gewier, well se nëmme fäerten, al ze ginn. 

Oder déi traureg Geeschter, déi Wochen dout doheem leien, well 

se kee vermësst oder keng Famill oder Frënn hunn. Dat ass och, wat 

ee muss kënnen, an elo hunn ech nach net vun de Kanner ge-

schwat oder Puppelcher.

„Ech maachen et, well et soss kee wëll oder ka maachen.“ Dat ass 

zimlech kuerz a knapp geschriwwen, wat de Beruffsstand erkläert.

Ech probéieren, mech a meng Aarbechtskolleegen an alleguer 

net als Helleg ze erklären, mir sinn et sécher och net, mä mir versi-

chen eis d’Bescht, eist Mënschlechst  ze maachen, fir déi Han-

nerbliwwen, a stiechen eis wuel fir si an.

Laurent Lamesch

Ill. 1 : Chambre mortuaire. Photo : © JPRemiche, 2018.



291

Ma vie de croque-mort
Un témoignage  

Laurent Lamesch

Il me semble que tout homme ou toute femme exerçant ce métier se 

rappelle son premier client, respectivement son premier mort. 

Pour moi c’était une dame italienne de 54 ans qui a mis fin à ses 

jours près de la « Gëlle Fra ».

Mon patron d’alors m’a intercepté devant l’entrée de la morgue, 

disant « J’y vais en premier, sait-on jamais ». Ces paroles n’étaient 

pas faites pour calmer ma nervosité. Mon patron d’entrer et de res-

sortir au bout de trois minutes, affirmant : « Je pense que tu vas y 

arriver. » Prenant mon courage à deux mains, j’ai passé la porte. Et 

la voilà déjà, reposant sur une table en aluminium, habillée, la peau 

blanche et ressemblant à une vraie grand-mère (mis à part que ça et 

la des os perçaient). Je me suis rapproché de la table et j’ai inspecté 

la dépouille. Honnêtement ce n’était pas impressionnant, je me 

suis mis à sourire, puis à rire franchement. Pourquoi rire ? C’est que 

tout simplement je m’étais imaginé une personne comme dans les 

films, le pire, quoi ! Or, tel n’était pas le cas. Elle avait quelques brin-

dilles collées sur le visage et de légères égratignures et bien entendu 

les jambes et les bras étaient cassés. Maintenant il faut dire que 

j’étais doté d’un humour noir affirmé, que j’étais assez solide dès 

avant l’entrée en profession, que tout cela ne me perturbait guère, 

déjà précédemment. 

Et voilà déjà mon chef d’équipe de me montrer comment appli-

quer le maquillage, comment escamoter le sang et quels trucs ap-

pliquer pour que tout ait l’air net lorsque la famille s’approchera du 

cercueil pour faire ses adieux. Je dis des trucs, car parfois on ne peut 

pas s’en tirer autrement. J’entends par là que souvent les gens nous 

donnent un costume qui ne sied plus depuis des années, n’en ayant 

pas d’autre et que nous devons couper le tissu dans le dos, ou que 

comme pour la dame évoquée nous prenons des bandes de gaze, 

enveloppons les jambes pour cacher les os avant d’enfiler le panta-

lon par-dessus. Il faut savoir que nous ne sommes pas des méde-

cins et qu’en tout état notre savoir est limité, même si l’on nous en-

voie en Allemagne suivre des cours où l’on nous apprend comment 

appliquer le maquillage, coudre de petites plaies ou ruser quelque 

peu. C’est le résultat final qui compte, c’est-à-dire que le défunt pré-

sente bien dans le cercueil. 

Voilà arrivé le moment, la famille vient dire adieu. Là je dois recon-

naître honnêtement que même aujourd’hui il m’en coûte lors-

qu’une famille est saisie par un deuil profond. Qu’elle ne fait pas 

comme bien souvent du théâtre mais qu’elle est comme anéantie 

par le fait que cette personne n’est plus parmi eux. 

Les semaines et mois suivants étaient réellement les plus intéres-

sants et les meilleurs en général. On n’apprend en effet pas unique-

ment comment placer un mort dans le cercueil, comment le mani-

puler, lui appliquer du maquillage ou l’habiller, mais on apprend à 

connaître les personnes qui l’entourent, l’homme même en quelque 

sorte. Mais reprenons depuis les débuts. Comment apprend-on à 

connaître un homme qui est décédé ? En la matière on peut dire que 

les proches nous confient bien souvent les choses les plus intimes 

et aussi les moins avouables. On se dit peut-être que l’on ne sou-

haite pas connaître ces détails parce qu’ils ne nous regardent pas et 

que l’on a d’autres choses à régler que de les retenir. Mais en fin de 

compte on essaie de faire correctement son métier et d’écouter at-

tentivement. Je pense que tout vendeur me comprendra. 

Et c’est précisément là que réside l’intérêt, on n’apprend pas 

seulement à faire la connaissance du défunt, mais encore de sa fa-

mille et de ses amis. 

Les choses changent du tout au tout si nous allons chercher un dé-

funt à domicile. En effet, les pompes funèbres ne se rendent pas 

que dans les hôpitaux, mais encore à la maison, dans les rues, par-

tout où ils sautent ou sont frappés par une crise cardiaque (j’ai déjà 

été bien souvent dans le magasin au logo vert... peut-être que c’est à 

la vue du ticket de caisse après achat) ou croient utile de se tirer une 

balle ou de sauter devant un train. 

Partout il y aura quelqu’un pour vous raconter une histoire, 

vraie ou fausse. Mais en fin de compte il y a toujours une part de vé-

rité. Voilà bientôt cinq ans que je pratique ce métier, sans doute le 

plus intéressant, et je ne puis m’imaginer en exercer un autre. Je 

n’en finirai sans doute jamais de raconter mes histoires aux proches 

et aux amis, car il s’agit de curiosité, d’interdit. Dehors, dans la rue, 



292

on a à faire à un sujet tabou. Nul ne veut en savoir quelque chose. 

Mais à la maison en prenant le café, au restaurant autour d’un verre 

ou lors d’un goûter d’anniversaire d’enfant – oui, vous avez bien en-

tendu – je n’en finis presque pas de raconter mes histoires ma-

cabres à la ronde. Maintenant il faut dire que je pose des limites. Je 

n’évoque pas de noms et j’essaie de ne pas trop entrer dans les détails, 

simplement par respect pour les familles dont je me suis occupé. 

Bien souvent des personnes me demandent pourquoi j’exerce ce 

métier. Tout simplement j’y vois un devoir, une chance de pratiquer 

cette profession très respectueuse et digne. Il me semble que je puis 

compter sur les doigts d’une main les personnes qui réalisent ce 

que moi-même et nombre de collègues accomplissent. Je ne parle 

pas de la personne âgée que nous allons chercher à la maison de re-

traite, mais du motocycliste qui a volé 200 mètres à travers la forêt 

et dont tous les os sont cassés, de la personne qui a glissé dans les 

escaliers chez elle se brisant la nuque et que tu te retrouves deux 

heures les genoux dans le sang à nettoyer, ou des personnes qui se 

tirent un coup de fusil à la maison simplement parce qu’elles ont 

peur de vieillir. Ou les pauvres individus qui restent couchés morts 

à domicile pendant des semaines parce que l’on ne se soucie pas de 

leur absence, qu’ils n’ont ni proches, ni amis. Il faut aussi savoir gé-

rer cela et encore je n’ai pas évoqué les enfants ou les bébés. 

«  Je le fais, parce que personne d’autre ne veut ou ne peut le 

faire. » Voilà résumé en quelques mots ce qui fait notre métier.

J’essaie de ne pas nous présenter, mes collègues de travail et 

moi-même, comme des saints, nous ne le sommes certes pas. Mais 

nous essayons de faire de notre mieux, d’être le plus humain pour 

les survivants, et nous nous engageons pour eux. 

Laurent Lamesch

Ill. 1 : Corbillard de la Ville de Luxembourg. Photo : © JPRemiche, 2018.



Tote unterwegs
Itinérances mortuaires





295

Am Sonntagmorgen des 27. August 1346 lag nach verlorener Schlacht 

der reglose Körper Johanns des Blinden inmitten seiner toten Ritter 

zu Füßen des feindlichen Heerführers, König Eduards III. von Eng-

land. Bis in die Nacht hinein hatten die Panzerreiter des französi-

schen Heeres König Philipps VI. und seiner Verbündeten unkoordi-

nierte Angriffe gegen die auf einer leichten Anhöhe positionierten 

englischen Ritter, Langbogenschützen und Fußkämpfer geritten 

und sich an diesen aufgerieben.1 Herolde, Dichter und Chronisten 

stilisierten die gefallenen Fürsten2 als ,Helden‘; unter diesen ragte 

Johann, König von Böhmen und Graf von Luxemburg, als der nam-

hafteste Ritterfürst hervor, „le plus noble et le plus gentil“,3 auch 

weil er sich, auf beiden Augen erblindet, in den Kampf führen ließ.4

Doch nun begann um Johann der nächste Kampf, nämlich der 

Streit um seine sterblichen Überreste. Die wertvollen Körperteile 

des berühmten Ritterhelden sowie dessen Grabdenkmal boten sich 

für vielfältige Formen der Instrumentalisierung regelrecht an. Ein 

Gang durch die verschiedenen Grabstätten Johanns, auf den Spuren 

der „Irrfahrten des toten Königs von Böhmen“5, veranschaulicht in 

perfekter Manier Erinnerungs- oder gar Geschichtspolitik vom spä-

ten Mittelalter bis heute.

„In patriam suam“6: mittelalterliches 
Nation-Building

Mittelalterliche Kriegsführung zielte nicht auf das Töten der gegne-

rischen Ritter ab, die sich durch Verwandtschaft, höfische Feste 

und Turniere nahestanden. So berichten die Chronisten von der 

Trauer Eduards III. über den Tod Johanns und der Ehre, die er sei-

nem Leichnam an Ort und Stelle erwies.7 Laut Mathias von Neuen-

burg befand der englische König, „dass sich dem König von Böh-

men ein anderes [Toten]Bett geziemt, als das, was er, auf dem 

nackten Boden liegend, hat“.8 In der ersten und glaubhaftesten Re-

daktion seiner Chronik berichtet Jean Froissart, dass Eduard sich 

persönlich um seine Bestattung kümmerte.9 Johanns Leichnam 

wurde von den Engländern im naheliegenden Priorat von Main- 

tenay more regio (nach Art der Könige) zerteilt, gegen die Verwesung 

vorbereitet und seine Eingeweide in der Zisterzienserabtei von Val-

loires unweit von Crécy feierlich begraben. Valloires lag im engli-

schen Herrschaftsgebiet; den Körper des gefallenen Ritterhelden 

beanspruchte Eduard damit in einem propagandistischen ‚Staats-

akt‘ für England.

Johanns Herz und Gebeine ließ der englische König an dessen 

Sohn Karl überbringen. Der damals schon zum römischen (Gegen)-

könig gewählte Karl IV., Nachfolger Johanns in Böhmen, war von 

seinen Gefolgsleuten aus dem Kampfgetümmel in Crécy geführt 

worden, als sich die Niederlage bereits abzeichnete.10 Karl schlug 

den Weg nach Luxemburg ein, seiner Stammgrafschaft. In Amiens 

finden wir ihn in Begleitung des französischen Königs; dort wird er 

wohl auch die Gebeine und das Herz seines Vaters empfangen ha-

ben. Diese wurden dann wieder neu verteilt. Sein Herz sollte im 

verbündeten Königreich Frankreich bleiben; es wurde dem Domi-

nikanerinnenkloster Montargis bei Orléans gewährt, weil dort Ma-

ria, Johanns Schwester und Königin von Frankreich, ausgebildet 

und 1324 bestattet worden war. Karl folgte dem Brauch der Zerstü-

ckelung des toten Königskörpers und der dreifachen Bestattung 

(Eingeweide, Herz und Knochen), der am französischen Königshof 

seit längerem üblich war.11 Montargis lag im Zentrum der französi-

schen Königsherrschaft; die Bestattung des Herzens sollte dort das 

Bündnis zwischen den beiden Häusern Valois und Luxemburg ver-

anschaulichen. Philipp VI. brauchte dieses Bündnis gegen England, 

Karl IV. gegen seinen Rivalen im Römisch-Deutschen Reich, Lud-

wig den Bayern.

Was von Johanns Körper übriggeblieben war, insbesondere die 

von der Haut und den Weichteilen gereinigten Knochen, wurde 

nach Luxemburg überführt. Über Johanns dortige Bestattung ist au-

ßer den Angaben zur Totenfeier nicht viel bekannt. Laut einem zeit-

genössischen Chronisten aus dem Hennegau ließ Karl seinen Vater 

in seine „Heimat“ führen.12 Damit war Luxemburg gemeint, seine 

Stammlande, und nicht etwa Böhmen, wo Karl regierte und Johann, 

im Gegensatz zu seinem Sohn, als ‚Fremder‘ angesehen wurde. Karl 

sah sich selbst als König von Böhmen, als Nachfolger des böh- 

Wem gehört Johann, Graf von Luxemburg  
und König von Böhmen?
Grabstätte und Erinnerungspolitik in wandelnden Zeiten  

des Nation-Building

Michel Margue



296

mischen Königshauses der Přemysliden. Die posthume Präsenz des 

ihm nicht immer genehmen Vaters in Prag hätte er eher als störend 

empfunden. Stattdessen sollte der tote Körper seines Vaters Karls 

Stellvertretung in den Stammlanden garantieren. Dazu bedurfte es 

allerdings dessen Kultes durch den Luxemburger Adel.

Der böhmische Chronist Benesch von Weitmühl weiß zu be-

richten, dass Ritter den Gefallenen im Leichenzug unter der Lei-

tung Karls nach Luxemburg zur Münsterabtei führten.13 Die dortige 

Klostertradition hat im 17. Jahrhundert das Bild der zwölf trauerbe-

hangenen Pferde, die den Trauerwagen zogen und den umgestürz-

ten königlichen Wappenschild trugen, überliefert. Der Abt, beglei-

tet von den Geistlichen der Stadt, den Stadtbehörden und dem Volk, 

sei dem Leichenzug der Ritter entgegengegangen und habe die 

Überreste Johanns in feierlicher Prozession zur Münsterabtei ge-

bracht, wo sie im Chor vor dem Marienaltar in einem prächtigen 

Marmorgrab beigesetzt worden seien.14

Karl hatte damit den letzten Willen Johanns und die Haustradi-

tion der Grafen von Luxemburg im 13. Jahrhundert bewusst nicht 

respektiert. In seinem Testament hatte sich Johann nämlich 1340 

eine Bestattung im ‚Hauskloster‘ Clairefontaine nahe Arlon ge-

wünscht, das von der Gräfin Ermesinde gegründet worden war.15 Im 

Gegensatz dazu wollte Karl mit der feierlichen Bestattung vor den 

Vertretern der Stände in der „Hauptstadt“ – ein Begriff, der damals 

in den Urkunden Johanns auftaucht – ein aussagekräftiges und für 

alle sichtbares Zeichen der Anwesenheit der Luxemburger Dynastie 

setzen. Neben anderen, vorwiegend wirtschaftlich und religiös be-

dingten Ursachen dürften für den politisch geschickt agierenden 

Karl symbolische und dynastisch-nationale Argumente eine wich-

tige Rolle gespielt haben. Mit der Beisetzung in der Münsterabtei, 

der historisch ältesten Klostergründung der Grafen von Luxem-

burg, verband Karl sich und seinen Vater mit den Begründern der 

Dynastie.

Von großer Bedeutung für die Instrumentalisierung von Jo-

hanns memoria war jedoch nicht nur der Bestattungsort, sondern 

auch die materielle Gestaltung des Grabdenkmals. Laut den zeitge-

nössischen Grandes Chroniques de France hat dieses Grabmal die 

Symbiose zwischen König und Adel symbolisiert, da die prächtige 

Tumba an ihren Seiten mit den Wappen der 50 Ritter geschmückt 

war, die mit ihm in Crécy gefallen wären.16 Der Humanist Jacobus 

Meyer, ein Freund des Erasmus von Rotterdam, beschreibt 1537 das 

damals noch bestehende Grab mit den in Marmor gehauenen Rit-

terstatuetten,17 wobei er sich auf die legendenhafte Erzählung 

Froissarts berufen konnte, die den blinden Johann an seine Ritter 

gekettet im Kampf während der Schlacht von Crécy darstellt.18 In 

Crécy sind allerdings keine Ritter aus der Grafschaft Luxemburg ge-

fallen.19 Sie wurden dennoch nach englischem Brauch20 auf dem 

Grab Johanns dargestellt, um das Zusammengehörigkeitsgefühl, 

das die Kriegsgefährten während ihrer langjährigen Expeditio- 

nen entwickelt hatten, bis in die memoria des Herrschers hinein  

zu übertragen. Somit konnte Karl in Luxemburg auf dem aufwendi-

gen Grabdenkmal seines Vaters die Verbundenheit seiner Dynastie 

mit dem Adel des Landes eindrucksvoll zur Schau stellen. Dazu 

passt ein Vermerk Jean Bertholets aus dem 18. Jahrhundert, der von 

einer jährlichen Gedenkfeier aus früheren Zeiten berichtet, im  

Rahmen derer sich der Adel des Landes um das Grab Johanns zu 

versammeln gepflegt hätte.21 Dynastischer Erinnerungskult und 

Verehrung für die Verstorbenen der patria liefen also offenbar 

schon am Ende des Mittelalters in ihrer vormodernen nationalen 

Form zusammen.22

Wie wurde Johann der Blinde nun aber zum – laut Peter Moraw –  

„quasi-nationalen Helden“ und sein Grabmal zum „quasi-nationa-

len Mittelpunkt, wenn nicht quasi-sakralen Besuchsort der Luxem- 

burger Eigengeschichte“?23 Im Folgenden werden wir die Konstruk-

tion des Nationalhelden an vier Daten festmachen: 1550, 1844, 1870 

und 1946.

„Feu tres noble memoire roy Jehan de Boheme“ 24: 
Johann zwischen Habsburg und Luxemburg

Dass die memoria Johanns in Luxemburg in der Frühen Neuzeit 

noch sehr präsent war, zeigt deren Vereinnahmung durch die in Lu-

xemburg nach den Burgunderherzögen herrschenden Habsburger. 

Im Auftrag Kaiser Karls V. wurde der Leichnam Karls des Kühnen, 

des letzten Burgunderherzogs, von seiner provisorischen Grab- 

stätte nahe bei Nancy, wo er nach seinem Tod 1477 in der Schlacht 

Michel Margue

Abb. 1: Zeichnung des angeblichen Grabdenkmals von 1618. © Musée National 
d'Histoire et d'Art.



297

gegen den Herzog von Lothringen gefallen und begraben worden 

war, nach Luxemburg und dann nach Brügge gebracht.25 Die feierli-

che Expedition leitete Toison d’Or höchstpersönlich in Begleitung 

von hohen Geistlichen und Adligen des Herzogtums Luxemburg. In 

Luxemburg sollten die Gebeine Karls des Kühnen im Franziskaner-

kloster ausgestellt werden, dort, wo nach der Zerstörung der Müns-

terabtei im Krieg gegen Frankreich 1543-1544 auch die Überreste  

Johanns lagen. Für beide wurden zwei neue Laden aus Holz ange-

fertigt, die hinter einer hölzernen Brüstung, auf der die Wappen der 

beiden Fürsten angebracht waren, den Adligen und Bürgern Luxem- 

burgs gezeigt wurden. Der aufwendige Leichenzug von Nancy nach 

Luxemburg und die Zusammenführung der beiden auf dem 

Schlachtfeld gefallenen und in die Heimat zurückgeführten Fürs-

ten zeigen neben der Verehrung durch die regionalen Eliten, dass 

Johanns Andenken weiter zu politisch-dynastischen Zwecken ge-

braucht wurde.

Als die Mönche der zerstörten Münsterabtei sich im Spital im 

Grund niederließen, setzten sie sich weiter für eine angemessene 

Bestattung Johanns in ihrem nunmehr Neumünsterkloster ein. Abt 

Petrus Roberti ließ 1618 dem Böhmenkönig ein neues Prunkgrab 

aus Marmor erbauen, gestiftet vom Erzherzog Albert. Das Grabmo-

nument war nach der Art der mittelalterlichen gisants aufgebaut: 

Unter der ritterlichen Liegefigur mit betenden Händen waren auf 

Basreliefs Johanns Heldentaten und sein Schlachtentod inmitten 

‚seiner‘ Ritter dargestellt; das in Gold eingemeißelte Epitaph 

stammte vom Universitätsprofessor Erycius Putaneus aus Löwen. 

Leider ist der „bon maistre sculpteur ou tailleur d’images“ dieses 

Grabdenkmals nicht überliefert.26 

1684 wurde auch dieses prächtige Marmorgrab in der Neu-

münsterabtei zerstört. Die Reste Johanns wurden gerettet und in ei-

nen ‚Altar‘ der Abtei, den man das „Heilige Grab“ nannte, eingebet-

tet.27 Dabei handelte es sich genauer um eine Altarpredella, die eine 

Grablegung Christi darstellt. Nach 1946 wurden Johanns Reste dort 

wieder aufbewahrt – und dies bis heute. Die Predella ist umgeben 

von sieben Figuren in voller Größe, Josef von Arimathäa und  

Nikodemus auf den beiden Seiten, drei Frauen, die an der Einbalsa-

mierung teilnehmen, sowie der Muttergottes und dem Hl. Johannes 

im Zentrum.28 Von einer Notunterkunft kann nur in dem Sinn die 

Rede sein, dass es sich nicht um ein eigenes Grabdenkmal handelt, 

sondern um die Funktionswandlung eines wertvollen Altarteiles.29

„Der arme König!“ 30: Johann zwischen Preußen, 
Belgien und Luxemburg

Kurz vor der Einnahme der Festung durch die französischen Revo-

lutionstruppen im Jahr 1795 wurden die Gebeine Johanns von den 

Mönchen in Sicherheit gebracht. Über Umwege gerieten sie in den 

Privatbesitz der Familie Boch. So gelangten sie schließlich in die 

Mettlacher Steingutfabrik von Jean-François Boch-Buschmann.

Ausschlaggebend für die „Herausbildung der mittelalterlichen 

Heldengestalt als [Luxemburger] Nationalheld“31 im 19. Jahrhun-

dert war der dortige Aufenthalt des Kronprinzen und späteren Kö-

nigs von Preußen, Friedrich Wilhelm IV. Jüngere Forschungen ha-

ben neben dessen romantischem Hang zu einem verklärten 

Mittelalterbild auch politische Aspekte dieser königlichen Vorliebe 

herausgearbeitet. Die Mittelalterbegeisterung, die er auf seinen 

Reisen durch die neu erworbene Rheinprovinz entfachte, entwi-

ckelte sich zum „Kristallisationspunkt deutscher Kultur und Ge-

genbild zur modernen Zivilisation“32. Sie gab Friedrich Wilhelm die 

Gelegenheit nicht nur zur Selbstdarstellung und Herrschaftslegiti-

mation, sondern auch zur Annäherung an die gesellschaftlichen 

Eliten und insbesondere an den katholischen Klerus der Rheinlan-

de. 1833 erwarb der Kronprinz die Gebeine Johanns des Blinden, als 

er bei Boch-Buschmann in Mettlach weilte. Der Kult Johanns des 

Blinden erlaubte es Friedrich Wilhelm, an ältere dynastische Bezü-

ge anzuknüpfen: Einerseits war Johann ein weitläufiger Vorfahre 

sowohl des preußischen Monarchen als auch seiner bayerischen 

Gattin, andererseits verkörperte er die Herrschertugenden eines 

christlichen Ritters und symbolisierte somit das harmonische Ver-

hältnis zwischen Herrscher und Volk im vorrevolutionären Staat.

Im Auftrag Friedrich Wilhelms setzte einer der bedeutendsten 

Architekten seiner Zeit, Karl Friedrich Schinkel, diese propagandis-

tischen Ideen beim Wiederaufbau der oberhalb der Saar gelegenen 

Eremitenklause bei Kastel als Grabkapelle Johanns des Blinden 

meisterhaft um. Die Kapelle wurde zur Stätte des Ahnenkultes des 

preußischen Monarchen, dessen auf König Johann zurückgeführter 

Stammbaum die Westwand zierte – neben der Grabplatte Johanns 

mit Krone und Inschrift, die den Böhmenkönig gleichsam als Ver-

wandten des Auftraggebers auswies.33 Die Überführung der Ge- 

beine samt feierlichem Einzug und die Einweihung der Grabkapelle 

Wem gehört Johann, Graf von Luxemburg und König von Böhmen?

Abb. 2: Als Grabstätte umfunktionierte Altarpredella, heute in der Krypta der  
Kathedrale. Foto: © JPRemiche, 2018.



298

Michel Margue

Abb. 3: Klause bei Kastel, Aquarell 1835, K. F. Schinkel. Staatliche Museen zu Berlin, Preußischer Kulturbesitz, Kupferstichkabinett.  
© bpk/Kupferstichkabinett, SMB. 



299

fanden dann bezeichnenderweise am 26. August 1838 in Anwesen-

heit des Trierer Domkapitels statt, am Jahrestag der Schlacht von 

Crécy.

Dieser zweite Leichenzug zu Ehren Johanns des Blinden sollte 

allerdings nicht der letzte sein. Als Gegenentwurf zu der Identifi-

kationsgestalt, die er für den preußischen Monarchen darstellte, 

diente er auch den gesellschaftlichen Eliten Luxemburgs. Als die 

Nachricht von der Schenkung des Leichnams an Friedrich Wilhelm 

Luxemburg erreichte, brach dort eine Welle der Entrüstung aus. 

1836 ließ der Generalstaatsanwalt Willmar Boch-Buschmann ge-

richtlich verfolgen, 1837 erging vom König-Großherzog eine ener-

gische Bittschrift an den preußischen Kronprinzen, die Gebeine  

Johanns zurückzuerstatten. 1844 erfolgte eine längere Pressekam-

pagne zugunsten der Errichtung eines nationalen Grabdenkmals 

für Johann den Blinden in Luxemburg. Als Gegenbewegung zum 

Einsammeln von Spenden für den von Friedrich Wilhelm IV. unter-

stützten Wiederaufbau des Kölner Doms hatte eine Subskriptions-

liste für den „Aufbau eines Grabdenkmals zu Ehren König Johanns 

von Böhmen“ 1844-1845 großen Erfolg: „Les Luxembourgeois ne 

sont pas tenus de chercher […] la gloire de l’Allemagne, puisque ja-

mais ils n’ont appartenu à la nation allemande.“ 34

„Jetzt oder nie!“35: Johann zwischen Luxemburg 
und Deutschland

Das Grabdenkmal Johanns wurde dadurch zu einem der materiel-

len Fixpunkte nationalen Gedankenguts im gesellschaftlichen 

Raum. Hinlänglich bekannt ist, welch bedeutende Rolle der Rück-

griff auf die ‚glorreiche Zeit‘ des Mittelalters vom zweiten Drittel 

des 19. bis zur ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts bei der Entwick-

lung des Luxemburger Nationenbewusstseins gespielt hat. Dieses 

griff auf mittelalterliche Elemente der Verehrung des Verstorbenen 

von Crécy zurück: der Heldentod in der Schlacht, die Verkörperung 

eines romantischen Ritterideals, Vaterlandsliebe, Johanns Frei-

heitsbriefe an die Städte und seine Nähe zum Volk wie im Falle  

der Gründung der Schobermesse oder der Wahl des Begräbnisortes 

„unter den Luxemburgern“36. Staatsarchitekt Charles Arendt ent- 

wickelte 1853 und 1870 Pläne für ein monumentales Grabdenkmal, 

das zunächst in der Vorstadt Clausen, 1870 dann aber auf dem Alt-

münsterplateau, also an der Stelle von Johanns erstem Grab in der 

Münsterabtei, errichtet werden sollte. Beide Projekte scheiterten  

jedoch, letzteres an der Monumentalität des fast 20 Meter hohen 

Denkmals aus Stein, Glas und Marmor. Der Rückgriff auf gotische 

Wem gehört Johann, Graf von Luxemburg und König von Böhmen?

Abb. 4: Entwurf eines Mausoleums von Charles Arendt, PSH 27 (1872). © Bibliothèque Nationale de Luxembourg.



300

Stilelemente, die Tumba mit Liegefigur und die sie umgebenden 

Reliefs und Inschriften mit Episoden aus seinem Leben und  

Hinweisen auf den Tod inmitten seiner Ritter in Crécy waren  

hier als deutlicher Rückgriff auf das mittelalterliche Grab zu 

verstehen.37

1870-1872 war das Johann-Denkmal wieder im Zentrum der na-

tionalen Frage.38 Die Gründung des Deutschen Reiches in Versailles 

und die damit verbundene bedrohliche Machtstellung gegenüber 

Luxemburg, kurz nach der „Luxemburger Frage“ und dem Londoner 

Vertrag von 1867, brachte die Rückführung der Gebeine Johanns  

erneut auf die patriotische Tagesordnung. Neben Staatsarchitekt 

Charles Arendt und Regierungsrat Philippe Knaff39 setzte sich das 

1870 gegründete Comité de l’Association du Roi Jean in wort- 

gewaltigen öffentlichen Apellen für das oben erwähnte Mausoleum 

ein. Aus Kostengründen wurde das Projekt Arendts nicht verwirk-

licht. Die zwiespältigen Beziehungen zum Kaiserreich führten den-

noch dazu, dass die Frage nach dem Schicksal der Gebeine Johanns 

immer wieder aufgeworfen wurde, so auch, als 1905 in Crécy ein 

von nationalistischen Kreisen Frankreichs zu Ehren des mit Frank-

reich verbündeten Böhmenkönigs errichtetes Denkmal in Anwe-

senheit von französischen, tschechischen und luxemburgischen 

Autoritäten eingeweiht wurde.40 Doch auch hier blieb wieder eine 

positive Reaktion auf luxemburgische Ansprüche aus. Ein gutes 

Stimmungsbild dieser Zeit vermittelt der erste wissenschaftliche 

Beitrag zu den sukzessiven Grablegen Johanns, der bezeichnender-

weise in den Mitteilungen des Vereins für Geschichte der Deutschen in 

Böhmen in Prag erschien.41

„Ën ass ët!“42: Johann in Luxemburg

Mit dem Aufleben des kulturellen Nationalismus zwischen den 

beiden Weltkriegen rückten die Gebeine Johanns des Blinden wie-

der in das Zentrum der nationalen Bewegungen.43 Nicht nur in Lu-

xemburg: In den Jahren 1928 bis 1930 beanspruchte die Tschecho-

slowakei die Gebeine des ihr im Mittelalter „fremden Königs“ für 

sich.44 In Berlin gab man dem Druck Luxemburgs nach und war so-

gar bereit, Luxemburg die Klause bei Kastel als Enklave anzubieten, 

damit Johann wieder in seiner „Heimaterde“ ruhen könnte. Schüler 

des Athenäums pilgerten nach Kastel zum „nationalen Symbol“45. 

Diese Begeisterung für den Böhmenkönig wollte sich auch Gaulei-

ter Simon im Zweiten Weltkrieg aneignen, indem er vorschlug, die 

abgerissene Gëlle Fra durch ein neues Denkmal zu Ehren Johanns 

zu ersetzen.

Die „Heimführung“ Johanns des Blinden wurde schließlich 

1946 durchgeführt. Namhafte Historiker sowie national gesinnte 

Politiker, Dichter und Publizisten wie der nationalistische „uner-

müdliche Animator der Heimführung Johanns des Blinden“46  

Lucien Koenig setzten sich nach Kriegsende für die Überführung 

der Gebeine des Helden von Crécy nach Luxemburg oder Clairefon-

taine ein. Juristische Bedenken wurden kurzerhand aus dem Weg 

geräumt, logistische sowie symbolische Fragen wurden durch die 

Zusammenarbeit der jungen Luxemburger Armee mit der im  

Saarland stationierten französischen Besatzungsarmee geklärt. Im 

Sommer 1946 hielten Luxemburger Soldaten in der Klause von Kas-

tel am Grab Johanns Ehrenwache. Nachdem am 10. August, dem 

vermeintlichen Geburtstag des Böhmenkönigs, dessen Sarg geöff-

net wurde und Lucien Koenig alias „Siggy vu Lëtzebuerg“ in Präsenz 

des Militärarztes mit dem lapidaren Satz „Ën ass ët!“ (Er ist es!) die 

Michel Margue

Abb. 5a und 5b: Leichenzug und Zeremonie 1946, Fotos von Pierre Bertogne. 
© Photothèque de la Ville de Luxembourg. 



301

Identität Johanns bestätigt hatte, fand dann genau 600 Jahre nach 

der Schlacht von Crécy die feierliche Rückführung statt. 

Zu diesem oft kommentierten Leichenzug seien hier lediglich 

zwei Punkte hervorgehoben. Erstens die bewusste Inszenierung ei-

nes mittelalterlichen Zeremoniells: Begleitet von Soldaten, wurde 

Johanns Sarg auf einem Militärfahrzeug durch das Land geführt, 

von Volk und Glockengeläut begleitet, auf dem Knuedler vor dem 

Volk und den hohen Stadt- und Staatsvertretern ausgestellt, mit 

den nach unten gewandten Wappen des Toten, um dann in Präsenz 

des hohen Klerus und der großherzoglichen Familie anlässlich ei-

ner religiösen Feier in der Krypta der Kathedrale in seinem alten 

‚Grab‘ bestattet zu werden. Zweitens diente diese Inszenierung  

der Verdeutlichung der Symbiose des Helden mit der Nation und 

ihrer Dynastie. Symptomatisch für diese Einheit sind die vor dem 

Rathaus gehaltenen Reden. Staatsminister Pierre Dupong wagte in 

seiner Rede den Vergleich zwischen dem Heldentod Johanns für 

Wem gehört Johann, Graf von Luxemburg und König von Böhmen?

Abb. 6a und 6b: Grabprojekt unter dem Vorplatz der Kathedrale. 
© Jim Clemes Associates in Zusammenarbeit mit Nico Thurm. 



302

seinen französischen Lehnsherrn und dem Heldentod der Luxem-

burger im Zweiten Weltkrieg: „Aujourd’hui, nous avons ramené 

dans la patrie les cendres de Jean l’Aveugle comme, il y a quelques 

mois, nous avons ramené ceux de nos héros de la Dernière Guerre.“47 

Worauf Bürgermeister Émile Hamilius sich gar direkt an Johann 

den Blinden richtete: 

„Jean l’Aveugle, bien que mort, tu as réussi quand même à faire 

revivre en ce jour inoubliable le sentiment d’union nationale dans 

les cœurs descendants de ceux qui, autrefois, étaient tes fidèles su-

jets luxembourgeois. Ton dernier vœu va enfin être réalisé, grâce à 

la France dont tu n’as jamais oublié les chemins.“48 

Diese Verbundenheit mit Frankreich als Kernstück der Luxem-

burger Identitätskonstruktion hatte ein erstaunliches Nachleben: 

Sie zeigte sich noch 1978, als die Monnaie de Paris eine Gedenk-

münze zu Ehren Johanns prägte,49 und 2018 in der feierlichen Rede 

Großherzog Henris bei Gelegenheit der Staatsvisite in Paris. Doch 

nicht nur in Frankreich blieb die Erinnerung an Johann, sondern 

auch in Prag. Im Rahmen eines Kulturabkommens zwischen bei-

den Ländern wurde die wissenschaftliche Analyse der Knochenres-

te aus dem Sarg in der Krypta der Kathedrale geplant und 1979-1980 

in Prag durchgeführt. Nach dem positiven Befund wurde Johann im 

Winter im Prager Nationalmuseum im Rahmen einer erfolgreichen 

Ausstellung geehrt. Am 17. Februar 1981 kehrte er dann ein letztes 

Mal nach Luxemburg zurück.50 1996 zeigte dort eine große Ausstel-

lung das „europäische“ Itinerar Johanns des Blinden; dem akade-

mischen Festakt auf der anschließenden internationalen Tagung 

wohnte Großherzog Jean bei. Doch zu dem von ihm gewünschten 

neuen Grabmonument unter dem Vorplatz der Kathedrale in un-

mittelbarer Nähe zur dynastischen Grabkrypta kam es nicht – trotz 

der Auswahl eines symbolträchtigen Projektes des Architekten Jim 

Clemes im Jahr 1999 und trotz der zur Verfügung stehenden finan-

ziellen Staatsmittel.51 

2013 wurde dann allerdings eine Verlegung des „Heiligen Gra-

bes“ auf Anweisung der Regierung in die Wege geleitet, um dem 

Wunsch des ehemaligen Großherzogs entgegenzukommen. Es 

wurde 2014 gründlich restauriert und in die Bischofskrypta verlegt, 

unweit der Dynastengruft.52 Die Verbindung zum großherzoglichen 

Haus war damit wiederhergestellt. Eine andere Initiative, Johanns 

Reste in die Glaciskapelle zu überführen, unweit der von ihm ge-

gründeten Schobermesse und des Denkmals der „Forains“, wurde 

von der Regierung nicht unterstützt. Damit rückt Johanns Grab wie-

der dorthin, wo es eigentlich schon im 14. Jahrhundert war: in die 

Nähe der Dynastengruft. Und somit bleibt es auch, was es immer 

war: die Materialisierung der memoria des Gefallenen von Crécy 

und gleichzeitig ein vielschichtiges Zeugnis verschiedener Episo-

den von Geschichtspolitik.

Archivquellen

Archives Nationales de Luxembourg 
Archives de la Section Historique de l’Institut Grand-Ducal de  

Luxembourg 

– SHL; Abt. 15, Hs. 95 : Cartulaire de Munster.

1	 Aus den überaus zahlreichen Literaturangaben zur Schlacht von Crécy sei hier 
der Sammelband unter der Leitung von Andrew Ayton und Philip Preston, The Battle 
of Crécy, 1346. Woodbridge : The Boydell Press, 2005, hervorgehoben. Zu Rolle und 
Schicksal von Johann von Luxemburg, siehe darin Françoise Autrand, The Battle of 
Crécy : A Hard Blow for the Monarchy of France, S. 273-286, hier S. 274-276. Zu den 
Kampfhandlungen Johanns und seines Sohnes Karl, vgl. Alain Atten, Die Luxem-
burger in der Schlacht von Crécy, in : Johann der Blinde, Graf von Luxemburg, König 
von Böhmen 1296-1346, hg. von Michel Pauly (PSH, 115 / Publications du CLUDEM, 
14). Luxemburg : Publications de la Section Historique, 1997, S. 567-622.

2	 So der Bruder des Königs von Frankreich, Karl, Graf von Alençon, und der Neffe 
Philipps VI., Ludwig von Châtillon, Graf von Blois, der Graf von Flandern, Ludwig 
von Nevers, Johann, Graf von Harcourt, Ludwig, Graf von Sancerre, Simon, Graf von 
Salm, Johann von Chalon, Graf von Auxerre, und Raoul, Herzog von Lothringen. 
Siehe Michael Livingston, Counting the Dead at Crécy, in : The Battle of Crécy. 
A Casebook, hg. von Michael Livingston und Kelly DeVries. Liverpool : Liverpool 
University Press, 2015, S. 485-488.

3	 Jean le Bel, Chronique, hg. von Jules Viard und Eugène Deprez, Bd. II. Paris : 
Librairie Renouard, 1904, S. 108. Vgl. auch Giovanni Villani, Cronica, hg. von 
Francesco Gherardi Dragomanni (Collezione di storici e cronisti italiani, 4). Florenz 
1845, S. 114.

4	 Diese Kampfhandlung ging als die markanteste in eine ganze Reihe von mittel-
alterlichen Chroniken ein und findet bei Jean Froissart eine erheblich übersteigerte 
Form. Siehe Andrew Ayton, The Crécy Campaign, in : Ayton und Preston, Battle,  
S. 24-25 und Anm. 101-103.

5	 So in Paul Spang, Die Grabstätten Johanns des Blinden, in : Jahrbuch für west-
deutsche Landesgeschichte 19 (1993), S. 1-16, hier S. 1.

6	 „Fecit Carolus ducere patrem suum in patriam suam“ : Das Zitat stammt von 
Gilles le Muisit, Chronique, hg. von Henri Lemaître. Paris : Librairie Renouard, 1906, 
S. 164.

7	 Vgl. Michel Margue, „Fecit Carolus ducere patrem suum in patriam suam“.  
Die Überlieferung zu Bestattung und Grab Johanns des Blinden, in : Grabmäler 
der Luxemburger. Image und Memoria eines Kaiserhauses, hg. v. Michael Viktor 
Schwarz (Publications du CLUDEM, 13). Luxemburg : CLUDEM, 1997, S. 79-96, hier  
S. 86 und Anm. 47. 

8	 Mathias von Neuerburg, Chronik, hg. von Adolf Hofmeister (MGH SS rer. germ. 
nov. Ser. IV). Berlin : Weidmannsche Buchhandlung, 1954, Kap. 73, S. 399.

9	 Zahlreiche Chronisten geben die Anweisungen des englischen Königs an, wie 
z. B. Le Bel, Chronique, S. 105 und 109, der sich auf Augenzeugenberichte engli-
scher Teilnehmer der Schlacht stützt, und Villani, Cronica, S. 114.

10	 Siehe Atten, Luxemburger, S. 579.

11	 Zur Einbalsamierung und der Trennung von Eingeweiden, Herz und Knochen, 
sowie zur Mehrfachbestattung im spätmittelalterlichen Frankreich, vgl. Alexandre 
Bande, Le cœur du roi. Les Capétiens et les sépultures multiples XIIIe-XVe siècles. 
Paris : Tallandier, 2009 ; Stanis Perez, Le corps du roi. Incarner l’État. De Philippe 
Auguste à Louis-Philippe. Paris : Perrin, 2018, S. 117-129.

12	 Le Muisit, Chronique, S. 164.

13	 Benessius de Weitmil, Chronicon, hg. von Josef Emler, in : Fontes rerum  
bohemicarum. Prag 1884, Buch IV, S. 514.

14	 Res Munsteriensium auctore Nicandro Theroecio, hg. von Jules Wilhelm, in : 
PSH 60 (1923), S. 19. Vor den Res Munsteriensium (1634) wäre noch der Bericht des 
Abtes der Neumünsterabtei Johann Bertels (1606) zu erwähnen, der den Leichen-
zug ebenso erwähnt, allerdings ohne die Lokalisierung des Grabdenkmals.

Michel Margue



303

15	 Druck bei Godefroid Kurth, Le tombeau d’Ermesinde à Clairefontaine. Lüttich : 
Dessain, 1880, Anhang S. 43-48. Kommentar und weitere Drucke bei Margue, 
Überlieferung, S. 79-81.

16	 Grandes Chroniques de France, hg. von Jules Viard, Bd. 9. Paris : Honoré 
Champion, 1937, S. 287.

17	 Jakob Meyer (Jacobus Meyerus), Annales Flandriae (Historiae rerum Flandrica-
rum libris XVII), in : Annales sive historiae rerum Belgicarum, Bd. 1. Frankfurt a. M. 
1531 (hier die 2. Ausgabe von 1580), lib. XII, S. 172.

18	 Jean Froissart, Chroniques (B/C Fassung), hg. und übersetzt von Godfried 
Croenen für Online Froissart. A Digital Edition of the Chronicles of Jean Froissart. 
URL : http:///hrionline.ac.uk/onlinefroissart/. Druckfassung : Oeuvres de Froissart. 
Chroniques, hg. von J. M. B. C. Kervyn de Lettenhove, Bd. III. Brüssel : Victor De-
vaux, 1867, S. 209-210.

19	 Atten, Luxemburger, S. 583-585.

20	 Siehe W. M. Omrod, The reign of Edward III. Stroud : Tempus, 2000 (1. Aufl. 
1990), S. 99-101 ; Anne McGee Morganstern, Gothic tombs of kinship in France, 
the Low Countries and England. University Park, PA : Pennsylvania State University 
Press, 2000, S. 67-73, 104-107 ; Frédérique Lachaud, La représentation des liens 
personnels sur les tombeaux anglais du XIVe siècle, in : Liens personnels, réseaux, 
solidarités en France et dans les îles Britannique (XIe-XXe siècle). Personal links, 
networks and solidarities in France and the British Isles (11th-20th century), hg. von 
David R. Bates u. a. Paris : Publications de la Sorbonne, 2006, S. 127-150.

21	 Johann Bertholet, Histoire ecclésiastique et civile du Duché de Luxembourg et 
Comté de Chiny, Bd. 6. Luxemburg : André Chevalier, 1743, S. 175.

22	 Françoise Autrand, Les premiers monuments aux morts réservés à l’élite, in : 
Historia spécial – L’art de la guerre au Moyen Age (55) 1988, S. 118-121.

23	 Peter Moraw, Das Reich im mittelalterlichen Europa, in : Heilig – Römisch – 
Deutsch. Das Reich im mittelalterlichen Europa, hg. v. Bernd Schneidmüller und 
Stefan Weinfurter, Dresden : Michel Sandstein Verlag, 2006, S. 440-450 (hier  
S. 449-450).

24	 Das Zitat aus der Quittung des Antoine de Beaulaincourt aus den Archives 
Générales du Royaume in Brüssel verdanke ich dem freundlichen Hinweis von 
Gilles Genot (Konservator, Lëtzebuerg City Museum), der dazu einen eingehen-
den Kommentar in seiner Doktorarbeit, unter dem Titel Gouvernance et identités. 
Noblesse, villes et clergé du duché de Luxembourg face à l’intégration dans l’« État 
bourguignon » et l’« État habsbourgeois » (milieu XV e – début XVIe s.), Universität 
Luxemburg (in Vorbereitung), liefern wird. 

25	 Vgl. Charles de Linas, Translation des restes de Charles le Téméraire de Nancy 
à Luxembourg, manuscrit d’Antoine de Beaulaincourt, roi d’armes de la Toison 
d’or publié pour la première fois avec notes et pièces justificatives et précédé d’une 
introduction historique et d’une dissertation sur le tombeau du duc de Bourgogne 
dans la collégiale Saint-Georges. Extrait des Bulletins de la Société d’archéologie 
lorraine, V. Nancy : Imprimerie Lepage, 1855 ; François Joseph Ferdinand (chevalier) 
De Marchal, Histoire politique du règne de l’empereur Charles Quint. Brüssel :  
H. Charlier, 1856, S. 675-677 ; Spang, Grabstätten, S. 220.

26	 Jules Wilhelm, La seigneurie de Munster ou l’abbaye Notre-Dame de Luxem-
bourg pendant les deux derniers siècles de son existence 1596-1796, in : PSH 66 
(1935), S. 26-27.

27	 So bei Spang, Grabstätten, S. 221 und 232-233. Spang gibt keinen Beleg für 
diese ältere Namensgebung.

28	 Siehe den Beitrag von Jean Ehret über ein ähnliches Grabdenkmal in Simmern 
in diesem Band.

29	 Joseph Walentiny, La sculpture et les origines de la sculpture au Luxembourg  
à l’époque de la Renaissance. Luxemburg : Ministère des Affaires Culturelles, 1986, 
S. 217. Mein Dank gilt dem Kunsthistoriker Alex Langini für den wertvollen Hinweis. 

30	 So der überlieferte Ausruf des preußischen Kronprinzen, als er die Gebeine 
bei der Familie Boch-Buschmann sah, zitiert nach Spang, Grabstätten, S. 222.

31	 Jacques Maas, Johann der Blinde, emblematische Heldengestalt des luxem-
burgischen Nationalbewußtseins im 19. und 20. Jahrhundert, in : Johann der  
Blinde, Graf von Luxemburg, König von Böhmen 1296-1346, hg. v. Michel Pauly 
(PSH, 105 ; Publications du CLUDEM, 14). Luxemburg 1997, S. 567-622, hier S. 602.

32	 Jan Werquet, Historismus und Repräsentation. Die Baupolitik Friedrich  
Wilhelms IV. In der preußischen Rheinprovinz (Kunstwissenschaftliche Studien, 
160). Berlin und München : Deutscher Kunstverlag, 2010, S. 45.

33	 Landesamt für Denkmalpflege Rheinland-Pfalz, Preußische Facetten : Rhein-
romantik und Antike. Zeugnisse des Wirkens Friedrich Wilhelms IV. an Mittelrhein 
und Mosel. Regensburg : Schnell und Steiner, 2001, S. 55-60 ; Werquet, Historis-
mus, S. 290-305 ; Irene Haberland u. a., Das ganze Deutschland soll es sein. Die 
Preußen im Westen. Oberhausen : Athena, 2015, S. 84 und 106-107 ; N. Lackas, 
Hundert Jahre Königsgrab an der Saar. Trier : Eigenverlag des Autors, 1939.

34	 La Société pour l’Achèvement de la Cathédrale de Cologne. Réplique, in :  
Journal de la Ville et du Grand-Duché de Luxembourg 7 (24.1.1844), zitiert nach 
Maas, Johann der Blinde, S. 604.

35	 Philippe Knaff, Johann der Blinde, König von Böhmen und Graf von Luxem-
burg. Kurzfassliche kritische Beurtheilung, Luxemburg : V. Bück, 1872, zitiert nach 
Maas, Johann der Blinde, S. 611.

36	 Maas, Johann der Blinde, S. 607.

37	 Charles Arendt, Entwurf zu einem Monument für König Johann den Blinden,  
in : PSH 27, 1872, S. 244-249. Dazu die ausführliche Beschreibung bei Bernhard 
Gondorf, Ein Mausoleum für Johann den Blinden, in : Hémecht 45 (1993),  
S. 407-413.

38	  Vgl. Maas, Johann der Blinde, S. 610-612, und Pit Péporté, Constructing the 
Middle Ages. Historiography, Collective Memory and Nation-Building in Luxem-
bourg. Leiden : Brill, 2011, S. 202-203. 

39	 Knaff, Johann der Blinde. Kurzfassliche kritische Beurtheilung und idem, König 
Johann der Blinde. Biographische Skizze, Luxemburg : V. Bück, 1872. 

40	 Zusammenfassend : Maas, Johann der Blinde, S. 612-614. Zum alten Wegkreuz 
in Crécy, das erst in der Mitte des 19. Jahrhunderts in Zusammenhang mit der dor-
tigen Schlacht von 1346 gebracht wurde, um dann 1905 in das Denkmal zu Ehren 
Johanns des Blinden integriert zu werden, siehe Michel Margue (Hg.),  
Un itinéraire européen. Jean l’Aveugle, comte de Luxembourg et roi de Bohême 
1296-1346, Luxemburg : Crédit Communal de Belgique und CLUDEM, 1996, S. 195, 
mit weiterführender Literatur. 

41	 Wilhelm Klein, Schicksale der Überreste des Königs Johann von Böhmen, 
Grafen von Luxemburg, in : Mitteilungen des Vereins für Geschichte der Deutschen 
in Böhmen 45 (1907), S. 368-391.

42	 Vermeintlicher Ausspruch Lucien Koenigs bei der Öffnung des Sargs Johanns 
des Blinden am 23. August 1946 ; vgl. Spang, Grabstätten, S. 227. Anm. 56.

43	 Vgl. Spang, Grabstätten, S. 225-227.

44	 Lackas, Hundert Jahre, S. 87.

45	 Nicolas Margue, Jean de Luxembourg, in : Luxemburger Wort (27.8.1946),  
S. 1-2.

46	 Zitat aus Spang, Grabstätten, S. 227. Vgl. die ausführliche, frankophile Darstel-
lung von Jacques Dollar, Jean l’Aveugle à Crécy, Bascharage 1991, S. 98-103, und 
Spang, Grabstätten, S. 227-231.

47	 Dollar, Jean l’Aveugle, S. 97.

48	 Ibid., S. 98-99.

49	 Ibid., S. 107.

50	 Dazu die Zusammenfassung in Spang, Grabstätten, S. 231-232 mit weiterfüh-
render Literatur und dem offiziellen Protokoll über die Öffnung des Sarges in der 
Kathedrale in Luxemburg am 22. Juni 1979 (S. 233-234).

51	 Vgl. Michel Pauly, Ein neues Grab für Johann den Europäer, in : forum 211 
(2001), S. 35-36.

52	 Freundliche Ausführungen dazu von Alex Langini (Konservator, Bistum Luxem-
burg).

Wem gehört Johann, Graf von Luxemburg und König von Böhmen?





305

Heutzutage besteht Einigkeit darüber, dass die Nation weder eine 

natürliche noch eine historisch vorgegebene Größe, sondern eine 

soziale Konstruktion ist. Es wird dabei auf verschiedene Mittel 

wie nationale Symbole, Denkmäler, Feiern und Mythen zurückge-

griffen, um den gedachten und abstrakten Begriff der Nation als ge-

meinsam erlebte und sinnlich wahrnehmbare Wirklichkeit erfahr-

bar zu machen. In dieser Perspektive ist die Totenfeier ein ideales 

Untersuchungsobjekt, da es sich um eine von oben inszenierte 

Kundgebung handelt, bei der eine Trauergemeinde nationalen Aus-

maßes hergestellt wird. 

Vorliegender Beitrag1 ist der Versuch, die Praxis der nationalen 

Totenfeiern in Luxemburg im 20. Jahrhundert darzulegen. Dabei 

wird zwischen drei Kategorien von Totenfeiern unterschieden. Im 

ersten Teil werden die Beisetzungsfeierlichkeiten zu Ehren der 

Großherzöge und Großherzoginnen der seit 1890 regierenden Dy-

nastie Nassau-Weilburg beleuchtet. Der zweite Teil befasst sich mit 

den Totenfeiern für Staatsminister und Minister. Es folgt schließ-

lich die Untersuchung der Umbettung sterblicher Überreste, die im 

Ausland begraben lagen und im Rahmen einer feierlichen „Heim-

führung“ nach Luxemburg überführt wurden. 

Totenfeiern für Großherzöge und Großherzoginnen

Am Ende des 19. Jahrhunderts musste sich die konstitutionelle Mo-

narchie europaweit an die zunehmende Vormachtstellung des Par-

laments anpassen. Es prägten sich neue monarchische Repräsenta-

tionsformen aus, bei denen die Inszenierung des Monarchen und 

seiner Familie im Mittelpunkt stand. Öffentliche Auftritte der Herr-

scherfamilie gewannen derart an Bedeutung, dass ihre Popularität 

fortan von ihrer Sichtbarkeit abhing.2 Die Dynastie Nassau-Weil-

burg konnte sich diesem Phänomen nicht entziehen. Es kommt 

hinzu, dass dieser Familie zu Beginn ein affektiver Bezug zu ihrem 

neuen Herrschaftsgebiet fehlte und die nationale Totenfeier als Ge-

legenheit genutzt wurde, eine Identifikation mit dem Volk allmäh-

lich herzustellen. 

Die Totenfeier für Adolph (1905) 
Als der erste luxemburgische Großherzog Adolph im Jahre 1905 in 

seiner bayrischen Residenz, Schloss Hohenburg, verstarb, setzte 

sich die Tradition der Totenfeiern außerhalb von Luxemburg, wie 

das Land sie beim Ableben der niederländischen König-Großherzö-

ge erlebt hatte, fort. Wilhelm I., Wilhelm II. und Wilhelm III., die 

den Titel Großherzog von Luxemburg trugen, wurden in der Nieuwe 

Kruft im niederländischen Delft beigesetzt. Adolphs Tod „fern von 

dem Land, das ihm nach langen Jahren der Verbannung eine zweite 

Heimat werden sollte“3, war bezeichnend für seine 25-jährige Herr-

schaft, während derer er sich nie dauerhaft in Luxemburg niederge-

lassen hatte. In seinem Stammland, dem ehemaligen Herzogtum 

Nassau, verweilte er seit seiner Absetzung 1866 ebenfalls kaum 

noch.4 

Die Feierlichkeiten anlässlich seines Todes wurden dazu ge-

nutzt, die Verbundenheit mit Luxemburg nach außen zu demons-

trieren. So wurde der Leichnam in der Uniform der Luxemburgi-

schen Freiwilligen-Kompanie ausgestellt, was seinen offiziellen 

Status als oberster Befehlshaber kennzeichnete. Obwohl die Feier-

lichkeiten eher einen familiären bzw. lokalen Charakter hatten, 

wohnten hohe luxemburgische politische Vertreter wie Staatsmi-

nister Paul Eyschen der Kundgebung bei. Auch die anhaltende Ver-

bundenheit mit Nassau wurde ausgedrückt. So wurde bei der Aus-

stellung des Sarges sowohl durch die Dekoration als auch durch die 

Totenwache zum Beispiel auf spezifisch luxemburgische und nas-

sauische Symbolik zurückgegriffen. Als Beisetzungsort diente ein 

Waldgrab in der Nähe des Schlosses Hohenburg, das bezeichnen-

derweise ausschließlich mit nassauischer Symbolik versehen war.5

Die Totenfeier für Wilhelm IV. (1912) 
Bei Adolphs Sohn, Wilhelm IV., wurde der Sterbeort zum Sinnbild 

für die Verbundenheit mit dem Herrschaftsraum Luxemburg, denn 

er erlag seiner schweren Krankheit „inmitten des luxemburgischen 

Volkes, auf Schloß Berg“6. 

Der Leichnam von Wilhelm IV. wurde in der Uniform eines lu-

xemburgischen Obersts auf Schloss Berg7 aufgebahrt. Der lokalen 

Der Trauerzug als Einheitsstifter
Die Inszenierung nationaler Totenfeiern  

in Luxemburg im 20. Jahrhundert 

Nadine Besch und Patrick Besch 



306

Bevölkerung wurde über drei Stunden Zutritt zum Raum gewährt.8 

Die öffentliche Aufbahrung im höfischen Binnenraum des privaten 

Wohnraums der Herrscherfamilie stellte eine Voretappe der drei 

Tage darauf folgenden Ausstellung des Sarges im hauptstädtischen 

Palast dar, bei der ein noch größeres und anonymeres Publikum de-

filierte.9 Der Ortswechsel, der dieser Ausstellung voranging und im 

Rahmen einer feierlichen Überführung nach Luxemburg-Stadt 

vollzogen wurde, bedeutete den Übergang von der verhältnismäßig 

privaten Sphäre des Schlosses in die öffentliche Sphäre der Straßen. 

Der Körper von Wilhelm IV. wurde nun gewissermaßen dem Staat 

übergeben, der ihn zum Mittelpunkt einer gemeinschaftsstiften-

den Feier machte.10

Bei der Totenfeier von Wilhelm IV. gestaltete sich der Trauer-

kondukt (Abb. 1), der sich vom Sterbeort in Colmar-Berg bis zum 

großherzoglichen Palast in der Hauptstadt zog, verhältnismäßig 

aufwendig. Der Sarg wurde mittels eines Sondertrauerzugs in die 

Hauptstadt befördert. Das Glockengeläut bei der Durchfahrt des Zu-

ges und die Trauerbeflaggung der Häuser entlang der Bahnlinie 

stellten einen Trauerraum her. Die Einwohner der angrenzenden 

Ortschaften säumten die Bahnstrecke11 und gaben so dem Verstor-

benen sinnbildlich das letzte Geleit. Dieser extensive Trauerzug mit 

seinem volkstümlichen Charakter bildete insgesamt das Gegen-

stück zu der offiziellen Totenmesse in der protestantischen Kirche 

mit den internationalen Vertretern und Fürsten.12 

Wilhelm IV. wurde schließlich außerhalb des Großherzogtums  

in der protestantischen Familiengruft in Weilburg begraben. Er  

wurde dort als letzter Agnat des nassauischen Geschlechtes feier-

lich mit Trauerdekoration und starker Teilnahme der Lokalbevölke-

rung bestattet.13 Das Fehlen einer standesgemäßen protestanti-

schen Grabstätte in Luxemburg, aber auch die mangelnde Identifika- 

tion mit dem Großherzogtum und eine fortwährende Verbunden-

heit mit dem Herzogtum Nassau, könnten mögliche Beweggründe 

für die Wahl von Weilburg als endgültiger Grabstätte gewesen sein. 

Die Totenfeier für Charlotte (1985) 
Die Beisetzungsfeierlichkeiten anlässlich des Todes von Großherzo-

gin Charlotte im Jahre 1985 wichen wenig von der Feier ihres Vaters 

Wilhelm IV. ab. Die Stadt Luxemburg bildete allerdings diesmal den 

alleinigen Schauplatz der öffentlichen Trauerkundgebungen. Diese 

wurden hauptsächlich im großherzoglichen Palast sowie ergänzend 

dazu in der Kathedrale ausgetragen. In der Tat fanden in diesem Got-

teshaus nicht nur die Totenmesse, sondern auch die öffentliche 

Ausstellung des Sarges sowie die Beisetzung des Leichnams statt. 

Der Trauerzug (Abb. 2) gestaltete sich weniger aufwendig und be-

schränkte sich auf eine Prozession vom Palast zur Kathedrale.14 

Die Großherzogin war genauso wie ihre Schwestern durch ihre 

Mutter, Maria Anna von Braganza, im katholischen Glauben erzo-

gen worden und so konnte bei dieser Totenfeier erstmals das des- 

Nadine Besch und Patrick Besch 

Abb. 1: Mittels eines aufwendigen Trauerkonduktes wird der Leichnam des verstorbenen Großherzogs Wilhem IV. von seinem Sterbeort in Colmar-Berg zum großherzoglichen 
Palast in der Hauptstadt überführt. © Photothèque de la Ville de Luxembourg (RP 1911-1912).



307

integrierende Element der protestantischen Konfession überwun-

den werden. Als Bestattungsort diente die in den 1930er Jahren er-

richtete Krypta, die bereits die 1947 „heimgeführten“ sterblichen 

Überreste der Großherzoginnen Maria Anna und Marie-Adelheid 

beherbergte.15 Die dynastische Begräbniskultur konnte sich nun 

erstmals vollends entfalten.

Die Totenfeier für Großherzog Jean (2019)
Am 23. April 2019 verstarb Großherzog Jean als 99-Jähriger an einer 

Lungenentzündung. Die Nachricht seines Todes verbreitete sich ra-

send schnell über die sozialen Netzwerke und Internetplattformen 

der nationalen Medien. Viele BürgerInnen bekundeten über diesen 

Weg ihre Anteilnahme am Tod des ehemaligen Großherzogs. Er wur-

de dabei als allseits beliebter, bescheidener und diskreter Monarch 

beschrieben, der den Menschen das Gefühl der Verbundenheit und 

Zugehörigkeit vermittelte, ein Mann des Volkes, ein Vorbild und 

eine nationale Identitätsfigur.  

Die Regierung verordnete eine zwölftägige Staatstrauer. Fünf 

Tage nach dem Ableben von Jean wurde sein Sarg von Schloss Berg 

in den hauptstädtischen Palast feierlich überführt. Dem Trauerzug 

wohnten die Familie des Großherzogs in Begleitfahrzeugen sowie 

trauernde BürgerInnen bei. Die Bevölkerung konnte anschließend   

fünf Tage lang am offenen Sarg im Palast vorbeidefilieren. Die  

öffentliche Ausstellung des Leichnams entspricht einem sehr 

offenen und daher in der gegenwärtigen Zeit eher unkonventionel-

len Umgang mit Trauer und Tod. Den Abschluss der öffentlichen 

Trauerbekundungen bildeten eine feierliche Trauermesse in der 

Kathedrale sowie die Beisetzung in der Krypta. 

Totenfeiern für Staatsmänner 

Die Inszenierung pompöser feierlicher Beisetzungen zu Ehren be-

deutender nicht-monarchischer Persönlichkeiten kam im ausge-

henden 18. Jahrhundert, aber vor allem im 19. Jahrhundert auf. Es 

kam zu einem Wetteifern der Repräsentationsformen.16 Das franzö-

sische Modell der Staatsbegräbnisse erfüllte dabei eine Vorläufer-

funktion. Es berief sich auf den republikanischen Geist der Franzö-

sischen Revolution und fußte auf dem Konzept der „großen 

Männer“. Der Staat drückte seine Dankbarkeit gegenüber diesen  

herausragenden Persönlichkeiten aus, indem er ihre sterbliche 

Hülle in dem laizistischen Pantheon in Paris beisetzte.17 Der luxem-

burgische Fall unterscheidet sich in einem wesentlichen Punkt von 

dem französischen: Es fehlt die republikanische Grundidee. So 

handelt es sich bei den luxemburgischen Totenfeiern für Staats-

männer nicht um ein explizites Gegenmodell zu den Fürsten- 

begräbnissen. 

Der Trauerzug als Einheitsstifter

Abb. 2: Der Trauerzug für Charlotte beschränkte sich auf eine Prozession vom Palast zur Kathedrale. © Photothèque de la Ville de Luxembourg (Raymond Faber 1985, 1488).



308

Übersicht: Totenfeiern für Staatsmänner in Luxemburg 
im 20. Jahrhundert 
Veranstaltete die Regierung eine offizielle Totenfeier für einen 

Staatsmann, so verkündete sie dies im Vorfeld in ihrem Amtsblatt 

Mémorial. Auf dieser Grundlage konnten für den Zeitraum des  

20. Jahrhunderts offizielle Totenfeiern für folgende Persönlich- 

keiten ermittelt werden:  

1915: Paul Eyschen, liberaler Staatsminister

	 (1888-1915)

1937: Étienne Schmit, radikal-liberaler Innenminister 

	 (1932-1937)

1946: Charles Marx, kommunistischer Gesundheitsminister 

	 (1945-1946)

1947: Pierre Krier, sozialistischer Arbeitsminister  

	 (1937-1940; 1945-1947)

1953: Pierre Dupong, christlich-sozialer Staatsminister 

	 (1937-1940; 1945-1953)

1959: Pierre Frieden, christlich-sozialer Staatsminister 

	 (1958-1959)

1965: Nicolas Biever, sozialistischer Arbeitsminister

	 (1951-1965)

Es handelt sich hierbei ausschließlich um Minister, die im Amt ver-

starben. Der Tod ging in diesem Fall mit einer Unterbrechung des 

regulären Ablaufs der Staatsgeschäfte einher. Die Inszenierung ei-

ner Totenfeier trug dazu bei, die durch den Tod entstandene, greif-

bare Lücke zu bewältigen. 

Die Praxis, Minister, deren Tod nicht mit dem Ende ihrer Regie-

rungszeit zusammenfiel, mit einer Totenfeier posthum zu ehren, 

entfaltete sich erst in den 1970er Jahren mit dem Tod von Émile 

Reuter (1973) und Joseph Bech (1975) sowie in den 2000er Jahren 

mit dem Ableben von Pierre Werner (2002) und Gaston Thorn 

(2007). Diese Art der posthumen Ehrung gebührte ausschließlich 

Staatsministern und bestand lediglich aus einer offiziellen Toten-

messe sowie einer Würdigung im Parlament, da diese Staatsmän-

ner allesamt in aller Stille, unter Ausschluss der Öffentlichkeit bei-

gesetzt werden wollten. 

Die Reihe der im Amt verstorbenen Staatsmänner setzt sich 

2018 mit dem während einer Parlamentsdebatte am Rednerpult zu-

sammengebrochenen und anschließend an einem Herzinfarkt ver-

storbenen Staatssekretär Camille Gira fort. Eine junge Linde sowie 

eine Gedenkplatte wurden während der offiziellen Trauerzeremo-

nie am 2. Juli vor dem Staatsministerium gepflanzt beziehungs-

weise angebracht. Die private Ziviltrauerzeremonie fand im Hei-

matort von Gira, Beckerich, statt.

Die zeremonielle Gestalt der Totenfeiern für 
Staatsmänner 
Ein Bericht über die Ausrichtung der Begräbnisfeier von Pierre Du-

pong von 1953 zeigt, dass die Organisatoren als Grundlage zunächst 

auf den Archivordner der fast 40 Jahre zurückliegenden Totenfeier 

des letzten im Amt verstorbenen Staatsministers, Paul Eyschen, 

zurückgriffen: 

„Dès que la nouvelle de décès de M. Dupong avait été diffusée 

par Radio-Luxembourg, les instances compétentes songeaient à or-

ganiser les funérailles. M. Bech téléphona à M. Schulté dès 7 heures  

du matin le chargeant de convoquer un conseil de Gouvernement 

pour 9 heures. […] M. Schulté pria M. May (Archives) de lui envoyer 

le dossier des funérailles de M. Eyschen, dernier Ministre d’Etat 

mort dans l’exercice de ses fonctions. Il consulta également les  

dossiers des funérailles des Ministres Etienne Schmit et Pierre 

Krier.“18

Bei der Gestaltung einer Totenfeier wurde auf den Präzedenzfall zu-

rückgegriffen. Es gab demnach kein festgeschriebenes, allgemein 

gültiges Verfahren. 

Obwohl die zeremonielle Gestalt der Totenfeiern seit Paul Ey-

schens Ableben einem bestimmten Muster entsprach, wurde der 

Anlass genutzt, um durch kleine Abweichungen eine bestimmte 

Parteikultur oder die Verbundenheit mit dem Arbeitermilieu, einer 

bestimmten Ortschaft, der Gewerkschaftsbewegung oder dem eu-

ropäischen Einigungsprozess auszudrücken. So wurde beispiels-

weise die Auswahl des Ortes der Begräbnisfeier des sozialistischen 

Arbeitsministers Nicolas Biever, Düdelingen, Mittel zum Aus- 

druck seiner Verbundenheit mit seinem Heimatort und dem Arbei-

termilieu.19 In allen anderen Fällen stellte der hauptstädtische 

Raum den Schauplatz der offiziellen Beisetzungsfeierlichkeiten dar. 

Bei dem ersten im Amt verstorbenen luxemburgischen Staats- 

minister Paul Eyschen im Jahre 1915 erfolgte die öffentliche Aus-

stellung der Leiche in seinem Privathaus auf dem Knuedler, das 

während der langjährigen Tätigkeit des Staatsmannes als Emp-

fangsraum für inländische und ausländische Gäste diente und so 

indirekt ebenfalls als offizielle Sphäre fungierte.20 Seit Étienne 

Schmits Totenfeier im Jahre 1937 diente das jeweilige Ministerium 

des Verstorbenen als öffentlicher Aufbahrungsort, an dem die Zere-

monie der „levée du corps“ abgehalten wurde. Es handelt sich hier-

bei um einen offiziellen feierlichen Akt am Sarg, bei dessen Ab-

schluss die Überführung zum Beisetzungsort erfolgte. Der Körper 

des Verstorbenen bzw. der Sarg fungierten in diesem offiziellen 

Raum primär als Symbol für die Staatsfunktion.

Im Leichenzug gebührte den Beamten, die dem Verstorbenen 

unterstanden, bisweilen ein ehrwürdigerer Rang als seinen Ange- 

hörigen.21 Der Liebfrauenfriedhof, die bedeutendste Grabstätte des 

Bürgertums in der Hauptstadt, bildete den Bestimmungsort der 

Nadine Besch und Patrick Besch 



309

feierlichen Überführung. Die Leichenzüge der beiden sozialisti-

schen Minister Pierre Krier und Nicolas Biever wichen von diesem 

Muster ab. Am Ende der offiziellen Totenfeier stand die Fahrt nach 

Straßburg zu einer Feuerbestattungsanlage.22 Die Wahl dieser zum 

damaligen Zeitpunkt von der katholischen Kirche noch abgelehn-

ten Bestattungsform sollte Ausdruck des atheistischen Weltbilds 

beider Minister sein. 

Bei der Totenfeier des kommunistischen Gesundheitsministers 

Charles Marx im Jahre 1946 erfolgte die Grablegung, also die Einbet-

tung des Sarges in die Erde, erstmals nach dem Abschluss der offizi-

ellen Feierlichkeiten im familiären Kreis auf dem Liebfrauenfried-

hof. Das damit zum Ausdruck kommende Bedürfnis nach Intimität 

stand in Verbindung mit der im 20. Jahrhundert zunehmenden Pri-

vatisierung der Trauer. So beschränkte sich die Totenfeier für ehe-

malige Staatsminister seit den 1970er Jahren auf eine offizielle Toten- 

messe in der Kathedrale, die von dem Prozess der rituellen Ausglie-

derung des Toten abgekoppelt war. Der tote Körper, einst Mittelpunkt 

der Totenfeier, wurde damit aus der Öffentlichkeit verbannt. 

Feierliche „Heimführungen“ nach Luxemburg 

Nationale Totenfeiern müssen nicht zwangsläufig an einen unmit-

telbaren Todesfall gekoppelt sein. Ein möglicher Anlass für solch 

eine Kundgebung kann auch die feierliche Umbettung sterblicher 

Überreste von einem Beisetzungsort an einen anderen sein. Diese 

„Heimführungen“ bestehen aus der feierlichen Inszenierung der 

Ausgrabung eines oder mehrerer Körper an ihrem Beisetzungsort 

außerhalb des Nationalstaates Luxemburg und ihrer Überführung 

nach und Beisetzung in Luxemburg. 

„Heimführungen“ in der Nachkriegszeit 
Unmittelbar nach 1945 häuften sich in Luxemburg Totenfeiern, 

die als „Heimführungen“ inszeniert wurden: 

-	Am 9. und 10. März 1946 fanden anlässlich der „Nationalen Trau-

ertage“ die Beisetzungsfeierlichkeiten für die repatriierten Gebei-

ne von 67 toten Häftlingen deutscher Konzentrationslager und 

Zuchthäuser statt. Die öffentliche Aufbahrung der zahlreichen 

Särge und Urnen im Cercle-Gebäude wurde zum repräsentativen 

Abschiedsritual für die vielen betrauerten Toten des NS-Regimes 

in Luxemburg. Ein Mausoleum, versehen mit dem „Hinzerter 

Kreuz“, auf dem Liebfrauenfriedhof fungierte als Grabstätte der 

nicht identifizierbaren repatriierten sterblichen Überreste.23

-	Am 25. August 1946 fanden die Beisetzungsfeierlichkeiten für  

den Grafen von Luxemburg und König von Böhmen, Johann den 

Blinden, statt. Die Gebeine des mittelalterlichen Ritters waren im 

18. Jahrhundert in den Wirren der revolutionären Kriege an die 

Saar gelangt. Hier waren sie 1838 auf Ansinnen Friedrich Wil-

helms von Preußen bei Kastel-Staadt in einer vom Hofarchitekten 

Karl Friedrich Schinkel (1781-1841) entworfenen Grabstätte beige-

setzt worden. Mit dem Erstarken des Nationalbewusstseins nach 

dem Zweiten Weltkrieg wurde in der luxemburgischen Bevölke-

rung der Ruf nach der Umbettung der Gebeine in ihre Heimaterde 

immer lauter. Die neu aufgebaute luxemburgische Armee brachte 

die Gebeine schließlich im Rahmen einer feierlichen Überfüh-

rung von Kastel an der Saar nach Luxemburg zurück, wo sie in der 

Krypta der Kathedrale beigesetzt wurden.24

-	Im Oktober 1947 wurden die sterblichen Überreste der beiden 

Großherzoginnen Marie-Adelheid und Maria Anna von ihren je-

weiligen ausländischen Beisetzungsorten, Schloss Hohenburg 

bei Lenggries/Bayern und New York (im Exil verstorben), feierlich 

nach Luxemburg überführt, um dort am 22. Oktober in der Fürs-

tengruft der Kathedrale beigesetzt zu werden. Auf diese Weise 

wurde die in den 1930er Jahren eingerichtete, noch leerstehende 

Fürstengruft als dynastische Grabstätte begründet.25 

Die Bedeutung der „Heimführungen“ 
Die „Heimführungen“ in der Nachkriegszeit nahmen eine ähnliche 

zeremonielle Gestalt an wie die nationalen Totenfeiern. Die Aus-

grabung der sterblichen Überreste sowie die teils aufwendige Be-

förderung des Sarges nach Luxemburg kamen als wichtige inszena-

torische Momente dazu. Dabei bildete die Überschreitung der 

luxemburgischen Landesgrenze jeweils den Höhepunkt der Kund- 

gebung. Die hohe Bedeutung dieses Momentes liegt darin begrün-

det, dass das eigentliche Ziel eine Heimführung der sterblichen 

Überreste von „fremdem“ auf „heimatlichen“ Boden darstellte. Zu-

dem waren die Grenzen des Nationalstaates Luxemburg während 

des Krieges durch die nationalsozialistische Besatzungspolitik auf-

gelöst worden. Nach der Befreiung wurden diese nationalen Gren-

zen im Rahmen einer feierlichen Inszenierung ostentativ wieder- 

hergestellt.26

Die Erfahrung der mehr als vierjährigen nationalsozialistischen 

Besatzungszeit erklärt die Häufigkeit sowie die Gestalt dieser feier-

lichen Umbettungen. Das Bedürfnis war stark, sich von dieser Peri-

ode abzugrenzen und Werte wie Freiheit, nationale Größe und Un-

abhängigkeit offen zum Ausdruck zu bringen. So bildete die feier- 

lich inszenierte Rückkehr der Körper der 67 Häftlinge einen bedeu-

tungsvollen Moment in der Schaffung eines patriotisch aufgelade-

nen Bilds des Zweiten Weltkriegs, das auf den Widerstand und die 

Lagererfahrung der Luxemburger zentriert ist.27 Die Gebeine der 

mittelalterlichen Ritterfigur wurden ebenfalls in den Dienst der ge-

genwärtigen Bedürfnisse gestellt. So wurde eine anachronistische 

Verbundenheit zwischen Johann dem Blinden und der luxem- 

Der Trauerzug als Einheitsstifter



310

burgischen Nation konstruiert. Die mit seiner Person assoziierten 

Werte wie Charisma und Heroismus wurden dabei auf das Luxem-

burger Volk übertragen.28 Die rückgeführten Särge der beiden Groß-

herzoginnen sollten nicht nur die neue Fürstengruft mit symboli- 

schem Kapital versehen,29 sondern fungierten in den ausländi-

schen Durchfahrtsgebieten auch als greifbare Symbole für die  

Unabhängigkeit Luxemburgs. 

Schlussfolgerung

Die nationale Totenfeier in ihren unterschiedlichen Formen unter-

lag im 20. Jahrhundert einem steten Wandel. Dies ist einerseits auf 

veränderte soziopolitische Umstände sowie auf einen Wandel der 

Mentalitäten im Umgang mit Trauer und Tod zurückzuführen. Die 

von oben inszenierten Totenfeiern wurden indes stets zu einem 

Moment der nationalen Trauer überhöht, welchen die Nation als 

Gemeinschaft erleben sollte. Besonders für die dynastische Herr-

scherfamilie waren sie ein wirksames Mittel, ihre Legitimität, aber 

auch ihre Verbundenheit mit dem einheimischen Volk zu be- 

gründen. Auch die Beisetzungen der im Dienst verstorbenen 

Staatsmänner dienten zur Festigung des nationalen Einheitsge-

fühls, da die öffentlichen Zeremonien eine gemeinsame Teilnahme 

des Volkes ermöglichten. Zugleich wurde die Gelegenheit genutzt, 

um eine gewisse Parteikultur zu inszenieren bzw. die Verbunden-

heit mit einem gewissen Milieu offen darzulegen. Bei den „Heim-

führungen“ ging es vorrangig darum, die Vergangenheit für die Be-

stätigung der nationalen Identität zu instrumentalisieren. 

Archivquellen

Archives Nationales de Luxembourg (ANLux)
Ministère des Affaires Étrangères (AE) 
–	AE-ooo75: Décès du Roi Grand-Duc Guillaume III (23 novembre) 

	 (1890).

–	AE-15329: Décès des Ministres Pierre Dupong et Pierre Frieden.

1	 Bei dem Beitrag handelt es sich um eine gekürzte Fassung der Masterarbeit 
von Nadine Besch, Die Inszenierung nationaler Totenfeiern in Luxemburg im  
20. Jahrhundert. Universität Luxemburg 2011.

2	 Jaap van Osta, The Emperor’s New Clothes. The Reappearance of the Per-
forming Monarchy in Europe. C. 1870-1914, in : Mystifying the Monarch. Studies 
on Discourse, Power, and History, hg. von Jeroen Deploige und Gita Deneckere. 
Amsterdam : Amsterdam University Press, 2006, S. 181-192. 

3	 Luxemburger Zeitung (17.11.1905), S. 1. 

4	 Paul Lafontaine, Notre Dynastie : Les origines et le règne des Nassau-Weilburg 
au Grand-Duché de Luxembourg (1890-1990). Luxemburg : Éditions Saint-Paul, 
1999, S. 39. 

5	 Zum Ableben S. K. H. Großherzogs Adolf, in : Luxemburger Wort (21.11.1905),  
S. 1. 

6	 Sitzung in der Abgeordneten-Kammer, in : Luxemburger Wort (28.2.1912), S. 1. 

7	 Schloss Colmar-Berg, in : Der Profanbau : Zeitschrift für Architektur und  
Bauwesen 5 (1912), S. 111-132, hier S. 113. 

8	 An der Bahre des Verewigten, in : Luxemburger Wort (28.2.1912), S. 3. 

9	 Die Aufbahrung im Palais, in : Luxemburger Wort (2.2.1912), S. 1. 

10	 Ben-Amos Avner, Funerals, politics, and memory in modern France. 1789-1996. 
Oxford : Oxford University Press, 2000, S. 271-274. 

11	 Archives Nationales de Luxembourg (ANLux), AE 75, 0036 : Décès du Roi 
Grand-Duc Guillaume III (23 novembre). Es handelt sich bei dem zitierten Doku-
ment um einen Bericht über den Ablauf der Überführung. 

12	 Die Feier in der protestantischen Kirche, in : Luxemburger Wort (4.3.1912), S. 3. 

13	 Zum Ableben Seiner K. H. des Großherzogs Adolf, in : Luxemburger Wort 
(18.11.1905), S. 1. 

14	 Rosen für die verstorbene Großherzogin, in : Luxemburger Wort (15.7.1985), S. 5. 

15	 Ibid. 

16	 Michel Vovelle, La Mort et l’Occident. De 1300 à nos jours. Paris : Gallimard, 
1983, S. 625-630.

17	 Mona Ozouf, Le Panthéon. L’École normale des morts, in : Les lieux de  
mémoire, Bd. 1 : La République, hg. von Pierre Nora. Paris : Gallimard, 1984,  
S. 139-166.  

18	 Archives Nationales de Luxembourg (ANLux), AE 15329 : Décès des Ministres 
Pierre Dupong et Pierre Frieden.

19	 Ein Sohn des Volkes ging von uns. Luxemburg nahm Abschied von Nic. Biever, 
in : Tageblatt (19.7.1965), S. 1.

20	 Im Trauerhause, in : Luxemburger Wort (12.10.1915), S. 5. 

21	 Begräbnisfeierlichkeiten von Innenminister Étienne Schmit, in : Tageblatt 
(23.12.1937). 

22	 Das Begräbnis von Arbeitsminister P. Krier, in : Tageblatt (24.1.1947), S. 6 ;  
Ein Sohn des Volkes ging von uns. Luxemburg nahm Abschied von Nic. Biever,  
in : Tageblatt (18.7.1965), S. 1.

23	 Das Cercle-Vestibul zum heiligen Mausoleum der Nation umgewandelt, in : 
Tageblatt (11.3.1946), S. 2 ; Journées de deuil national, in : Luxemburger Wort 
(9.3.1946), S. 5. 

24	 E Késerpapp an Heldekinnik nés dohém, in : Luxemburger Wort (26.8.1946),  
S. 3-4. Siehe den Beitrag von Michel Margue in diesem Band.

25	 Letzebuerg lét seng Kanner a Letzebuerger Erd, in : Luxemburger Wort 
(11.3.1946), S. 1. Siehe den Beitrag von Marc Jeck, Une nécropole nationale à  
échelle européenne, in diesem Band.

26	 Katherine Verdery, The Political Lives of Dead Bodies. Reburial and Postso-
cialist Change. New York : Columbia University Press, 1999, S. 3, S. 41-49 ; Olaf B. 
Rader, Grab und Herrschaft. Politischer Totenkult von Alexander dem Großen bis 
Lenin. München : C.H.Beck, 2003, S. 224. Beide postulieren in ihren Werken, dass 
Umbettungen von Leichen am häufigsten nach politischen Umbrüchen oder in 
Zeiten der Umorientierungen auftraten. 

27	 Ibid.

28	 Rader, Grab und Herrschaft, S. 224. 

29	 Hirtenbrief des Bischofs, in : Luxemburger Wort (10.10.1947), S. 5. 

Nadine Besch und Patrick Besch 



311

Le vieillissement des migrants est devenu progressivement une 

thématique socio-économique et politique. Les conséquences de 

l’éventuel maintien des immigrés dans leur pays d’accueil sont 

nombreuses : démographie vieillissante, maisons de retraite, hôpi-

taux, santé, sécurité sociale, vivre ensemble, etc. Au Luxembourg, 

avec en 2018, 48 % de résidents de nationalité étrangère, cette ques-

tion se pose dans des proportions inédites. 

Parallèlement, on observe un changement dans les pratiques 

migratoires depuis 40 ans, notamment avec le regroupement fami-

lial, entraînant de nouvelles interrogations sur les liens entre  

l’immigré, son pays d’origine et son pays d’accueil : les personnes 

nées hors du Luxembourg se sentent-elles attachées au pays  

d’accueil ou bien continuent-elles à développer un sentiment af-

fectif avec leur pays d’origine ? Il peut également se développer  

une « double absence »1 dont le sentiment d’attachement provo- 

qué par le parcours migratoire peut être résumé par : « ni ici, ni là-

bas ! ».

On sait par ailleurs que le choix du lieu d’inhumation constitue 

parmi d’autres un très bon indicateur fiable d’attachement territo-

rial et familial2.

La recherche Migralux mise en œuvre par le CEFIS (Centre 

d’Étude et de Formation Interculturelles et Sociales) se fonde sur 

deux sondages simultanés conduits au printemps 2014 portant sur 

la participation politique et le vieillissement des migrants. Ces 

deux échantillons sont, d’une part, un groupe de 418 personnes res-

sortissantes de pays hors UE dont la présence est la plus importante 

au Luxembourg : le Cap-Vert et les pays issus de l’ex-Yougoslavie. Et, 

d’autre part, un ensemble de 962 répondants étrangers ressortis-

sants de pays membres de l’UE. Ces deux échantillons répondent à 

des critères de représentativité (nationalités, genre, âge, répartition 

géographique)3. Parmi les sujets abordés, la question de la relation 

entre le souhait du lieu de sépulture et l’attachement au territoire 

est centrale et représente un indicateur important d’intégration. Le 

lieu de sépulture est effectivement investi d’un pouvoir symbo-

lique et affectif important. Choisir délibérément le lieu où l’on sera 

inhumé ou incinéré, c’est se projeter dans un territoire idéalisé 

après la mort. Le lieu de sépulture véhicule aussi l’imaginaire d’un 

individu, d’un peuple, d’une culture. 

« L’anticipation du lieu de sépulture met en jeu le désir de 

rattachement à un territoire, à un groupe, une collectivité, ainsi 

que le mode d’inscription dans la filiation, tout en étant fortement 

déterminé par l’influence religieuse »4.

Qu’en est-il au Luxembourg ? 

Les réponses diffèrent fortement entre ressortissants de l’Union 

européenne et ressortissants de pays tiers. Une majorité (56,8 %) se 

dégage parmi les ressortissants de pays tiers en faveur de l’inhuma-

tion dans le pays ou la région d’origine (Cap-Vert ou ex-Yougoslavie 

pour les deux populations étudiées). La tendance est inverse pour 

les ressortissants de l’Union européenne qui privilégient le Luxem-

bourg comme terre d’inhumation. Parmi ceux-ci, la part d’indécis 

Pays d’accueil ou pays d’origine
Le lieu de sépulture comme indicateur  

d’attachement au Luxembourg ?

Fréderic Mertz 

Graphique 1 : Où préféreriez-vous être enterré(e), incinéré(e) ?

Portugais Français Italiens Belges Cap-Verdiens ex-Yougoslaves

0

10

20

30

40

50

60

38,4

22,1 22,8
20,9

15,7

51,2

59,3

34,0

50,0

35,1

7,4

17,3

Au Luxembourg Au pays d’origineChiffres en pourcentage



312

est importante (41,2 % en moyenne), montrant la difficulté pour ces 

derniers de se projeter sur ces questions, ce qui interroge sur la fia-

bilité des projections statistiques sur cette population précise 

(même si le nombre d’indécis diminue avec le nombre d’années vé-

cues au Luxembourg pour tendre vers l’inhumation au pays d’ac-

cueil). Cette tendance est probablement à mettre en rapport avec 

l’attachement croissant avec le pays d’accueil au fil des ans. Des 

tendances générales se dégagent toutefois et sont suffisamment 

prononcées.

D’abord, on constate des différences importantes au sein des 

pays membres de l’Union européenne. Parmi les nationalités les 

plus représentées, les Italiens sont les plus nombreux à choisir le 

Luxembourg (50 %) et aussi les moins indécis ou indifférents (24 %)5, 

alors que les Français ne sont qu’à 34 % favorables à une inhumation 

au Luxembourg, mais la part des indécis s’élève à 41  %. On peut  

légitimement penser que l’immigration historique de la commu-

nauté italienne et son implantation structurelle au Luxembourg in-

fluencent le choix du lieu de sépulture, à l’inverse des Belges et des 

Français arrivés plus récemment en masse et souvent d’une pre-

mière génération d’immigrés. De fait, pour Attias Donfut, le choix 

du lieu se fait notamment pour perpétuer une chaîne intergénéra-

tionnelle d’ascendants et marquer symboliquement son installa-

tion définitive dans un pays.

Ensuite, les Capverdiens et « ex-Yougoslaves » expriment donc 

une volonté manifeste de se faire inhumer dans le pays d’origine. 

Pour tenter d’en expliquer les raisons, revenons au constat que fait 

Attias Donfut pour la France  : «  Le désir d’être enterré au pays 

d’origine est plus prononcé parmi les personnes originaires des 

pays d’Afrique et parmi les musulmans »6.

Le premier élément serait donc d’ordre culturel. Les personnes 

originaires d’Afrique subsaharienne semblent plus enclines à pré-

férer l’inhumation dans le pays d’origine. Les motivations cultu-

relles sont complexes, mais, comme nous l’avons remarqué pour 

les Capverdiens, l’attachement au pays d’origine est plus fort que 

pour toutes les autres communautés. La symbolique liée aux rites 

funéraires et à la mort, ainsi que le culte des ancêtres sont aussi dif-

férents de ce qui est observé en Europe7. 

Le second élément serait d’ordre religieux. En France, à durée de 

migration égale, les musulmans souhaitent toujours plus que les 

autres immigrés être inhumés dans leur pays d’origine. L’une des 

explications réside dans la rareté des espaces dédiés, en tout ou 

partie, aux cimetières musulmans. L’observance et la possibilité de 

pratiquer les rituels musulmans inciteraient aussi à opter pour un 

rapatriement dans le pays d’origine. Cette explication s’appliquerait 

aux migrants issus de l’« ex-Yougoslavie » puisque l’on sait qu’une 

majeure partie d’entre eux se déclarent musulmans8.

1	 Abdelmalek Sayad, La double absence : Des illusions de l’émigré aux 
souffrances de l’immigré. Paris : Seuil, 1999.

2	 Claudine Attias Donfut, L’enracinement. Enquête sur le vieillissement des 
immigrés en France. Paris : Armand Colin, 2006.

3	  Pour de plus amples informations, nous renvoyons le lecteur à Frédéric Mertz, 
Le vieillissement des migrants au Luxembourg : partir, rester, vieillir au Luxem-
bourg ? Recherche Migralux 2014 (RED, 20).  Luxembourg : CEFIS, 2014.

4	 Attias Donfut, L’enracinement, p. 336.

5	 La question portant sur le choix du lieu d’inhumation proposait également un 
item « Cela m’est égal ».

6	 Attias Donfut, L’enracinement, p. 315.

7	 Louis-Vincent Thomas, La mort africaine. Idéologie funéraire en Afrique noire. 
Paris : Payot, 1982.

8	 Sylvain Besch, Luxembourg, in : Yearbook of Muslims in Europe, vol. 5, éd. 
par Jørgen S. Nielsen, Samim Akgönül, Ahmet Alibašic et Egdunas Racius. Leiden : 
Brill, 2013, p. 407-416, ici p. 407.

Fréderic Mertz 



313

Au Grand-Duché, le transport, l’inhumation et l’exhumation de ca-

davres sont des opérations qui sont strictement encadrées par un 

ensemble de règles disparates et non-unifiées. Ainsi, à titre 

d’exemple, l’obligation d’obtenir l’autorisation d’un officier de l’état 

civil pour inhumer le corps d’une personne défunte date d’un dé-

cret impérial de l’An XIII (1805)1, ou encore, l’arrêté grand-ducal du 

14 février 1913 réglant le transport des cadavres soumet les exhuma-

tions à un régime d’autorisation administrative2.

Cette contribution a pour but de donner un aperçu de la juris-

prudence récente des juridictions administratives relatives à l’ex-

humation de cadavres, puis de commenter la pratique décision-

nelle du Conseil de la concurrence concernant le transport de 

dépouilles mortelles. 

Cet exercice permettra de s’interroger sur l’approche adoptée 

par le juge administratif ainsi que celle du Conseil de la concur-

rence : se sont-ils limités à une interprétation juridique stricte des 

dispositions applicables du droit funéraire  ? Ou ont-ils pris en 

considération la gravité des enjeux liés à la mort et au respect de la 

dépouille mortelle ?

La reconnaissance du droit d’exhumation  
par le juge administratif

L’exhumation en droit luxembourgeois
L’exhumation est l’«  action d’exhumer, de retirer un cadavre du 

tombeau, de sortir de terre ce qui y était enfoui »3. 

Les exhumations ont lieu en général à l’expiration des conces-

sions, à la demande des familles, et plus rarement à la suite de déci-

sions judiciaires ou administratives. Aux fins d’une opération d’ex-

humation, les fossoyeurs confirment que les corps sont rarement 

décomposés au bout de dix ans et même au bout de vingt ans si la 

tombe est remplie d’eau (la décomposition est ralentie de ce fait)4.

En droit luxembourgeois, l’article 11 de l’arrêté grand-ducal du 

14 février 1913 (précité) a généré un contentieux abondant devant 

les juridictions administratives. Cet article 11 prévoit qu’une ex- 

humation à la demande d’un particulier doit être autorisée préala-

blement par le collège des bourgmestre et échevins de la commune 

compétente qui devra se prononcer après avis d’un médecin-in- 

specteur5.

Le contentieux administratif du refus  
d’exhumation des corps
Les premières affaires (2003-2004) : l’annulation par le  
Tribunal administratif des décisions communales de refus 
d’exhumation pour défaut de motivation 
Dans une première affaire6, une demande d’exhumation a été intro-

duite par un particulier auprès de la commune de Junglinster 

concernant la dépouille de son père en vue de la faire ensevelir 

dans une sépulture familiale dans le cimetière de Luxembourg- 

Ville. La commune a refusé de faire droit à cette demande s’ap-

puyant sur l’avis défavorable émis à cette occasion par le médecin- 

inspecteur. Le particulier a contesté cette décision devant le  

Tribunal administratif considérant que cette dernière n’était pas 

motivée7. Le Tribunal administratif a annulé la décision commu-

nale (incluant l’avis consultatif) pour défaut de motivation  

propre.

Suite à ce premier jugement, le particulier a introduit une nou-

velle demande d’exhumation devant la commune de Junglinster 

qui a émis une nouvelle décision négative s’appuyant sur l’avis 

consultatif défavorable du médecin-inspecteur. Le particulier a de 

nouveau contesté cette décision devant le juge administratif. Dans 

son jugement8, le Tribunal administratif critique le manque de mo-

tivation de l’avis consultatif, ce dernier ne présentant aucune ana-

lyse concrète concernant l’exhumation du corps demandée par le 

particulier. En conséquence, le juge a annulé cette décision pour 

défaut de motivation précisant qu’admettre des motivations géné-

rales et passe-partout « équivaudrait à cautionner l’arbitraire sinon 

à vider la disposition légale précitée de sa substance, le législateur 

ayant clairement exprimé sa volonté d’admettre la possibilité d’ex-

humation et il n’appartient pas à l’administration d’y substituer en 

fait une interdiction générale des exhumations ». 

Le droit et la mort 
La question de l’exhumation et du transport de cadavres devant les autorités  

publiques et les juridictions administratives luxembourgeoises

William Lindsay Simpson



314

Dans une affaire similaire, une personne a soumis une demande 

d’autorisation d’exhumation devant la commune d’Esch-sur-Al-

zette concernant le corps de sa femme en vue d’une réinhumation 

dans le cimetière d’une autre commune. La commune a rendu une 

décision négative en se basant sur l’avis consultatif défavorable du 

médecin-inspecteur (rappelant seulement une limitation générale 

du nombre d’exhumations). Le demandeur a contesté ladite déci-

sion devant le Tribunal administratif qui a annulé cette dernière 

pour défaut de motivation propre. De manière intéressante, le Tri-

bunal administratif a précisé dans ce jugement que « pour des rai-

sons de croyance et d’éthique, la commune devrait veiller au res-

pect des morts et n’autoriser leur exhumation que dans des 

circonstances vraiment exceptionnelles, ce qui n’est pas le cas en 

l’espèce »9.  

Les affaires récentes (2015-2016) : le respect de l’ordre  
public et le respect dû à la mémoire des morts
Dans une première affaire, des parents ont introduit une demande 

auprès d’une commune du Luxembourg en vue d’exhumer le  

cadavre de leur fils. La commune a rejeté cette demande. Cette  

décision communale négative a été contestée devant le Tribunal 

administratif qui l’a annulée pour défaut de motivation.

Le Tribunal administratif a pris le temps dans ce jugement de 

critiquer la rédaction de l’article 11 de l’arrêté grand-ducal du 14 fé-

vrier 1913 considérant que « pas plus qu’il n’en définit la notion, l’ar-

rêté grand-ducal ne définit les cas où l’exhumation peut être de-

mandée. Mais il la soumet, d’une manière générale, à autorisation ». 

Pour la première fois, le juge s’est penché sur la question de l’exhu-

mation en précisant que cette dernière « met, en effet, en cause des 

intérêts, notamment de santé publique, qui dépassent les intérêts 

purement privés  ». Le Tribunal administratif indique que lors de 

l’appréciation d’une demande d’exhumation, le collège échevinal 

« est lié par deux principes : d’une part, le respect de l’ordre public. 

Il peut ainsi refuser de satisfaire des intérêts particuliers à une ex-

humation s’il estime celle-ci susceptible de troubler l’ordre public ; 

d’autre part, le respect dû à la mémoire des morts. Principe général, 

le respect dû aux morts et la paix qu’il convient d’assurer à leur dé-

pouille impose au collège échevinal l’observance d’une certaine dé-

cence dans toutes les opérations liées aux sépultures. Il peut refu-

ser une exhumation s’il y a des motifs de croire qu’elle ne se déroule 

pas dans le respect dû à la mémoire des morts. » Le Tribunal admi-

nistratif conclut son analyse en indiquant qu’une exhumation  

ne peut être accordée «  que pour des motifs d’une particulière 

gravité »10.    

    

Dans une deuxième affaire impliquant une personne ayant intro-

duit une demande auprès de la commune de Bettendorf en vue 

d’exhumer le cadavre de son père, cette dernière a rejeté sa de- 

mande. La décision a été contestée devant le Tribunal administratif. 

Le Tribunal administratif a confirmé la décision de la commune 

considérant que cette dernière n’a pas outrepassé ses pouvoirs 

d’appréciation en mettant en balance les impératifs de santé pu-

blique et les considérations présentées par l’administré. Le Tribu-

nal administratif a également retenu que cette demande n’était pas 

justifiée par des motifs graves mais par des considérations de pure 

convenance personnelle. Sur ce point, le Tribunal administratif a 

donné des indications concernant la circulaire ministérielle qui re-

commande aux communes de n’accepter des demandes d’exhuma-

tion que « dans des rares cas où un motif valable justifie l’exhuma-

tion demandée  ». Rappelant qu’une telle circulaire n’a pas de 

caractère légal opposable à l’administré, le Tribunal a précisé qu’elle 

« constitue néanmoins un guide de conduite qui s’inscrit dans la 

lignée du principe général qu’une exhumation ne peut être accor-

dée que pour des motifs d’une particulière gravité ». Le juge indique 

à cet égard dans son jugement que « peuvent constituer de tels mo-

tifs notamment le respect de la volonté exprimée ou présumée du 

défunt lui-même, le respect de la volonté du concessionnaire de la 

sépulture ou encore le caractère provisoire de la sépulture »11.

La personne a contesté le jugement du Tribunal administratif 

devant la Cour administrative. La Cour administrative s’est ralliée 

au critère retenu par le Tribunal administratif, c’est-à-dire le res-

pect de l’ordre public et le respect dû à la mémoire des morts. Ce-

pendant, la Cour administrative a annulé la décision communale 

de refus pour défaut de motivation en considérant qu’en l’espèce 

l’exhumation et le transport de la dépouille mortelle du père défunt 

en vue d’un regroupement de sépulture de ses père et mère dans 

une même concession était une demande sérieuse et guère em-

preinte de convenance personnelle12. 

Vers la reconnaissance d’un droit à l’exhumation ?
Il ressort que l’exigence d’une véritable motivation des décisions 

communales de refus de permis d’exhumation a été requise par les 

juridictions administratives. En clarifiant ce qui constitue un motif 

d’une particulière gravité pour autoriser une exhumation et en in-

vitant l’autorité communale à mettre en balance le respect de 

l’ordre public avec le respect dû à la mémoire des morts, le juge ad-

ministratif est venu combler les lacunes de l’arrêté grand-ducal du 

14 février 1913 en prenant en compte la gravité des enjeux liés au 

respect des morts, de la volonté des défunts et de leurs descendants. 

William Lindsay Simpson



315

L’analyse incomplète du marché de transport  
de cadavres au Luxembourg 

L’analyse du marché de transport de cadavres  
par le Conseil de la concurrence 
Contexte : la décision du Conseil de la concurrence  
du 16 janvier 2015
Le Conseil de la concurrence est l’autorité administrative indépen-

dante au Luxembourg chargée de faire respecter les règles de droit 

de la concurrence incluant la prohibition des ententes ainsi que les 

abus de position dominante de toute entité exerçant une activité 

économique13. 

Le Conseil de la concurrence s’est penché récemment sur le 

marché funéraire à la suite d’une plainte déposée en mars 2014 par 

la Fédération des Entreprises des Pompes funèbres et de Créma-

tion14. Suivant cette fédération, la Ville de Luxembourg violait les 

règles de concurrence en abusant de sa position dominante sur le 

marché de transport de dépouilles à Luxembourg. Ce grief s’ap-

puyait notamment sur le règlement communal récemment modifié 

de la Ville de Luxembourg qui stipulait que « le transport de corps 

sur le territoire de la ville et vers le cimetière de la ville est réservé à 

l’administration municipale, à moins qu’il se fasse sans interrup-

tion à partir du territoire d’une autre commune »15 mais aussi sur le 

fait que le transport de certains cadavres par les services de la Ville 

de Luxembourg était réalisé en dehors des limites géographiques de 

la capitale16. 

Suite à une première audition avec le Conseil de la concurrence, 

la Ville de Luxembourg s’est engagée à modifier son règlement pour 

résoudre les problèmes de concurrence. Cet engagement a été rapi-

dement respecté par la commune puisqu’elle a publié quelques 

mois plus tard une version modifiée de son règlement des cime-

tières reformulant la disposition litigieuse en indiquant que : « Le 

transport des corps vers les cimetières de la ville se fait par 

auto-corbillard. »17 

En imposant un engagement à la Ville de Luxembourg18, le 

Conseil de la concurrence a répondu au potentiel abus de position 

dominante et a agi en conformité avec l’article 13 de la loi sur la 

concurrence, qui lui permet d’adopter des engagements obligatoires 

envers une entreprise incriminée qui sont de nature à répondre aux 

préoccupations de concurrence et de mettre fin à l’infraction. Il res-

sort cependant que par l’imposition de tels engagements structu-

rels obligatoires, le Conseil de la concurrence ne s’est pas in fine 

prononcé sur la matérialité de l’infraction.

L’analyse de marché par le Conseil de la concurrence
L’intérêt de cette décision (dans le cadre de cette contribution) porte 

essentiellement sur « l’analyse de marché » qui a été effectuée par le 

Conseil de la concurrence. En effet, pour pouvoir identifier un 

problème de concurrence, il convient de délimiter le périmètre à 

l’intérieur duquel s’exerce la concurrence entre les entreprises. Cet 

exercice permet de définir le « marché en cause » (relevant market), 

incluant le marché de produit(s) ou de service(s) ainsi que le mar-

ché géographique (pouvant avoir notamment une dimension lo-

cale, nationale ou européenne)19.         

L’analyse de marché du Conseil de la concurrence débute par 

une référence à l’arrêté grand-ducal du 14 février 191320 et indique 

(sans surprise) que cet arrêté «  n’apporte pas de précisions sur le 

service de transport de dépouilles mortelles ». Le rédacteur de la dé-

cision indique que seul le règlement grand-ducal en matière de 

droit d’établissement du 1er décembre 2011 « apporte des précisions 

sur le métier d’entrepreneur de pompes funèbres »21 mentionnant 

que ce métier inclut les fonctions suivantes de : a) mise en bière de 

dépouilles mortelles, b) réalisation de travaux de finition de cer-

cueils, c) transport de dépouilles mortelles, d) préparation de dé-

pouilles mortelles ainsi que toutes manipulations se rapportant 

aux mesures garantissant le respect des conditions d’hygiène et de 

désinfection, e) travaux d’ouverture et de fermeture de fosses et 

d’exhumation, f) décoration de salles funèbres22.

Le Conseil de la concurrence considère que l’ensemble de ces 

activités constitue le « marché des services de pompes funèbres ». 

Ce dernier étant presté par un seul et même prestataire de pompes 

funèbres qui fournit l’ensemble des services requis endéans un dé-

lai extrêmement court (l’inhumation d’un corps doit avoir lieu 

entre la 24e et la 72e heure suivant le décès). Le Conseil de la concur-

rence constate de surcroît que les devis proposés par les entreprises 

de pompes funèbres couvrent tous les services et qu’il est techni-

quement et matériellement difficile de dissocier les différentes  

activités d’aide dans les démarches administratives, préparation 

des corps, transports des dépouilles, crémations et décora- 

tions.

Tout en considérant que le marché pertinent est le marché des 

services de pompes funèbres, le Conseil de la concurrence précise 

que sur le territoire de Luxembourg, le transport de cadavre « sort 

de l’ensemble des activités des services de pompes funèbres, préci-

sément du fait du monopole de la Ville de Luxembourg sur ce seg-

ment de marché ». En conséquence, il définit le marché en cause 

comme celui du marché « du transport des dépouilles mortelles sur 

le territoire de la ville de Luxembourg ».     

La décision du Conseil de la concurrence livre par la suite les 

résultats de son enquête de concurrence en donnant des données 

chiffrées sur le nombre de transports de cadavres et les destina-

tions. Les chiffres présentés sont peu nombreux. Le Conseil de la 

concurrence identifie des impacts négatifs créés par le nouveau rè-

glement de la Ville, notamment la nécessité de faire appel successi-

vement à deux corbillards dans certains cas indiquant clairement 

que le règlement visé a des effets contreproductifs  et  onéreux, et  

Le droit et la mort 



316

ne présente pas de contrepartie bénéfique dans le chef du con- 

sommateur. 

Critiques et spécificité(s) du marché funéraire
Critiques de la décision du Conseil de la concurrence
Il ressort que l’analyse du marché en cause semble incomplète et 

inachevée. En effet, le Conseil de la concurrence n’a pas défini la 

dimension géographique locale du marché des services de pompes 

funèbres23 et ne s’est pas étendu sur le caractère d’urgence de ces 

services (renforçant le caractère local de ce marché)24. 

De même, concernant le marché du transport des dépouilles 

mortelles sur le territoire de la Ville de Luxembourg, le lecteur de la 

décision reste dubitatif sur l’analyse de ce marché fondé exclusive-

ment sur la référence au règlement communal litigieux, dans la 

mesure où, dans son analyse subséquente, le Conseil de la concur-

rence précise que le règlement concernant les cimetières « n’est pas 

appliqué de façon systématique » et que certaines courses ne sont 

pas couvertes par ce règlement concluant ainsi que « l’application 

quelque peu arbitraire du règlement illustre bien son caractère su-

perfétatoire ». De plus, les éléments chiffrés sont décevants et ne 

nous donnent pas une image de la concurrence effective entre les 

différents acteurs du marché. À cet égard, les chiffres avancés par la 

Ville de Luxembourg en séance publique sont plus éloquents : en 

2013, la Ville de Luxembourg a réalisé 470 transports alors que les 

entreprises de pompes funèbres en ont réalisé plus de 1.20025. 

Concernant le transport des urnes funéraires (aucune distinction 

entre urnes et cadavres n’a été abordée dans l’analyse de marché),  

il ressort que deux tiers des transports sont effectués par les  

entreprises de pompes funèbres. Enfin, les transports sur réquisi-

tion de la police ou du Ministère public sont abordés mais sans être 

décrits. De même, compte tenu de la population étrangère rési-

dente au Grand-Duché, il aurait été utile d’aborder la question du 

transport pour le rapatriement des corps dans les pays d’origine 

respectifs. 

Il ressort que le Conseil de la concurrence n’a pas entièrement 

suivi les standards applicables à toutes les autorités de concurrence 

qui est de soumettre préalablement les engagements proposés par 

la partie incriminée aux autres parties à l’instance ou encore de tes-

ter l’impact des engagements auprès des acteurs du marché en 

cause (en particulier les concurrents)26. 

Spécificité(s) du marché funéraire ?
Le Conseil de la concurrence ne semble pas prendre en compte dans 

sa décision la spécificité du marché funéraire. Même la Ville de 

Luxembourg dans sa séance traitant de la question du règlement  

litigieux précise plusieurs fois la spécificité du marché funéraire 

qu’il convient d’aborder avec dignité et dans un esprit non-mercan- 

tile27. 

À titre de comparaison, la lecture de décisions ou d’enquêtes de 

marché d’autorités de concurrence étrangères sur le secteur funé-

raire offre une toute autre perspective. Ainsi, dans sa décision du 1er 

juin 2018 de lancer une enquête sur le marché funéraire, l’autorité 

de concurrence du Royaume-Uni (la Competition & Market Autho-

rity) souligne la nature extrêmement fragile du consommateur  : 

« People purchasing a funeral at the time of bereavement will often 

be particularly vulnerable due to the death of a loved one, and have 

little time to think about the purchase. Research we have seen 

shows […] that only 6 per cent of consumers got quotes from more 

than one funeral director in 2017. »28 De même, l’autorité française 

de concurrence prend en compte la vulnérabilité psychologique 

dans laquelle se trouve le consommateur29. En conséquence, « un 

dispositif de protection doit leur garantir une information renfor-

cée. En outre, ces consommateurs ne sont pas en mesure de faire 

jouer la concurrence. Il faut donc que les autorités exercent un 

contrôle lui aussi renforcé »30. 

Plaidoyer pour une nouvelle analyse du marché  
des services funéraires  
Au-delà de cette décision, une analyse plus générale de ce marché 

pourrait être menée par le Conseil de la concurrence qui a la possi-

bilité sur base de la loi sur la concurrence de diligenter des en-

quêtes sectorielles. De même, si le Conseil de la concurrence venait 

à connaître une nouvelle plainte, il serait recommandable de 

prendre en compte la pratique décisionnelle des autorités de 

concurrence étrangères notamment concernant la prise en compte 

de la vulnérabilité du consommateur. 

Conclusion

Au terme de ce parcours à travers les méandres du droit funéraire 

luxembourgeois, il ressort que le juge administratif est venu sup-

pléer à un droit lacunaire (en particulier concernant certaines dis-

positions de l’arrêté grand-ducal du 14 février 1913 réglant le trans-

port des cadavres) en sanctionnant une administration trop rigide 

dans l’application du droit de tout particulier d’exhumer le corps 

d’un proche pour des raisons sérieuses. 

Espérons qu’à son tour, le Conseil de la concurrence se sensibi-

lisera à la spécificité du secteur funéraire dans ses décisions futures. 

Face aux défis à venir dans ce secteur, que cela concerne les 

changements de pratiques funéraires ou encore les défis de l’immi-

gration au Luxembourg (et la question du rapatriement des corps), 

le législateur devrait y voir une opportunité pour réformer, clarifier, 

et rendre plus accessible ce droit. 

William Lindsay Simpson



317

1	 Décret du 4 thermidor An XIII (23 juillet 1805) relatif aux autorisations des 
Officers de l’état civil sur les inhumations. URL : legilux.public.lu (Page consultée le 
3.11.2018).

2	 Arrêté grand-ducal du 14 février 1913 réglant le transport des cadavres, Mémo-
rial A N° 16 du 3 mars 1913. URL : legilux.public.lu (Page consultée le 10.11.2018).

3	 Dictionnaire français disponible en ligne Larousse. URL : http://larousse.fr 
(Page consultée le 22.10.2018).

4	 Isabelle Balty et Véronique Caron, Risques biologiques et chimiques encourus 
par les fossoyeurs, in : Références en santé du travail. Revue trimestrielle de l’Insti-
tut national de recherche et de sécurité 130 (juin 2012), p. 25-39, ici p. 30.

5	 Actuellement par un membre de l’Inspection sanitaire de la Direction de la 
Santé (Ministère de la Santé).

6	 Jugement du Tribunal administratif, 24 avril 2003, numéro 15129 du rôle.  
URL : https://justice.public.lu/fr/jurisprudence/juridictions-administratives.html 
(Page consultée le 12.12.2018).

7	 L’article 6 du Règlement grand-ducal du 8 juin 1979 relatif à la procédure 
à suivre par les administrations relevant de l’État et des communes exige que 
« toute décision administrative doit reposer sur des motifs légaux » et qu’elle 
« doit formellement indiquer les motifs par l’énoncé au moins sommaire de la 
cause juridique qui lui sert de fondement et des circonstances de fait à sa base, 
lorsqu’elle refuse de faire droit à la demande de l’intéressé ». Voir Règlement 
grand-ducal du 8 juin 1979 relatif à la procédure à suivre par les administrations  
relevant de l’État et des communes, Mémorial A N° 54 du 6 juillet 1979.  
URL : legilux.public.lu (Page consultée le 2.1.2019).

8	 Jugement du Tribunal administratif, 16 juin 2004, numéro 17416 du rôle.  
URL : https://justice.public.lu/fr/jurisprudence/juridictions-administratives.html 
(Page consultée le 12.12.2018).

9	 Jugement du Tribunal administratif, 16 février 2004, numéro 16964 du rôle. 
URL : https://justice.public.lu/fr/jurisprudence/juridictions-administratives.html 
(Page consultée le 12.12.2018).

10	 Jugement du Tribunal administratif, 20 janvier 2014, numéro 31974 du rôle. 
URL : https://justice.public.lu/fr/jurisprudence/juridictions-administratives.html 
(Page consultée le 13.12.2018).

11	 Jugement du Tribunal administratif, 6 juillet 2015, numéro 35365 du rôle.  
URL : https://justice.public.lu/fr/jurisprudence/juridictions-administratives.html 
(Page consultée le 13.12.2018).

12	 Arrêt de la Cour Administrative, 12 janvier 2016, numéro 36816C du rôle.  
URL : https://justice.public.lu/fr/jurisprudence/juridictions-administratives.html 
(Page consultée le 13.12.2018).

13	 Loi du 23 octobre 2011 relative à la concurrence, Mémorial A N° 218 du 28 
octobre 2011. URL : legilux.public.lu (Page consultée le 3.11.2018).

14	 Décision du Conseil de la concurrence, 16 janvier 2015, numéro 2015-E-01. 
URL : http://concurrence.public.lu (Page consultée le 5.1.2019). 

15	 Article 4 du Règlement communal du 2 juin 2014 de la Ville de Luxembourg 
concernant les cimetières qui est mentionné au point 2 de la décision du Conseil 
de la concurrence du 16 janvier 2015.

16	 Notamment concernant le transport de dépouilles mortelles de la ville de 
Luxembourg vers le Laboratoire National de Santé situé à Dudelange. Voir la 
séance du lundi 8 décembre 2014, in : Ville de Luxembourg, Compte rendu analy-
tique des séances du conseil communal 5 (2014), p. 399-400.

17	 Article 4 du Règlement communal du 2 juin 2014 modifié le 8 décembre 2014 
de la Ville de Luxembourg concernant les cimetières, référence 69/2013/4.  
URL : http://concurrence.public.lu (Page consultée le 5.1.2019).

18	 Au sens de l’article 13 de la Loi sur la concurrence du 23 octobre 2011.

19	 Cet exercice préalable à toute décision en droit de la concurrence au niveau 
de l’UE ou des États-Membres de l’UE est encadré par la communication de la 
Commission européenne sur la définition du marché en cause aux fins du droit 
communautaire de la concurrence (97/C37/03) du 9 décembre 1997.  
URL : ec.europa.eu/competition (Page consultée le 7.1.2019).

20	 Le transport de dépouilles mortelles est encadré par l’arrêté grand-ducal du 
14 février 1913 qui précise en son article 1er que le transport de cadavres est de 
manière générale prohibé. Le transport de cadavres est seulement possible si une 
autorisation a été obtenue auprès de l’administration. En pratique, c’est l’état civil 
de l’administration communale du lieu du décès qui délivre en même temps l’acte 
de décès, le permis de transport de cadavre et le permis d’inhumer. Il convient 
de noter également que certaines dispositions de l’arrêté grand-ducal sont appli-
cables concernant le transport des corps à destination ou venant de l’étranger.

21	 Règlements grand-ducaux en matière de droit d’établissement, 5 décembre 
2011, Mémorial A N° 248 du 5 décembre 2011. URL  : legilux.public.lu (Page consul-
tée le 2.1.2019).

22	 Voir les listes des activités artisanales et leur champ d’application in : Règle-
ments grand-ducaux en matière de droit d’établissement du 5 décembre 2011.

23	 Voir à titre de comparaison une décision d’une autorité de concurrence étran-
gère : « Le marché des prestations funéraires comprend l’ensemble des produits 
et services funéraires (prestations relevant du service intérieur, extérieur ou libre), 
du fait du comportement des familles et de celui des opérateurs funéraires. Ce 
marché est de dimension locale car la nature de la demande conduit à retenir une 
zone de chalandise proche du domicile de la famille, du lieu du décès ou du lieu 
de sépulture du défunt », voir Avis de l’Autorité de la concurrence française, 21 juin 
2005, numéro 05-A-12. URL  : www.autoritedelaconcurrence.fr (Page consultée le 
22.10.2018).

24	 Voir à cet égard l’Autorité de la concurrence : « Les organisateurs des 
obsèques locales font généralement appel à des entreprises locales ayant leur 
bureau à proximité du dernier domicile du défunt, de la mairie de déclaration du 
décès ou encore de la chambre funéraire ou du cimetière ». Étude de l’Autorité  
de la concurrence française, Étude thématique : les marchés locaux, publiée le  
9 juillet 2014, p. 66-67. URL : www.autoritedelaconcurrence.fr (Page consultée le 
22.10.2018).

25	 Séance du lundi 8 décembre 2014, in : Ville de Luxembourg, Compte rendu 
analytique des séances du conseil communal 5 (2014), p. 399.

26	 Voir Alexander Italianer, Legal certainty, proportionality, effectiveness :  
the Commission’s practice on remedies, in : Charles River Associate Conference, 
Bruxelles, 5 décembre 2012. URL : ec.europa.eu/competition/speeches/ (Page 
consultée le 7.1.2019).

27	 « De traiter cette affaire en toute dignité », « nous n’avons pas l’intention de 
faire des affaires avec le transport de dépouilles », « mener des discussions en 
toute dignité », « il n’est pas l’intention de la ville de faire des profits aux frais 
des personnes décédées », Séance du lundi 8 décembre 2014, in : Compte rendu 
analytique des séances du conseil communal 5 (2014), p. 399-400.

28	 Étude de l’Autorité de la concurrence du Royaume-Uni (Competition & Markets 
Authority), Funerals markets study (statement of scope), 1er juin 2018, p. 2.  
URL : www.gov.uk/cma-cass (Page consultée le 28.11.2018).

29	 « Que les familles des défunts se trouvent au moment où elles accordent leur 
confiance à une entreprise de pompes funèbres dans un état de dépendance lié 
d’une part à la nécessité d’organiser les funérailles dans un délai très bref, d’autre 
part au désarroi que le deuil est de nature à causer ; qu’elles se trouvent ainsi dans 
une position de faiblesse vis-à-vis des offreurs », voir la décision de l’Autorité de 
la concurrence, 21 octobre 1997, numéro 97-D-76, p. 30. URL : www.autoritedela-
concurrence.fr (Page consultée le 22.10.2018).

30	 Catherine Prieto, L’action du concessionnaire de pompes funèbres en concur-
rence déloyale : les soubresauts du monopole communal renforçant l’opposabilité 
du contrôle, in : Revue générale du droit 1443 (2002), p. 2. URL : www.revuegene-
raledudroit.eu (Page consultée le 28.12.2018).

Le droit et la mort 





319

Lorsque nous analysons les migrations internationales, nous 

considérons habituellement les différentes étapes du projet migra-

toire comprenant le départ, l’arrivée, le séjour et l’éventuel retour 

vers le pays d’origine. Cependant, la question de la mort dans la mi-

gration n’est que rarement étudiée, ni même abordée. Les travaux 

de Françoise Lestage (2012) et de Clara Saraiva (1993), entre autres, 

montrent pourtant que la mort est un élément structurel essentiel 

des systèmes transnationaux sociaux, commerciaux et politiques 

résultant de flux migratoires continus entre deux ou plusieurs 

pays. Au plus tard au moment où la mort survient, surgissent les 

questions du ‘où’, ‘comment’ et ‘qui’ ? Le décès d’un de ses membres 

peut déclencher des clivages dans la famille et la communauté au 

sens le plus large. Finalement, la mort dans la migration rend 

évident que l’appartenance à deux pays, émotionnelle et physique, 

peut poser problème. Or, il existe bon nombre de professionnels, ici 

comme là-bas, qui ont à faire (affaire) avec la mort au quotidien et 

savent gérer la fin de vie au-delà des frontières. 

Dans ce chapitre, je propose d’analyser la mort dans le cas des 

migrations entre le Portugal et le Luxembourg, et cela sous diffé-

rentes facettes. Tout d’abord, je cherche à comprendre les diffé-

rences de comportement face à la mort et le choix du lieu de sépul-

ture des Portugais selon la durée de séjour au Luxembourg1. Ensuite, 

je m’intéresserai au transport mortuaire international. Enfin, je 

montrerai comment la migration marque les sociétés et les espaces 

concernés au-delà de la mort.

Les données sur lesquelles repose mon analyse proviennent es-

sentiellement d’une recherche de terrain conduite dans le nord du 

Portugal et au Luxembourg entre mars et juillet 2018. J’ai mené cinq 

entretiens avec des agents funéraires dans les régions Minho et 

Trás-Os-Montes2 et j’ai visité de nombreux cimetières du nord et du 

centre du Portugal. Au Luxembourg, j’ai visité plusieurs cimetières 

du pays, en concentrant, néanmoins, mon attention sur le cime-

tière de Diekirch. J’ai mené un entretien approfondi avec une 

agence de pompes funèbres luxembourgeoise. La littérature exis-

tant sur la mort dans la migration est rare. Dans le cas de l’émigra-

tion portugaise, elle est presque inexistante3. Les médias et les 

réseaux sociaux (par exemple les avis mortuaires sur les pages 

Facebook d’agences funéraires portugaises) fournissent parfois des 

informations complémentaires très intéressantes.

La présente analyse se fonde donc essentiellement sur des don-

nées qualitatives recueillies auprès de Portugais du Luxembourg et 

d’agents funéraires, ici et là-bas.

« Le cœur est là-bas, le corps est ici »4. Tel est le dilemme de nom-

breux migrants lorsqu’ils se trouvent confrontés à la mort d’un être 

cher ou bien à leur propre mort. Ce sont surtout les Portugais plus 

âgés, partis de leur terre natale dans les années 1960-70, dans l’ob-

jectif d’y retourner à la retraite, qui expriment le désir d’être enter-

rés au Portugal, mais c’est aussi le cas de Portugais émigrés récem-

ment, et donc généralement plus attachés à leur pays d’origine. 

Cependant, la question du lieu d’enterrement est plus complexe 

que cela et entraîne souvent des tensions dans les familles. Il est 

fréquent que les enfants de primo-arrivants préfèrent l’idée de gar-

der leurs parents proches d’eux, au Luxembourg. « Qui donc a envie 

de faire 2.000 kilomètres juste pour visiter une tombe ? » a ainsi af-

firmé un de mes interlocuteurs. Même si le lieu d’inhumation est 

discuté du vivant de la personne concernée, ce sont toujours les en-

deuillés qui décident en dernier lieu. La seule façon de s’assurer 

(dans la mesure du possible) un retour définitif au Portugal, c’est 

alors d’y retourner avant que ce ne soit trop tard. Telle a été la déci-

sion de plusieurs retraités que j’ai rencontrés au Portugal dans le 

cadre de cette étude. Une femme avait ainsi pris la décision de quit-

ter le Luxembourg au moment où elle a su qu’elle avait une maladie 

grave. Vingt années sont passées depuis. Un autre exemple provient 

des médias. Au début de 2018, un Portugais émigré en Belgique 

avait fait un appel sur les réseaux sociaux pour demander de l’aide 

pour rentrer au Portugal, pour y mourir. Daniel R., âgé de 43 ans, 

avait un cancer en stade terminal et son état était tellement grave 

qu’un voyage en avion était devenu impossible. Son appel a été en-

tendu et peu après une équipe de pompiers volontaires portugais 

est venue le chercher en ambulance. Daniel est mort peu après, à 

l’hôpital de Barreiro, près de Lisbonne5. Son histoire est exemplaire 

« Le cœur est là-bas, le corps est ici »
La mort dans la migration portugaise au Luxembourg

Aline Schiltz



320

de la force et du symbolisme du sentiment d’appartenance à la terre 

natale, non seulement pour l’individu (l’émigré), mais aussi pour 

une ‘communauté’6 entière.

Cependant, tout indique que les Portugais du Luxembourg 

tendent de plus en plus à rester au Grand-Duché (aussi) après la 

mort. À la question « où préféreriez-vous être enterré(e), incinéré(e) » 

posée à 51 Portugais du Luxembourg dans le cadre de l’étude Le vieil-

lissement des migrants au Luxembourg : retour au pays et formes de  

solidarité du Centre d’Étude et de Formation Interculturelles et So-

ciales (CEFIS), 38,4 % ont répondu en faveur du Luxembourg, 22,1 % 

ont indiqué vouloir retourner au Portugal, et donc 39,5 % ont affir-

mé être indécis quant au lieu de leur sépulture 7.

Les agents funéraires luxembourgeois affirment d’ailleurs que 

les rapatriements de corps vers le Portugal ont considérablement 

diminué en nombre à partir de 2010. Au Portugal, un agent funé-

raire a estimé, en se fondant sur son expérience professionnelle de 

23 ans, que de plus en plus d’enterrements de Portugais auraient do-

rénavant lieu au Luxembourg. Ce sont d’ailleurs les familles de 

jeunes défunts qui optent de plus en plus pour une tombe dans le 

pays d’accueil. Cependant, comme indiqué plus haut, mes observa-

tions faites sur le terrain montrent que ce n’est pas seulement l’âge 

de la personne décédée qui détermine le choix du lieu de la sépul-

ture, mais aussi la durée de résidence au Luxembourg. Plus une fa-

mille est enracinée au Grand-Duché, plus forte est la probabilité 

que le défunt reste au pays. Ce choix est facile à comprendre. Au fil 

du temps, la famille restée au Portugal vieillit et finit par dispa-

raître. Le lien avec le Portugal s’affaiblit. Le choix du lieu de sépul-

ture paraît donc être fortement lié à un sentiment d’attachement 

dont la territorialité dépend surtout des liens de parenté. En 

d’autres termes, on assisterait, dans le temps, à une sorte d’inver-

sion de la relation entre territorialité et affiliation. Ainsi l’attache-

ment est de moins en moins dépendant du ‘territoire des ascen-

dants’8 et de plus en plus déterminé par le ‘territoire des descen- 

dants’.

Il importe aussi de comprendre qu’au cours des dernières dé-

cennies la relation des migrants vis-à-vis de l’espace a énormément 

changé. En effet, les nouvelles techniques de communication, l’ou-

verture des frontières, le développement des moyens de transport, 

mais aussi l’uniformisation des modes de vie, ont fait que les dis-

tances (perçues) entre le Portugal et le Luxembourg se sont réduites 

de manière drastique au cours des 30 dernières années. Les réflexions 

que Antonio Branquinho Pequeno a portées sur l’importance du re-

tour du corps au Portugal dans les années 1980 paraissent ‘dépas-

sées’ aujourd’hui : « Le retour réel du corps serait alors l’accomplis-

sement ultime et posthume du retour imaginaire, fantasmé, de 

l’immigré portugais »9. Le ‘mythe du retour’ s’est effectivement peu 

à peu ébranlé dans un monde où le va-et-vient entre deux pays est 

devenu facile et accessible pour (presque) tout le monde et où la 

communication à distance se fait dans l’immédiateté. De nos jours, 

communiquer avec les défunts sur leurs pages Facebook restées ac-

tives devient même un usage courant. Un autre passage de Bran-

quinho Pequeno montre comment le changement des mœurs affecte 

certainement aussi le choix du lieu d’enterrement : 

« Des croyances populaires très vivaces encore dans certaines 

campagnes portugaises, en particulier dans le Nord, prétendent 

que les âmes des morts descendent parfois pour demander l’aide 

des survivants et notamment celle des proches. Prières et célébra-

tions ont lieu pour purifier ces âmes errantes. Ces exorcismes et pu-

rifications pourraient-ils aboutir en l’absence du cadavre resté en 

France ? »10. 

Dans les régions du nord du Portugal, ces croyances et pratiques po-

pulaires se sont ‘éteintes’ pendant les dernières décennies. À titre 

d’exemple, la procession à cercueil11 ouvert (procissão dos caixões na 

Senhora Aparecida), ayant eu lieu tous les ans les 14 et 15 août dans la 

commune (concelho) de Lousada, dans le but de faire des promesses 

à la Sainte Vierge, a été proclamée contraire aux enseignements de 

l’Église par le jeune prêtre entré en fonction en 1994. Après un der-

nier cortège en 1994, organisé par les habitants malgré le désaccord 

du clerc, la procession n’a plus jamais eu lieu depuis 199512.

Finalement, il est important de noter que les Portugais optent 

de plus en plus pour l’incinération au détriment de l’enterrement 

traditionnel. Le nombre de crématoriums au Portugal est passé de 

trois en 2002 à 26 en 2018 (23 sur le continent et trois sur les îles)13. 

En plus d’un changement de comportement général face à la mort, 

la crémation est tout simplement devenue l’option la moins chère, 

du moins dans les centres urbains. En effet, même si au départ la 

taxe d’incinération (entre 150 et 400 euros) dépasse celle de l’enter-

rement, le maintien de la sépulture permanente ou alors la transla-

tion des ossements, dans le cas d’une tombe temporaire, sont plus 

onéreux et difficiles à gérer à long terme14. D’ailleurs la vente d’un 

caveau de famille (jazigo) peut rapporter jusqu’à 130.000 euros15. 

À l’intérieur du Portugal, les crémations restent encore plus rares. 

Selon un agent funéraire, cette réalité s’explique aussi plutôt par le 

coût de la procédure, car dans les régions les plus reculées, l’inciné-

ration implique un aller-retour pour le crématorium. De toute fa-

çon, les familles disposent généralement d’une tombe familiale. 

Selon mes observations sur le terrain, un nombre croissant de 

Portugais du Luxembourg désirent être incinérés et laissent à leurs 

proches la décision de garder ou de disperser les cendres, ici ou là-

bas. En effet, au Portugal aucune loi ne réglemente la destination 

finale des cendres, lesquelles « peuvent circuler librement en terri-

toire national »17. Un agent funéraire portugais a aussi affirmé qu’il 

était possible de voyager avec les cendres sans autorisation spéci- 

fique. Au Luxembourg, les pompes funèbres ont besoin d’un 

Aline Schiltz



321

document officiel du dépôt des cendres dans un cimetière portu-

gais afin de pouvoir clôturer un dossier. Cependant, elles n’ont au-

cun contrôle sur la véracité d’un tel document. Ainsi, il est possible 

que les cendres reviennent au Luxembourg, au cas où un proche du 

défunt déciderait de (re-)émigrer un jour. Cet exemple d’aller-re-

tour de restes humains, que je ne veux pas développer davantage ici 

dans le souci de garder l’anonymat des personnes interviewées, 

confirme l’hypothèse que le lieu de sépulture dépend finalement 

du choix des membres de la famille. Ceux qui décident de rentrer au 

Portugal (les migrants de leur vivant ou les endeuillés) pour retour-

ner à la « terre-mère » (a terra) n’y vont pas sous forme de cendres. 

Lorsque le retour du mort est lié à un fort sentiment d’attachement 

aux origines, c’est le corps entier qui voyage.

Le transport d’un corps dans le fourgon mortuaire sur 2.000 kilo-

mètres, en traversant trois frontières, ou alors dans l’avion im-

plique une logistique détaillée, plusieurs acteurs et procédures à 

suivre ici et là-bas, un certain coût et de nombreux obstacles admi-

nistratifs. Il existe plusieurs manières de voyager : soit une agence 

funéraire portugaise vient chercher le corps, le rapatrie et l’enterre 

au Portugal  ; soit le corps est envoyé par avion. Dans ce cas, une 

agence de pompes funèbres luxembourgeoise organise le départ et 

les collègues portugais se chargent de l’arrivée et de l’enterrement. 

Certaines agences portugaises ont des filiales à l’étranger, no- 

tamment en France et en Suisse. Au Luxembourg, il existe une  

seule agence funéraire portugaise qui propose le transport en voi-

ture depuis le Grand-Duché. Lorsque les pompes funèbres portu-

gaises ne disposent pas de la licence pour les transports internatio-

naux, elles travaillent fréquemment avec des collègues qui font 

l’intermédiaire entre ici et là-bas. Ces agences sont souvent situées 

près de la frontière espagnole (par exemple à Monção). L’ouverture 

des frontières de même que l’opportunité de traiter les démarches 

administratives en ligne ont considérablement facilité le transport 

d’un corps dans l’espace européen. Avant Schengen, il fallait payer 

une taxe de laisser-passer à chaque poste-frontière. Selon l’agent 

funéraire de Vila Real, de nos jours «  aller chercher un corps au 

Luxembourg revient à aller chercher un corps en Algarve  ». Il ne 

faut pas non plus oublier que le processus de décomposition du 

corps humain commence environ deux à trois jours après le décès 

s’il n’est pas frigorifié. Voilà pourquoi le corps doit être préparé 

pour le voyage, surtout si la famille souhaite le transporter dans un 

cercueil disposant d’une fenêtre permettant de voir le visage. 

D’après les agents funéraires portugais, le Luxembourg et la France 

autorisent le voyage d’un corps dans ce genre de cercueil. L’Alle-

magne et certains cantons de la Suisse exigent l’utilisation d’un cer-

cueil entièrement fermé. Dans certains villages portugais, où la 

« Le cœur est là-bas, le corps est ici »

Ill. 1 : Annonce sur le site Internet www.Olx.pt16. 



322

veillée funèbre se fait traditionnellement à cercueil ouvert, on ré-

ouvre parfois le cercueil après le voyage jusqu’à l’enterrement. En 

règle générale, les procédures sont rapides et un rapatriement est 

réalisé dans les 72 heures après le décès. Seuls les corps qui 

viennent du Royaume-Uni mettent en moyenne trois semaines 

avant d’arriver au Portugal. D’une manière ou d’une autre, le cer-

cueil doit être composé d’une structure en zinc, de préférence as-

semblée dans un seul pli pour éviter toute fuite de liquide. La mise 

en bière est assurée par les agents funéraires dans les morgues de 

cimetières18 en présence des proches du défunt, également si l’en-

terrement a lieu au Luxembourg. Le rituel est ainsi inversé par rap-

port à l’usage commun au Portugal où on fait d’abord la veillée fu-

nèbre (velório) pendant une durée de quelques heures à une journée 

avant l’enterrement. C’est le moment public, où tout le monde peut 

venir exprimer son dernier hommage au défunt. L’enterrement est 

réalisé dans l’intimité des membres de la famille les plus proches. 

Au Luxembourg, c’est à l’enterrement que le public est convié pour 

faire ses adieux. Cependant, il paraît que les jeunes Portugais du 

Luxembourg s’opposent de plus en plus à la présence d’une grande 

foule et vont parfois jusqu’à demander aux agents funéraires de 

bloquer le passage aux ‘inconnus’.

Revenons au transport du corps. Une fois la mise en bière terminée, 

le cercueil est fermé et scellé. Le laisser-passer est émis et le corps 

peut commencer son voyage, soit en voiture, soit en avion. Le dé-

part du Luxembourg se fait généralement sans entraves. Lorsque le 

corps part en avion, il est normalement chargé dans un avion de 

ligne de la compagnie Luxair, la compagnie TAP n’assurant plus ce 

genre de service. Pendant les mois d’été le transport du corps doit 

parfois être effectué par un vol cargo, les avions de ligne régulière 

ne disposant pas d’assez de place pour cette charge supplémentaire. 

Le prix du vol varie selon le poids entre 1.100 et 1.300 euros. C’est à 

l’arrivée que le voyage peut se compliquer. Il se peut qu’un corps 

reste pendant quelques jours dans le réfrigérateur de l’aéroport 

dans l’attente que l’identification du défunt soit confirmée par les 

autorités portugaises. En effet, il arrive souvent que les noms de 

Portugais vivant à l’étranger soient mal transcrits d’un document 

officiel à l’autre (par exemple dans l’acte de mariage) et que les don-

nées sur la carte d’identité et les actes ne correspondent plus. Le 

transport par avion risque d’ailleurs souvent d’être plus cher qu’un 

acheminement par voie terrestre, étant donné qu’il requiert le ser-

vice de deux agences funéraires. Un rapatriement en corbillard 

coûte en moyenne 4.000 euros (enterrement inclus). 

Le 4 décembre 2003, le Parlement européen a adopté la Résolu-

tion du Parlement européen sur l’adoption de mesures concernant le ra-

patriement de la dépouille de personnes décédées (2003/2032(INI)), en 

relevant que 

«  le transport transfrontalier des dépouilles est régi par deux ins-

truments de droit international, l’Accord de Berlin (1937) et l’Accord 

de Strasbourg, conclu en 1973 sous les auspices du Conseil de l’Eu-

rope, auxquels seule une partie des États membres ont adhéré, et 

qui revêtent à maints égards un caractère obsolète »19. 

Les auteurs du texte exigent une adaptation de la réglementation 

du transport de dépouilles à la réalité (transfrontalière) européenne 

et souhaitent que de nouvelles mesures soient adoptées pour facili-

ter la libre circulation aussi après la mort. De cette manière, le fran-

chissement d’une frontière exige l’usage d’un cercueil en zinc, 

même si la distance parcourue n’excède pas les dix kilomètres, alors 

qu’un transport de plusieurs centaines de kilomètres sur le territoire 

national peut se faire dans un cercueil en bois et donc moins cher20. 

Branquinho Pequeno relate le manque de ressources écono-

miques qui a souvent obligé les familles à rester séparées du corps 

de leur être cher : 

« Quand l’immigré portugais décédé en France vivait seul, son 

corps est souvent inhumé sur place, la famille au Portugal, dont  

les ressources sont généralement très faibles, en particulier en  

milieu villageois, ne pouvant pas assurer les frais de transport du 

corps jusqu’au Portugal. On peut estimer que le coût total du trans-

port du corps en voiture Citroën CX se situe entre 11.000 et 14.000 

francs »21. 

Cette affirmation est encore d’actualité, comme en atteste le cas 

d’une famille portugaise résidant en Belgique. Le père, avant de 

mourir des suites d’un cancer, a exprimé son souhait d’être enterré 

au Portugal. La mère et les trois enfants étant dans l’impossibilité 

de payer le voyage, la fille aînée a lancé un appel à l’aide sur Face-

book afin de pouvoir réaliser le dernier vœu de son père22. En re-

vanche, malgré quelques indications allant dans ce sens, je n’ai re-

cueilli aucun témoignage allant à l’encontre des récits exposés par 

Branquinho : « Mr X., dit-on, a transporté son beau-père décédé sur 

la galerie de sa voiture jusqu’au village natal, après l’avoir propre-

ment et solidement enveloppé »23. Ou encore : 

«  Certains récits courants évoquent d’autres façons plus ou 

moins ingénieuses de faire voyager les corps, toujours en voiture et 

aux moindres frais, jusqu’à leur dernière demeure : le cadavre est 

assis sur le siège arrière, au milieu de la famille, un chapeau légère-

ment rabattu sur le visage, non pas pour faire le mort mais l’endor-

mi, surtout aux postes frontières »24. 

Véridiques ou pas, ces histoires du passé (et éventuellement du pré-

sent  ?) montrent la force d’un sentiment d’attachement à la terre 

natale surtout face au deuil, au désespoir, à la nostalgie et au 

manque de ressources économiques. 

Aline Schiltz



323

Les flux migratoires entre le Portugal et le Luxembourg ont trans-

formé les paysages géographiques et sociaux des deux pays. Il y a eu 

un transfert de personnes, de biens, d’images et d’imaginaires, 

créant, au fil du temps, un espace social transnational auto-alimen-

té par les constants va-et-vient entre ici et là-bas.

Les cimetières sont d’importants témoins de ce mélange de 

cultures. Une double appartenance qui caractérise avant tout le mi-

grant lui-même, mais aussi les sociétés dans lesquelles ce dernier 

se meut. Les cimetières au Portugal et au Luxembourg racontent 

l’histoire de la migration. Ainsi, aujourd’hui, il n’y a (presque) plus 

de cimetière au Luxembourg sans ‘tombe portugaise’. La ‘tombe 

portugaise’ n’est pas très différente de la ‘tombe luxembourgeoise’. 

Elle se distingue principalement par les noms et les photos de ses 

occupants, parfois aussi par ses ornements  : une inscription en 

portugais, des fleurs en plastique, le drapeau d’un club de football 

portugais, de petits anges décoratifs. Parfois les endeuillés portu-

gais ont fait venir (ou alors sont eux-mêmes allés chercher) des 

pierres tombales du Portugal. Cependant, ces pierres n’étant pas 

préparées pour le climat plus rude du Luxembourg, elles doivent 

être remplacées et reconstruites au bout de quelques années. 

Alors que la ville de Larochette est connue pour être la ‘ville la plus 

portugaise du Luxembourg’25, son cimetière n’est pas révélateur de 

cette renommée. Il s’étend sur trois étages à flanc d’une colline lon-

geant la route principale et dégage un air négligé. C’est à l’étage 

supérieur que se trouvent les tombes les plus récentes et les plus 

soigneusement décorées. Elles portent les gravures de noms ita-

liens et portugais. Au cimetière de Diekirch en revanche, toutes les 

tombes sont bien entretenues. Les tombes de défunts portugais cô-

toient les tombes des Luxembourgeois dits de souche, sans diffé-

rences ostentatoires. Une intégration parfaite, du moins posthume. 

La ‘tombe portugaise’ la plus ancienne date de 1977. Une grande par-

tie des Portugais enterrés au cimetière de Diekirch sont en fait des 

Luxembourgeois, des enfants de primo-arrivants nés au Grand-Du-

ché ou arrivés en bas âge. Les Luso-descendants incarnent le di-

lemme de la double appartenance, cette déchirure entre le pays de 

leurs aïeuls et le pays où ils ont grandi, considérés migrants au 

Luxembourg tout comme au Portugal, sans jamais avoir émigré. 

Lorsqu’ils meurent, trop jeunes, ils restent généralement au pays 

où vivent (encore) leur famille proche et leurs meilleurs amis. 

Les cimetières portugais ne diffèrent pas beaucoup des cime-

tières du Luxembourg. Les espaces entre les tombes sont parfois 

plus étroits qu’au Luxembourg et le sol n’est que rarement asphalté 

lorsqu’il s’agit d’un cimetière ancien. Les nouveaux cimetières sont 

spacieux, symétriquement ordonnés, peu décorés et souvent fer-

més au public. Comme au Luxembourg, les cimetières portugais 

sont circonscrits par un mur d’enceinte et se composent surtout de 

tombes en pierre. En revanche, ils se situent généralement assez 

loin de l’église du village et comprennent toujours plusieurs ca-

veaux de famille (jazigos) en forme de maisonnette. Des fleurs en 

« Le cœur est là-bas, le corps est ici »

Ill. 2 : Cimetière de Mondim de Basto. Photo : © Aline Schiltz, 2018.



324

plastique et des fleurs de saison apportent une touche très colorée à 

ces espaces sinon très sobres. 

À l’intérieur du Portugal, surtout dans les régions du nord et du 

centre, où l’émigration est et a été très importante, les cimetières 

portent les marques d’une vie passée à l’étranger. Elles peuvent être 

plus ou moins discrètes, mais force est de constater que tous les ci-

metières que j’ai visités dans les régions du Minho, du Trás-Os-

Montes et de Beira Alta racontent des histoires de vies passées dans 

un autre pays. Les petites plaques funéraires comportant des ins-

criptions en français telles que « à ma mère », « à ma tante » ou en-

core « souvenir » parsèment de nombreuses tombes. D’ailleurs, on 

retrouve les mêmes plaques au Luxembourg. Parfois, la vie à l’étran-

ger du défunt est rappelée avec plus de force. Ainsi il existe des gra-

vures du genre « ultime hommage de ses neveux et amis, émigrants 

au Luxembourg » (última homenagem de seus sobrinhos e amigos emi-

grantes no Luxemburgo – cimetière de Mortágua), ou encore « ultime 

souvenir de ses amis de travail SOLUDEC Luxembourg » (última re-

cordação de seus amigos de trabalho SOLUDEC Luxemburgo – Vila Boa 

do Bispo). Des références sont également faites à la France, à la 

Suisse, à l’Allemagne et aux Pays-Bas. Parfois des gravures de dra-

peaux aux couleurs du Portugal et du pays de destination prolongent 

symboliquement la double appartenance au-delà de la mort. 

Tout semble indiquer que plus la mort du migrant était imprévi-

sible (accident) et donc choquante, plus le pays d’accueil est signalé 

sous une forme ou une autre sur la tombe du défunt rapatrié. 

La migration continue ainsi au-delà de la mort. Comme le décrivent 

Arnaud Esquerre et Gérôme Truc :

 « Le problème peut-être le plus important soulevé par les restes 

de corps humains morts [...] est celui de leur déplacement. Cela 

pourrait paraître surprenant : comment des corps morts peuvent-

ils se déplacer ? Des fantômes, à la rigueur, bougent. Mais des corps 

Aline Schiltz

Ill. 3 : Cimetière de Tabuado (inauguré en 2013). Photo : © Aline Schiltz, 2018.



325

morts  ? [...] Au contraire, les restes de corps humains morts cir-

culent, ce qui ne manque pas, au passage, de soulever des pro-

blèmes politiques. [...] Ils peuvent prendre l’avion aussi, ce qui ar-

rive assez rarement aux fantômes »26. 

Or, la migration ne continue pas seulement physiquement (le rapa-

triement), mais aussi symboliquement (sentiment d’appartenance 

double, cimetière d’ici et de là-bas) au-delà de la mort. La mort dans 

la migration est un sujet d’étude qui mérite d’être développé plus en 

détail. Je n’ai abordé que quelques-uns des aspects d’analyse pos-

sibles, tel que le lieu de sépulture, le changement (intergénération-

nel) de mœurs et de comportement face à la mort dans la migration, 

la logistique des rapatriements, les obstacles administratifs, les rè-

glements européens obsolètes, etc. Ils devraient servir de base pour 

une recherche plus approfondie dans un avenir proche.

1	 Il serait intéressant d’ajouter des variables à cette analyse, par exemple, le 
statut socio-économique des migrants. Cependant, pour la présente étude, je n’ai 
pas disposé du temps suffisant pour recueillir le nombre de questionnaires me 
permettant d’aboutir à une analyse détaillée, quantifiable et fiable. 

2	 Des agences funéraires localisées à Marco de Canaveses, Vila Real, Celórico 
de Basto et Mondim de Basto.

3	 À titre d’exemple, en 2014 l’Université Nova de Lisbonne a organisé la confé-
rence Death on the move : managing narratives and constraints in transnational 
settings dans le cadre du projet The invisibility of death among immigrants in 
Portugal. Sur les 17 interventions, seulement une traitait des migrants portugais. 

4	 La citation provient d’un agent de pompes funèbres du Luxembourg qui aide 
depuis une dizaine d’années les familles portugaises dans les démarches soit d’un 
rapatriement vers le Portugal, soit d’un enterrement au Luxembourg.

5	 L’histoire de Daniel R. peut être consultée en ligne. Par exemple,  
URL : https://www.vip.pt/daniel-raimundo-o-ultimo-adeus-emocionado-ex-namo-
rada-impedida-de-estar-presente (Page consultée le 1.10.2018).

6	 Pour mieux comprendre la complexité du terme ‘communauté’ dans le 
contexte de la politique migratoire portugaise d’après la Révolution, voir Thierry 
Hinger, In Luxemburg mit Portugal verbunden. Eine Verflechtungsgeschichte 
portugiesischer Migrantenvereine in Luxemburg und Portugals Emigrationspolitik 
(1974-1997). Thèse de doctorat, Université du Luxembourg 2017. 

7	 CEFIS, Le vieillissement des migrants au Luxembourg : retour au pays et formes 
de solidarité (RED, 20). Luxembourg : Éditions Saint-Paul, 2016, p. 25.

8	 Branquinho Pequeno pose, dans ce sens, la question suivante : « Le retour du 
mort à la terre d’origine où il va investir l’espace ancestral n’irait-il pas par ailleurs 
dans le sens d’un retour au ventre maternel consubstantié par la ‘terre-mère’ ? ». 
Antonio Branquinho Pequeno, Les morts voyagent aussi... : Le « dernier retour » de 
l’immigré portugais, in  : Esprit 83/11 (1983), p. 153-156, ici p. 154.

9	 Ibid.

10	 Ibid.

11	 Ces cercueils ouverts ont été manufacturés spécialement pour les processions 
annuelles par un menuisier local. Voir José C. Carvalheiras, A procissão dos caixões 
na Senhora Aparecida, in : Oppidum 1 (2006), p. 105-115.

« Le cœur est là-bas, le corps est ici »

Ill. 4 : Cimetière de Mondim de Basto. Photo : © Aline Schiltz, 2018.



326

12	 À Santa Marta de Ribateme, en Galice, par contre, la procession à cercueil 
ouvert se réalise encore de nos jours. Voir Na aldeia de Santa Marta de Ribarteme, 
os caixões não são só para os mortos, in : Diário das Notícias (30.7.2018).  
URL : https://www.dn.pt/mundo/interior/na-aldeia-de-santa-marta-de-ribarte-
me-os-caixoes-nao-sao-so-para-os-mortos--9656320.html (Page consultée le 
1.10.2018). 

13	 Nelson Marques, O negócio da morte, in : Expresso (26.2.2017)  
URL : https://expresso.sapo.pt/sociedade/2017-02-26-O-negocio-da-morte#gs.
gg27wVw (Page consultée le 1.10.2018).

14	 Ibid.

15	 Information vérifiée sur le site de l’immobilière REMAX.pt ainsi que sur le site 
de petites annonces OLX.pt.

16	 Petites Annonces OLX. URL : https://www.olx.pt/anuncio/jazigo-cemi-
trio-prazeres-IDC5b8X.html#74757e61bf (Page consultée le 1.10.2018).

17	 Marques, O negócio da morte.

18	 Deux agents funéraires portugais affirment préparer les corps à l’hôpital au 
Luxembourg. Or, d’après les agents funéraires luxembourgeois et plusieurs infir-
mières interrogées au Luxembourg, la préparation du corps d’un défunt se fait au 
cimetière.

19	 Michael Cashman (rapporteur), P5_TA-PROV(2003)0552 Rapatriement de  
la dépouille de personnes décédées, in : Parlement européen (4.12.2003).  
URL : http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+-
TA+P5-TA-2003-0552+0+DOC+XML+V0//FR (Page consultée le 1.10.2018). 

20	 Il paraît que depuis 2003 aucun nouveau règlement sur le rapatriement des 
dépouilles dans l’espace européen n’a été adopté.

21	 Branquinho Pequeno, Les morts voyagent aussi, p. 153.

22	 Família de português falecido na Bélgica pede solidariedade, in :  
Bom Dia Luxemburgo (14.9.2018). URL : http://bomdia.lu/familia-de-portugues- 
falecido-na-belgica-pede-solidariedade/ (Page consultée le 1.10.2018).

23	 Branquinho Pequeno, Les morts voyagent aussi, p. 153.

24	 Ibid. 

25	 Les Portugais au Luxembourg, in : Le portail officiel du Grand-Duché de Luxem-
bourg (7.6.2013). URL : http://luxembourg.public.lu/fr/actualites/2013/06/7-portu-
gais/index.html (Page consultée le 1.10.2018).

26	 Arnaud Esquerre et Gérôme Truc, Les morts, leurs lieux et leurs liens, in : 
Presses de Sciences 41/1 (2011), p. 5-11, ici p. 9. 

Aline Schiltz



327

Die Vorstellung vom Tod als eine letzte Reise ist weitverbreitet. His-

torisch betrachtet, kann von einem kulturübergreifenden Phäno-

men gesprochen werden. Damit sind Aufbruch – das Sich-auf-den-

Weg-machen –, Fahrt und Ankunft an einem extraterrestrischen 

Ort verbunden. Die Destinationen können unterschiedlicher nicht 

ausfallen, sei es nun als ‚Höllenfahrt‘ oder als ‚Aufstieg in den Him-

mel‘, um christliche Motive herzunehmen. Solche Seelenreisen in 

ein zumeist bipolar vorgestelltes Jenseits werden in Etappen unter-

nommen, die über Schwellen und in Liminalitäten führen. Solche 

‚Grenzsituationen‘ können sowohl als Personen imaginiert wer-

den – wie etwa mit der Figur des Fährmannes und Torwächters, der 

die Schattenwesen über den Grenzfluss ins Reich der Toten über-

setzt –, als auch im Diesseits konkrete raumgreifende Abschnitte 

eines Trauerrituals der Hinterbliebenen repräsentieren. Kann die 

Passage nicht abgeschlossen werden – fehlt die ‚Einreisegenehmi-

gung‘ ins Paradies oder wird die Abschiebung in die Verdammnis  

ausgesetzt –, bleiben die Seelen in einem Zwischenraum, einem 

Warteraum, einem Nicht-Ort1 – wie schon öfters in Passagiertrans-

ferzonen auf internationalen Flughäfen geschehen – gefangen.  

Gerade reale Ortsveränderungen sind integraler Teil der letzten 

Übergangsriten eines Menschenlebens und keineswegs nur meta-

phorisch gemeint. Im Gegenteil: Der Tod macht mobil – und zur 

ewigen Ruhe ist es dann oft ein langer Weg.

Im Folgenden soll auf die Mobilität, die Beweglichkeit von  

Lebewesen oder Gegenständen, wie es in gängigen Definitionen 

heißt, im physischen, baulichen oder geografischen Raum als post-

mortales Phänomen aufmerksam gemacht werden. Skizziert man 

‚postmortale Mobilität‘ nach eingeführten Modellen der Migrati-

onsforschung, kann, vom räumlichen Einzugsbereich her gesehen, 

zwischen Mikro- und Makromobilität unterschieden werden. Tote 

in Luxemburg etwa wurden nach ihrer Aufbahrung im Sterbehaus 

über die Hausschwelle getragen – Füße voran, wie es der Brauch 

war, um die Rückkehr des Toten zu verhindern. Dann wurde die Lei-

che in einem Trauerkondukt durchs Dorf auf den Ortsfriedhof 

transportiert. Auf dem Land war dieser letzte Weg ans Grab bis in 

die 1960er und 70er Jahre zu beobachten.2 In den Städten be- 

schränkte sich diese Tradition schon früh auf Prominenz – und 

Zahlungswillige: je aufwendiger der Begräbnisumzug als pompa  

funebris und je länger die Wegstrecke, desto wichtiger die zu Grabe 

getragene Persönlichkeit. So ein Kondukt (Leichenzug) war nicht 

nur eine Überführung, sondern stellte eine Veröffentlichung des 

Todesfalles dar, der zugleich der Mobilisierung der Hinterbliebe-

nen diente, aus nah und fern zu erscheinen, um dem Toten die letz-

te Ehre zu erweisen. Kondukte konnten immer wieder und zu allen 

Zeiten zu Kristallisationspunkten politischer Mobilisierung als 

Protest und Machtdemonstration werden. Politischer Totenkult 

lässt Lebende von Toten anführen. Der symbolische ‚Untote‘ wird 

quasi zum ‚Pull-Faktor‘, d. h. zum Anreise- und Versammlungs- 

grund.3

Verschiedene Einflussfaktoren haben auch die Dynamiken die-

ser Mikromobilität verändert. Moderne Hygienegesetzgebung etwa 

schränkte die Bewegungsräume zunehmend ein und machte die 

letzte Reise zu einer öffentlichkeitsfernen Hintergrundaktivität: 

vom Sterbebett im Krankenhaus zur Morgue und von dort, nach der 

endgültigen Versargung im Transport- und Bestattungscontainer, 

zur Aufbahrungshalle. In Luxemburg wird der Leichnam oft schon 

über dem ausgehobenen Grab zur Absenkung nach der Trauerfeier 

bereitgestellt. Verschiedene Spezialisten sind hier die Ausführen-

den und schließen die Trauergemeinde zunehmend aus – selbst 

dann, wenn diese das anders haben möchte.4 Die mentalitätsge-

schichtliche ‚Verdrängung‘ des Todes als korporealer Fakt, also 

nicht des Todes an sich, hat diese Entwicklung noch befördert. 

Gänzlich aus dem Blick und dem Bewusstsein geraten ist die Tatsa-

che, dass mit dem Grab die eigentliche letzte Ruhestätte im Dies-

seits noch nicht erreicht wurde. In Luxemburg – wie auch im konti-

nentalen Europa vorherrschend – werden Grabkonzessionen auf 

Zeit vergeben. Sie ermöglichen es den Gemeinden, die Grabstellen 

auf ihren Friedhöfen nach Ablauf der Konzession, der Auflösung 

des Grabes und der Verbringung der sterblichen Überreste wieder 

zu vergeben.5 Aber wohin mit den hartnäckigen ‚Resten‘, die par-

tout nicht zu Staub verfallen wollen? Bis zum Zeitalter der Aufklä-

rung waren Beinhäuser (Ossarien) für diese Nachbestattung im 

Die lange Anreise zur ewigen Ruhe? 
Post mortem-Mobilität und kleiner Grenzverkehr  

in Sachen Kremation

Thomas Kolnberger



328

Gebrauch. Heute hängt es von der Pietät der einzelnen Friedhofs-

verwaltungen ab, wie diese allerletzte ‚Nanomigration‘ endet: im 

anonymen Sammelgrab; in einem versiegelten Plastiksäckchen se-

pariert, das in die ‚alte‘ Grabstelle zurückgelegt wird. Oder doch 

ortsfest, wenn die Grabfläche mit frischer Erde aufgeschüttet wird, 

um vertikal darüber neuen Platz für frische Tote zu schaffen? Das 

sind kleinräumige Angelegenheiten, mit denen große ethische Fra-

gen verbunden bleiben. Stellen sich solche Probleme auch bei weit-

räumigeren Einzugsbereichen? 

Als Migration wird allgemein eine auf längere Dauer angelegte 

räumliche Veränderung des Lebensmittelpunktes einer oder meh-

rerer Personen verstanden. Am Ende einer Wanderungskette kann 

bei einer Rückkehr in das Herkunftsland von ‚Remigration‘ gespro-

chen werden. Das gilt auch über den Tod hinaus. Gerade in einem 

Einwanderungsland wie dem Großherzogtum Luxemburg kann am 

Lebensende unter Migranten verstärkt der Wunsch aufkommen, 

zumindest als Toter in die ‚alte Heimat‘ zurückzukehren. Die büro- 

kratischen Hürden haben sich hier – auch dank der EU – deutlich 

verkleinert, standen aber schon in der Vergangenheit der Bereit-

schaft zur Rückkehr der Toten an den Herkunftsort nicht wirklich 

im Wege, wenn man das historische Beispiel der Überführun- 

gen von verstorbenen oder verunglückten italienischen Gastarbei-

tern hernimmt. CEFIS hat unlängst zu postmortalen Repatriie-

rungswünschen unter Zuwanderergruppen eine Erhebung durch- 

geführt.6

Zu Grenzübertritten kam es früher auch, um die Wunsch-Be-

stattungsform realisieren zu können. Lange Zeit war Kremierung in 

Luxemburg nicht möglich.7 Ein Faktum, das zu einem Grenzver-

kehr der besonderen Art führte: 80 Jahre lang führten die postmor-

talen Wanderwege von Luxemburgern ins benachbarte Ausland; 

dann – seit der Eröffnung des landeseigenen Krematoriums 1995 – 

auch von Ausländern nach Luxemburg-Hamm, etwa von Bewoh-

nern von Rheinland-Pfalz, denn in diesem Bundesland ist (bis dato 

der Veröffentlichung dieses Artikels) Aschenstreuung nicht mög-

lich. Kremation brachte eine substanzielle Veränderung mit, da 

sich die ‚Transportmasse‘ in Volumen und Gewicht auf Urnengröße 

für zwei bis vier Kilogramm Aschenreste reduzierte. So verweisen 

die Daten von Flamma, dem Luxemburger ‚Feuerbestattungsver-

ein‘, auf einen Einzugsbereich mit globalen Ausmaßen. Gerade we-

gen der Transportfreundlichkeit von Urnen.  

1906 wurde der Luxemburger Feuerbestattungsverein Flamma 

(Société pour la Propagation de l’Incinération) gegründet. 1910 fand 

die erste Kremierung eines Mitgliedes in Mainz statt. Da das Groß-

herzogtum über kein eigenes Krematorium verfügte, wurden die 

naheliegenden Einrichtungen im Deutschen Reich frequentiert. 

Deutschland gehörte zu den führenden Feuerbestattungsnationen 

dieser Zeit und erwies sich für den kleinen Nachbarn in Sachen 

Kremation als Vorbild und ‚Pull-Faktor‘. Überdies gehörte das  

Großherzogtum von 1842 bis 1919 dem Deutschen Zollverein an.  

Allerdings wurden schon ab 1902 alle grenzüberschreitenden  

Leichentransporte vom oder ins deutsche Zollgebiet ‚zollbefreit‘ 

(Abb. 1).9 

Die geänderte staatliche Zugehörigkeit von Straßburg/Stras-

bourg nach dem Ersten Weltkrieg hatte zunächst keine Auswirkung 

auf die präferierte Kremierungsdestination der Luxemburger. Der 

Straßburger Hauptfriedhof verfügt bis heute über ein eigenes Lu-

xemburger Urnenmausoleum. Eine Änderung des französischen 

Zollreglements in den 1970er Jahren führte allerdings dazu, dass 

Kremierung als ‚Veredelungsverkehr‘ zollpflichtig wurde. Das heißt, 

wurde ein Vor- oder Rohprodukt aus einem nationalen Wirtschafts-

raum (der Europäische Wirtschaftsraum wurde erst 1992 gegrün-

det) exportiert, um in einem ausländischen weiterverarbeitet und 

anschließend re-importiert zu werden, fielen Zollgebühren für den 

durch technische Einwirkung erzielten ‚Mehrwert‘ an. Zolltech-

nisch gesehen, wurde die Asche wertvoller. Daraufhin wurde Lüt-

tich in Belgien zum Hauptkrematorium für die Flamma und ihre 

Mitglieder. Gerade wegen des unkomplizierten und günstigeren 

grenzüberscheitenden Procederes. Viele Luxemburger und Luxem-

burgerinnen wählten die dortige Streuwiese als ihr post mortem-

‚Exil‘. Die gesetzliche Gleichstellung von Einäscherung und Erd-

Körper-Bestattung 1972, die Lockerung des Kremierungsverbotes 

durch die katholische Kirche (Vatikanum II) und die Bestattungs-

diversifizierung auf Luxemburger Kommunalfriedhöfen (Urnen-

haine und Columbarien) führten zu steigenden Kremierungs- 

zahlen. Damit ging auch eine weiträumige, ja globale Streuung 

(durch Tod auf Reisen oder Migration u. a.) einher (Abb. 2).

Nach einem beinahe unendlichen Aushandlungsprozess mit 

hohem innenpolitischem Symbolwert von über 20 Jahren wurde 

schließlich 1995 das landeseigene Krematorium in Luxemburg-

Hamm eröffnet. Die Kremierungsquote schnellte in den folgenden 

Jahren auf über 60 Prozent (2016) hoch. Wie auch bei anderen Kre-

mationsstandorten (z. B. Thionville in Frankreich, Saarbrücken oder  

im „Neomansio“, dem belgischen Standort in Welkenraedt)
10

 wirkt 

sich eine wohnsitznahe Einrichtung einerseits auf die Kremations-

zahlen aus, die zumeist steigen (Angebotseffekt); andererseits kön-

nen durch alternative Standorte Kundenströme und Bestatterpräfe-

renzen verschoben werden, ein ‚Pull-Effekt‘ in der Nahversorgung 

wird wirksam. In den letzten Jahren stammten ca. zehn Prozent der 

in Luxemburg-Hamm Kremierten aus dem nahen Ausland, v. a. aus 

dem benachbarten Rheinland-Pfalz (Abb. 3). 

Postmortale Mobilität, wie eben nur in Ansätzen dargestellt, 

und post-funerale Handlungen, d. h. von Riten begleitete Zweitbe-

stattungen (Sekundärbestattungen) bis hin zur Entweihung und 

Schändung von Gräbern bzw. der Störung der Totenruhe durch Um-

bettungen usw. sind wohl Teil jeder Bestattungskultur. Ihr Umfang 

wurde von einer ‚Illusion der Moderne‘ – die der administriert- 

Thomas Kolnberger



329

Die lange Anreise zur ewigen Ruhe? 

Abb. 1-3: Post mortem-Grenzverkehr: 1910-1945/1946-1995/1996-2016.8 Quelle: Flamma. Entwurf: Thomas Kolnberger.  



330

rationalen Verwaltung des Todes und der sie begleitenden mentali-

tätsgeschichtlichen Sensibilisierung gegenüber dem korporealen 

Tod – nicht gelöst, sondern in den Hintergrund gedrängt. Damit 

gleichlaufend ist eine Diversifizierung der Bestattungsarten und 

Begräbnisformen zu beobachten, wobei die Kremierung diese Aus-

differenzierung stark befördert hat – gerade in Luxemburg! Teil die-

ses Ausdifferenzierungsprozesses, sozusagen als Nebeneffekt, ist 

die gesteigerte postmortale Mobilität. 

1	 Marc Augé, Non-lieux, introduction à une anthropologie de la surmodernité 
(La Librairie du XXe siècle). Paris : Seuil, 1992.

2	 Eine Gesamtdarstellung der Sepulkralkultur in Trier und Luxemburg bis ca. 
in die 1970er Jahre bietet Nikolaus Kyll, Tod, Grab, Begräbnisplatz, Totenfeier. Zur 
Geschichte ihres Brauchtums im Trierer Lande und in Luxemburg unter besonderer 
Berücksichtigung des Visitationshandbuches des Regino von Prüm (gestorben 915) 
(Rheinisches Archiv, 81). Bonn : Ludwig Röhrscheid, 1972.

3	 Siehe z. B. Katherine Verdery, The Political Lives of Dead Bodies. Reburial and 
Postsocialist Change. New York : Columbia UP, 1999.

4	 Siehe z. B. den Beitrag von Elisabeth Boesen in diesem Band. Die Situation 
bezüglich der Aufbahrung/Kondukt ist in Luxemburg uneinheitlich.

5	 Siehe auch den Beitrag von Florian Hertweck und Thomas Kolnberger in die-
sem Band.

6	 Siehe Frédéric Mertz, Altay Manço und Laurence Gillen, Le vieillissement des 
migrants : Partir, rester, vieillir au Luxembourg (2016), in : CEFIS (Centre d’Étude 
et de Formation Interculturelles et Sociales, Luxembourg – Recherche Migralux 
2014). URL : http://www.cefis.lu/resources/RED20.pdf, S. 25ff. (Letzter Zugriff : 
29.9.2018) ; vgl. den Beitrag von Frédéric Mertz in diesem Band.

7	 Thomas Kolnberger, Von Flamma zum Flamarium. Zur Geschichte der Feuerbe-
stattung im Großherzogtum Luxemburg, 1900-2015, in : Hémecht – Zeitschrift für 
Luxemburger Geschichte/Revue d’Histoire luxembourgeoise 69/2 (2017),  
S. 205-232.

8	 (Bulletin der Société pour la Propagation de l’Incinération a.s.b.l. – Fondée 
en 1906), Jahrgänge 1932-1940 u. 1951-2016. Anmerkung : Der Verein organisiert 
von Luxemburg aus üblicherweise nur Fahrten nach Mainz oder Straßburg. Brüssel, 
Paris, Meißen, Krefeld, Dortmund u. a. sind mit Wohn- und Aufenthaltsorten von 
Flamma-Mitgliedern zu erklären, die tw. verascht ‚repatriiert‘ oder vor Ort bestattet 
wurden.

9	 Lt. Deutschem Reichsgesetzblatt, Band 1902, Nr. 52, S. 303-441 (Zolltarifge-
setz, 25. Dezember 1902) § 6, Nr. 14 : „Särge, in denen Leichen eingehen, und 
Urnen mit Asche verbrannter Leichen, einschließlich der Kränze und ähnlicher zur 
Verzierung der Särge, Urnen oder Beförderungsmittel dienenden Gegenstände“.

10	 Mit den jeweiligen Betreibern wurden vom Autor Interviews durchgeführt 
(2018). 

Thomas Kolnberger





332

Ahaddour, Chaïma and Broeckaert, Bert, Muslim Burial Practices and Belgian 
Legislation and Regulations : A Comparative Literature Review, in  : Mortality 22/4 
(2017), p. 356-373.

Ahlin, Janne, Sigurd Lewerentz, Architect  : 1885-1975. Zürich  : Park Books, 2014.

Allievi, Stefano, How the Immigrant has become Muslim, in  : Revue européenne 
des migrations internationales 21/2 (2005), p. 135-163.

Anstett, Élisabeth, Les funérailles « bio ». La mort et les idéologies environnemen-
tales au XXIe siècle, in : Communications 97/2 (2015), p. 147-159.

Arend-Belotserkovskaya, Anastasia, L’ intégration des russophones au Luxem-
bourg. Mémoire de master, Université de Lorraine 2016.

Arendt, Charles, Entwurf zu einem Monument für König Johann den Blinden, in : 
Publications de la Section Historique XXVII (1872), S. 244-249.

Ariès, Philippe, Essai sur l’histoire de la mort en Occident du Moyen Âge à nos 
jours. Paris  : Éditions du Seuil, 1975.

Ariès, Philippe, L’homme devant la mort. Paris  : Le Seuil, 1977.

Art, Jan, Herders en parochianen. Kerkelijkheidsgegevens betreffende het bisdom 
Gent, 1880-1914. Ghent  : Maatschappij voor Geschiedenis en Oudheidkunde te 
Gent, 1979.

Assig, Sylvie, Waldesruh statt Gottesacker. Der Friedwald als neues Bestattungs-
konzept. Eine kulturwissenschaftliche Spurensuche. Stuttgart : ibidem-Verlag, 2007.

Assmann, Aleida, Fest und flüssig. Anmerkungen zu einer Denkfigur. in : Kultur 
als Lebenswelt und Monument, hg. von Aleida Assmann und Dietrich Harth. 
Frankfurt/M. : Fischer, 1991, S. 181-210.

Assmann, Jan und Sundermeier, Theo (Hg.), Das Fest und das Heilige. Religiöse 
Kontrapunkte zur Alltagswelt. Gütersloh : Mohn, 1991.

Assmann, Jan, Der Tod als Thema der Kulturtheorie: Todesbilder und Totenriten im 
alten Ägypten. Mit einem Beitrag von Thomas Macho : Tod und Trauer im kulturwis-
senschaftlichen Vergleich. Frankfurt/M. : Suhrkamp, 2015.

Atten, Alain, Die Luxemburger in der Schlacht von Crécy, in  : Johann der Blinde, 
Graf von Luxemburg, König von Böhmen 1296-1346, hg. von Michel Pauly (PSH, 
115 / Publications du CLUDEM, 14). Luxemburg  : Section Historique de l’Institut 
Grand-Ducal, 1997, S. 567-622.

Attias-Donfut, Claudine, L’enracinement. Enquête sur le vieillissement des immi-
grés en France. Paris : Armand Colin, 2006.

Aubin, Emmanuel et Savarit-Bourgeois, Isabelle, Cimetières, sites cinéraires et 
opérations funéraires (Les Indispensables). Boulogne-Billancourt : Berger-Levrault, 
2015.

Augé, Marc, Non-lieux, introduction à une anthropologie de la surmodernité  
(La Librairie du XXe siècle). Paris : Seuil, 1992.

Augener, Margit, Scheintod als medizinisches Problem im 18. Jahrhundert. Med. 
Diss. Christian-Albrechts-Universität zu Kiel 1965.

Autrand, Françoise, Les premiers monuments aux morts réservés à l’élite, in : 
Historia spécial – L’art de la guerre au Moyen Age (55) 1988, p. 118-121.

Autrand, Françoise, The Battle of Crécy : A Hard Blow for the Monarchy of France,  
in : The Battle of Crécy, ed. by Andrew Ayton and Philip Preston. Woodbridge :  
The Boydell Press, 2005, p. 273-286.

Ayton, Andrew and Preston, Philip, The Battle of Crécy, 1346. Woodbridge :  
The Boydell Press, 2005.

Backes, Magnus u. a., Die Kunstdenkmäler des Rhein-Hunsrück-Kreises.  
(Die Kunstdenkmäler von Rheinland-Pfalz 6). Teil 1, II. München : Deutscher Kunst-
verlag, 1977.

Balace, Sophie et De Porter, Alexandra (éd.), Entre paradis et enfer – Mourir au  
Moyen Âge, 600-1600. Bruxelles  : Fonds Mercator/Musées Royaux d’Art et  
d’Histoire, 2010.

Balty, Isabelle et Caron, Véronique, Risques biologiques et chimiques encourus par 
les fossoyeurs, in : Références en santé du travail. Revue trimestrielle de l’Institut 
national de recherche et de sécurité 130 (juin 2012), p. 25-39.

Bande, Alexandre, Le cœur du roi. Les Capétiens et les sépultures multiples XIIIe-XVe 
siècles. Paris : Tallandier, 2009.

Baptista Barra, Ricardo, Les « Ostarbeiter » dans la sidérurgie luxembourgeoise 
(1942-1945). Mémoire de maîtrise, Université de Nancy II 2004.

Bärsch, Jürgen, Allerseelen. Studien zu Liturgie und Brauchtum eines Totengedenk-
tages in der abendländischen Kirche. Münster : Aschendorff, 2004.

Bärsch, Jürgen, Totengedächtnis. I. Westkirche, in : Lexikon für Theologie und 
Kirche, Band 10 : Thomaschristen bis Zytomyr, hg. von Walter Kasper. Freiburg im 
Breisgau : Herder Verlag, 2001, S. 126-127.

Bauer, Britta, Baumbestattungen in Deutschland. Sozialwissenschaftliche Untersu-
chung einer alternativen Bestattungsform. Hamburg : Verlag Dr. Kovac, 2015.

Bauer, Katrin und Dering, Alois (Hg.), Alltag im Rheinland. Mitteilungen der Abtei-
lung Sprache und Volkskunde des LVR-Instituts für Landeskunde und Regionalge-
schichte. Sonderheft 2012. Feier-Tag Allerheiligen. Zwischen Kerzen und Kommerz. 
Bonn : LVR-Institut für Landeskunde und Regionalgeschichte, 2012.

Baumgartner, Judith, Ernährungsreform/Vegetarismus/Antialkoholbewegung, in : 
Handbuch der Deutschen Reformbewegungen, hg. von Diethard Krebs und Jürgen 
Reulecke. Wuppertal : P. Hammer, 1998. S. 115-139. 

Baumgartner, Konrad, Bestattungswesen, in : Lexikon für Theologie und Kirche, 
Band 2 : Barclay bis Damodos, hg. von Walter Kasper. Freiburg im Breisgau : Herder 
Verlag, 1994, S. 327-328.

Becker, Stephan, Neue Friedhofsarchitektur jenseits der Religionen, in : Baunetz-
woche 409 (21.5.2015), S. 8-22.

Ben-Amos, Avner, Funerals, Politics, and Memory in Modern France. 1789-1996. 
Oxford : Oxford University Press, 2000.

Bernard, Jean, Pfarrerblock 25487 : ein Bericht. München : Anton Pustet, 1962.

Bertrand, Régis et Vovelle, Michel, La Ville des morts, essai sur l’imaginaire 
collectif urbain d’après les cimetières provençaux, 1800-1980. Marseille : Éditions 
du CNRS, 1983.

Bertrand, Régis et Carol, Anne (dir.), Aux origines des cimetières contemporains. 
Les réformes funéraires de l’Europe occidentale XVIIIe-XIXe siècle. Aix-en-Provence : 
Presses Universitaires de Provence, 2016.

Besch, Nadine, Die Inszenierung nationaler Totenfeiern in Luxemburg im 20. Jahr-
hundert. Masterarbeit, Universität Luxemburg 2011.

Besch, Sylvain, Luxembourg, in : Yearbook of Muslims in Europe, vol. 5, ed. by 
Jørgen S. Nielsen et al., Leiden : Brill, 2013, p. 407-416.

Biot, Christian, Les transformations du rituel catholique, in : Ethnologie française 
27/1 (1998), p. 50-56.

Bis-Worch, Christiane und Muller, Jean-Claude, Das Grabmal von Claude de Neuf-
châtel, in : Unter unseren Füßen/Sous nos pieds, Archäologie in Luxembourg/  
Archéologie au Luxembourg 1995-2010. Katalog zur gleichnamigen Ausstellung 
im Musée National d’Histoire et d’Art vom 20.10.2011 bis 2.9.2012. Luxemburg : 
MNHA, 2011, S. 193-194.

Bis-Worch, Christiane et al., Das Plateau du Saint-Esprit – zur wechselvollen 
Geschichte eines Klosters, in : Les demeures de la justice, du Palais de justice à la 
Cité judiciaire. Luxemburg : Imprimerie Faber, 2009, S. 104-156.

Bis-Worch, Christiane and Theune, Claudia (ed.), Religion, Cults and Rituals in the 
Medieval Rural Environment, in : RURALIA XI (2017).

Bis-Worch, Christiane and Trautmann, Bernd, An Unusual Discovery of Human 
Remains from the Medieval Church of Grevenmacher (Luxembourg), in : Anthropo-
logischer Anzeiger 74/4 (2017), p. 339-346.

Bis-Worch, Christiane, …und es lagen derer Zwei in einem Grab : zum Sarkophag-
fund in der Kirche in Fentingen, in : Musée Info – Bulletin d’Information du Musée 
national d’histoire et d’art 18 (2005), S. 66-69.

Bis-Worch, Christiane, Die archäologischen Ausgrabungen im alten Zentrum von 
Diekirch – ein Vorbericht, in : 25 Jar „Al Dikkrich“ 1968-1993. Sanem : REKA-Luxem-
bourg, 1993, S. 105-125.

Bis-Worch, Christiane, Frühmittelalterliche Kirchenbauten im alten Erzbistum Trier : 
Mertert, Diekirch und Echternach – drei Luxemburger Fallbeispiele aus archäologi-
scher Sicht, in : Publications de la Section Historique CXVII (2000), S. 93-122.

Bis-Worch, Christiane, Grabsitten im Mittelalter, in : Unter unseren Füßen/Sous 
nos pieds, Archäologie in Luxembourg / Archéologie au Luxembourg 1995-2010. 
Katalog zur gleichnamigen Ausstellung im Musée National d’Histoire et d’Art vom 
20.10.2011 bis 2.9.2012. Luxemburg : MNHA, 2011, S. 181-184.

Bis-Worch, Christiane, Zur Franziskanerkirche auf dem Knuedler, in : Unter unseren 
Füßen/Sous nos pieds, Archäologie in Luxembourg/Archéologie au Luxembourg 
1995-2010. Katalog zur gleichnamigen Ausstellung im Musée National d’Histoire et 
d’Art vom 20.10.2011 bis 2.9.2012. Luxemburg : MNHA, 2011, S. 185-188.

Gesamtbibliografie / Bibliographie complète



333

Bis-Worch, Christiane, Zur Stadtentwicklung Grevenmachers, in : Cenulae recens 
factae. Een huldeboek voor John De Meulemeester, hg. von Marc Dewilde, Anton 
Ervynck und Frank Becuwe. Jaarboek Abdijmuseum‚ ‚Ten Duinen 1138‘/Novi Mona-
sterii 10 (2010), S. 57-74.

Bloch, Maurice and Perry, Jonathan, Introduction : Death and the Regeneration of 
Life, in : Death and the Regeneration of Life, ed. by Maurice Bloch and Jonathan 
Perry. Cambridge : Cambridge University Press, 1982, p. 1-44.

Blum, Martin et al., Series Pastorum oder Reihenfolge der Seelsorger der einzelnen 
Pfarreien des heutigen Grossherzogtums Luxemburg, von der ältesten Zeit bis auf 
unsere Tage, in : Ons Hémecht 28 (1922) – 35 (1929).

Body, Albin, Recherches sur le folklore de Spa, II. Coutumes relatives aux défunts, 
in : Wallonia VII (1899), p. 115-120 – Rééd. dans Spa. Histoire et bibliographie. 
Bruxelles : Culture et civilisation, 1981, vol. 3.

Branquinho Pequeno, Antonio, Les morts voyagent aussi... : Le « dernier retour » de 
l’immigré portugais, in : Esprit 83/11 (1983), p. 153-156.

Boissaux, Ry, Mäin Diddelénger Geschichtebuch 1903-1919. Esch-sur-Alzette : 
Commission culturelle de la Ville de Dudelange, 1979.

Bos, Emo, Souvereiniteit en religie : godsdienstvrijheid onder de eerste Oranjevors-
ten. Hilversum : Uitgeverij Verloren, 2009.

Bourke, Joanna, Fear. A Cultural History. London : Virago Press, 2005.

Brahami, Mostafa, Les rites funéraires en Islam. Lyon : Éditions Tawhid, 2005.

Bringmann, Tobias C., Handbuch der Diplomatie 1815-1963 : Auswärtige Missions-
chefs in Deutschland und deutsche Missionschefs im Ausland von Metternich bis 
Adenauer. München : Saur, 2001.

Brinkmann, Ulrich, Tempel des Abschieds, in : Bauwelt 13 (2015), S. 16-21.

Brucher, Roger, Anise Koltz, de traces et d’aigle. Virton : La Dryade, 1976.

Buchholz, Kai, Die Lebensreform : Entwürfe zur Neugestaltung von Leben und Kunst 
um 1900. Darmstadt : Institut Mathildenhöhe, 2001.

Burkhalter, Sarah, Négociations autour du cimetière musulman en Suisse : un 
exemple de recomposition religieuse en situation d’immigration, in : Archives de 
Sciences Sociales des Religions 113 (2001), p. 133-148.

Caldognetto, Maria Luisa et Gera, Bianca (éd.), La storia siame anche noi –  
L’Histoire c’est aussi nous. Turin : Centro studi piemontesi, 2009.

Calteux, Georges, D’Lëtzebuerger Bauerenhaus. Foetz : Kremer-Muller, 1999.

Carl, Marie-Louise, Totenzettel – Genealogische Quelle mit Geschichte, in :  
Computergenealogie 22/3 (2007), S. 17-21.

Carol, Anne, Les dépositoires, in : Patrimoine funéraire français. Cimetières et 
tombaux, éd. par Régis Bertrand et Guénola Groud. Paris : Éditions du patrimoine – 
Centre des monuments nationaux, 2016, p. 79.

Carvalheiras, José C., A procissão dos caixões na Senhora Aparecida, in :  
Oppidum 1 (2006), p. 105-115.

Čechura, Martin, Gestalt und Funktion mitteleuropäischer Friedhöfe im Licht  
materieller Quellen, in : Ecclesia als Kommunikationsraum in Mitteleuropa  
(13.-16. Jahrhundert) VIII/122 (2011), S. 211-236.

Chaïb, Yassin, Le rite funéraire de l’intégration, in : L’islam en France, éd. par Yves 
Charles Zarka, Sylvie Taussig et Cynthia Fleury. Paris : PUF, 2008, p. 527-535.

Chaunu, Pierre, Autour de la mort, Paris : Fayard, 1978.

Chaunu, Pierre, Mourir à Paris (XVe-XVIIe-XVIIIe siècles), in : Annales ESC 31/1 (1976), 
p. 29-50.

Clark, Christopher and Kaiser, Wolfram, Introduction. The European Culture Wars, 
in : Culture Wars. Secular-Catholic Conflict in Nineteenth-Century Europe, ed. by 
Christopher Clark and Wolfram Kaiser. Cambridge : Cambridge University Press, 
2003, p. 1-10.

Clayden, Andy et al., Natural Burial : Landscape, Practice and Experience. London : 
Routledge, 2014.

Clayden, Andy et al., Natural Burial : The De-materialising of Death?, in : The Matter 
of Death – Space, Place and Materiality, ed. by Jenny Hockey, Carol Komaromy and 
Kate Woodthrope. New York : Palgrave Macmillan, 2012, p. 148-164.

Clesse, René, Vom Sterben reden. Annäherungen an ein Tabu, in : ons stad 44 
(1993), S. 4-7.

Colling, Cinthia et Lebrun, Foni, Archéologie préventive et Travaux d’aménagement 
du tram : la petite chapelle oubliée, in : Die Warte (11.1.2018), S. 2-3.

Conner, Thomas H., War and Remembrance : The Story of the American Battle  
Monuments Commission. Lexington : University Press of Kentucky, 2018.

Corbin, Alain, Les Cloches de la Terre. Paysage sonore et culture sensible dans les 
campagnes au XIXe siècle. Paris : Albin Michel, 1994.

Cordeiro, Albano, La communauté portugaise. La plus grande communauté invi-
sible de France, in : Travail 7 (1985), p. 34-41.

Crunelle, Marc, Vocabulaire d’architecture. Bruxelles : Atelier Crunch, 1995.

D’Hollosy, Maya et De Meulemeester, Johnny, Le cimetière de Saint-Jean et l’étude 
des squelettes, in : Le passé recomposé : archéologie urbaine à Luxembourg : 
exposition organisée par le Musée National d’Histoire et d’Art en collaboration 
avec le Fonds de rénovation de la vieille ville et le Service des sites et monuments 
nationaux, 23 avril – 27 juin 1999. Luxembourg : MNHA, 1999, p. 149-153.

Dartiguenave, Jean-Yves et Dziedziczak, Pauline, Familles et rites funéraires : vers 
l’autonomie et la personnalisation d’une pratique rituelle, in : Recherches fami-
liales 9/1 (2012), p. 93-102.

David, Aloyse und Kugener, Serge, Der Bildhauer Michel Deutsch (1837-1905) in : 
Den Deiwelselter. Informatiounsblat vun der Gemeng Dikrich 4 (2005), S. 8-13 ;  
1 (2006), S. 38-49.

Davis, R. Warren, A History of the U.S. Military Cemetery Hamm, Luxembourg by 
Col. R. Warren Davis, superintendent; 1946-1969 [no date], in  : The Pattern Society. 
URL : http ://www.pattonhq.com/funeral.html (last accessed : 12.9.2018).

De Cuveland, Alexander, Stein im Wald, in : Baumeister 111/11 (2014), S. 62-71.

Dedieu, Raymond, Auf Kreuzsteinfahrt, in : Luxemburger Illustrierte A-Z 45 
(28.10.1934), S. 12-13; 47 (11.11.1934), S. 12-13; 48 (18.11.1934), S. 16-17; 49 
(25.11.1934), S. 16-17; 50 (2.12.1934), S. 16-17.

De Groote, Sabine, Campo santo. Ghent : Provincie Oost-Vlaanderen, 2000.

De Pina Cabral, João, Cults of Death in Northwestern Portugal, in : Journal of the 
Anthropological Society of Oxford 11/1 (1983), S. 1-14.

De Spiegeleer, Christoph, Omgang met levensbeschouwelijke diversiteit op 
begraafplaatsen. Een historisch en juridisch perspectief op een gevoelig politiek 
vraagstuk, in : Memento Mori. De begraafplaats als educatieve ruimte, ed. by  
Tamara Ingels. Brussels : ASP Editions/Liberaal Archief, 2017, p. 107-116.

Delumeau, Jean, Au sujet de la déchristianisation, in : Revue d’histoire moderne et 
contemporaine 22/1 (1975), p. 52-60.

Descomps, Claire, Cimetières et rites funéraires juifs dans l’Est de la France du 
Moyen-âge à nos jours, in  : Diasporas [online] 30 (2017). URL : http ://journals.
openedition.org/diasporas/874 (Page consultée le 28.12.2018).

Dirschauer, Klaus und Wirthmann, Oliver (Hg.), Bestattung zwischen Tradition + 
Aufbruch. Beiträge zu Kultur, Recht und verbandlichen Perspektiven des 21. Jahr-
hunderts. Düsseldorf  : Fachverlag des deutschen Bestattungsgewerbes, 2016.

Dollar, Jacques, Jean l’Aveugle à Crécy. Bascharage, 1991.

Dupong, Jos, Kayl in der Geschichte, Luxemburg : Imprimerie Saint-Paul, 1953.

Durye, Pierre, La Généalogie, Paris : Presses Universitaires de France, 1971.

Ebel, Jonathan H., Overseas Military Cemeteries as American Sacred Space : Mine 
Eyes Have Seen la gloire, in : Material Religion 8/2 (2012), p. 183-214.

Echternkamp, Jörg, Soldaten im Nachkrieg. Historische Deutungskonflikte und 
westdeutsche Demokratisierung 1945-1955. München : De Gruyter/Oldenbourg, 
2014.

Eckart, Wolfgang U., Geschichte der Medizin. Berlin u. a. : Springer, 1994 (2. Aufl.).

Eco, Umberto, Das offene Kunstwerk. Frankfurt a. M. : Suhrkamp, 1977.

Ehret, Jean, Warum Kunst nicht nur Sinn macht. Zur Ästhetik von Marc-Mathieu 
Münch und Hans Ulrich Gumbrecht, in : Musik, musikalische Bildung und musikali-
sche Überlieferung/Music, Music Education and Musical Heritage. Festschrift zum 
65. Geburtstag von Friedhelm Brusniak, hg. von Damien Sagrillo. Weikersheim : 
Margraf und Morra, 2017, S. 81-92.

Eliade, Mircea, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen. 
Frankfurt/M. : Insel, 1998 (1. Aufl. 1957).

Engels, Johannes, Funerum sepulcrorumque magnificentia. Begräbnis- und 
Grabluxusgesetze in der griechisch-römischen Welt mit einigen Ausblicken auf 
Einschränkungen des funeralen und sepulkralen Luxus im Mittelalter und in der 
Neuzeit. Stuttgart : Steiner, 1998.

Esquerre, Arnaud et Truc, Gérôme, Les morts, leurs lieux et leurs liens, in : Raisons 
politiques 41/1 (2011), p. 5-11.

Gesamtbibliografie / Bibliographie complète



334

Everard, Anne-Marie, En visite chez un groupement généalogique voisin, in :  
De Familjefuerscher 61 (2001), S. 30-31.

Fachbach, Jens et al. (Hg.), Architekturführer Trier. Petersberg : Michael Imhof, 2015.

Faeta, Francesco, La mort en images, in : Terrain. Anthropologie & Sciences hu-
maines 20 (1993), p. 69-81.

Faller, Karl, Juden in Simmern/Hunsrück. Versuch der geschichtlichen Darstellung. 
600 Jahre Verbundenheit der Juden mit der Stadt Simmern/Hunsrück und der 
jüdischen Kultusgemeinde Simmern. Simmern : [Eigenverlag], 1988.

Farkas, Reinhard, Leben und Arbeit/Wirtschaften und Wohnen, in : Handbuch 
der Deutschen Reformbewegungen 1880-1933, hg. von Diethart Kerbs und Jürgen 
Reulecke. Wuppertal : P. Hammer, 1998, S. 245-249.

Fischer, Norbert, Zwischen Kulturkritik und Funktionalität : Die Friedhofsreform und 
ihr gesellschaftlicher Kontext in Deutschland 1900-1930, in : Vom Reichsausschuss 
zur Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal. Kassel : Arbeitsgemeinschaft 
Friedhof und Denkmal e.V., S. 9-22.

Fischer, Norbert, Auf dem Weg zu einer neuen Bestattungs- und Friedhofskultur, in : 
Raum für Tote, hg. von der Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal; Zentralin-
stitut und Museum für Sepulkralkultur Kassel. Braunschweig : Thalacker Medien, 
2003, S. 225-238.

Fischer, Norbert, Schauplatz Krematorium – Zur Aktualität und Geschichte des 
verborgenen Todes, in : Performanzen des Todes – Neue Bestattungskultur und 
kirchliche Wahrnehmung, hg. von Thomas Klie. Stuttgart : Kohlhammer, 2008,  
S. 41-56.

Fischer, Norbert, Vom Gottesacker zum Krematorium. Eine Sozialgeschichte der 
Friedhöfe in Deutschland seit dem 18. Jahrhundert. Köln und Wien : Böhlau Verlag, 
1996.

Fischer, Norbert, Zwischen Trauer und Technik. Feuerbestattung, Krematorium, 
Flamarium. Eine Kulturgeschichte. Berlin : Nora, 2002.

Flagge, Ingeborg (Hg.), Über das Wohnen. Münster : Deutscher Architektur Verlag, 
2018.

Fleischhauer, Roby, Die „Russenbaracken“ in Differdingen. Eine Zwangsarbeiterin 
erzählt, in : DifferMag 6 (2018), S. 33-36.

Flies, Joseph, Das andere Esch. Luxemburg : Éditions Saint-Paul, 1979.

Forsyth, William H., The Entombment of Christ. French Sculptures of the Fifteenth 
and Sixteenth Century. Cambridge, MA : Harvard University Press, 1970.

Foucault, Michel, Andere Räume, in : Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspek-
tiven einer anderen Ästhetik. Essais, hg. von Karlheinz Barck et al. Leipzig : Reclam, 
1993 (5. Aufl.), S. 34-46.

Fouilloux, Étienne, Autour de Vatican II : crise de l’image religieuse ou crises de 
l’art sacré, in : Crises de l’image religieuse/Krisen religiöser Kunst, éd. par Olivier 
Christin et Dario Gamboni. Paris : Éditions de la Maison des Sciences de l’Homme, 
2000, p. 264-273.  

Franz, Adolph, Die Messe im deutschen Mittelalter. Freiburg : Verlag Herder, 1902 
(Nachdruck : Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1963).

Frevert, Ute, Empathy in the Theater of Horror, or Civilizing the Human Heart, in : 
Empathy and its Limits, ed. by Aleida Assman and Ines Detmers. Basingstoke : 
Palgrave Macmillan, 2016, p. 79-99.

Frevert, Ute, Vergängliche Gefühle (Historische Geisteswissenschaften Frankfurter 
Vorträge, 4). Göttingen : Wallstein, 2013.

Frieden, Pierre, Der Tod, so gewiss und groß, in : ons stad 43 (1993), p. 24-26.

Fuhrmeister, Christian, Robert Tischler, Chefarchitekt. 1926-1959. Ein Desiderat, in : 
RIHA Journal 0159 (2017). URL : http ://www.riha-journal.org/articles/2017/0150-
0176-special-issue-war-graves/0159-fuhrmeister (Letzter Zugriff : 24.8.2018).

Fuhrmeister, Christian, Beton und Totenkult. Fortifikationsarchitektur in Krieger-
denkmälern der zwanziger und dreißiger Jahre, in : Erinnerungsorte aus Beton. 
Bunker in Städten und Landschaften, hg. von Silke Wenk. Berlin : Ch. Links, 2001, 
S. 147-157.

Gallo, Benito, Centenario. Gli Italiani in Lussemburgo/Centenaire. Les Italiens au 
Luxembourg. Luxembourg  : Impr. Saint-Paul, 1992.

Gamboni, Dario, De ‘Saint-Sulpice’ à l’‘art sacré’ : qualification et disqualification 
dans le procès de modernisation de l’art d’église en France (1890-1960), in : Crises 
de l’image religieuse/Krisen religiöser Kunst, éd. par Olivier Christin et Dario Gam-
boni. Paris : Éditions de la Maison des Sciences de l’Homme, 2000, p. 239-262.

Ganschow, Inna und Bytschechwost, Alexander, Возможности биографической 
реконструкции (Möglichkeiten der biografischen Rekonstruktion), in : Проблемы 
российской цивилизации и методики преподавания истории (Probleme der 
russländischen Zivilisation und der Methodik des Geschichtsunterrichts), hg. von 
Vatchagan Tchelokhian Saratov. Moskau : Verlag Nauka, 2018, S. 114-122.

Ganschow, Inna, Die Suche nach dem alten Freund, in : Tageblatt 281 (2.12.2017), 
S. 6.

Ganschow, Inna, Kosakenmütze und Roter Stern. Russische Gefangene in 
Luxemburg 1918 (2018), in : Virtuelle Ausstellung Éischte Weltkrich 1914-1918. 
Remembering the Great War in Luxembourg. URL : https ://ww1.lu/media/pdf/inna-
ganschow-russians.pdf (Letzter Zugriff : 14.9.2018).

Ganschow, Inna, И засияли золотые купола. История русской православной 
общины Люксембурга (Es glänzten die goldenen Kuppeln. Geschichte der 
russisch-orthodoxen Kirche in Luxemburg). Luxemburg : Imprimerie Centrale, 2014.

Ganschow, Inna, Советские военнопленные и восточные рабочие в 
Люксембурге в 1942-1944 гг (Sowjetische Kriegsgefangene und Ostarbeiter in  
Luxemburg in den Jahren 1942-1944), in : Социальная история Второй 
мировой войны (Sozialgeschichte des Zweiten Weltkrieges), hg. von Vladimir 
Diachkov. Tambow : FSBEI HE G.R. Derzhavin Tambov State University, 2017,  
S. 137-148.

Garnier, Ilse et Pierre, Prototypes. Textes pour une architecture. Paris : Éditions 
André Silvaire, 1967.

Gilissen, John, Introduction historique du droit. Bruxelles : Bruylant, 1979.

Godard, Bernard et Taussig, Sylvie, Les musulmans en France : courants, institu-
tions, communautés ; un état des lieux. Paris : Hachette Littératures, 2007.

Goedert, Joseph, Les laborieux débuts de la communauté protestante luxembour-
geoise 1801-1880, in : Le Luxembourg en Lotharingie, Mélanges Paul Margue. 
Luxembourg : Éditions Saint-Paul, 1993, p. 177-191.

Goetzinger, Germaine, Anise Koltz. Une trajectoire littéraire sous le signe du 
refus, in : Arts et Lettres : Publication de la Section des Arts et Lettres de l’Institut 
Grand-Ducal Luxembourg 2 (2011), p. 51-56.

Goetzinger, Germaine, « Fremd bin ich Dir… ». Zum Mutter-Tochter-Verhältnis im 
Werk von Anise Koltz, in : Transmission : Übersetzung – Übertragung – Vermittlung, 
hg. von Georg Mein. Wien : Turia + Kant, 2010, S. 239-248.

Gondorf, Bernhard, Ein Mausoleum für Johann den Blinden, in : Hémecht 45/3 
(1993), S. 407-413.

Gonner, Nicholas, Die Luxemburger in der Neuen Welt, 2 Bände, Esch/Alzette : 
Schortgen, 1985-1986 (2. Aufl.).

Goody, Jack and Poppi, Cesare, Flowers and Bones : Approaches to the Dead in 
Anglo-American and Italian Cemeteries, in : Comparative Studies in Society and 
History 36/1 (1994), p. 146-175.

Goujard, Philippe, Échec d’une sensibilité baroque, les testaments rouennais au 
XVIIIe siècle, in : Annales ESC 36/1 (1981), p. 26-43.

Gousseff, Catherine, L’exil russe (1920-1939), La fabrique du réfugié apatride. Paris : 
CNRS, 2008.

Grainger, Hilary J., Death Redesigned : British Crematoria, History, Architecture and 
Landscape. Reading : Spire Books, 2005.

Grotte, Alfred, Tombstones, in : The Universal Jewish Encyclopedia. New York : The 
Universal Jewish Enyclopedia Inc., 1941, vol. 10, p. 265-267.

Gubin, Eliane et Nandrin, Jean-Pierre, Het liberale en burgerlijke België, 1846-1878, 
in : Nieuwe Geschiedenis van België. I. 1830-1905. Tielt : Lannoo, 2005, p. 239-447.

Gulli-Grigioni, Elisabetta, Annonces et souvenirs mortuaires italiens, in : Ephemera 
catholiques. L’imprimé au service de la religion (XVIe-XXIe siècles), dir. par Philippe 
Martin. Paris : Beauchesne, 2012, p. 91-95.

Gundermann, Christine, Die versöhnten Bürger : Der Zweite Weltkrieg in deutsch-
niederländischen Begegnungen 1945-2000. Münster : Waxmann, 2014.

Gutmann, Micheline, et Martin, Jackie, La famille Bonn de Metz et Nancy, in : 
GENAMI 31 (2005), p. 6-10.

Haberland, Irene et al., Das ganze Deutschland soll es sein. Die Preußen im Wes-
ten. Oberhausen : Athena, 2015.

Hänel, Dagmar, Bestatter im 20. Jahrhundert, Zur kulturellen Bedeutung eines tabu-
isierten Berufes. Münster : Waxmann Verlag, 2003.

Hahn, Alois, Die Rezeption des tridentinischen Pfarrerideals im westtrierischen 
Pfarrklerus des 16. und 17. Jahrhunderts (PSH, 90). Luxemburg : Section Historique 
de l’Institut Grand-Ducal, 1974.

Gesamtbibliografie / Bibliographie complète



335

Hamer, Pierre, Anselme d’Esch, l’art de savoir bien mourir. Luxembourg : Saint-
Paul, 1977.

Happe, Barbara, Der Tod gehört mir. Die Vielfalt der heutigen Bestattungskultur 
und ihre Ursprünge. Berlin : Dietrich Reimer Verlag, 2012.

Happe, Barbara, Vom Waldfriedhof zum „Friedwald“. Der Wald als Ort der Toten, in : 
Unter Bäumen. Die Deutschen und der Wald (Ausstellungskatalog, Ausstellungs-
halle Deutsches Historisches Museum, Berlin, 2. Dezember 2011 bis 4. März 2012), 
hg. von Ursula Breymayer und Bernd Ulrich. Dresden : Sandstein, 2011, S. 265-269.

Happe, Barbara, Die Nachkriegsentwicklung der Friedhöfe in beiden deutschen 
Staaten, in : Raum für Tote, hg. von der Arbeitsgemeinschaft Friedhof und 
Denkmal; Zentralinstitut und Museum für Sepulkralkultur Kassel. Braunschweig : 
Thalacker Medien, 2003, S. 195-224.

Harpes, Jean, Vieilles demeures nobiliaires et bourgeoises de la ville de Luxem-
bourg : une promenade historique, archéologique et généalogique à travers les 
vieux quartiers de la ville (Études historiques, culturelles et littéraires du Grand- 
Duché de Luxembourg, série A : Histoire générale et locale, 2) Luxembourg : Éd. du 
Centre, 1959.

Havermans, Anne-Marie, Grafmonumenten door de stad Antwerpen overgebracht 
naar de nieuwe stedelijke begraafplaats. Mémoire de master, Universiteit Gent 
1999.

Havic, Philip J. et al. (ed.), Death on the Move : Managing Narratives, Silences 
and Constraints in a Trans-national Perspective. Newcastle : Cambridge Scholars 
Publishing, 2018.

Haymann, Emmanuel, Alphonse Lévy, peintre de la vie juive. Strasbourg et Genève : 
Éditions d’Art Haymann, 1976.

Heepke, Wilhelm, Die modernen Vernichtungsanlagen organischer Abfallstoffe. 
Bd. 1 : Die Leichenverbrennungsanstalten (die Krematorien). Halle a. d. Saale :  
Carl Marhold, 1905.

Hein, Nikolaus, Als flösse die Mosel mitten durch sein Herz. Ausgewählte Werke, 
hg. und kommentiert von Joseph Groben. Luxemburg : Éditions Guy Binsfeld, 2016.

Heinen, Norbert A., Über den Wert der Totenbilder für die Familien- und Lokalge-
schichtsforschung, in : Tageblatt (9.4.1988).

Heinz, Andreas, Das gottesdienstliche Leben, in : Auf dem Weg in die Moderne 
1802-1880. Geschichte des Bistums Trier 4 (Veröffentlichungen des Bistumsarchivs 
Trier 38), hg. von Martin Persch und Bernhard Schneider. Trier : Paulinus-Verlag, 
2000, S. 247-252.

Heinz, Andreas, Der Begräbnisritus des (Erz-)Bistums Trier vom Spätmittelalter bis 
zur Einführung des „Deutschen Einheitsrituales“ (1950), in : Archiv für mittelrheini-
sche Kirchengeschichte 56 (2004), S. 159-198.

Heinz, Andreas, Der Besuch des Bischofs von Metz in Dudeldorf, in : Beiträge zur 
Geschichte des Bitburger Landes 25/4 (2015), S. 21-26.

Heinz, Andreas, Der Prolog des LO des Trierer Erzbischofs Balduin von Luxemburg 
(1308-1354), in  : Kurtrierisches Jahrbuch 47 (2007), S. 249-267.

Heinz, Andreas, Die Bedeutung Erzbischof Balduins von Luxemburg für die Liturgie 
der Trierischen Kirche, in : Balduin von Luxemburg. Erzbischof und Kurfürst von 
Trier (1308-1354), hg. von Reiner Nolden. Trier : Stadtarchiv, 2010, S. 51-61.

Heinz, Andreas, Die gedruckten liturgischen Bücher der Trierischen Kirche. Ein 
beschreibendes Verzeichnis mit einer Einführung in die Geschichte der Liturgie 
im Trierer Land (Veröffentlichungen des Bistumsarchivs Trier, 32). Trier : Paulinus-
Verlag, 1977, S. 141-145.

Heinz, Andreas, Kirchlich-religiöses Leben – Klerus und Gottesdienst an der Trierer 
Domkirche, in : Das Domkapitel Trier im Mittelalter und in der frühen Neuzeit 
(Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte, 141), hg. von 
Werner Rössel. Mainz : Selbstverlag Quellen und Abhandlungen zur mittelrheini-
schen Kirchengeschichte, 2018, S. 295-377.

Heinz, Andreas, Ortskirchliche Liturgie im Marienstift Pfalzel. Das Zeugnis eines 
handgeschriebenen Processionale des 18. Jahrhunderts, in : Archiv für mittelrheini-
sche Kirchengeschichte 67 (2015), S. 181-203.

Heinz, Andreas, Zum Spannungsfeld von Erfahrung und Glaube. Die katholische 
Begräbnisfeier zwischen Tridentinum und Vaticanum II., in : Lebenserfahrung und 
Glaube, hg. von Gisbert Kaufmann. Düsseldorf : Patmos Verlag, 1983, S. 91-107.

Heinz, Andreas, Zusätze bei der Feier des Stundengebets in der Trierer Domlitur-
gie. Das Zeugnis der Hs 414 des Trierer Priesterseminars aus dem Jahre 1480, in : 
Kurtrierisches Jahrbuch 42 (2002), S. 145-166. 

Heinz, Stefan et al., Die Grabdenkmäler der Erzbischöfe von Trier, Köln und Mainz. 
Trier : Kliomedia, 2004.

Heinz, Stefan und Schmid, Wolfgang, Große Kunst in einer kleinen Stadt. Zur 
Renaissance in den Residenzen zwischen Rhein und Maas, in : Hans Holbein und 
der Wandel in der Kunst des frühen 16. Jahrhunderts, hg. von Bodo Brinkmann und 
Wolfgang Schmid. Turnhout : Brepols Publishers NV, 2005, S. 191-227.

Hellinghausen, Georges, Ultramontanisme et libéralisme au Grand-Duché après 
1840, in : Le choc des libertés : l’Église en Luxembourg de Pie VII à Léon XIII (1800-
1880), éd. par André Neuberg. Bastogne : Musée en Piconrue, 2001, p. 57-64.

Héran, Émanuelle (dir.), Le dernier portrait. Paris : Réunion des Musées nationaux, 
2002.

Hess, Joseph, Luxemburger Denkwürdigkeiten. Luxemburg : Sektion für Sprachwis-
senschaft, Volks- und Ortsnamenskunde des Großherzoglichen Instituts, 1960.

Hily, Marie-Antoinette, Un million de silencieux, les Portugais, in : Politique au-
jourd’hui 4 (1984), p. 87-98.

Hinger, Thierry, In Luxemburg mit Portugal verbunden. Eine Verflechtungsgeschich-
te portugiesischer Migrantenvereine in Luxemburg und Portugals Emigrationspoli-
tik (1974-1997). Doktorarbeit, Universität Luxemburg 2017. 

Hirzel, Stephan, Zur Einführung, in : Grab und Friedhof der Gegenwart, hg. von 
Stephan Hirzel. München : Callwey, 1927, S. VII-XII, 1-150.

Höroldt, Dietrich, Die rheinische Provinzialkirche und der Kulturkampf (1870-1887), 
in : Monatshefte für Evangelische Kirchengeschichte des Rheinlandes 52 (2003),  
S. 95-131.

Hüttenmeister, Frowald Gil, Abkürzungsverzeichnis hebräischer Grabinschriften 
(AHebG). Frankfurt : Mohr Siebeck, 1996.

Irsch, Nikolaus, Der Dom zu Trier. Düsseldorf : Verlag Schwann, 1931 (Nachdruck : 
Trier : Verlag der Akademischen Buchhandlung, 1984).

Isambert, François-André, Les transformations du rituel catholique des morts, in : 
Archives de Sciences Sociales des Religions 39 (1975), p. 89-100.

Iser, Wolfgang, Der Akt des Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung. München :  
W. Fink, 1976.

Jacobs, Annick et al., «Diaspora Capverdienne» au Luxembourg. Panorama  
socio-économique, rôles dans les mouvements migratoires et solidarité avec  
le pays d’origine (RED, 21). Luxembourg : Éditions Saint-Paul, 2018.  
URL : http ://www.cefis.lu/resources/RED21.pdf (Page consultée le 29.9.2018).

Jankowiak, Tanja, Architektur und Tod. Zum Umgang mit Sterben, Tod und Trauer. 
Eine Kulturgeschichte. München : Wilhelm Fink, 2010.

Jeck, Marc, Zweimalig in der Großregion : Die Welschnonnenkirche(n), in : Crux 
fidelis. Musik zur Passion in der Welschnonnenkirche Trier am 18. März 2018.  
Trier : Marianische Bürgersodalität Trier 1610 e.V., 2018, S. 5-6.

Jensen, Thomas Bo, Changierende Grautöne von Weiß bis Schwarz, in : Petersen 29 
(2013), S. 6-7.

Jonas, Irène, Mort de la photo de famille. De l’argentique au numérique. Paris : 
L’Harmattan, 2010.

Jonker, Gerdien, The Knife’s Edge : Muslim Burial in the Diaspora, in : Mortality 1/1 
(1996), p. 27-43.

Jungmann, Josef A., Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung der Römischen 
Messe, 2 Bde. Wien : Verlag nova et vetera, 1962 (5. Aufl.).

Jütte, Robert, Leib und Leben im Judentum. Berlin : Jüdischer Verlag im Suhrkamp 
Verlag, 2016.

Kandler, Norbert, Sterbebilder – mehr als Erinnerungen auf Papier, in : Büchold und 
Sachserhof. Sterbebilder von 1870-2001, hg. von Erich Füller et al. o.O. : Vereinsring 
Büchold e.V., 2001, S. XXIX.

Keller, Volker, Der Hauptfriedhof. Die Gebäude des Hauptfriedhofs, in : Die Fried-
höfe in Mannheim. Mannheim : Förderkreis historischer Grabstätten in Mannheim, 
1992, S. 35-47.

Kenzler, Hauke, Religion, Status and Taboo. Changing Funeral Rites in Catholic and 
Protestant Germany, in : The Archaeology of Death in Post-medieval Europe, ed. by 
Sarah Tarlow. Warschau/Berlin : De Gruyter Open Ltd, 2015, p. 148-169.

Kenzler, Hauke, Totenbrauch und Reformation. Wandel und Kontinuität, in :  
Mitteilungen der DGAMN : Religiosität in Mittelalter und Neuzeit 23 (2011),  
S. 9-34. URL : https ://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/mitt-dgamn/ 
article/view/17118/10934 (Letzter Zugriff : 15.9.2018).

Gesamtbibliografie / Bibliographie complète



336

Kerg, Carlo, Théo Kerg 1909-1993. Vie et œuvre. Une chronologie. Luxembourg : 
Hengen Print & More, Archives Théo Kerg, 2017 (3e éd.).

Kerg, Carlo, Théo Kerg, peintre, sculpteur, graveur, verrier d’art 1909-1993.  
URL : theokerg.com (Page consultée le 2.10.2018).

Kerg, Théo, Der Kreuzweg von St. Andreas in Neckarhausen bei Mannheim, Einfüh-
rung und Auswahl der Texte von Berthold Roland. Heidelberg und Berlin : Impuls 
Verlag Heinz Loos, 1962.

Kerg, Théo, Théo Kerg. Naissance et évolution du tactilisme 1956-1974. Tableaux 
tactilistes, graphismes, vitraux, environnements. Musée des Beaux-Arts, Le Havre, 
11 mars-21 mai 1975 (catalogue de l’exposition). Le Havre : Musée des Beaux-Arts, 
1975.

Kessel, Martina, Die Angst vor dem Scheintod im 18. Jahrhundert. Körper und Seele 
zwischen Religion, Magie und Wissenschaft, in : Hirntod. Zur Kulturgeschichte der 
Todesfeststellung, hg. von Thomas Schlich und Claudia Wiesemann. Frankfurt a. 
M. : Suhrkamp, 2001, S. 126-159.

Keyser, Erich, Städtebuch Rheinland-Pfalz und Saarland (Deutsches Städtebuch, 
Bd. IV, Südwest-Deutschland, 3). Stuttgart : Kohlhammer, 1964.

Kirchbaum, Engelbert und Braunfels, Wolfgang (Hg.), Lexikon der christlichen 
Ikonographie, 8 Bände. Wien : Herder, 1968-1976.

Klaassens, Mirjam and Groote, Peter, Designing a Place for Goodbye : The Architec-
ture of Crematoria in the Netherlands, in : Emotion, Identity and Death : Mortality  
Across Disciplines, ed. by Douglas J. Davies and Chang-Won Park. London : Rout-
ledge, 2012, p. 145-159.

Klein, Eckart, Deutschlands Rechtslage, in : Handbuch zur deutschen Einheit 1949-
1989-1999, hg. von Werner Weidenfeld und Karl-Rudolf Korte. Frankfurt/Main : 
Campus, 1999 (Neuausgabe), S. 282-291.

Klein, Wilhelm, Schicksale der Überreste des Königs Johann von Böhmen, Grafen 
von Luxemburg, in : Mitteilungen des Vereins für Geschichte der Deutschen in 
Böhmen 45 (1907), S. 368-391.

Klöckener, Martin, „Ruhen in geweihter Erde“. Die Gräbersegnung an Allerheiligen/
Allerseelen, in : Heute segnen. Werkbuch zum Benediktionale, hg. von Andreas 
Heinz und Heinrich Rennings. Wien : Herder, 1987, S. 248-258.

Klöckner, Michael, Das katholische Milieu. Grundüberlegungen – in besonderer 
Hinsicht auf das Deutsche Kaiserreich von 1871, in : Zeitschrift für Religions- und 
Geistesgeschichte 44 (1992), S. 241-262.

Klueting, Edeltraud, Umwelt und Heimat, in : Handbuch der Deutschen Reformbe-
wegungen 1880-1933, hg. von Diethart Kerbs und Jürgen Reulecke. Wuppertal :  
P. Hammer, 1998, S. 19-22.

KMA errichtet ein Mahnmal in Petingen, in : Lëtzebuerger Kathoulesch Männer-
aktioun (Oktober & November 1989).

Knaff, Philippe, König Johann der Blinde. Biographische Skizze. Luxemburg :  
V. Bück, 1872.

Knaff, Philippe, Johann der Blinde, König von Böhmen und Graf von Luxemburg. 
Kurzfassliche kritische Beurtheilung. Luxemburg : V. Bück, 1872.

Knauber, Yps, Wege der Trauer. Wege des Lebens. Karlsruhe : Friedhofs- und  
Bestattungsamt der Stadt Karlsruhe, 2007.

Knufinke, Ulrich, Bauwerke jüdischer Friedhöfe in Deutschland (Schriften der Bet 
Tfila – Forschungsstelle für jüdische Architektur in Europa, 3). Petersberg : Imhof, 
2007.

Kockerols, Carlo et Dagnelie, Tjienke, Schiste, Pierre d’Ardenne, croix funéraires, 
croix des chemins et autres monuments en Ardenne. Étalle  : Éd. Phyllades, 1993.

Kockerols, Carlo, Croix de schiste et immigration tyrolienne : Le projet « Artyrolux », 
in : Musée en Piconrue 53 (1999), S. 3-8.

Kolnberger, Thomas, Cemeteries and Urban Form : A Historico-Geographical Ap-
proach, in : Urban Morphology 22/2 (2018), p. 118-139.

Kolnberger, Thomas, Funerary Culture and Modernisation in the State of Luxem-
bourg (1800-2000), in : Revue Belge de Philologie et d’Histoire 95/4 (2017),  
p. 849-875.

Kolnberger, Thomas, Tote Soldaten und ihre Gräber : Kriegs- und Militärfriedhöfe 
des Ersten Weltkrieges in Luxemburg, in : Virtuelle Ausstellung Éischte Weltkrich 
1914-1918. Remembering the Great War in Luxembourg. URL : https ://ww1.lu/
media/pdf/thomas-kolnberger-tote-soldaten.pdf (Letzter Zugriff : 15.9.2018).

Kolnberger, Thomas, Von Flamma zum Flamarium. Zur Geschichte der Feuer- 
bestattung im Großherzogtum Luxemburg, 1900-2015, in : Hémecht 69/2 (2017),  
S. 205-232.

Koltz, Anise, Über das Glück, zwischen den Kulturen zu leben, in : Über Grenzen 
und Literaturen in Luxemburg, hg. von Irmgard Honnef-Becker und Peter Kühn. 
Esch-sur-Alzette : Éditions Phi, 2004, S. 56-64.

Koltz, Jean-Pierre, Baugeschichte der Stadt und Festung Luxemburg, 2 Bände. 
Luxemburg : Saint-Paul-Druckerei, 1970-1972. 

Koselleck, Reinhart, Einleitung, in : Der politische Totenkult. Kriegerdenkmäler  
in der Moderne, hg. von Reinhart Koselleck und Michael Jeismann. München :  
Fink, 1994, S. 9-20.

Koselleck, Reinhart, Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen 
Welt. Freiburg und München : Suhrkamp, 2013 (12. Aufl.).

Kostigoff, Roxane et Reuter, Antoinette, Dominique Lang (1874-1919), photographe. 
Dudelange : Centre de Documentation sur les Migrations Humaines, 2010.

Koundounaris, Paul, Im Reich der Toten : Eine Kulturgeschichte der Beinhäuser und 
Ossuarien. Rheinbreitbach : Ullmann Medien, 2014.

Krabbe, Wolfgang Rüdiger, Lebensreform/Selbstreform, in : Handbuch der Deut-
schen Reformbewegungen, hg. von Diethard Krebs und Jürgen Reulecke. Wupper-
tal : P. Hammer, 1998, S. 73-85.

Kraus, Franz Xaver, Hunolt, Franz, in : Allgemeine Deutsche Biographie 13 (1881),  
S. 421. URL : https ://www.deutsche-biographie.de/pnd130235563.
html#adbcontent (Letzter Zugriff : 24.10.2018).

Krebs, Diethart und Reulecke, Jürgen, Einleitung, in : Handbuch der Deutschen 
Reformbewegungen 1880-1933, hg. von Diethart Krebs und Jürgen Reulecke.  
Wuppertal : P. Hammer, 1998, S. 10-18.

Krieps, Roger, Mehr Friede den Friedhöfen, in : d’Letzeburger Land (30.10.1970).

Krier, Jean, Eine römische Inschrift aus Mertert und der Vicus Suromagus, in : 
Archaeologia luxemburgensis 3 (2016), S. 76-95.

Kselman, Thomas, Funeral Conflicts in Nineteenth-Century France, in : Comparative 
Studies in Society and History 30/2 (1988), p. 312-332.

Kuhle, Dagmar, Krematorium mit blauer Wand. Gedanken anlässlich des neuen 
Krematoriums in Kassel, in : Kunst und Kirche 1 (2005), S. 10-13.

Kunnert, Jean-Pierre, Die Pfarrkirche Sankt Martin in Simmern, in : Viru siwen-
honnert Joer zu Simmer… Festschrëft mat der Geschicht an anere Geschichten 
ronderëm déi Simmer Mäerteskierch, hg. vom Comité 700 Joer Mäerteskierch 
Simmern. [Simmern] 2018, S. 25-37.

Kurth, Godefroid, Le tombeau d’Ermesinde à Clairefontaine. Liège : Dessain, 1880.

Kurzeja, Adalbert, Der älteste Liber Ordinarius der Trierer Domkirche. London, Brit. 
Mus., Harley 2958, Anfang 14. Jh. Ein Beitrag zur Liturgiegeschichte der deutschen 
Ortskirchen (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen, 52). Münster : 
Aschendorff, 1970.

Kyll, Nikolaus, Tod, Grab, Gräbnisplatz, Totenfeier (Rheinisches Archiv, 81). Bonn : 
L. Röhrscheid, 1972.

Lachaud, Frédérique, La représentation des liens personnels sur les tombeaux 
anglais du XIVe siècle, in : Liens personnels, réseaux, solidarités en France et dans 
les îles Britannique (XIe-XXe siècle). Personal links, networks and solidarities in 
France and the British Isles (11th-20th century), éd. par David R. Bates et al. Paris : 
Publications de la Sorbonne, 2006, p. 127-150.

Lackas, N., Hundert Jahre Königsgrab an der Saar. Trier : Eigenverlag des Autors, 
1939.

Laffont, Jean-Luc, Les pleureuses et crieuses d’enterrements dans la France méri-
dionale, in  : Études sur la mort 144/2 (2013), p. 111-130.

Lafontaine, Paul, Notre Dynastie : Les origines et le règne des Nassau-Weilburg au 
Grand-Duché de Luxembourg (1890-1990). Luxembourg : Éditions Saint-Paul, 1999.

Lamberts, Emiel, De kerkhovenkwestie, in : Het openbaar initiatief van de gemeen-
ten in België, 1795-1940. Volume 2. Brussels : Gemeentekrediet, 1986, p. 787-788.

Landesamt für Denkmalpflege Rheinland-Pfalz, Preußische Facetten : Rheinroman-
tik und Antike. Zeugnisse des Wirkens Friedrich Wilhelms IV. an Mittelrhein und 
Mosel. Regensburg : Schnell und Steiner, 2001.

Lang, Jean-Michel, Ossuaires de Lorraine. Un aspect oublié du culte des morts, 
Metz : Éditions Serpenoise, 1998.

Langini, Alex, Die Kirche St. Peter und Paul, mehr als 1000 Jahre Geschichte, in : 
Dekanatskirche Niederwiltz 1510-2010. Wiltz : Por Nidderwooltz, o.D., S. 79-80.

Laurent, Pierre-Joseph et Plaideau, Charlotte, Esprits sans patrie : Une analyse de la 
« religion du voyage » dans les Iles du Cap-Vert, in : Autrepart 56 (2010), p. 39-55.

Gesamtbibliografie / Bibliographie complète



337

Le Guay, Damien, Représentation actuelle de la mort dans nos sociétés : les 
différents moyens de l’occulter, in : Études sur la mort. Thanatologie 134/2 (2008), 
p. 115-123.

Leisner, Barbara, Die Einführung von Grabmalrichtlinien und ihre Folgen – noch 
einmal das Beispiel Friedhof Ohlsdorf in Hamburg, in : Vom Reichsausschuss zur 
Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal. Kassel : Arbeitsgemeinschaft Friedhof 
und Denkmal e.V., S. 97-113.

Les Cheminots-Philatélistes 61 Luxembourg, Gares et haltes des chemins de fer 
Luxembourg. Luxembourg : Cheminots-Philatélistes 61, 1984.

Lestage, Françoise, La mort en migration, in : Revue Européenne des Migrations 
Internationales 28/3 (2012), p. 7-12.

Lieb, Daniela, La catastrophe nʼaura pas lieu. Luxemburger Autoren und der Erste 
Weltkrieg, in : Der Erste Weltkrieg als Katastrophe. Deutungsmuster im literarischen 
Diskurs, hg. von Claude D. Conter et al. Würzburg : Könighausen & Neumann, 2014, 
S. 111-127.

Lieb, Daniela, Imagination und Okkupation von Legionärsbiographien im Theater-
werk Max Goergens, in : Galerie. Revue culturelle et pédagogique 34/4 (2016),  
S. 553-578.

Lieb, Daniela et al., Luxemburg und der Erste Weltkrieg. Literaturgeschichte(n). 
Mersch : CNL, 2014.

Lieb, Daniela, 1903 – das Monument. Daten der Luxemburger Literatur (9), in : 
Tageblatt – Bücher = Livres 23/3 (Mai-Juni 2017), S. 10.

Ligou, Daniel, L’évolution des cimetières, in : Archives de Sciences Sociales des 
Religions 39 (1975), p. 61-77.

Lillie, Robbie M. and Mack, Jennifer E., Dubuque’s Forgotten Cemetery. Iowa City : 
University of Iowa Press, 2015.

Lindken, Hans-Ulrich, Arthur Schnitzler. Aspekte und Akzente. Materialien zu Leben 
und Werk (Europäische Hochschulschriften, Reihe I : Deutsche Sprache und Litera-
tur, 754). Frankfurt a. M. : Lang, 1984.

Livingston, Michael, Counting the Dead at Crécy, in : The Battle of Crécy. A Case-
book, ed. by Michael Livingston and Kelly DeVries. Liverpool : Liverpool University 
Press, 2015, S. 485-488.

Loutsch, Jean-Claude (éd.), Héraldique et Généalogie au Luxembourg, Exposition 
aux Archives Nationales et au Musée National d’Histoire et d’Art, Luxembourg, à 
l’occasion du XXIe congrès international des sciences généalogique et héraldique 
du 28 août au 3 septembre 1994. Luxembourg : Imprimerie Saint-Paul, 1994.

Maas, Jacques, Johann der Blinde, emblematische Heldengestalt des luxemburgi-
schen Nationalbewußtseins im 19. und 20. Jahrhundert, in : Johann der Blinde, Graf 
von Luxemburg, König von Böhmen 1296-1346, hg. von Michel Pauly (PSH, 105; 
Publications du CLUDEM, 14). Luxemburg : Section Historique de l’Institut Grand-
Ducal, 1997, S. 567-622.

Majerus, Benoît, D’Gëlle Fra, in : Lieux de mémoire au Luxembourg/Erinnerungs-
orte in Luxemburg, Vol. 1 : Usages du passé et construction nationale/Umgang mit 
der Vergangenheit und Konstruktion der Nation, éd. par Sonja Kmec et al. Luxem-
bourg : Éditions Saint-Paul, 2007, p. 291-296.

Majerus, Nicolas, Histoire du droit dans le Grand-Duché de Luxembourg. Luxem-
bourg : Saint-Paul, 1949, t. 2.

Malone, Hannah, Secularisation, Anticlericalism and Cremation within Italian 
Cemeteries of the Nineteenth Century, in : Modern Italy 19/4 (2014), p. 385-403.

Maréchal, Brigitte and Zemni, Sami (ed.), The Dynamics of Sunni-Shia Relation-
ships. Doctrine, Transnationalism, Intellectuals and the Media. London : C Hurst & 
Co Publishers Ltd, 2013.

Maresca, Sylvain, L’introduction de la photographie dans la vie quotidienne, in : 
Études photographiques 15 (2004), p. 61-77.

Margue, Andrée, La mentalité du prêtre luxembourgeois du XVIIIe siècle à travers 
les testaments, in : Sociologie et mentalités religieuses au Luxembourg d’Ancien 
Régime, éd. par Jean-Claude Muller (Collection Les Amis de l’Histoire, 15). Luxem-
bourg : Les Amis de l’Histoire, 1990, p. 135-206.

Margue, Michel, Les tombeaux des comtes de Luxembourg à Clairefontaine : Nais-
sance et affirmation d’un lignage princier, in : Annuaire A.L.G.H. (1994), p. 17-42.

Margue, Michel (éd.), Un itinéraire européen. Jean l’Aveugle, comte de Luxem-
bourg et roi de Bohême 1296-1346, Luxembourg  : Crédit Communal de Belgique et 
CLUDEM, 1996.

Margue, Michel, „Fecit Carolus ducere patrem suum in patriam suam“. Die Überlie-
ferung zu Bestattung und Grab Johanns des Blinden, in : Grabmäler der Luxem-
burger. Image und Memoria eines Kaiserhauses, hg. v. Michael Viktor Schwarz 
(Publications du CLUDEM, 13). Luxemburg : CLUDEM, 1997, S. 79-96.

Marjavaara, Roger, The Final Trip : Post-Mortal Mobility in Sweden, in : Mortality 
17/3 (2012), p. 256-275.

Martorell Linares, Miguel, ‘The Cruellest of All Forms of Coercion’ : The Catholic 
Church and Conflicts around Death and Burial in Spain during the Restoration 
(1874-1923), in : European History Quarterly 47/4 (2017), p. 657-678.

McGee Morganstern, Anne, Gothic Tombs of Kinship in France, the Low Countries 
and England. University Park, PA : Pennsylvania State University Press, 2000.

McKevitt, Christopher, Contestation et fabrication d’un culte. Le cas de Padre Pio 
de Pietralcina, in : Terrain. Anthropologie & Sciences humaines 24 (1995),  
p. 91-102.

Meinhold, Lurz, „… ein Stück Heimat in Fremder Erde“. Die Heldenhaine und Toten-
burgen des Volksbunds Deutsche Kriegsgräberfürsorge, in : Archplus 71 (1983),  
S. 66-69.

Mendes, Arlindo, A atitude do Santiaguense perante a morte : Rituais fúnebres. 
Dissertação de Mestrado em Estudos Africanos, Universidade do Porto 2003.

Mendes, Arlindo, Ritual de apanha de espírito em Santiago de Cabo Verde. Praia : 
Editora Pedro Cardoso, 2018.

Mertz, Frédéric et al., Le vieillissement des migrants au Luxembourg : retour au 
pays et formes de solidarité (RED, 20). Luxembourg : Éditions Saint-Paul, 2016. 
URL : http ://www.cefis.lu/resources/RED20.pdf (Page consultée le 29.9.2018).

Metzger, Christof, vnser letzter wille meynunge vnd begirde. Das Grabmal für Erz-
bischof Jakob I. von Sierck, in : Liebfrauen in Trier. Architektur und Ausstattung von 
der Gotik bis zur Gegenwart, hg. von Andreas Tacke und Stefan Heinz. Petersberg : 
Michael Imhof Verlag, 2016, S. 307-317.

Metzler, Jeannot und Zimmer, John, Zur Frühgeschichte von Diekirch, in : Archaeo-
logia Mosellana, Archäologie im Saarland, in Lothringen und Luxemburg 1 (1989), 
S. 197-225.

Meyer, Richard E., Strangers in a Strange Land. Ethnic Cemeteries in America, in : 
Ethnicity and the American Cemetery, ed. by Richard E. Meyer. Bowling Green, 
Ohio : Bowling Green State University Popular Press, 1993, p. 1-13.

Meyer-Woeller, Ulrike Evangelia, Grabmäler des 19. Jahrhunderts im Rheinland 
zwischen Identität, Anpassung und Individualität. Doktorarbeit, Rheinische 
Friedrich-Wilhelms-Universität zu Bonn 1999. URL : http ://hss.ulb.uni-bonn.
de/1999/0215/0215.pdf (Letzter Zugriff 28.3.2019).

Michaud Nérard, François, La mort et le deuil, évolutions récentes, in : Études sur la 
mort 137/1 (2010), p. 117-126.

Mignacca, Stéphanie, Photographies commémoratives post mortem américaines 
du XIXe siècle : mises en scène et mises en sens du cadavre. Mémoire de maîtrise en 
Histoire de l’art, Université du Québec 2014.

Millim, Anne-Marie, Batty Weber. Der Abreißkalendermann als Historiker des 
Alltags, in : Batty Weber. Werk und Wirkung, hg. von Anne-Marie Millim. Mersch : 
CNL, 2017, S. 95-145.

Minden, Ben et al., Mertert-Wasserbillig : eine Zeitreise durch unsere Gemeinde,  
2 Bände. Mertert-Wasserbillig : Geschichtsfrënn; Gemeindeverwaltung, 2013-2016.

Minnesota Historical Society, A Guide to Family History Resources at the Minnesota 
Historical Society. St. Paul, MN : Minnesota Historical Society Press, 2004.

Miroir, André, Le libéralisme et l’Église au XIXe siècle. Contribution à l’étude des 
rapports entre l’Église et l’État. Thèse de doctorat, Université Libre de Bruxelles 
1980.

Mittelstrass, Tilman, Archäologie der Gegenreform – Spuren der nachtridentini-
schen Erneuerung der katholischen Kirche in archäologischen Befunden und Fun-
den aus Oberbayern, in : Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft für Archäologie 
des Mittelalters und der Neuzeit 18 (2007), S. 21-33.

MNHA, Le passé recomposé : archéologie urbaine à Luxembourg : exposition orga-
nisée par le Musée national d’histoire et d’art en collaboration avec le Fonds  
de rénovation de la vieille ville et le Service des sites et monuments nationaux,  
23 avril – 27 juin 1999. Luxembourg : MNHA, 1999.

Monshausen, Lothar, Grabplatten in der ehemaligen Zisterzienser-Abtei St. Thomas, 
in : Beiträge zur Geschichte des Bitburger Landes 27/1 (2017), S. 4-19.

Gesamtbibliografie / Bibliographie complète



338

Moraw, Peter, Das Reich im mittelalterlichen Europa, in : Heilig – Römisch – 
Deutsch. Das Reich im mittelalterlichen Europa, hg. von Bernd Schneidmüller und 
Stefan Weinfurter. Dresden : Michel Sandstein Verlag, 2006, S. 440-450.

Morel, Marie-France, La mort d’un bébé au fil de l’histoire, in  : Spirale 31/3 (2004), 
p. 15-34.

Moreras, Jordi et al., Diversities within Cemeteries : The Otherness in the Expres- 
sions of the Funerary Heritage in Spain, in : Death on the Move. Managing Narra-
tives, Silences and Constraints in a Trans-national Perspective, ed. by Philip J. 
Havik, José Mapril and Clara Saravaia. Newcastle upon Tyne : Cambridge Scholars 
Publishing, 2018, p. 74-97.

Moyse, Laurent, Du rejet à l’intégration. Histoire des juifs du Luxembourg. Luxem-
bourg : Éditions Saint-Paul, 2011.

Müller-Dreier, Armin, Konfession in Politik, Gesellschaft und Kultur des Kaiser-
reichs. Der Evangelische Bund 1886-1914 (Religiöse Kulturen der Moderne, 7). 
Gütersloh : Gütersloher Verlagshaus, 1998.

Musée en Piconrue (éd.), Les vivants et leurs morts. Art, croyances et rites funé-
raires dans l’Ardenne d’autrefois. Bastogne : Crédit communal, 1989.

Nahon, Gérard, Inscriptions hébraïques et juives de France médiévale. Paris :  
Les Belles-Lettres, 1986.

Nilles, Mary E., Rollingstone. Ein Luxemburger Dorf in Minnesota. Luxemburg : 
Éditions Guy Binsfeld, 1983.

Obertova, Zuzana et al., Die Traufkinder von der Nordseite der „Kirche“ in Greven-
macher (Luxemburg) – anthropologische Auswertung der Skelettreste, in : Em-
preintes – Annuaire du Musée National d’Histoire et d’Art 1 (2008), S. 92-99.

Oexle, Otto Gerhard, Memoria als Kultur, in : Memoria als Kultur, hg. von Otto 
Gerhard Oexle. Göttingen : Vandenhoeck und Ruprecht 1995, S. 9-78.

Oliver, Caroline, Cultural Influence in Migrants’ Negotiation of Death. The Case of 
Retired Migrants in Spain, in : Mortality 9/3 (2004), p. 235-254.

Oltmer, Jochen, Globale Migration. Geschichte und Gegenwart. München :  
C.H.Beck, 2012.

Omrod, W. Mark, The Reign of Edward III. Stroud : Tempus, 2000.

Ott, Frank-Thomas, Ursprünge und Spuren des Auguste-Viktoria-Gymnasiums im 
europäischen Raum, in : 350 Jahre Bildung und Erziehung Auguste-Viktoria-Gym-
nasium Trier, hg. vom Auguste-Viktoria-Gymnasium Trier. Trier : Schwind, 2003,  
S. 42-52.

Ouaknine, Grand Rabbin Jacques, L’âme immortelle. Paris : Bibliophane-Daniel 
Radford, 2002.

Oz, Amos, Jesus und Judas : ein Zwischenruf. Ostfildern : Patmos, 2018.

Ozouf, Mona, Le Panthéon. L’École normale des morts, in : Les lieux de mémoire, 
Vol. 1 : La République, éd. par Pierre Nora. Paris : Gallimard, 1984, p. 139-166.

Parent, Daniel, Le champ des juifs à Ennezat, in : L’archéologie du judaïsme en 
France et en Europe, éd. par Paul Salmona et Laurence Sigal. Paris : La Découverte, 
2011, p. 235-245.

Pasini, Piero, Italian Modern Cemeteries : An Historical Profile, in : IN_BO. Ricerche 
e progetti per il territorio, la città e l’architettura 3/4 (2012), p. 191-202.

Pastoureau, Michel, Noir. Histoire d’une couleur. Paris : Seuil, 2008.

Patak, Martin, Die Angst vor dem Scheintod in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts. 
Zürich : Juris Druck und Verlag, 1967.

Pauly, Michel, Ein neues Grab für Johann den Europäer, in : forum 211 (2001),  
S. 35-36.

Pauly, Michel (éd.), De l’Hospice Saint-Jean à l’Hospice civil. 700 Jahre Hospi-
talgeschichte in der Stadt Luxemburg. Luxembourg : Éditions mediArt – Agence de 
Promotion Culturelle/Agentur zur Kulturförderung, 2009.

Péporté, Pit, Constructing the Middle Ages. Historiography, Collective Memory and 
Nation-Building in Luxembourg. Leiden : Brill, 2011.

Perez, Stanis, Le corps du roi. Incarner l’État. De Philippe Auguste à Louis-Philippe. 
Paris : Perrin, 2018.

Perrot, Michelle (Hg.), Geschichte des privaten Lebens, Bd. 4. Von der Revolution 
zum Großen Krieg. Augsburg : Weltbild, 2000.

Petit, Joseph, Dominique Lang, impressionniste luxembourgeois. Luxembourg : 
Raymond Mehlen, 1953.

Pfeiffer, Anna-Livia, Das Ewige im Flüchtigen. Eine Bau- und Zivilisationsgeschichte 
der Feuerbestattung in der Moderne. Würzburg : Königshausen & Neumann, 2015.

Philippart, Robert L., Eine Geschichte des Friedhofs in Luxemburg, in : Monumen-
tum 3 (2016), S. 12-19.

Philippart, Robert L., Le mausolée du soldat inconnu, in : Luxemburger Wort 
(13.10.2014) – Die Warte Nr. 29/2451, p. 6-7.

Philippart, Robert L., Les testaments luxembourgeois à l’aube du XVIIIe siècle, 
source d’histoire des mentalités et des structures des propriétés. Mémoire de 
licence, Université Louvain-la-Neuve 1986.

Philippart, Robert L., Luxembourg, de l’historicisme au modernisme, de la ville 
forteresse à la capitale nationale, 2 vols. Steinsel : Éd. Ilôts, 2006.

Philippart, Robert L., La dernière demeure : les nécropoles de la capitale, in :  
Arts et Lettres  : Publication de la Section des Arts et Lettres de l’Institut Grand-Ducal 
4 (2015), p. 101-128.

Pirotte, Jean, Les images de dévotion, témoins de la mentalité d’une époque, 
1840-1965, in : Revue d’histoire de la spiritualité 50 (1974), S. 479-505.

Pirotte, Jean, Monuments de papier. Les souvenirs mortuaires en Ardenne et 
ailleurs de 1850 à nos jours, in : Les vivants et leurs morts. Art, croyances et rites 
funéraires dans l’Ardenne d’autrefois, éd. par le Musée en Piconrue. Bastogne : 
Crédit communal, 1989, p. 241-250.

Prieto, Catherine, L’action du concessionnaire de pompes funèbres en concurrence 
déloyale : les soubresauts du monopole communal renforçant l’opposabilité du 
contrôle, in : Revue générale du droit 1443 (2002). URL : http ://www.revuegenerale-
dudroit.eu/?p=1443 (Page consultée le 28.12.2018).

Pierret, Philippe, Ces pierres qui nous parlent. Mémoires juives et patrimoine 
bruxellois. Bruxelles : Éd. Didier Devillez, 1999.

Pierret, Philippe, Mémoires, mentalités religieuses, art funéraire : la partie juive 
du cimetière du Dieweg à Bruxelles (XIXe-XXe siècles). Paris : Collect. REJ/Louvain : 
Peeters, 2005.

Pierret, Philippe, Une mémoire de pierre et de tissu. Contributions à l’histoire so-
ciale et religieuse du judaïsme arlonais au XIXe siècle (Annales de l’Institut Archéo-
logique du Luxembourg, 136). Arlon : Institut Archéologique du Luxembourg, 2005.

Pierret, Philippe, Une mémoire de pierre et de papier. Images de la vie juive en 
Belgique. Waterloo : Éditions Luc Pire, 2007.

Pigné, Christine, Hypnos et Thanatos : une association traditionnelle renouvelée à 
la Renaissance, in  : L’information littéraire 60 /4 (2008), p. 21-34.

Pignolet, Marcel, Folklore du trépas, particulièrement dans la Basse-Semois, in : 
Le Guetteur wallon 1 (1989), p. 2-14.

Pirotte, Jean, La mort et son au-delà, in : Les âges de la vie : Naître, vivre et mourir 
en Ardenne. Bastogne : Musée en Piconrue, 2015, p. 155-176.

Pnevmatikkis, Vassilis, Le cimetière russe de Sainte-Geneviève-des-Bois : histoire 
et enjeux identitaires d’un coin de Russie en France, in : Mémoire(s), identité(s), 
marginalité(s) dans le monde occidental contemporain. Cahiers du MIMMOC 13 
(2015). URL : https ://journals.openedition.org/mimmoc/2076 (Page consultée le 
15.8.2017).

Poschmann, Andreas, Art. Requiem, I. Liturgisch, in : Lexikon für Theologie und  
Kirche, Bd. 8 : Palermo bis Roloff, hg. von Walter Kasper. Freiburg in Breisgau : 
Herder Verlag, 1994, S. 1116-1118.

Post, Paul und Wentzel, Hans, Bart/Barttracht, in : Reallexikon zur deutschen  
Kunstgeschichte, 10 Bände, begonnen von Otto Schmitt, hg. vom Zentralinstitut  
für Kunstgeschichte München. Stuttgart : 1937-2015, Bd. 1, Sp. 1469-1478.  
URL : http ://www.rdklabor.de/wiki/Bart,_Barttracht (Letzter Zugriff : 1.11.2018).

Potelle, Émile, Jean Quirin Piette, tailleur de schiste (Cahiers de l’Ourthe et du 
Haut-Pays d’Ardenne). Vielsalm  : Édition de luxe, 1990.

Prost, Antoine, Les cimetières militaires de la Grande Guerre, 1914-1940, in :  
Le Mouvement Social 237/4 (2011), p. 135-151.

Rader, Olaf B., Grab und Herrschaft. Politischer Totenkult von Alexander dem  
Großen bis Lenin. München : C.H.Beck, 2003.

Raphaël, Freddy, La représentation de la mort chez les Juifs d’Alsace, in :  
Archives de Sciences Sociales des Religions 39 (1975), p. 101-117.

Rausch, Helke, Kultfigur und Nation. Öffentliche Denkmäler in Paris, Berlin und 
London 1848-1914. München : Oldenbourg, 2006.

Rehbach, Nils-Jörn et al., Veränderungen der Bestattungskultur aus anthropolo-
gischer Sicht am Beispiel eines Frauenordens aus Luxemburg, in : Archäologie 
der frühen Neuzeit. Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft für Archäologie des 
Mittelalters und der Neuzeit 18 (2007), S. 56-58.

Gesamtbibliografie / Bibliographie complète



339

Reichl, Thomas, Das Kriegsgräberwesen Österreich-Ungarns im Weltkrieg und die 
Obsorge in der Republik Österreich. Das Wirken des Österreichischen Schwarzen 
Kreuzes in der Zwischenkriegszeit. Dissertation, Universität Wien 2007.

Reimers, Eva, Death and Identity : Graves and Funerals as Cultural Communication, 
in : Mortality 4/2 (1999), p. 147-166.

Reinert, François, L’église Saint-Nicolas et les fouilles de la rue du Marché-aux-
Herbes et de la rue de la Reine, in : ons stad 58 (1997), p. 10-16.

Reinert, François, Wohin mit den Toten? Der archäologische Nachweis einer hygie-
nisch problematischen Verlegung der Bestattungen der Stadtpfarrei St. Nikolaus im 
Jahr 1779, in : Le passé recomposé : archéologie urbaine à Luxembourg : exposition 
organisée par le Musée national d’histoire et d’art en collaboration avec le Fonds 
de rénovation de la vieille ville et le Service des sites et monuments nationaux,  
23 avril – 27 juin 1999. Luxembourg : MNHA, 1999, S. 155-166.

Renaudet, Isabelle, Entre trajectoire et imaginaire collectif. Les collections 
photographiques post mortem du Museu del Pueblu. Aix-en-Provence : Presses 
Universitaires de Provence, 2013.

Reuter, Antoinette, Le protestantisme au Grand-Duché au XIXe siècle, in : Le choc 
des libertés, l’Église en Luxembourg de Pie VII à Léon XIII (1800-1880), éd. par 
André Neuberg. Bastogne : Musée en Piconrue, 2001, p. 113-117.

Reuter, Joseph, Die Kirche in der Tausendjährigen Geschichte der Stadt Luxemburg, 
in : Hémecht 18/4 (1966), p. 405-430.

Richier, Anne et Weydert, Nicolas, La présence italienne en Provence à partir de la 
fouille archéologique de cimetières (XVIe-XXe siècle), in : Mourir ailleurs (XVIe-XXIe 
siècle), dir. par Mathieu Grenet et Jérémie Foa, Diasporas 30 (2017), p. 19-33.

Richter, Isabel, Visual History als eine Geschichte des Todes, in : Historische  
Anthropologie : Kultur, Gesellschaft, Alltag 18/2 (2010), S. 191-210.

Richwien, Gerhard, „Heilige Zahl“ und „Göttliche Ordnung“. Gedanken zu Zahlen 
und Ordnungssystemen in angewandter Darstellung und Baukunst, in : Von Schin-
kel bis van de Velde : architektur- und kunstgeschichtliche Beiträge vom Klassizis-
mus bis zum Jugendstil. Festschrift für Dieter Dolgner zum 65. Geburtstag, hg. von 
Dieter Dolgner et al. [Halle] : Janos Stekovic, 2005, S. 289-304.

Rieser, Herbert, Der Geist des Josephismus und sein Fortleben. Wien : Herder, 1963.

Ripke, Simone, Der Bestatterberuf als Profession, in : Praktische Theologie der 
Bestattung, hg. von Thomas Klie et al. Göttingen : De Gruyter, 2015, S. 439-458.

Robin, Ron, Enclaves of America. The Rhetoric of American Political Architecture 
Abroad 1900-1965. Princeton : Princeton University Press, 1992.

Robinson, Paul, The White Russian Army in Exile 1920-1941. Oxford : Oxford Univer-
sity Press, 2002.

Rosenfeld, Charles, Fischbacher Familienchronik. Luxemburg : Imprimerie St. Paul, 
1997.

Rugg, Julie et al., Churchyard and Cemetery in an English Industrial City : Sheffield, 
1740–1900, in : Urban History 41/4 (2014), S. 627-646.

Ruppert, P., Code politique et administratif du Grand-Duché de Luxembourg.  
Luxembourg : V. Bück, 1907 (3e éd.).

Rüve, Gerlind, Scheintod. Zur kulturellen Bedeutung der Schwelle zwischen Leben 
und Tod um 1800. Bielefeld : transcript, 2008.

Salm-Salm, Marie-Amélie zu, Théo Kerg 1909-1993. Von der École de Paris zum Tak-
tilismus, in : Théo Kerg 1909-1993. De l’école de Paris au tactilisme (Austellungska-
talog). Luxemburg : Musée National d’Histoire et d’Art ; Cercle Cité, 2013, S. 26-34.

Salmond, Wendy, Design Education and the Quest for National Identity in Late 
Imperial Russia : The Case of the Stroganov School, in : Studies in the Decorative 
Arts 1/2 (1994), p. 2-24.

Salmond, Wendy R., Arts and Crafts in Late Imperial Russia : Reviving the Kustar Art 
Industries, 1870-1917. Cambridge : Cambridge University Press, 1996.

Sayad, Abdelmalek, La double absence : Des illusions de l’émigré aux souffrances 
de l’immigré. Paris : Seuil, 1999.

Schäfer, Julia, Tod und Trauerrituale in der modernen Gesellschaft, Perspektiven 
einer alternativen Trauer- und Bestattungskultur. Stuttgart : ibidem-Verlag, 2011.

Schiermeyer, Thilo, Die archäologischen Ausgrabungen auf dem Place de la Paix in 
Bettemburg, in : Beetebuerg am Laf vun der Zäit, Bettemburg : Geschichtsfrënn aus 
der Gemeng Beetebuerg, 2018, S. 127-146.

Schlim, Jean Louis, Schloß Hohenburg : die nassauisch-luxemburger Residenz in 
Bayern. Oberhaching : Aviatic Verlag, 1998. 

Schlögel, Karl (Hg.), Der große Exodus. Die russische Emigration und ihre Zentren 
(1917-1941). München : C.H.Beck, 1994.

Schlögl, Rudolf, Alter Glaube und moderne Welt. Europäisches Christentum im 
Umbruch 1750-1850. Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2013.

Schmid, Wolfgang, Die Wallfahrt zum Heiligen Rock (1844) und die evangelischen 
Gemeinden im Rheinland (Bonn, Koblenz, Trier, Winningen), in : Rheinische Viertel-
jahrsblätter 77 (2013), S. 86-117.

Schmid, Wolfgang, Wie fromm waren die Winninger im 19. Jahrhundert? Eine evan-
gelische Enklave im Kulturkampf, in : Jahrbuch für Evangelische Kirchengeschichte 
des Rheinlandes 63 (2014), S. 103-116.

Schmid, Wolfgang, Das Trierer Domkapitel im Mittelalter und in der frühen Neuzeit, 
in : Das Domkapitel Trier im Mittelalter und in der frühen Neuzeit (Quellen und Ab-
handlungen zur mittelrheinischen Kirchengeschichte, 141), hg. von Werner Rössel. 
Mainz : Selbstverlag der Gesellschaft für mittelrheinische Kirchengeschichte, 2018, 
S. 151-178.

Schmidt, Ephraim, Geschiedenis van de Joden in Antwerpen. Antwerp : S.M. De 
Ontwikkeling, 1963.

Schmit-Cassaignau, Myriam, Les peuples sont cachés dans la terre. Réflexions sur 
l’esthétique des cimetières de la ville, in : ons stad 43 (1993), p. 8-16.

Schmitt, Georges, La sculpture romane et la sculpture gothique, in : L’Art au Luxem-
bourg (Publications nationales du Ministère des Arts et des Sciences). Luxembourg : 
Saint-Paul, 1966, p. 391-569.

Schmitt, Michel, Der Beitrag des Klosters U.L. Frau zum religiösen Kunsterbe 
Luxemburgs, in : La Congrégation de Notre-Dame à Luxembourg. 1627-1977, Luxem-
burg 1977, S. 55-70.

Schoen, Paul, Das evangelische Kirchenrecht in Preußen, 2 Bände. Berlin 1906-
1910. (Nachdruck : Aalen : Scientia Verlag, 1967).

Schoenfeld, Helmut, Ein Reformfriedhof und die neue Gartenkunst – Das Beispiel 
Friedhof Ohlsdorf in Hamburg, in : Vom Reichsausschuss zur Arbeitsgemeinschaft 
Friedhof und Denkmal. Kassel : Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal e.V.,  
S. 87-95.

Schon, Arthur, Zeittafel zur Geschichte der Luxemburger Pfarreien von 1500-1800,  
5 Bände. Esch-sur-Alzette : Kremer-Müller, 1954-1957.

Schramke, Sandra, Das autonome Quadrat. Zum Gebrauch von Millimeterpapier in 
der Architektur Oswald Mathias Ungers, in : Bildwelten des Wissens. Kunsthistori-
sches Jahrbuch für Bildkritik 11 (2015), S. 44-52.

Schreiber, Jean-Philippe, Politique et religion. Le Consistoire central israélite de 
Belgique au XIXe siècle. Bruxelles : Éditions de l’Université Libre de Bruxelles, 1995.

Schumacher, Fritz, Reformkultur und Moderne, hg. von Hartmut Frank (Ausstel-
lungskatalog). Stuttgart, 1994.

Schumacher, Will, Wéltzer Leggt a Wéltzer Geschichten. Esch/Alzette : Éditions 
Schortgen, 1993.

Schumacher, Will, Woltz voan deemols an hakt. Wiltz : [Eigenverlag], 1996.

Schwarz, Ullrich (Hg.), NDA. Neue Deutsche Architektur. Eine reflexive Moderne :  
25 Bauten (Ausstellungskatalog). Stuttgart : Initiative Architektur und Baukultur, 
2002.

Sclair, Helen A., Ethnic Cemeteries : Underground Rites, in : Ethnic Chicago. A Multi-
cultural Portrait, ed. by Melvin G. Holli and Peter d’A. Jones. Grand Rapids, MI :  
Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1995 (4th ed.), p. 618-639.

Segalen, Victor, Édit funéraire, in : Stèles, édition critique, commentée et augmen-
tée de plusieurs inédits, établie par Henry Bouillier. Paris : Mercure de France, 
1982, p. 90-91.

Seibrich, Wolfgang, Die Weihbischöfe des Bistums Trier (Veröffentlichungen des 
Bistumsarchivs Trier, 31). Trier : Paulinus-Verlag, 1998.

Sfeir, Antoine, L’islam contre l’islam. L’interminable guerre des sunnites et des 
chiites. Paris : Grasset, 2015.

Shinedling, Abraham, Epitaphs, in : The Universal Jewish Encyclopedia 4 (1969),  
p. 137-140.

Siegel, Ernst, Die Geschichte alter Häuser, städtischer Anlagen und Einrichtungen 
in Simmern. Simmern : Stadtverwaltung, 1991 (2. Aufl.).

Simon, Aloïs, Le Cardinal Sterckx et son temps (1792-1867). Tome 1  : L’Église et 
l’État. Malines : Éditions Scaldis, 1950.

Société des Amis de Nicolas van Werveke, Anthologie Nicolas van Werveke, Luxem-
bourg : Impr. V. Buck, 1956.

Sörries, Reiner, Zur Architekturgeschichte der Karner in Kärnten, in : Friedhof und 
Denkmal 38/2 (1993), S. 25-37.

Gesamtbibliografie / Bibliographie complète



340

frühgeschichtlichen Mitteleuropa. Festschrift für Heiko Steuer, hg. von Sebastian 
Brather et al. Rahden/Westf. : Verlag Marie Leidorf, 1999, S. 139-149.

Thill, Jean, La congrégation de Notre-Dame à Luxembourg 1627-1927 (PSH, 61-62). 
Luxembourg : Section Historique de l’Institut Grand-Ducal, 1926-1927.

Thill, Milly, El Camino real. Der königliche Weg. Kalifornische Wanderschaft auf den 
Spuren spanischer Pioniere. Luxemburg : Sankt-Paulus-Druckerei, 1974.

Thill, Milly, Vun déi Säit der Syr. Aus der Schoul geschwat (1936-1945). Luxem-
bourg : Saint-Paul, 1990.

Thoma, Arnold, The Original Chronicle of the Parish of St. Donatus, BA Thesis, Loras 
College, Dubuque, Iowa 1955.

Thomas, Louis-Vincent, Anthropologie de la mort. Paris : Éditions Payot, 1975.

Thomas, Louis-Vincent, Mort et pouvoir. Paris : Payot, 1978.

Thomas, Louis-Vincent, La mort africaine. Idéologie funéraire en Afrique noire. 
Paris : Payot, 1982.

Thorimbert, Sophie, Luxembourg-Ville : fouilles de la place Guillaume II. Résultats 
préliminaires documentant l’évolution entre le XIIe et le XIXe siècle d’un ensemble 
ecclésiastique, in : Archaeologia Luxemburgensis 2 (2015), p. 187-197.

Toussaint, Fernand, Alte Grabkreuze des Friedhofs von Useldingen (Grabungs- 
bericht), in : Sociologie et mentalités religieuses au Luxembourg d’Ancien Régime,  
éd. par Jean-Claude Muller (Collection Les Amis de l’Histoire, 15). Luxembourg :  
Les Amis de l’Histoire, 1990, S. 51-70.

Toussaint, Fernand, Grabkreuze aus dem Pfarrgebiet von Schoenberg-Kehlen. 
Luxemburg : Mad Ink, 2011.

Trausch, Gérard, La croissance démographique du Grand-Duché de Luxembourg du 
début du XIXe siècle à nos jours, Luxembourg  : Impr. P. Victor, 1972.

Trausch, Gilbert, Le Luxembourg à l’époque contemporaine. Luxembourg : Éditions 
Bourg-Bourger, 1975.

Trautmann, Bernd et al., Reconstruction of Socioeconomic Status in the Medieval 
(14th-15th century) Population of Grevenmacher (Luxembourg) based on Growth, 
Development and Diet, in : International Journal of Osteoarchaeology 6 (2017),  
p. 947-957. DOI : 10.1002/oa.2606. 

Trautmann, Bernd, Anthropologische Auswertung einer Stichprobe aus dem Brand-
knochengemenge von Grevenmacher (Luxemburg). Magisterarbeit, Universität 
Tübingen 2007. URL : http ://tobias-lib.uni-tuebingen.de/volltexte/2008/3647/ 
(Letzter Zugriff : 13.6.2018).

Tyssens, Jeffrey, ‘Adorateurs du diable’. Over vrijmetselaars en levensbeschouwing, 
in : Van wijsheid met vreugd gepaard. Twee eeuwen vrijmetselarij in Gent en 
Antwerpen, ed. by Jeffrey Tyssens. Brussels/Ghent : Marot/Tijd, 2003, p. 91-111.

Ubl, Elroy E., The Matter Lies Deeper, New Ulm, MN : [self-published], 2004.

Ulbricht, Justus H., Religiosität und Spiritualität, in : Handbuch der Deutschen 
Reformbewegungen 1880-1933, hg. von Diethart Kerbs und Jürgen Reulecke.  
Wuppertal : P. Hammer, 1998, S. 495-498.

Urmson, Birgit, United States and German Military Cemeteries in Italy – Cultural 
Perspectives, in : RIHA Journal 0167 (2017). [18]. URL : http ://www.riha- journal.org/
articles/2017/0150-0176-special-issue-war-graves/0167-urmson (last accessed : 
24.8.2018). 

Van Bol, Jean-Marie R., Les funérailles et les sépultures : aspects civils et adminis-
tratifs. Bruxelles : De Boeck & Larcier, 2003.

Van Dülmen, Richard, Die Entdeckung des Individuums 1500-1800. Frankfurt a. M. : 
Fischer Taschenbuch Verlag, 1997.

Van Osta, Jaap, The Emperor’s New Clothes. The Reappearance of the Performing 
Monarchy in Europe. C. 1870-1914, in : Mystifying the Monarch. Studies on Dis-
course, Power, and History, ed. by Jeroen Deploige and Gita Deneckere. Amster-
dam : Amsterdam University Press, 2006, p. 181-192. 

Van Werveke, Nicolas, Kulturgeschichte des Luxemburger Landes, 3 Bände. Luxem-
burg : Imprimerie Centrale Gustave Soupert, 1923-1926.

Vandendorpe, Florence, Un cadre plus normatif qu’il n’y paraît : Les pratiques 
funéraires, in : Hermès 25/3 (1999), p. 199-205.

Vannier, Marie-Anne, Les saint sépulcres alsaciens. Strasbourg : Éditions du Signe, 
2014.

Verdery, Katherine, The Political Lives of Dead Bodies. Reburial and Postsocialist 
Change. New York : Columbia University Press, 1999.

Spang, Paul, Die Grabstätten Johanns des Blinden, in : Jahrbuch für westdeutsche 
Landesgeschichte 19 (1993), S. 1-16.

Speth, Volker, Kulturkampf und Volksfrömmigkeit. Die Diskussion im preußischen 
Staatsministerium und in der preußischen Verwaltungselite über die staatliche 
Repression des Wallfahrts- und Prozessionswesens im Kulturkampf (Europäische 
Wallfahrtsstudien, 11). Frankfurt : PL Academic Research, 2013.

Stadtvorstand Gotha (Hg.), Gedenkschrift zum 50 jähr. Bestehen des Krematoriums 
in Gotha. Gotha : Gothaer Druckerei und Verlag Gotha, 1928.

Stammet, Danièle et Waringo, René, Rétrospective Dominique Lang. Dudelange : 
Ville de Dudelange, 1994.

Staud, Richard Maria und Reuter, Joseph, Die kirchlichen Kunstdenkmäler der 
Diözese Luxemburg, Dekanat Mersch, in : Ons Hémecht 40/1 (1934), S. 1-61.

Staud, Richard Maria und Reuter, Joseph, Tiroler Steinmetzen in Luxemburg :  
1684-1795, in : Österreichische Zeitschrift für Kunst und Denkmalpflege 13/1 (1959), 
S. 11-16.

Steere, Edward and Boardman, Thayer M., Final Disposition of World War II Dead 
1945-51 (U.S. Army, Quartermaster Corps, QMC Historical Studies II, No. 4).  
Washington, D.C. : Historical Branch Office of the Quartermaster General, 1957.

Stein, Marion Ursula, Das Leichenhaus. Zur Entwicklung einer Sepulkralarchitek-
tur in Deutschland im 18. und 19. Jahrhundert. Dissertation, Philipps Universität 
Marburg 1992.

Steinruck, Josef, Das Bistum Trier im Kulturkampf, in : Auf dem Weg in die Moderne 
1802-1880. Geschichte des Bistums Trier (Veröffentlichungen des Bistumsarchivs 
Trier, 38), hg. von Martin Persch und Bernhard Schneider. Trier : Paulinus, 2000, 
Bd. 4, S. 609-636.

Stock, Wolfgang J., Unten Technik, oben Trauer. Das Krematorium in Berlin-Treptow 
von Axel Schultes und Charlotte Frank, in : Werk, Bauen + Wohnen 87/10 (2000),  
S. 50-54.

Stoessel, Ingrid, Scheintod und Todesangst. Äußerungsformen der Angst in ihren 
geschichtlichen Wandlungen (17. bis 20. Jahrhundert) (Kölner medizinhistorische 
Beiträge). Köln : Institut für Geschichte der Medizin der Universität, 1983.

Stols, Eddy et Waegemans, Emmanuel (éd.), Montagnes russes : la Russie vécue 
par des Belges. Bruxelles : EPO, 1989.

Streb, Christoph K., Modern Class Society in the Making : Evidence from Palatinate 
Gravestones of the Nineteenth Century, in : International Journal of Historical  
Archaeology 21/1 (2017), S. 240-76.

Streb, Christoph K. und He, Junwei, Hierarchien der Identität? Forschungsdesidera-
te in China, in : Friedhof und Denkmal 62/1 (2017), S. 18-22.

Summers, Julie, Remembered : The History of the Commonwealth War Graves  
Commission. London : Merrell, 2007.

Sunnen, Myriam, Théo Kerg et les poètes français, in : Texte & Image. Dialogues 
entre arts visuels et littérature/Schrift & Bild im Dialog. Über Bildkünste und Litera-
tur, éd. par Claude D. Conter et Myriam Sunnen. Mersch : CNL, 2018, p. 154-201.

Sylvestre, Danielle, Qui sont les professionnels de la mort, in : Mourir Aujourd’hui, 
Les nouveaux rites funéraires, éd. par Marie-Frédérique Bacqué. Paris : Éditions 
Odile Jacob, 1997, p. 49-74.

Szucs, Loretto Dennis and Heargraves Luebking, Sandra (ed.) : The Source. A Gui-
debook to American Genealogy, Provo, Utah : Ancestry, 2006 (3rd ed.).

Tebb, William and Vollum, Edward Perry, Premature Burial and How It May Be Pre-
vented with Special Reference to Trance, Catalepsy, and other Forms of Suspended 
Animation. London : Swan Sonnenschein & Co., Limited, 1905 (2nd ed.).

Thewes, Guy, Als Luxemburg österreichisch war : zur Beziehung Österreichs und 
Luxemburgs im Zeitalter Maria Theresias, in : Das Zeitalter Maria Theresias :  
Meisterwerke des Barock : eine Ausstellung der Österreichischen Galerie Belvedere 
Wien im Musée national d’histoire et d’art Luxemburg, 18. November 2006 –  
11. Februar 2007. Wien : Grasl Druck & Neue Medien, 2006, S. 46-59.

Thier, Bernd, „Sonderbestattungen“ im Mittelalter und in der Neuzeit – Christli-
che Diskriminierung als Phänomen „unehrlicher“ Begräbnisse und Grenzen der 
archäologischen Interpretation, in : Vom Umgang mit dem Tod, Archäologie und 
Geschichte der Sepulchralkultur zwischen Lippe und Ruhr, Beiträge zur Tagung im 
LWL-Museum für Archäologie Herne am 7. Nov. 2014, hg. von Henriette Brinck-Kloke 
und Dirk Paul Mielke. Büchenbach : Verlag Dr. Faustus, 2018, S. 34-51.

Thier, Bernd, Die Schüssel im Grab – Eine archäologisch-volkskundliche Betrach-
tung zu keramischen Grabbeigaben im christianisierten Mitteleuropa, in : Archäo-
logie als Sozialgeschichte – Studien zu Siedlung, Wirtschaft und Gesellschaft im 

Gesamtbibliografie / Bibliographie complète



341

Gesamtbibliografie / Bibliographie complète

Windorf, Wiebke und Pigalles, Jean-Baptiste, Grabmal des Maréchal de Saxe  
(1753-1777). Manifestation einer irdischen Unsterblichkeit, in : Wahrheit und Wahr-
haftigkeit in der Kunst von der Neuzeit bis heute, hg. von Stefanie Muhr und Wiebke 
Windorf. Berlin : Reimer, 2010, S. 25-43.

Winter, Henning, Die Architektur der Krematorien im Deutschen Reich 1878-1918 
(Kasseler Studien zur Sepulkralkultur, 10). Dettelbach : Röll, 2001.

Witry, Richard, Luxembourg Brotherhood of America 1887-1987. Chicago :  
[self-published], 1987.

Worpole, Ken, Housing the Dead, in : The Architectural Review 1436/CCXL (2016), 
p. 4-10.

Wurth-Majerus, Paul, L’ancienne église de St Nicolas de Luxembourg, in :  
Ons Hémecht 43/1-2 (1937), p. 3-144.

Yante, Jean-Marie, Heurts et malheurs des établissements juifs dans le Luxem-
bourg (13ème siècle-début 16ème), in : La présence juive au Luxembourg du Moyen 
Age au 20ème siècle. Actes du colloque, organisé par le B’nai B’rith Luxembourg en 
novembre 1998. URL : http ://judaisme.sdv.fr/synagog/luxembrg/hist-lux/hist1.htm 
(Page consultée le 18.9.2018).

Yourcenar, Marguerite, « L’île des morts » de Böcklin, in : Essais et Mémoires  
(Collection Bibliothèque de la Pléiade, 378). Paris : Gallimard, 1991, p. 516.

Zentralinstitut für Sepulkralkultur Kassel und Sörries, Reiner, Großes Lexikon 
der Bestattungs- und Friedhofskultur. Wörterbuch zur Sepulkralkultur, Bd. 1 : 
Volkskundlich-kulturgeschichtlicher Teil : von Abdankung bis Zweitbestattung. 
Braunschweig : Haymarket Media, 2002.

Zerner, Monique, Une crise de mortalité au XVe siècle à travers les testaments et  
les rôles d’impositions, in : Annales ESC 34/3 (1979), p. 566-589.

Viaene, Vincent, De ontplooiing van een ‘vrije’ kerk, in : Het Aartsbisdom Mechelen-
Brussel : 450 jaar geschiedenis. Deel II : 1802-2009. Antwerp : Halewijn, 2009,  
p. 35-100.

Vidor, Gian Marco, Biografia di un cimitero italiano. La Certosa di Bologna. Bologna :  
Il Mulino, 2012.

Vidor, Gian Marco, La photographie post mortem dans l’Italie des XIXe et XXe s. Une 
introduction, in : La mort à l’œuvre. Usages et représentations du cadavre dans 
l’art, éd. par Anne Carol et Isabelle Renaudet. Aix-en-Provence : Presses universi-
taires de Provence, 2013, p. 247-268.

Vismara, Cinzia, Les catacombes juives de Rome, in : L’archéologie du judaïsme en 
France et en Europe, éd. par Paul Salmona et Laurence Sigal. Paris : La Découverte, 
2011, p. 51-62.

Vogler, Bernard, Le testament alsacien au XVIIIe siècle, in : Les Actes notariés, 
source de l’Histoire sociale, XVIe-XIXe siècles : actes du Colloque de Strasbourg, 
mars 1978, réunis par Bernard Vogler. Strasbourg : Librairie ISTRA, 1979, p. 279-289.

Volkmann, Hans-Erich, Luxemburg im Zeichen des Hakenkreuzes. Eine politische 
Wirtschaftsgeschichte 1933 bis 1944. Paderborn : Fernand Schoeningh, 2010.

Von Naredi-Rainer, Paul, Architektur und Harmonie. Zahl, Maß und Proportion in 
der abendländischen Baukunst. Köln : DuMont, 1982.

Vondung, Klaus, Die Apokalypse in Deutschland. München : Deutscher Taschen-
buch Verlag, 1988.

Vovelle, Michel, Mourir autrefois. Attitudes collectives devant la mort aux XVIIe et 
XVIIIe siècles. Paris : Gallimard, 1974.

Vovelle, Michel, La Mort et l’Occident. De 1300 à nos jours. Paris : Gallimard, 1983.

Waechter-Böhm, Liesbeth, Hermann & Valentiny and Partners. Basel : Birkhäuser, 
2001.

Wagner, Karl, Großes Werkbuch, Begräbnisfeiern. Freiburg in Breisgau : Verlag 
Herder, 2013.

Wagner, Willi und Schellack, Gustav, 650 Jahre Stadt Simmern im Hunsrück.  
Simmern : Böhmer, 1980.

Walter, Tony, Three Ways to Arrange a Funeral : Mortuary Variation in the Modern 
West, in : Mortality 10/3 (2005), p. 173-192.

Walther, Silke, „In welchem Style sollen wir bauen?“ Studien zu den Schriften und 
Bauten des Architekten Heinrich Hübsch. Dissertation, Universität Stuttgart 2004, 
S. 78-84. URL : http ://dx.doi.org/10.18419/opus-5236 (Letzter Zugriff : 27.10.2017).

Walentiny, Joseph, La sculpture et les origines de la sculpture au Luxembourg à 
l’époque de la Renaissance. Luxembourg : Ministère des Affaires Culturelles, 1986.

Waringo, Raymond, Une tombe mérovingienne près d’Asselborn (Grand-Duché de 
Luxembourg), in : Archéologie en Ardenne, De la Préhistoire au XVIIIe siècle (exposi-
tion au Centre touristique et culturel de Vresse du 9 juin-29 septembre 1991), sous 
la dir. de Hélène Remy. Bruxelles : Crédit communal, 1991, p. 191-192.

Wehenkel, Henri, Commune de Paris (1871), in : Lieux de mémoire au Luxembourg/ 
Erinnerungsorte in Luxemburg, Vol. 2  : Jeux d’échelles/Perspektivenwechsel, éd. 
par Sonja Kmec et Pit Péporté. Luxembourg : Éditions Saint Paul, 2012, p. 13-18.

Wehenkel, Henri, Entre chien et loup. Luxembourg : Éditions du Lëtzebuerger Land, 
2017.

Welter, Nikolaus, Im Werden und Wachsen. Aus dem Leben eines armen Dorfjungen. 
Braunschweig und Hamburg : Westermann, 1926.

Werquet, Jan, Historismus und Repräsentation. Die Baupolitik Friedrich Wilhelms IV. 
In der preußischen Rheinprovinz (Kunstwissenschaftliche Studien, 160). Berlin und 
München : Deutscher Kunstverlag, 2010.

Wesner, Doris, Die Jüdische Gemeinde in Simmern/Hunsrück. Familiengeschichte 
und Schicksale aus den vergangenen drei Jahrhunderten. Mengerschied : Huns-
rücker Geschichtsverein, 2001.

Wild, Werner, Gefürchtet – manipuliert – beraubt – ausgeräumt, in : Kirchen-
archäologie heute/Veröffentlichungen des Alemannischen Instituts Freiburg i.  
Br. 76 (2010), S. 185-212.

Wilhelm, Frank et Jehin, Ludivine, Anise Koltz, in : Dictionnaire des auteurs lu-
xembourgeois/Luxemburger Autorenlexikon. URL : http ://www.autorenlexikon.lu 
(Letzter Zugriff : 4.11.2018). 

Wilhelm, Jules, La seigneurie de Munster ou l’abbaye Notre-Dame de Luxembourg 
pendant les deux derniers siècles de son existence 1596-1796, in : Publications de 
la Section Historique LXVI (1935), S. 7-189.



342

Alberobello (I) 78
Alvada, OH (USA) 64, 67
Amsterdam (NL) 223, 237
Ansemburg/Ansembourg (L) 36
Antwerpen/Anvers (B) 61, 157
Arlon (B) 25, 53, 55, 60, 61, 62, 72, 153, 201, 
	 212, 264, 296
Aspelt (L) 28, 33, 58 
Asselborn (L) 16
Auschwitz 123
Ayl (D) 252, 253, 254, 255

Bartringen/Bertrange (L) 205, 262
Bastogne (B) 72, 167
Bazailles (F) 25
Bedford, IN (USA) 65
Beira Alta (P) 324
Berchem (L) 61
Berlin (D) 81, 104, 124, 130, 131, 249, 300 
Berlin-Ruhleben (D) 124
Berlin-Spandau (D) 53
Bettborn (L) 27
Bettemburg/Bettembourg (L) 20, 77, 78, 79, 
	 80, 282
Bettendorf (L) 314
Betzdorf (L) 147, 150, 271, 272, 277, 279
Bionville (F) 60
Bondorf/Bigonville (L) 27, 34, 219
Bonn (D) 249
Boulay (F) 55
Bourbonne-les-Bains (F) 61
Bras (B) 234
Bridgeport, CT (USA) 66
Brügge/Bruges (B) 297
Brüssel/Bruxelles (B) 53, 55, 86, 160, 231,  
	 236, 330
Budange (F) 60, 61
Buding (F) 61

Cantiano (I) 72
Carrara/Carrare (I) 58, 112, 134
Celorico de Basto (P) 325
Chicago, IL (USA) 64, 67, 68, 69
Clairefontaine (B) 35, 296, 300
Cluny (F) 215, 216, 220
Colmar-Berg (L) 31, 65, 69, 171, 175,  
	 306
Contern (L) 163, 164
Crécy (F) 295, 296, 299, 300, 301, 302,  
	 303
Créhange (F) 53, 55

Detroit, MI (USA) 66
Diekirch (L) 13, 14, 16, 212, 219, 319, 323
Differdingen/Differdange (L) 85, 89, 90, 91, 
	 92, 93, 174, 175, 272
Dönningen/Doennange (L) 208, 209
Dormitz (D) 135
Dubuque, IA (USA) 67, 68, 69
Dudeldorf (D) 219
Düdelingen/Dudelange (L) 34, 72, 74, 75, 
	 77, 79, 80, 161, 164, 166, 171, 173, 174, 
	 175, 283, 308, 317

Echternach (L) 35, 141
Ennezat (F) 264
Erpeldingen/Erpeldange (Bous) (L) 85, 90, 
	 91, 92, 94
Esch/Alzette/Esch-sur-Alzette (L) 72, 73, 
	 75, 76, 77, 79, 80, 81, 82, 83, 84, 88, 96, 
	 102, 158, 227, 237, 238, 241, 264, 314  
Esch-Lallingen/Esch-Lallange (L) 77, 79, 
	 81, 82, 84, 88, 89, 91, 92, 93, 96, 102, 241,  
	 270, 272, 274
Essonne (F) 82
Étalle (B) 25, 201
Ettelbrück/Ettelbruck (L) 264, 282, 284
Ettendorf (F) 264
Everlingen/Everlange (L) 36

Fameck (F) 244
Fels/Larochette (L) 323
Fénétrange (F) 264
Fentingen/Fentange (L) 13, 14, 17
Feulen (L) 27
Fischbach (L) 65, 175
Fixem (F) 61
Folscheid/Folschette (L) 210
Frankfurt (D) 125 
Frauenberg (F) 264
Frechen-Buschbell (D) 160

Gallipoli (TR) 86, 90
Gent/Gand (B) 160, 241
Gonderingen/Gonderange (L) 133, 134, 135, 
	 136, 137, 139
Gotha (D) 226
Grevenmacher (L) 13, 15, 16, 17, 18, 20, 33, 
	 59, 171, 264, 282
Grosbous (L) 27
	
Hamburg-Ohlsdorf (D) 129
Heffingen (L) 64, 69

Ortsregister / Index des lieux

Hegenheim (F) 264
Heidelberg (D) 172
Henri-Chapelle (B) 155
Hohenburg (D) 275, 305, 309
Holler (L) 27, 34
	
Ischpelt/Tarchamps (L) 211
Ivoix-Carignan (F) 25, 217
	
Jamoigne (B) 230, 235
Jerusalem (IL) 261, 264
Jungholz (A) 264
Junglinster (L) 27, 29, 33, 34, 35, 36, 139, 140, 
	 194, 210, 313
Juvigny (F) 25
	
Kassel (D) 130
Kastel (Klause) (D) 297, 298, 300, 309
Kehlen (L) siehe Schoenberg/Kehlen 
Koblenz (D) 245, 247, 249, 250 
Koerich (L) 36, 210 
Köln (D) 25, 129, 147, 160, 249, 299
Kopenhagen/Copenhague (DK) 130
Kyllburg (D) 24, 26, 217
	
La Ferté-sous-Jouarre (F) 55
Lagrange (F) 57
Lake Church, WI (USA) 65, 68
Leinfelden-Echterdingen (D) 124
Limpach (L) 36
Linay (F) 25
Longuyon (F) 25, 217
Lorentzweiler (L) 253, 254, 255
Löwen/Louvain (B) 61, 86, 210, 297
Ludwigshafen (D) 134
Lüttich/Liège (B) 32, 33, 79, 83, 124, 328
Luxemburg/Luxembourg (L) 13, 14, 19, 
	 28, 33, 35, 36, 45, 46, 48, 49, 50, 51, 53, 54,
	 55, 62, 72, 81, 84, 96, 102, 107, 114, 115,  
	 124, 141, 163, 164, 171, 199, 205, 208, 212, 
	 237, 239, 241, 263, 264, 272, 275, 282, 306,
 	 313, 315, 316
Luxemburg-Bahnhof/Gare 33
Luxemburg-Bellevue (L) 62, 264
Luxemburg-Bonneweg/
	 Luxembourg-Bonnevoie (L) 76, 77, 78,  
	 79, 80, 81, 84, 88, 89, 91, 92, 94, 96, 102,  
	 175, 282 
Luxemburg-Clausen (L) 53, 54, 55, 57, 58, 59, 
	 60, 62, 103, 104, 105, 107, 110, 112, 190, 
	 264, 265, 299 



343

Luxemburg-Fetschenhof-Cents (L) 89, 114, 
	 136, 239, 241, 242 
Luxemburg-Findel (L) 125
Luxemburg-Grund (L) 14, 19, 34, 297 
Luxemburg-Hamm (L) 107, 108, 109, 110, 
	 111, 115, 116, 123-132, 172, 176, 282, 328
Luxemburg-Hollerich (L) 75, 76, 77, 79, 237, 
	 238, 239 
Luxemburg-Kirchberg (L) 56 
Luxemburg-Limpertsberg (L) 62, 175, 177
Luxemburg-Merl (L) 268, 269, 272
Luxemburg-Rollingergrund (L) 31, 33 
Luxemburg-Schleifmühle (L) 62
Luxemburg-Siechengrund/
	 Val des Bons Malades (L) 104, 114
Lyon-Villeurbanne (F) 54 

Mackenheim (F) 264
Maintenay (F) 295
Malmö (S) 149
Manom (F) 62
Mannheim (D) 133, 134, 135, 137, 140
Manternach (L) 31, 34
Marco de Canaveses (P) 325
Mariakerke (B) 232
Marienthal (L) 16, 35
Marville (F) 25, 201
Mechelen/Malines (B) 61, 202 
Mekka/La Mecque (SAR) 268, 271, 274
Mersch (L) 25, 160, 212, 286
Mertert (L) 15, 16, 18, 81, 82, 84, 85, 86, 88, 90  
Mettlach (D) 297
Metz (F) 53, 55, 57 
Metz-Chambières (F) 264
Mompach (L) 141-146
Mondim de Basto (P) 323, 325
Mons (B) 130
Montargis (F) 295
Montzen (B) 160
Mortágua (PT) 324
Moskau/Moscou (RUS) 83
München (D) 161
Munshausen (L) 30, 34, 36
Münster (D) 53

Namur (B) 32
Nancy (F) 53, 296, 297
Neckarhausen (D) 134
Neustadt bei Stolpe (D) 221
New York City, NY (USA) 116, 117, 275,  
	 309 

Niederwiltz (L) 30, 34, 36
Niles, IL (USA) 69
Ninove (B) 231
Noertzange/Noertzingen (L) 27, 28, 34

Olingen (L) 183
Ottré (B) 30, 33
Ouren (B) 209

Paris (F) 61, 81, 83, 84, 134, 140, 154, 157, 
	 160, 161, 177, 302, 307, 330
Parma (I) 130
Pernik (BG) 86
Peppingen/Peppange (L) 33, 34, 284
Petingen/Pétange (L) 88, 89, 91, 92, 94
Pfalzel (D) 217, 218
Port Washington, WI (USA) 65, 69
Prag/Prague (CS) 264, 296, 300, 302
Prüm (D) 217, 220
Putzig/Puck (PL) 223

Rambruch/Rambrouch (L) 208
Recht (B) 30, 33
Redingen/Attert/Redange-sur-Attert (L) 
	 175, 277
Reggiolo (I) 75
Remich (L) 33, 212, 253
Remscheid (D) 135
Rindschleiden (L) 30, 34
Rodenburg/Rodenbourg (L) 136
Rodingen/Rodange (L) 83, 84, 88
Rollingstone, MN (USA) 64
Rouen (F) 60
Rom/Rome (I) 72, 79, 180, 276 
Rosenwiller (F) 264
Roth an der Our (D) 212 
Rümelingen/Rumelange (L) 77, 79

Saint-Denis (F) 35
Saint-Hubert (B) 72
Saint-Mard (B) 216
Sainte-Marie-sur-Semois (B) 169
Sandweiler (L) 103-114, 115-122
Sassenheim/Sanem (L) 36
Schoenberg/Kehlen 14, 21, 28, 29, 31, 33, 34, 
	 66, 67
Seren del Grappa (I) 74
Simmern (D) 235, 243, 244, 245, 246, 247,  
	 248, 249 
Simmern/Septfontaines (L) 28, 34, 35, 36, 
	 37, 38, 40, 43, 147, 209, 303 

Ortsregister / Index des lieux

Sint-Amandsberg (B) 232
Skokie, IL (USA) 68, 69
Soignies (B) 210
Speicher (D) 219
St. Donatus, IA (USA) 63, 64, 65, 66, 67, 70
Stearns County, MN (USA) 65
Steinfort (L) 27, 31
Steinsel (L) 9, 69, 147-150 
Strassen (L) 164
Strasbourg (F) 79, 132, 175, 176, 309, 328, 330 
Stuckenbrock (D) 89, 92

Thionville (F) 279, 328
Trier (D) 23, 24, 45, 46, 48, 89, 129, 216, 217, 
	 220, 243, 244, 245, 247, 249
Tüntingen/Tuntange (L) 36
Turnhout/Tournai (B) 157

Uccle/Ukkel (B) 231
Udine (I) 165
Urspelt (L) 210
Useldingen/Useldange (L) 14, 28, 30, 33, 34, 208

Valloires (F) 295
Vantoux (F) 55
Venedig/Venise (I) 71, 75
Verdun (F) 147
Vianden (L) 35, 68, 219
Vichten (L) 30, 34
Vielsalm (B) 30
Vila Real (PT) 321, 325

Wabasha, MN (USA) 67
Waldbredimus (L) 27, 34
Walferdingen/Walferdange (L) 253
Wasserbillig (L) 81, 82, 84
Wecker (L) 31, 34
Weilburg (D) 171, 306
Weiler zum Turm/Weiler-la-Tour (L) 211
Weimar (D) 224, 225, 226
Weiswampach (L) 208
Wien/Vienne (A) 161
Wiesloch (D) 134
Wiltz (L) 81, 85, 86, 87, 95
Wincheringen (D) 251-258
Wittlich (D) 53
Wormeldingen/Wormeldange (L) 68, 211, 
	 212, 251-258
Würzburg (D) 160

Zermatt (CH) 137



344

Abraham, Rose 61
Absinthe, Nicolas 61
Adames, Nicolas (Bischof von Luxemburg/
Évêque du Luxembourg) 275, 276
Adolph (Großherzog)/Adolphe (Grand-Duc)
	 238, 305
Amalia von Sachsen-Weimar-Eisenach 
(Prinzessin)/Amélie de Saxe-Weimar-
	 Eisenach (Princesse) 238
Ansembourg, Thomas de Marchant 
	 (Graf von/Comte de) 36
Arend, Jean 66, 67
Arendt, Charles 238, 299, 300
Arié, Isaac Abraham 56 
Astruc, Elie-Aristide 232
Augst, Wilhelmus 212
Augustin, Joseph 61
Autel, Elisabeth de 35

Bächer, Max 124
Balduin von Luxemburg (Kurfürst und 
	 Erzbischof von Trier)/Baudouin de 
	 Luxembourg (Prince-Électeur et 
	 Archevêque de Treves) 216, 217, 218
Baltus, Jean 208
Bausch, Andy 177, 179
Bech, Joseph 107, 308
Beghin, Paul 126
Begma, Alexander 86
Benedikt XV. (Papst)/Benoît XV (Pape) 219
Benjamin, Walter 196
Bernard, Jean 179
Bernard, Zénon 158
Bernhard von Clairvaux/
	 Bernard de Clairvaux 146
Berns, Mathias 172, 173, 174
Béro, Jean 158 
Bertels, Johannes/Jean 302
Bertholet, Jean 296
Bertogne, Pierre 172, 175, 300
Besseling, Thierry 178
Biever, Nic(olas) 173, 174, 176, 308, 309
Biltgen, François 272
Birren, Henry 69 
Birren, Peter A. 69 
Boch-Buschmann, Jean-François 297,  
	 299, 303
Böcklin, Arnold 163
Bodry, Alex 175
Bodson, Menn 178
Bogdanoff, Familie/famille 89

Boissaux, Ry 164
Bondar, Alex 86
Boot, Catharina 153
Borrigs, Joannes Otton 210
Bosmans, André 168, 169
Bouhler, Philipp 53
Bracq, Henri 231, 232
Bruhier d’Ablaincourt, Jacques-Jean 222
Busbach, Margareta (von)/Marguerite (de) 
	 45, 48

Cahen, Abraham 60, 264
Cahen, Emile 60 
Cahen, Familie/famille 60
Cahen, Joseph 60
Cahen, Lazard 60
Cahen, Salomon 60, 61
Chajka, Kirill 94
Chalon, Prosper 168
Charles (Prinz/Prince) 173, 175, 276
Charlotte (Großherzogin)/
	 (Grande-Duchesse) 157, 171, 173, 174, 
	 175, 176, 276, 306, 307
Clemens Wenzeslaus von Sachsen 
	 (Kurfurst von Trier)/Clément Wenceslas 
	 de Saxe (Prince-Électeur de Trèves) 
	 219, 220
Clemes, Jim 301, 302
Constant, Henri 61
Constantine, Eddie 179

D’Hame, Jean Thomas 211, 212
Davis, R. Warren 116
De Baur, François-Sébastien 36
De Deyn, Gustave 231
De Kerchove de Denterghem, Charles 
	 231, 232, 233
De Lapide, Theoderich 23
De Moor, Hubert 231
De Wael, Léopold 232, 233, 234
Deutsch, Michel 68, 69
Deutsch, Tun 174
Diderich, Gaston 107
Disdéri, Eugène 162
Dolez, Hubert 231
Dupong, Pierre 172, 173, 174, 175, 301, 308

Eco, Umberto 40, 195
Eduard III. (König von England)/
	 Édouard III (Roi d’Angleterre) 295
Eliade, Mircea 185

Eller, Klaas 55
Ensch, Louis 172, 174, 175
Erasmus von Rotterdam/
	 Érasme de Rotterdam 296
Ermesinde (Gräfin von Luxemburg/
	 Comtesse de Luxembourg) 35, 296
Erpelding, Jean-Pierre 186
Esch, Jean-Baptiste 186
Eustachius (Hl.)/Eustache de Rome (St.) 
	 216, 218
Eyschen, Paul 173, 176, 305, 308

Faeta, Francesco 78
Félicien, Jacques 169
Félix de Bourbon-Parme (Prinz/Prince) 
	 173, 175, 176, 276
Fix, Charlotte 61
Fix, David 61
Fix, Familie/famille 60
Fix, Joseph 61
Fix, Louis Ferdinand 61
Flam, Nicholas 67
Flammang, Jean Michel 63, 64
Flittner, Gottfried Christian 221
Fohrmann, Jean 173, 174, 175, 176
Foucault, Michel 222
Fourier, Pierre 45
Franck, Pierre François 210
Frank, Charlotte 124
Frantz, Bernard 161
Frère-Orban, Walthère 233
Freud, Sigmund 163
Fribourg, Rose 61
Frieden, Pierre 172, 174, 175, 176, 308
Friedrich Wilhelm IV. (König von Preußen)/
	 Frédéric-Guillaume IV (Roi de Prusse) 
	 297, 299, 309
Froissart, Jean 295, 296, 302 

Garnier, Ilse 135, 137
Garnier, Pierre 135, 137, 139
Gelhausen, Roland 187
Gemarin, Alexander 86
Giffert, Alfred Jr. 116
Gilson, Nicolas 69
Gilson, Theodore 65, 69
Gira, Camille 176, 308
Globa, Nicolas 83
Godchaux, Cerf 61, 62
Godchaux, Familie/famille 60, 263, 264
Godchaux, Lion 62, 264

Personenregister / Index des personnes



345

Godchaux, Marie Angèle 58
Godchaux, Pinhas 57, 62, 263, 264
Godchaux, Romaine 57
Goergen, Max 186
Goergen, Willy 183, 184, 185
Goes, Eberhard 244
Gonner, Nicholas 64, 67, 68, 69, 70
Goossens, Petrus 233
Gremling, Jean 126
Grundhausen, Michaël 211
Gülich, Ferdinand von 104, 105, 107
Gürtner, Franz 53

Hahn, Otto 137
Hamilius, Émile 302
Hanau-Goldschmidt, Julie 58, 265
Hansen, Henry 69
Hansen, Nic 69
Hartmann, René 173, 174, 176
Hayem, Brunette 59
Heiderscheid, Peter 212
Hein, Nikolaus 185
Heinen, Norbert A. 159
Hengtgen, Arnold 67
Henri (Großherzog/Grand-Duc) 302
Henz, Florian 55
Heymans, Jean 209
Hirschheim, Hirsch Isaac 223
Hirzel, Stephan 253
Hitler, Adolf 53
Hoffmann, Frank 178
Hoffmann, L. 69
Hoffmann, Romain 125, 126
Holle, Ludwig 249
Hollerich, Jean-Claude (Erzbischof von 
	 Luxemburg/Archevêque de Luxem-
	 bourg) 281, 282
Hommer, Josef von 243
Hontheim, Johann Nikolaus von 217
Höppener, Hugo 251
Hosp, Anna Maria 248, 249
Hövel, Joseph Anton Friedrich August von 
	 247, 248
Hubing, Michel 68
Hübsch, Heinrich 123
Hufeland, Christoph Wilhelm 221, 222, 224

Israël, Agathe 61

Jacob, Brentil/Brendel 60
Jacques, Martin 216

Personenregister / Index des personnes

Jean (Großherzog/Grand-Duc) 276, 302,  
	 307
Jesus Christus/Jésus-Christ 37, 40, 41, 42, 43, 
	 44, 65, 82, 90, 133, 134, 154, 155, 200,  
	 216, 297
Johann der Blinde (Graf von Luxemburg, 
	 König von Böhmen)/Jean l’Aveugle 
	 (Comte de Luxembourg, Roi de 
	 Bohème) 275, 295, 296, 297, 299, 300,  
	 301, 302, 303, 309
Jonas, Irène 163
Jörg, Richard 134
Josef von Arimathäa/Joseph d’Arimathie 
	 40, 41, 42, 43, 297
Joseph II. (Kaiser)/Joseph II (Empereur) 
	 48, 207, 208, 217, 219
Joséphine-Charlotte de Belgique 
	 (Großherzogin/Grande-Duchesse) 276

Kanowsky, Karl 247
Kant, Immanuel 223
Karl der Kühne (Herzog von Burgund)/
	 Charles le Téméraire (Duc de Bourgogne) 
	 296, 297
Karl IV. (König von Böhmen, Kaiser)/
Charles IV (Roi de Bohème, Empereur) 
	 262, 295
Karl V. (Kaiser)/Charles Quint (Empereur) 
	 296
Katharina (Hl.)/Catherine (Ste.) 29
Kerg, Carlo 134-140
Kerg, Théo 133,140
Kermanoff, Nicolas 86
Kesch, Joannes Georgius 209
Kieffer, Paul 178
King, Martin Luther 135
Kirchen, Pierre 69
Klee, Paul 196
Koch, J. B. 209
Koltz, Anise 193, 194
Koltz, René 193, 194
Koenig, Lucien (Siggy vu Lëtzebuerg) 
	 300, 303
Koppes, Jean-Joseph 275
Korojeff, Wladimir 86
Korte, Rudolf 105
Kreyssig, Lothar 53
Krieps, Roger 133
Krier, Pierre 172, 173, 175, 176, 308,  
	 309
Kutter, Paul 163, 164, 166

L’Anselme, Jean 137
Lafleure, Jean Nicholas 210
Lafleure, Nicholas 210
Lauffgens, Jean-Baptiste 210
Lang, Dominique 161, 162, 163, 164, 165, 166
Laurent, François 231, 241
Leclerc, Hieronimus 153
Léger, Fernand 134
Lentz, Michel 184, 196
Lewerentz, Sigurd 149
Leyen, Bartholomäus von der 24
Lippmann, Jonas 264
Lippmann, Léo 265
Lommel, Joseph 173, 174, 176
Lommel, Léon (Bischof von Luxemburg/
	 Évêque de Luxembourg) 173, 175
Lorenzini, Marcel 161, 166
Löschenkohl, Hieronymus 217
Ludwig IV. (Kaiser, genannt „der Bayer“)/ 
	 Louis IV (Empereur) 295
Luz, Hans 124

Maack, Henri 172
Machtalère, Georges 90
Mayer Lévy, Philippe 59
Manderscheid, Roger 178
Mansfeld, Anna Maria von/Anne-Marie de 
	 45, 48
Mansfeld, Peter Ernst/Pierre-Ernest  
	 (Graf von/Comte de) 35, 48, 200 
Margraf, Otto 108
Marguerite de Bar (Herzogin von Luxem-
	 burg/Duchesse de Luxembourg) 35
Marguerite de Courtenay (Markgräfin von 
	 Namur/Marquise de Namur) 35
Maria Anna von Braganza (Großherzogin)/
	 Marie-Anne de Bragance (Grande-
	 Duchesse) 153, 275, 306, 307, 309
Maria aus Magdala/Marie de Magdala 
	 41, 42, 43
Marie-Adelheid (Großherzogin)/
	 Marie-Adélaïde (Grande-Duchesse) 
	 177, 275, 307, 309
Martini, Matthias 244
Marx, Charles 173, 308, 309
Marzen, Wendel 171
Matisse, Henri 134
Mayrisch, Émile 80, 171, 172, 173, 175, 176
Medinger, Félix 171, 177
Metzenhausen, Familie/famille 36 
Meyer, Aloyse 172, 173, 174, 175, 176



346

Personenregister / Index des personnes

Meyer, Jacobus 296
Michajlow, Boris 90
Michajlow, Wolik 90
Mockenhaupt, Franz 244, 247
Mohammed/Muhammad 268, 273
Moltke, Friedrich von 249
Morelli, Anne 72
Mozart, Wolfgang Amadeus 135
Muller, Théodore 209
Munhowen, Raymond 172
Muno, Claudine 187, 195, 196

Napoleon I. Bonaparte/Napoléon Ier 

	 Bonaparte 68, 219, 263
Nasse, Berthold von 248
Nathan, Lina 265
Neuenburg, Mathias von 295
Neufchâtel, Claude de 15
Neuforge, Anne-Marie de 36
Nickels, Gustave 171, 172, 175, 176
Nikodemus 40, 41, 42, 43, 297
Nikolaus (Hl.)/Nicolas (St.) 66, 78
Ningels, Joannes-Petrus 210
Nommesch, Pierre 275
Nothomb, Jean-Baptiste 230

Odilo (Abt von Cluny)/(Abbé de Cluny) 215
Olinger, Marc 178
Ouchakoff, Georges 86
Ouchakoff, Swetlana 94
Owen, Wilfred 191

Panhay de Rendeux, Renier 36
Pasini, Piero 71
Patton, George S. 121, 172, 175, 176
Peckels, Hubert 210
Petrus (Hl.)/Pierre (St.) 29, 66, 67, 275
Pfau, Bernhard 107, 114
Philipp V. (König von Spanien und 
	 Herzog von Luxemburg)/Philippe V 
	 (Roi d’Espagne et Duc de Luxembourg) 
	 199
Philipp VI. (König von Frankreich)/
	 Philippe VI (Roi de France) 295, 302
Philippe, Joseph (Erzbischof von 
	 Luxemburg/Archevêque de Luxem-
	 bourg) 172, 173, 174, 175, 275
Poe, Edgar Allan 226
Polfer, Lydie 126
Polzikov, Michel 86
Popoff, Maria 86

Poukh, Familie/famille 89
Poukh, Roman 86
Poukh, Serge 86, 90, 94
Printz, Joseph 212
Probst, Michel 208

Raeymaeckers, Jules 167, 168
Rapp, Familie/famille 85
Rapp, Olga 93
Raville, Jean de 35 
Rehlinger, Ad. 157
Rehmann, August Hermann 249
René II. (Herzog von Lothringen)/
	 René II (Duc de Lorraine) 297 
Reuland, Marcel 184
Reuß, Alexander 247
Reuter, Émile 107, 308
Rix, Thomas 208
Roberti, Petrus 297
Rodendorf, Anna Johanna Metternich  
	 von 24
Rollinger, Gast 178
Rottay, Michael 211
Ruben, Salomon 262, 264

Sames, Otto 104
Schaack, Marie-Claire Therese 48
Schemel, Carlo 125, 126
Schinkel, Karl Friedrich 297, 298, 309
Schlöndorff, Volker 179
Schmidt, Julius 244, 249
Schmit, Étienne 173, 308
Schmucker, Karl 134
Schmucker, Wilhelm 134
Schneider, Philippe 172, 173, 174, 175
Schnitzler, Arthur 226, 228
Schönborn, Franz Georg von 219
Schultes, Axel 124, 130, 131
Schumacher, Fritz 129, 130
Schumacher, Hubert 275
Schurenberg, Matéo 55
Segalen, Victor 138, 140
Semper, Gottfried 123
Semperovitch, Constantin 86, 93
Senefelder, Aloys 157
Senefelder, Charles 157
Sichel, Lazard 264
Sichel, Moïse 61
Simon, Gustav 300
Sokoloff, Nicolas 86
Spautz, Jean 126

Stein, Chaie 223
Stein, Simon 56
Sterckx, Engelbert 231
Sterling, James 125
Stolbirov, Jakov 94
Stoos, Peter 64
Struve, Ernst Friedrich 221
Studt, Konrad von 247

Tanson, Loïc 178
Tedeschwilli, Joram 93
Tesch, Victor 231
Thiery, François 223
Thill, Charles/Carolus 208, 213 
Thill, Milly 183, 187
Thomassin-Bidart, Marie-Anne de 36
Thorn, Gaston 124, 308
Tischler, Robert 104, 105, 106, 108, 110, 111, 
	 112, 113, 116, 121
Toussaint, Zénon 160
Treschtschin, Eugen 86, 87, 88, 90
Tritz, Adam 63

Ungers, Oswald Martin 129, 132

Valéry, Paul 137
Van Gobbelschroy, Pierre Louis 230
Van Oudenhove, Pierre-Victor 231
Verkoyen, Wilhelm 244
Veyder, Otto Mathias 208
Wagner, Christophe 178
Walderdorff, Johann Philipp von 23
Walker, Ralph 116, 117, 121
Weber, Batty 183, 184, 185, 189, 190, 191, 275
Weber, Perry 124, 125, 126, 127, 128, 129, 130, 	
	 131, 132
Weis, Wilhelm 185
Weitmühl von, Benesch/
	 Krabice z Veitmile, Beneš 296
Welter, Nik(olaus) 184, 185, 186
Werner, Pierre 175, 308
Westphal, Jasmine 55
Wilhelm III./I. (König der Niederlande/
	 Großherzog von Luxemburg)/
	 Guillaume III/Ier (Roi des Pays-Bas/ 
	 Grand-Duc de Luxembourg) 305
Wilhelm IV./II. (König der Niederlande/
	 Großherzog von Luxemburg)/
	 Guillaume IV/II (Roi des Pays-Bas/
	 Grand-Duc de Luxembourg) 
	 153, 171, 172, 175, 176, 305, 306



347

 

	

Personenregister / Index des personnes

Willmar, Jean-Georges 299
Wiltheim, Joannis Henrieux de 211
Winslow, Jacques-Bénigne 222
Witry, Ursula 141, 142, 143, 144, 145, 146
Wolter, Jean 173, 175
Wolter, Michel 175

Yolande de Vianden 35
Yourcenar, Marguerite 163

Zermani, Paolo 130
Zilenko, Vassili 94
Zinser, Herbert 134



348

Nadine Besch, geboren 1986. Studium der Geschichte an der Uni-

versität Luxemburg, Titel der Abschlussarbeit: Die Inszenierung na-

tionaler Totenfeiern in Luxemburg im 20. Jahrhundert. Von 2011 bis 

2017 Geschichtslehrerin im Sekundarunterricht, seit 2017 parla-

mentarische Mitarbeiterin. Verfasserin einiger Aufsätze zu frauen-

politischen Themen. 

Patrick Besch, geboren 1992. Studium der Geschichte an der Uni-

versität Luxemburg, Titel der Abschlussarbeit: Geschichte der Ar-

beitslosigkeit in Luxemburg im 19. und 20. Jahrhundert. Seit 2018 als 

Journalist in der politischen Redaktion des Luxemburger Wort tätig. 

Christiane Bis-Worch, Chargée d’études und Conservatrice du Ser-

vice d’archéologie médiévale et postmédiévale im Centre National 

de Recherches Archéologiques (CNRA), ist seit 2004 für die Archäo-

logie des Mittelalters und der Neuzeit zuständig: Denkmalschutz 

und Ausgrabungen sowie für deren wissenschaftliche Aufarbei-

tung. Forschungsschwerpunkte liegen in der Archäologie von Kir-

chen und Klöstern, in der Stadtkern- sowie in der Objektforschung 

(bes. Keramik, Eisen) und in den Luxemburger Burgen.

Elisabeth Boesen (Dr. phil.), Studium der Ethnologie und Ge-

schichte an der Freien Universität Berlin und der Universität Bay-

reuth. Forschungstätigkeit an der Universität Bayreuth, der Ludwig- 

Maximilians-Universität München und am Zentrum Moderner  

Orient Berlin; Feldforschungen in Westafrika. Seit 2007 Senior Re-

searcher am Institut für Geschichte der Universität Luxemburg; ge-

genwärtige Forschungsschwerpunkte sind räumliche Mobilität 

und soziokultureller Wandel in der Großregion Saarlorlux. 

Paul Braconnier, geboren 1994. Studium der Geschichte an der 

Universität Luxemburg, Titel der Abschlussarbeit: Der Wandel der 

Bestattungskultur im 20. Jahrhundert am Beispiel des Großherzogtums 

Luxemburg.

Andy Clayden is a senior lecturer and landscape architect in the 

Department of Landscape, Sheffield University UK. His research fo-

cuses on the design and management of cemetery landscapes and 

sustainable design. He has published widely on the development of 

natural burial and the many different interpretations of this rela-

tively new form of burial. More recently, his research has expanded 

into military cemeteries of World War II and the contribution of 

landscape architecture in their design. 

Christoph De Spiegeleer obtained his PhD in modern history at 

the V.U. Brussel in 2015. His dissertation explored burials of 19th and 

20th century Belgian elites. His research interests relate to the histo-

ry of liberalism, secularism, funerary culture and media. Currently 

he is a Research Fellow of Liberas/Liberaal Archief in Ghent. He is 

secretary of the history section of the editorial board of the Revue 

Belge de Philologie et d’Histoire/Belgisch Tijdschrift voor Filologie en 

Geschiedenis.

Jean Ehret. Docteur en langue et littérature françaises ; docteur en 

théologie ; professeur de théologie et spiritualité. Directeur fonda-

teur de la Luxembourg School of Religion & Society. Membre effec-

tif de la Section des Sciences Morales et Politiques de l’Institut 

Grand-Ducal. 

Jean Ensch arbeitete bis 2014 bei der Stadtverwaltung Luxemburg. 

Gründungs- und ehemaliges Vorstandsmitglied der ALGH (Associa-

tion Luxembourgeoise de Généalogie et d’Héraldique), Vorstands-

mitglied der LACS (Luxembourg American Cultural Society), Prä- 

sident der Section de Linguistique des Institut Grand-Ducal.  

Veröffentlichungen über Genealogie, Demografie und Auswande-

rung. Mitverfasser der Neuausgabe von Nicholas Gonners Werk  

Die Luxemburger in der Neuen Welt.

Inna Ganschow, PhD, profilierte sich als Geschichtsjournalistin 

im Bereich russische Geschichte des 20. Jahrhunderts und For-

scherin im Bereich der Luxemburger Zeitgeschichte durch ihre 

Recherchen für das ZDF und Publikationen im Luxemburger Wort. 

Aktuell schreibt sie an der Monografie Russische Emigration nach 

Luxemburg im 20. Jahrhundert an der Universität Luxemburg im 

Zentrum für Zeitgeschichte und digitale Geschichtswissenschaften 

(C2DH). 

Florian Hertweck ist Freier Architekt (www.studio-hertweck.com) 

und Professor an der Universität Luxemburg, wo er den Master- 

studiengang Architecture, European Urbanisation, Globalisation 

leitet (www.masterarchitecture.lu). Gemeinsam mit Andrea Rumpf 

kuratierte er den Luxemburger Pavillon der 12. Architekturbiennale 

von Venedig. Zu seinen Publikationen zählen Dialogic City. Berlin 

wird Berlin (2015); Die Stadt in der Stadt. Berlin: ein grünes Archipel 

(2013); Der Berliner Architekturstreit (2010).

Autorennotizen / Notices d’auteurs



349

Marc Jeck, Jahrgang 1973, studierte Geschichte in Straßburg und 

Nancy. Autor von zahlreichen Beiträgen im In- und Ausland über 

die Kulturlandschaft Luxemburgs und der Großregion. Als Sub- 

präfekt der Marianischen Bürgersodalität Trier 1610 e. V., die Eigen-

tümer der Trierer Welschnonnenkirche ist, setzt Marc Jeck sich u. a. 

für die Valorisierung des barocken Kleinods der Welschnonnen-

kirche ein, wo die Freilegung der Krypta noch aussteht.

Andreas Heinz ist emeritierter Ordinarius für Liturgiewissen-

schaft an der Theologischen Fakultät Trier; 1981-2007 Leiter der 

Wissenschaftlichen Abteilung des Deutschen Liturgischen Insti-

tuts in Trier und Berater der Liturgiekommission der Deutschen  

Bischofskonferenz (bis 2001); Mitglied der Section Historique des 

Institut Grand-Ducal; Chanoine honoraire der Kathedrale von Lu-

xemburg (2017); zahlreiche Veröffentlichungen zur Kultur- und 

Frömmigkeitsgeschichte des Trierer und Luxemburger Landes.

Stefan Heinz, geboren 1974. Studium der Kunstgeschichte und Ge-

schichte, Promotion 2013. Von 2008 bis 2014 Lehrbeauftragter an 

der Universität Trier. Von 2014 bis 2016 FNR-Research Fellow an der 

Universität Luxemburg mit dem Projekt IDEL (Identity Deletion: The 

strategies for architectural-urban redesign of Luxembourg during the 

Nazi occupation). Anschließend Mitarbeit im Lëtzebuerg City Mu-

seum. Seit Oktober 2017 programmverantwortlicher Leiter und Ge-

schäftsführer der VHS Wittlich-Stadt und Land.

Sonja Kmec a fait des études d’histoire aux Universités Paris IV-

Sorbonne (Maîtrise), Durham (M. A.) et Oxford (D. Phil.). Depuis 2010 

elle détient la chaire d’études culturelles à l’Université du Luxem-

bourg. Ses sujets de recherche sont l’histoire des femmes et du  

genre, la politique d’histoire et de la mémoire et les constructions 

identitaires. Elle a dirigé le projet de recherche FNR Material Cul-

tures and Spaces of Remembrance, 2015-2018 (transmortality.uni.lu).

Yps Knauber (geb. 1959 in Saarbrücken) studierte nach einer hand-

werklichen Ausbildung Politikwissenschaften, Geschichte und Ro-

manistik in Heidelberg, Pisa und Florenz. Mit ihrer Agentur words-

inmotion® setzt die Journalistin seit Mitte der 90er Jahre Akzente 

mit Themen der „gesellschafts-offenen Kulturentwicklung im ur-

banen Kontext“. Seit über 20 Jahren begleitet Yps Knauber die Stadt 

Karlsruhe publizistisch wie strategisch beratend bei der Entwick-

lung zukunftsweisender Friedhofskonzepte.

Thomas Kolnberger, geboren 1968, ist seitdem immer älter gewor-

den. Studium der Geschichte an den Universitäten Innsbruck, 

Wien, Luxemburg und Passau, PhD 2012. Zuletzt Koordinator des 

Projektes Material Cultures and Spaces of Remembrance, 2015-2018, 

finanziert vom Fonds National de la Recherche, Luxemburg.

Roxane Kostigoff est bibliothécaire-documentaliste et bachelière 

en histoire (Université de Franche-Comté). Elle coopère aux projets 

photographiques du Centre de Documentation sur les Migrations 

Humaines (CDMH) depuis 2005. 

Nina Kreibig, M. A. Studium der Ur- und Frühgeschichte, Anthro-

pologie und Alten Geschichte an der Georg-August-Universität in 

Göttingen. Publikation der Magisterarbeit 2006. Seit 2016 Promoti-

onsprojekt zur Geschichte der Berliner Leichenhäuser (1794-1871) 

an der Humboldt-Universität zu Berlin und seit 2017 Stipendiatin 

der Hans-Böckler-Stiftung. 2017/18 kuratorische Mitarbeit an der 

Ausstellung scheinTOT am Berliner Medizinhistorischen Museum 

der Charité.

Anne Kremmer, PhD-Studentin an der Universität Tübingen. Seit 

Beginn ihrer Studien 2012 (zunächst an der Uni Tübingen, dann an 

der University of Cambridge und dem University College London) 

liegen ihre Schwerpunkte im Bereich der urgeschichtlichen Ar-

chäologie und der Paläoanthropologie. Derzeit bereitet sie ihr Dok-

torat an der Universität Tübingen vor mit dem provisorischen Titel 

Secular Trends in Living Conditions in Medieval/Post-medieval Luxem- 

bourg-City.

Laurent Lamesch. Né en 1990. Après des débuts professionnels 

dans la restauration et le journalisme, il répond à une offre d’emploi 

pour la fonction d’agent de pompes funèbres. Son futur patron 

semblait d’emblée convaincu qu’il avait les qualités requises par la 

tâche – présentation, entregent, parler. Il l’a mis à l’épreuve pen-

dant une semaine, puis embauché. Aujourd’hui, Laurent Lamesch 

ne peut plus s’imaginer exercer une autre profession.

Alex Langini. Né à Luxembourg en 1951 ; Université Marc-Bloch à 

Strasbourg 1971-1977 ; professeur au Lycée de Garçons Luxembourg 

1981 ; détachement au Ministère de la Culture 1994 ; conservateur 

du Musée de l’Abbaye à Echternach  ; président de la Commission 

des Sites et Monuments Nationaux 1997-2007 ; conservateur diocé-

sain de Luxembourg 2010 ; secrétaire général de la Commission Na-

tionale pour la Coopération avec l’Unesco 2011 ; membre effectif de 

la Section Historique de l’Institut Grand-Ducal.

Autorennotizen / Notices d’auteurs



350

Daniela Lieb, wissenschaftliche Mitarbeiterin am Centre National 

de Littérature, Mersch. Studium der Japanologie, Rumänistik und 

Geschichte an der Universität zu Köln; Luxemburgistik an der Uni-

versität Luxemburg. Publikationen zur Japanologie und zur Luxem-

burgistik. Forschungsschwerpunkte: Geschichte der Luxemburger 

Bühnenkünste, Literarisierungsprozesse des Ersten Weltkriegs, 

Amerika-Konzepte der Luxemburger Literatur, Aspekte des Kultur-

transfers zwischen Japan bzw. Rumänien und Luxemburg.

Andrée Margue, diplômée de l’Université des Sciences Humaines 

Strasbourg II. Mémoire scientifique dans le cadre du stage de for-

mation pédagogique : Un clergé dans la tourmente. Recherches sur le 

clergé luxembourgeois de la fin de l’Ancien Régime jusqu’à Monseigneur 

Laurent (1795-1842) (dir. Gilbert Trausch). Professeur d’enseigne-

ment secondaire de 1979 à 2017 ; tutrice dans le cadre de la forma-

tion pédagogique (histoire) au Centre Universitaire de Luxembourg 

et au Lycée Technique de Bonnevoie.

Michel Margue ist Professor für die Geschichte des Mittelalters an 

der Universität Luxemburg. Er hat Geschichte, Kunstgeschichte 

und Geografie in Luxemburg, Straßburg und Brüssel studiert. Er war 

Assistent an der Université Libre de Bruxelles und hat dort 1999 

promoviert. Sein Forschungsbereich umfasst die soziale, kulturelle 

und politische Geschichte Lotharingiens und Westeuropas (10.-14. 

Jahrhundert), Schrift und Herrschaftspolitik sowie Erinnerungs- 

kulturen.  

Claude Marx, commerçant retraité de nationalité luxembourgeoise, 

est né à Nancy en 1934. Enfant caché en France durant la guerre. 

Président du Consistoire Israélite de Luxembourg de 2014 à 2016. 

Co-président de l’association Memoshoah.

Frédéric Mertz est sociologue et politologue. Il est directeur- 

adjoint du Centre d’Études et de Formations Interculturelles et  

Sociales asbl. (CEFIS). Il est notamment l’auteur de Le vieillissement 

des migrants au Luxembourg : partir, rester, vieillir au Luxembourg ?

Anne-Marie Millim is Assistant Professor in English Studies at the 

University of Luxembourg. She studied English Literature at Miami 

University (Oxford, OH) (BA) and the University of Glasgow (MPhil, 

PhD). She is actively involved in research in English and Luxem- 

bourgish literary studies and has published on diaries, celebrity 

culture, modernism, national identity and Luxembourgish press 

history. 

François Moyse est avocat de profession. Né en 1966 à Luxem-

bourg, de nationalité luxembourgeoise, il est titulaire de deux  

maîtrises en droit et en sciences politiques (Université Robert 

Schuman – Strasbourg). Il a notamment été président de l’Union 

Européenne des Étudiants Juifs (1991-1992) et président du Consis-

toire Israélite de Luxembourg (2011-2013). Il préside actuellement 

l’AEPJ (Association Européenne pour la Préservation et la Valorisa-

tion de la Culture et du Patrimoine Juifs), qui organise la Journée 

Européenne de la Culture Juive. 

Robert L. Philippart, docteur en histoire de l’Université Catho-

lique de Louvain. Thèse Luxembourg, de la ville forteresse à la capitale 

nationale, de l’historicisme au modernisme (2 t.). 2007-2018 Colla- 

borateur scientifique à l’Université Catholique de Louvain. Colla- 

borateur scientifique au Musée National d’Histoire et d’Art. Direc-

teur de l’Office National du Tourisme. Directeur-Ambassadeur  

touristique à Luxembourg for Tourism GIE. Depuis 2017 UNESCO 

Site Manager au Ministère de la Culture.

Sébastien Pierre est historien (Université Catholique de Louvain). 

Depuis 2009, il est Directeur-Conservateur du Musée en Piconrue, à 

Bastogne, musée d’ethnologie et de société, spécialisé dans la con-

servation, l’étude et la mise en valeur du patrimoine matériel et im-

matériel de l’Ardenne et du Luxembourg. Son travail scientifique 

consiste principalement en la conception d’expositions, l’édition 

de publications et la rédaction d’articles pour le musée et pour di-

vers organismes culturels.

Philippe Pierret (né en 1962) est docteur en histoire des religions 

et des systèmes de pensée de l’EPHE, Ve section, Paris. Enseignant-

Chercheur, il est chargé de cours invité à l’Université Catholique de 

Louvain, et chercheur associé de l’Institut Martin Buber (Bruxelles), 

de la Fondation de la Mémoire Contemporaine (Bruxelles) et du 

CRNS, Nouvelle Gallia Judaica (Villejuif). Ses recherches et publica-

tions portent sur l’histoire sociale et religieuse des Juifs de Belgique 

et de France (XVIe-XIXe s.).

Elsa Pirenne est diplômée en Langue arabe et Islamologie. Elle a 

fait son doctorat en 2019 à l’Université de Luxembourg au sein du 

groupe European Governance, et en co-tutelle avec l’Université  

Catholique de Louvain au  CISMOC (Centre Interdisciplinaire 

d’Études de l’Islam dans le Monde Contemporain). Sa thèse porte 

sur le processus d’institutionnalisation de l’islam et sur la struc- 

turation des associations islamiques au Luxembourg.

Autorennotizen / Notices d’auteurs



351

Norbert Quintus, co-fondateur et ancien chargé de direction des 

Musées de Peppange. Il a publié entre autres D’Aarbecht an de Gale-

rien (avec Robert Krantz), Das alte Luxemburg heute. Burgen, Schlös-

ser, Kirchen, Friedhöfe, Dörfer (avec Jemp Kunnert et Robert Krantz), 

Joseph Wegener. Notre patrimoine architectural (3 vols.), et des ar- 

ticles sur le patrimoine historique de Bettembourg.

Antoinette Reuter, DEA en histoire, sous la direction de Jean-Pierre 

Gutton, Université de Lyon II (1978), co-fondatrice du Centre de  

Documentation sur les Migrations Humaines, 1993. Commissaire 

avec Philippe Ruiz de l’exposition Retour de Babel dans le cadre  

« 2007, Luxembourg et Grande-Région, capitale européenne de la 

culture ».

Aline Schiltz a étudié la géographie humaine à l’Université Libre 

de Bruxelles. Pendant sa dernière année d’études elle a réalisé sa 

première recherche sur les migrations entre le Portugal et le  

Luxembourg. Après des études approfondies en migrations  

internationales à l’Université de Lisbonne, elle a réalisé sa thèse de 

doctorat en science politique à l’Université du Luxembourg. Depuis 

2016 elle est membre du Conseil d’Administration du Luxembourg 

Institute of Socio-Economic Research (LISER).

Wolfgang Schmid war von 1987 bis 2006 wiss. Mitarbeiter und dann 

apl. Professor für Geschichtliche Landeskunde an der Universität 

Trier („Grabdenkmäler zwischen Rhein und Maas“ sowie „Repräsen-

tation und Memoria“ im SFB 235). Seit 2007 ist er Inhaber des Büros 

für historische Forschung und Lehrbeauftragter an der Universität 

Luxemburg. Publikationen zu den Grabdenkmälern der rheinischen 

Erzbischöfe, des Adels der Region und der Trierer Domherren, aber 

auch zu Stiftungen, Testamenten und zur Memorialkultur. 

William Lindsay Simpson, diplômé de l’Institut d’Études Poli-

tiques d’Aix-en-Provence et juriste de formation (LL.M. au King’s 

College de Londres, LL.M. à l’Université de Lausanne, et Avocat à la 

cour au Barreau de Luxembourg). Il est juriste dans une banque 

nord-américaine, président de la Conférence Saint-Yves (l’associa-

tion des avocats et des juristes catholiques) depuis 2012. Sa contri-

bution s’inscrit dans un cycle de conférences organisé par la Confé-

rence Saint-Yves sur la mort et le droit. 

Christoph K. Streb, PhD, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der 

Universität Luxemburg. Sein aktuelles Forschungsprojekt, Mortuary 

Spaces in Luxembourg: Changing Forms of Commemoration, Self- 

Expression and Social Exchange, behandelt die Sepulkralkultur des 

18., 19. und 20. Jahrhunderts. Darüber hinaus befasst er sich mit der 

Erinnerungskultur und den materiellen Hinterlassenschaften der 

Konflikte des 20. Jahrhunderts in der Pfalz.

Myriam Sunnen est docteur en littérature française et licenciée 

d’études indiennes. Elle a enseigné à l’Université Paris III, à 

l’Université du Luxembourg et dans différents lycées ; actuellement 

elle est collaboratrice scientifique au Centre National de Littéra-

ture, où elle édite la correspondance et les textes en prose d’Edmond 

Dune. Ses travaux de recherche portent e. a. sur l’œuvre d’André 

Malraux, la représentation du paysage dans la littérature et la rela-

tion de Théo Kerg avec la littérature.

Viviane Thill est responsable du département Film-TV au Centre 

National de l’Audiovisuel (CNA). Elle y a produit Histoires de femmes 

(Anne Schroeder, 2017) et De Bauereblues (Julie Schroell, 2011). Elle 

est par ailleurs critique de cinéma, actuellement pour le magazine 

forum, et l’auteure de nombreux articles sur le cinéma ainsi que  

du livre Oliver Stone (avec Michel Cieutat, 1996). Également scéna-

riste, elle a écrit Perl oder Pica (Pol Cruchten, 2006) et Eng nei Zäit 

(Christophe Wagner, 2015).

Fernand Toussaint, geboren 1957 in Differdingen. Nach achtjähri-

ger Tätigkeit in der Eisenindustrie, Einstellung im Musée National 

d’Histoire et d’Art in Luxemburg, zuständig für die Datenbank der 

Abteilung Arts Décoratifs et Populaires. Mitglied der Association 

Luxembourgeoise de Généalogie et d’Héraldique und innerhalb 

dieser Vereinigung verantwortlich für die Totenbildersammlung. 

Zahlreiche Publikationen auf dem Gebiet der Lokalgeschichte.

Autorennotizen / Notices d’auteurs






