Hegel: Ein Rationalist?

Dietmar H. Heidemann (Universitdt Luxemburg)

Einleitung

Die Beantwortung der Frage, ob Hegel im weiten systematischen Sinne ein Philosoph des
Rationalismus oder moglicherweise sogar im engen historischen Sinne ein Rationalist ist,
héngt erwartungsgemil davon ab, was man mit dem Theorienamen ,Rationalismus’ und dem
philosophiegeschichtlichen Etikett ,Rationalist’ inhaltlich im einzelnen verbindet. Dass Hegel
dem Rationalismus im weiten Sinn als einer primdr dem Vernunftdenken verpflichteten
Philosophie zuzurechnen ist, diirfte eine wenig kontroverse, zugleich aber auch eine wenig
aussagekriiftige Feststellung sein. Ahnlich unumstritten scheint die Frage zu sein, ob Hegel
im engeren philosophiehistorischen Sinne als ,Rationalist’ gelten kann. Legt man sich auf
einen Katalog von Grundprinzipien oder -lehren fest, die Rationalisten des 17. und 18.
Jahrhunderts typischerweise vertreten haben, und priift, ob Hegel diesen Prinzipien bzw.
Lehren in seiner Philosophie implizit oder explizit folgt, so diirfte die Antwort auf diese Frage
eindeutig negativ ausfallen. Dies gilt zumindest fiir klassische rationalistische Grundsdtze wie
das Prinzip des zu vermeidenden Widerspruchs als Prinzip der Mdglichkeit der Dinge, die
Lehre von den angeborenen Ideen, das universelle Beweisprinzip des Satzes vom
zureichenden Grund, die Lehre von der préstabilierten Harmonie, die Lehre vom verworrenen
und klaren Vorstellen, die Lehre von der intuitiven Erkenntnis sowie das Prinzip der Identitét
des Ununterscheidbaren. Hegel gesteht in seiner Philosophie keinem dieser Prinzipien bzw.
keiner dieser Lehren eine eigenstindige positive Rolle zu, vielmehr lehnt er sie in ihrer
origindr rationalistischen Bedeutung durchweg ab: Der Satz des zu vermeidenden
Widerspruchs ist fiir Hegel kein untergehbares Grundprinzip des Denken, da er einen Verstof3
gegen dieses Prinzip in seiner Dialektik sogar ausdriicklich zuldsst (GW 11, 279-289). Die
Lehre von den ,,angeborenen Ideen®, ein nach Hegel , krasser Ausdruck®, hélt er fiir ebenso
abwegig (TWA 20, 155-156) wie die Lehre von der préstabilierten Harmonie. Letztere sei
,obegrifflose Beziehung® (TWA 20, 250), weil sie die willkiirliche Annahme des Eingriffs

Gottes in den Monadenkosmos erforderlich mache.! Auch der Satz vom Grund gilt ihm

I Entsprechend mokiert sich Hegel: ,,Das ist préstabilierte Harmonie. Wenn ein Hund Priigel
kriegt, so entwickelt sich der Schmerz in ihm, der Priigel entwickelt sich ebenso, ebenso der
Schlagende; ihre Bestimmungen entsprechen sich alle, und nicht durch objektiven
Zusammenhang der Bestimmungen, sondern jedes ist selbstindig.” (TWA 20, 251).



gemill der Wesenslogik (GW 11, 324-327; vgl. TWA 20, 247-249) nicht als universales
Denkprinzip. Schon gar nicht vertritt Hegel die Lehre vom verworrenen und klaren Vorstellen
bzw. Erkennen oder die Lehre von der intuitiven Erkenntnis bzw. unmittelbaren Anschauung.
Erstere hilt er fiir eine blo empirisch-psychologische Annahme, letztere fiir rein dogmatisch
und sogar unphilosophisch (TWA 20, 129-130, 143-142).2 Leibniz’ Prinzip der Identitét des
Ununterscheidbaren bzw. der ,,Satz* ,,es gibt nicht zwei Dinge, die einander vollkommen
gleich sind“ (GW 11, 270) gilt Hegel geradezu als mustergiiltiges Beispiel fiir das in der
frithen Neuzeit von Grund auf verfehlte Metaphysikverstindnis. In der ihm zuweilen

eigentiimlichen Weise spottet Hegel gegen dieses Prinzip in der Wissenschaft der Logik:

,Der Satz, da3 es nicht zwei Dinge gibt, die einander gleich sind, fillt dem Vorstellen,
auch nach der Anekdote an einem Hofe auf, wo ihn Leibniz vorgebracht und die
Damen veranlaf3t haben soll, unter Baumbléttern zu suchen, ob sie nicht zwei gleiche
finden. — Gliickliche Zeiten fiir die Metaphysik, wo man sich am Hofe mit ihr
beschiftigte und wo es keiner anderen Anstrengung bedurfte, ihre Sétze zu priifen, als

Baumblitter zu vergleichen!* (GW 11, 270-271)

Hinter solcher Hime verbirgt sich Hegels generelle Kritik, dass die Rationalisten des 17.
und 18. Jahrhunderts trotz der Neubegriindung der Philosophie durch Descartes’ Prinzip des
Selbstbewusstseins iiber eine ,Metaphysik des bloB ,,denkenden Verstandes* nicht
hinausgelangt sind (TWA 20, 120, 123). Was Hegel an Descartes’ Metaphysik kritisiert,
richtet er gegen die Metaphysik der Rationalisten iiberhaupt: Descartes habe ,,[...] vom
Denken angefangen, und zwar in Form des bestimmten, klaren Verstandes; dieses Denken
kann man nicht spekulatives Denken, spekulative Vernunft nennen. Es sind feste
Bestimmungen, aber nur des Gedankens, von denen er anfingt und fortgeht; dieses ist die
Weise seiner Zeit.“ (TWA 20, 123-124).

Trotz Hegels expliziter Selbstdistanzierung vom Rationalismus und seinen Protagonisten
ist bereits im 19. Jahrhundert durch Johann Eduard Erdmann die These vertreten worden,
Hegels Philosophie sei ein ,,Panlogismus® und infolgedessen ein Rationalismus. Auch wenn
Erdmann seiner Hegel-Darstellung im Grundriss der Geschichte der Philosophie den

Globaltitel ,,Hegels Panlogismus® gibt, bleibt weitgehend offen, was er darunter eigentlich

2 Gegen die ,,Anschauung® als ,,unmittelbares Wissen des Absoluten® spricht sich Hegel in
anderem Sachkontext bereits deutlich in der Phdnomenologie des Geistes aus (vgl. GW 9,
13).



versteht. Seine abbreviative Begriindung ,,weil absolute Idee und Vernunft dasselbe, haben
wir es Panlogismus genannt diirfte dabei kaum hilfreich sein (Erdmann 1866, 594 und 611).
Die These vom Hegelschen Panlogismus hat nach dem Erscheinen von Erdmanns Werk eine
langanhaltende Kontroverse auch iiber Hegels vermeintlichen Rationalismus ausgeldst. Als
Anhénger der These Erdmanns urteilt etwa noch Kroner: ,,Der Gedanke des Denkens selbst
verliert jeden Sinn, wenn man ein Denken fingieren wollte, das weiter reichte als vom Sein
zum Nichts. Dies ist es, was man mit Fug Hegels Rationalismus nennen diirfte*, der jedoch
zugleich nicht ohne einen Hegelschen ,Irrationalismus® Bestand habe (1924, 269-270).
Dezidiert rationalistische Hegel-Deutungen haben bis heute fiir Hegel-Interpreten nicht an
Attraktivitdt eingebiift. Nach Bowman gehe es Hegel sogar ganz explizit um eine
,transformation and rehabilitation of the rationalist tradition®, denn er sei ,,committed to a
rationalist tradition in Western philosophy that stretches from Anaxagoras to Leibniz and
Wolff* (2013, 27-28). Erdmanns These ist nicht unwidersprochen geblieben. So wendet sich
Hartmann gegen jegliche Versuche, Hegel panlogistisch zu lesen oder ihm einen
Rationalismus zu zuzuschreiben (Hartmann, 1923, 254-255, 257). Ahnlich argumentieren
Edelman (1990) und im weiteren Sinne bereits Klaus Hartmann (1976). Cohen (1932) spricht
sich demgegeniiber vermittelnd fiir eine moderat-rationalistische Lesart Hegels aus. Die
Schwierigkeit, diese Kontroverse fiir oder gegen eine rationalistische Hegel-Deutung zu
entscheiden, liegt nicht zuletzt darin begriindet, dass man sich auf Kriterien festlegen muss,
denen gemidll eine entsprechende Festlegung getroffen werden kann. Im Folgenden wird
versucht, dieser Schwierigkeit durch die interpretatorische Fokussierung auf den Kernbestand
rationalistischen Denkens im 17. und 18. Jahrhundert beizukommen. Diese Strategie scheint
auch deswegen geboten zu sein, weil eine Globalinterpretation des Hegelschen Idealismus als
Rationalismus zu unspezifisch ist. Wer wollte bestreiten, dass Hegels absolutes
Vernunftdenken nicht unter den eher unspezifischen Gattungsnamen ,Rationalismus’
subsumiert werden kann? Im Folgenden wird fiir die These argumentiert, dass Hegel zwar im
weiten, aber nicht im engen Sinne ein Rationalist ist. Diese These ist durchaus nicht trivial,
weil es an vielen Stellen seines Werkes den Anschein hat, als halte Hegel verdeckter Weise
am zentralen Theorem der klassischen Rationalisten fest, ndmlich dass die Prinzipien des
Denkens die Prinzipien des Seins sind. Dies soll im weiteren sowohl anhand der
Phdnomenologie des Geistes als auch der Wissenschaft der Logik untersucht werden.
Zunichst aber ist Hegels grundsitzliche Kritik an den Rationalisten zu restimieren, um die
nicht zu leugnende entscheidende Unterschiede zwischen dem Idealismus der absoluten

Vernunft und dem Rationalismus des 17. und 18. Jahrhunderts zu markieren.



1. Hegels Kritik an den Rationalisten

In der ,,Allgemeinen Anmerkung zum System der Grundsdtze* der Kritik der reinen
Vernunft formuliert Kant entscheidende Einwénde gegen die Philosophie der Rationalisten.
Diese Einwinde greift er in der ,,Transzendentalen Dialektik* wieder auf und arbeitet sie
weiter aus. Einer der Haupteinwénde Kants lautet, dass ,,wir die Moglichkeit keines Dinges
nach der bloBen Kategorie einsehen®, das heil3t sie nicht rein durch Begriffe erkennen konnen,
da die ,,objektive Realitdt des reinen Verstandesbegriffs®, hier des Begriffs der Mdglichkeit,

nicht unabhéngig von ,,Anschauung* (KrV B 288) bewiesen werden kann:

,30 lange es also an Anschauung fehlt, weil man nicht, ob man durch die Kategorien
ein Object denkt, und ob ihnen auch iiberall gar irgend ein Object zukommen konne,
und so bestitigt sich, daB sie fiir sich gar keine Erkenntnisse, sondern blofe
Gedankenformen sind, um aus gegebenen Anschauungen Erkenntnisse zu machen.*

(KrV B 288).

Nach Kant lassen Rationalisten wie Descartes, Leibniz oder auch Wolff den Bezug auf —
die dem Menschen allein mogliche sinnliche — Anschauung grundsétzlich auler Acht, so dass
sie insbesondere nicht zu zeigen vermogen, wie allein durch Begriffe synthetische Sitze a
priori moglich sind. So kann man gemif3 dieser Kritik zum Beispiel auch nicht den ,,Satz:
alles Zufillig Existierende hat eine Ursache* als synthetisches Urteil a priori beweisen. Denn
durch den Satz wird lediglich erldutert, dass wir ohne die rein begriffliche ,,Beziehung*
zwischen dem ,,Zuféllig-Existierende[n]*, das heil}t einer Wirkung, und seiner ,,Ursache* die
,Existenz des Zufdlligen™ nicht ,begreifen* oder ,,erkennen konnen, nicht bewiesen wird
jedoch, dass es diese Ursache wirklich gibt und welcher Art sie sei. In dem Satz, so Kant,
werde der ,,.Begriff des Zufélligen* nicht modal als ,,etwas dessen Nichtsein sich denken 1463t*,
sondern relational ,,als etwas das nur als Folge zu einem anderen existieren kann* verstanden.
Damit aber ist der ,Satz: alles Zufillig Existierende hat eine Ursache® analytisch (,.ein
identischer Satz*“) und nicht synthetisch. Denn was ,,nur als Folge existiren kann* heif3t nichts
anderes, als eine Ursache zu haben. Wenn wir also etwas als ,zufillig’ bezeichnen, weil es nur
als ,,Wirkung einer Ursache existiren kann“, so bedeutet der Satz: ,x existiert zufillig.’
bereits, dass x eine Ursache hat. Folglich gehen wir in dem ,,Satz: alles Zufillig Existierende

hat eine Ursache® nicht synthetisch liber den Begriff des zufillig Existierenden hinaus, indem



wir ithn mit dem Begriff der Ursache verkniipfen. Aus diesem Grunde sind wir auch nicht
berechtigt, wie Kant vollig zurecht herausstellt, die rein begriffliche Beziehung zwischen
dem zufillig Existierenden und seiner Ursache zur ,,Bedingung der Moglichkeit der Sachen
selbst* zu machen (KrV B 289-291).

Was Kant hier an der Erkenntnis des zufillig Existierenden und seiner Ursache
beispielhaft erldutert, ist mustergiiltig fiir seine Kritik der Rationalisten tiberhaupt, ndmlich
dass diese die Gesetze des Denkens ungerechtfertigter Weise zu den Gesetzen des Seins, das
heiit der Moglichkeit der Dinge selbst erheben. Denn zeigen lasse sich nur, dass ,,die
Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung iiberhaupt [...] zugleich Bedingungen der
Moglichkeit der Gegenstidnde der Erfahrung™ (KrV B 197) und also nicht der Dinge an sich
selbst sind. Auch wenn Hegel nicht der Begriindung dieser Kritik folgt, stimmt er der
StoBrichtung des Kantischen Grundeinwandes der Sache nach voll und ganz zu.? Wie
insbesondere die Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, die Enzyklopddie der
philosophischen Wissenschaften sowie die Wissenschaft der Logik zeigen, gesteht Hegel der
,Philosophie der neuen Zeit“ und damit auch den Rationalisten zu, mit dem ,,wirklichen
SelbstbewuBtsein™ einen neuen, gegeniiber Antike und Mittelalter radikal fortgeschrittenen
»Standpunkt™ eingenommen zu haben, der mit diesem neuen ,,Prinzip* die bloBe Berufung
auf Autoritdten durch das freie ,,Denken tiberwindet (TWA 20, 63-64). Durch die sich von
duBerer ,,Autoritit befreiende ,,Subjektivitit“ macht sich das Denken nach Hegel in der
frithen Neuzeit jedoch nicht gidnzlich unabhingig, da nun der ,,Gegensatz des Denkens und
der Natur“ (TWA 20, 65) als neues Paradigma auftritt, wie es etwa im ontologischen

Dualismus Descartes’ zum Ausdruck kommt. Wie in anderen Kontexten identifiziert Hegel in

3 Bisweilen kommt Hegel der Kantischen Rationalismus-Kritk aber auch in den Details nahe.
So bemerkt Kant im Hinblick auf die ,,Kategorie der Gemeinschaft®, dass sich aus bloflen
Begriffen nicht die ,,Mdglichkeit* erweisen lasse, ,,dal, wenn mehrere Substanzen existiren,
aus der Existenz der einen auf die Existenz der anderen wechselseitig etwas (als Wirkung)
folgen konne, und also, weil in der ersteren etwas ist, darum auch in den anderen etwas sein
miisse, was aus der Existenz der letzteren allein nicht verstanden werden kann*“ (KrV B 292-
293). Um dies ,,begreiflich zu machen, sah sich Leibniz daher gezwungen, weil ,.er den
Substanzen der Welt, nur wie sie der Verstand allein denkt, eine Gemeinschaft beilegte, eine
Gottheit zur Vermittelung* (KrV B 293) dogmatisch zu stipulieren. In der Wissenschaft der
Logik argumentiert Hegel in seiner Leibniz-Kritik ganz analog: ,,Da3 es mehrere Monaden
gibt, dal} sie damit auch als Andere bestimmt werden, geht die Monaden selbst nichts an; es
ist dies die auBler ihnen fallende Reflexion eines Dritten; sie sind nicht an ihnen selbst Andere
gegeneinander; das Flirsichsein ist rein ohne das Daneben eines Daseins gehalten. — Allein
hierin liegt zugleich das Unvollendete dieses Systems. Die Monaden sind nur an sich oder in
Gott, als der Monade der Monaden, oder auch im Systeme so Vorstellende.” (GW 21, 149;
vgl. 21.157-158).



der Philosophie der Neuzeit und damit auch im Rationalismus eine begriffliche Grundstruktur
der Gegensitzlichkeit, die sich an ebendieser zweipoligen Opposition von Denken-Natur,
Geist-Natur oder auch Denken-Sein festmacht und die auf seine ,,Einheit” (TWA 20, 63-66)
hin iiberwunden werden muss. Dass sie iiberwunden werden muss und sich die Philosophie
mit ihrer Trennung nicht zufrieden geben kann, ist eine Forderung, die auf Hegels generellen
idealistischen Anspruch zuriickzufiihren ist, dass philosophische Wahrheit allein in der durch
Subjektivitit geprdgten Einheitsstruktur der Vernunft erfasst wird, die im friihneuzeitlichen
Prinzip des Selbstbewusstseins als solche jedoch noch nicht vollstédndig ausgebildet ist.

Jedes Stadium der Vernunft, das Einheit nicht wahrhaft zustande bringt, ist insofern
defizient und gilt es dialektisch aufzuheben. Auch wenn die Philosophie der Neuzeit mit
einem neuen Prinzip, dem Prinzip des Selbstbewusstseins, aufwartet, bleibt sie doch aufgrund
des ihr innenwohnenden starren Gegensatzes von Denken und Sein eine nur vorldufige
Periode, die auf eine hohere Einheit hin zu iiberwinden sei. Die Griinde, warum die
Rationalisten den der neueren Philosophie immanenten Gegensatz von Denken und Sein nicht
selbst aufzuheben vermochten, liegen fiir Hegel auf der Hand. Denn im neuzeitlichen
Rationalismus handelt es sich lediglich um eine, wie er sie nennt, ,Metaphysische
Vereinigung® des Entgegengesetzten, die der ,,denkende Verstand“ mit Hilfe seiner eigenen
,reinen Denkbestimmungen® (TWA 20, 70) und damit nicht an sich oder objektiv zustande
bringt. Wie Kant kritisiert Hegel, dass diese ,,vormalige Metaphysik* (Enz., § 27) subjektive
,Denkbestimmungen als die Grundbestimmungen der Dinge [betrachtete] und blof
voraussetzte, ,,dall das, was ist, damit dal} es gedacht wird, an sich erkannt werde* (Enz., 28).
Daher sei rationalistische Metaphysik die wortlich zu verstehende ,,bloBe Verstandes-Ansicht
der Vernunft-Gegenstinde* (Enz., § 27), das heill eine Wissenschaft, die in der Annahme
fehlgeht, durch ,,Nachdenken die Wahrheit* (Enz., § 26) erkennen zu kdnnen. Denn ihr Irrtum
bestand in dem Theorem, reine ,,Bestimmungen‘ des Verstandesdenkens seien ,,Pradikate des
Wahren* oder ,,Absoluten* (Enz., § 28).4

In der ,Ersten Stellung des Gedankens zur Objektivitit der enzyklopadischen Logik
(1830) exemplifiziert Hegel dies an Beispielen der metaphysica specialis, die er offenbar
konkret der Kantischen Metaphysikkritik der ,,Transzendentalen Dialektik* der Kritik der

reinen Vernunft entnimmt. In Sétzen wie ,,Gott hat Dasein®, ,,die Seele ist einfach oder auch

*1In den Vorlesungen iiber die Geschichte der Philsophie heiit es auch, die rationalistische
Metaphysik als sich von der Theologie emanzipierende Philosophie ,,behauptet das Prinzip
des Denkens als Prinzip der Welt: in der Welt sei alles reguliert durch Denken* (TWA 20,
123), jedoch ohne auch zu zeigen, wie dies moglich ist.



,das Ding ist Eines, ein Ganzes* machten die Rationalisten von Priddikaten wie ,,Dasein®,
»Endlichkeit oder Unendlichkeit” und ,,einfach* Gebrauch, ohne zu untersuchen, ,,0b solche
Pradikate an und fiir sich etwas Wahres seien” (Enz. § 28). Hegels Einwinde gegen die
Rationalisten bleiben ansonsten global und sind anders als die Kantische Metaphysikkritik
wenig detailliert ausgefiihrt. Dies mag auch damit zusammenhéngen, dass Hegel hinsichtlich
der Kritik rationalistischer Metaphysik als solcher weitgehend auf der Seite Kants steht,
jedoch ohne die theoretische Grundlage dieser Kritik, den transzendentalen Idealismus, zu
akzeptieren. In der Wissenschaft der Logik etwa beruft sich Hegel in seiner Kritik an
Descartes’ ontologischem Gottesbeweis auf den Kantischen Einwand der Kritik der reinen
Vernunft, der zeige, ,,dal sich das Dasein nicht aus dem Begriff herausklauben lasse®.
Descartes’ Beweis sei damit der Kantischen Kritik als ,,unterlegen* zu erachten (GW 12, 127;
vgl. GW 11, 325-327). Auch der Einwand, die Rationalisten priiften nicht, ,,ob die Form des
Urteils Form der Wahrheit sein konne* (Enz. § 28), erinnert an Kant. Weitgehende
Zustimmung erhdlt zudem Kants Kritik der rationalen Seelenlehre in den ,,Paralogismen der

reinen Vernunft®;

,Der Sieg der Kantischen Kritik iiber dieselbe besteht aber vielmehr darin, die
Untersuchung, welche das Wahre zum Zwecke hat, und diesen Zweck selbst zu
beseitigen; sie macht die Frage, die allein Interesse hat, gar nicht, ob ein bestimmtes
Subjekt, hier das abstrakte Ich der Vorstellung, an und fiir sich Wahrheit habe.” (GW
12, 196)°

Allerdings moniert Hegel auch, dass Kant seine Kritik bei aller Berechtigung, die ihr
zukomme, vom Standpunkt des endlichen Verstandesdenkens aus formuliert, durch den sie in
ihren weitergehenden Zielsetzungen einer Kritik metaphysischer Erkenntnis iiberhaupt
relativiert werde.® Die herausragende Bedeutung Kants erblickt Hegel aber in dessen Einsicht,
dass rationalistische Metaphysik eigentlich Verstandesmetaphysik ist, die in ihren
Anspriichen ganz grundsitzlich bestimmten Einseitigkeit und Beschrinkungen unterliegt.
Dies wird deutlich nicht zuletzt im Zusammenhang der Einzeldarstellungen der Rationalisten
in den Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie. Zu nennen ist hier zunichst
Descartes, der nach Hegel ,,wahrhafte Anfinger der modernen Philosophie® (TWA 20, 123).

Hegel erfasst die entscheidenden Motive und Theoreme der Philosophie Descartes durchaus

> Zu Hegels Auseinandersetzung mit Kants Paralogismen siehe im ordner.
¢ Vgl. zum Beispiel GW 12, 194-197.



zutreffend wie die methodische Funktion des Skeptizismus in den Meditationen (TWA 20,
127), die Lehre von der ersten ,,GewiBheit und das Cogito-Argument (TWA 20, 129-136),
dic Wahrheitstheorie und die Gottesbeweise (TWA 20, 136-146) oder auch den
Substanzendualismus (TWA 20, 147-153). Auf die Argumente Descartes’ ldsst er sich jedoch
kaum einmal im einzelnen ein. Entsprechend fdllt sein Gesamturteil aus. Nicht nur dass
Descartes sein System auf das Selbstbewusstsein des einzelnen, individuellen Ich griindet
(TWA 20, 145) und damit ein in jeder Hinsicht beschrinktes und daher verfehltes Paradigma
verficht, liberhaupt sei in seiner Philosophie ,,die denkende Behandlung des Empirischen
vorherrschend, die von ihrem eigenen Missverstdndnis zeuge, ndmlich ,,durchs Denken,
Nachdenken, Résonieren zu erkennen®, anstatt ihre Begriffe selbstindig im Denken zu
entwickeln. Auch wenn Hegel Descartes dabei eine strenge ,,Methode des Beweisens™
konzediert, bleibt die cartesische Philosophie in seinen Augen doch letztlich ,,das ganz
empirische Rédsonieren aus Griinden, aus Erfahrungen, Tatsachen, Erscheinungen“ (TWA 20,
153). Im Hinblick auf seinen eignen Ansatz ist dabei ausschlaggebend, dass Rationalisten wie
Descartes sich nach Hegels Verstindnis um ,,Denkbestimmungen®, das heif}t ,,Kategorien*
bemiihen und somit eine systematische philosophische Reflexion artikulieren. Letztendlich
gehen sie in ihrem Bemiihen jedoch fehl, da sie, wie Kant gezeigt habe, ,,empirische
Bestimmungen® und ,Kategorien“ verwechseln (Enz. § 47). Insbesondere was die
,,Philosophie des Geistes* anbelangt, wirft Hegel Descartes und anderen Rationalisten damit
nicht unbedingt vor, empiristisch zu verfahren. Denn von der ,rationalen Psychologie® als
»abstrakter Verstandesmetaphysik®, also einer Metaphysik, die mit gegebenen oder aus der
Erfahrung abstrahierten Begriffen die Seele zu bestimmen versucht, unterscheidet er eigens
die im eigentlichen Sinne ,,empirische Psychologie* (Enz. § 378). Wihrend letztere die Seele
als das konkrete individuelle Ich zum Gegenstand hat, betrachtet sie erstere als ,,unmittelbar
Seiendes, als Seelending®, aber nicht als ,,Geist®. Die ,,abstrakte Metaphysik*“ (GW 21, 216)
der Rationalisten verbleibe daher im Endlichen, indem sie eine Dingontologie des
Reflexionsdenkens vertritt, die als solche methodisch klar ausgefiihrt sein mag, der aber der
Makel der Einseitigkeit anhafte.”

Einseitig bleibt nach Hegel auch die Metaphysik des Spinoza. Gegeniiber Descartes habe
Spinoza aber den Vorzug, die unverbriichlich starren Entgegensetzungen und Dualismen des
cartesischen Denkens zur Einheit zusammenzufiihren. Diese Einheit manifestiert sich in der

einen, als causa sui konzipierten ,,Substanz“. Auch wenn die Bestimmungen dabei durch den

7 Zu Hegels Auseinandersetzung mit Descartes siche detaillierter Pétzold (2007) und ,
Brinkmann (1997).



Verstand ,,ganz empirisch (GW 21, 381) an die Substanz herangetragen werden und
Spinozas Metaphysik daher ebenfalls blofe Verstandesmetaphysik ist, werden die
entgegengesetzten Bestimmungen Descartes’ wie diejenigen des Denkens und Seins im
,»Ipinozismus® doch ,,zu Momenten des einen absoluten Wesens“ (TWA 20, 161). Ohne
Zweifel hat Hegels Denken durch Spinozas Philosophie der einen Substanz eine nachhaltige
Prigung erfahren, obwohl der Hegelsche Idealismus der absoluten Subjektivitdt nicht als eine
Version des Spinozismus missverstanden werden darf. Schlielich moniert Hegel, dass der
Spinozismus gerade nicht das ,,Prinzip der Subjektivitit® zu integrieren vermocht hat.
Bekanntlich lautet die Forderung der Phdnomenologie des Geistes (GW 9, 18) daher auch,
die (spinozistische) Substanz zum Subjekt zu erheben. Darliber hinaus kritisiert Hegel: ,,[...]
bei Spinoza hat die Substanz und deren absolute Einheit die Form von unbewegter, d. i. nicht
sich mit sich selbst vermittelnder Einheit, von einer Starrheit, worin der Begriff der negativen
Einheit des Selbst, die Subjektivitit, sich noch nicht findet.” (GW 21, 247).8 Der von Hegel
erhobene schirfste Einwand aber lautet, dass Spinoza in seiner Metaphysik der einen
Substanz als causa sui mit der ,Definition des Absoluten (GW 11, 377) beginnt, ein
methodisch inakzeptables, weil dogmatisches Verfahren, das auf reiner Setzung beruht und
dem Gegenstand unangemessen ist.°

Wihrend Hegel die Philosophie Malebranches als eine weitere Form der Vollendung des
,Cartesianismus® (TWA 20, 197) ansieht, aber nicht in groBer Ausfiihrlichkeit erortert, gilt
ihm Leibniz’ Philosophie der ,,Individualitdt™, das hei3t der individuellen, nach dem Modell
des Selbstbewusstseins konzipierten Monade, als Theorie, die ,,das Spinozistische System [...]

duBerlich integriert” (TWA 20, 167):

,Das Grundprinzip des Leibniz ist das Individuelle. So macht er die andere Seite der
Spinozistischen Mitte, die Individualitidt, das Fiirsichsein, die Monade, aber die

gedachte, — nicht als Ich, nicht den absoluten Begriff. Die entgegengesetzten

§ Vgl. GW 11, 376: “Der Spinozismus ist darin eine mangelhafte Philosophie, da die Reflexion
und deren mannigfaltiges Bestimmen ein duferliches Denken ist. — Die Substanz dieses
Systems ist Eine Substanz, Eine untrennbare Totalitét; es gibt keine Bestimmtheit, die nicht in
diesem Absoluten enthalten und aufgelost wiére; und es ist wichtig genug, daB alles, was dem
natiirlichen Vorstellen oder dem bestimmenden Verstande als Selbstdndiges erscheint und
vorschwebt, in jenem notwendigen Begriffe géinzlich zu einem bloBen Gesetztsein
herabgesetzt ist.” Vgl. TWA 20, 161.

® Auf die Definitionen etc. und Beweise der ,,Ethik* geht Hegel in seinen Darstellungen
Spinozas ausfiihrlich ein. Vgl. TWA 20, 168-191; GW 11, 377-378 sowie GW 12, 14). Vgl.
Diising, geschichte der phil.



Prinzipien sind auseinandergeworfen, aber vervollstindigen sich aneinander.” (TWA

20.233)

Hegels Gesamturteil {iber Leibniz’ Philosophie fdllt auf den ersten Blick wenig
schmeichelhaft aus. Sie sei ,,ein metaphysischer Roman* (TWA 20, 238).10 Auf den zweiten
Blick wird aber schnell deutlich, dass Hegel eine durchaus differenzierte Einschédtzung des
Leibnizschen ,Intellektualismus® (TWA 20, 238) vornimmt. Die Monadologie als solche
deutet Hegel als Gegenposition zu Spinozas Theorie der einen Substanz. Obwohl er ihren
Beweis, ndmlich dass Zusammensetzung Einfaches (Monaden) voraussetze, im Grunde fiir
tautologisch und sogar trivial hilt, wiirdigt er sie als theoretische Option, die die Mdglichkeit
eines Zusammendenkens von Subjektivitit und Sein durch die Vielheit der Monaden erdffnet.
Aber hierin erblickt Hegel zugleich den Mangel der Leibnizschen Philosophie, ndmlich in der
Vielheit der individuellen Monaden keine Einheit begriffen zu haben und insofern auf dem
Standpunkt ,,unendliche[r] Vielheit“ (TWA 20, 253) zu verbleiben. Dies gilt analog fiir die
Monaden je selbst, von denen Leibniz nicht zeigen konne, dass ,,Gott die Quelle der Existenz
und des Wesens der Monaden ist”. Letztlich bestimme Leibniz die Monaden nur nach
»gewohnlichen Vorstellungen, die ohne philosophische Entwicklung gelassen und nicht zu
spekulativen Begriffen erhoben sind.“ (GW 11, 379) Damit trifft Leibniz derselbe
Grundeinwand, den Hegel gegen die Rationalisten gleichermallen erhebt: Solche Philosophie
zeichne sich durch Einseitigkeit aus, da sie, wenn auch auf subtile Weise, letztlich ,,aus der
rdsonierenden, dogmatischen Reflexion* hervorgehe (GW 11, 379).11

In seiner Darstellung der rationalistischen Philosophie als endlich beschrénkte
Verstandesmetaphysik operiert Hegel mit einer Denkfigur, die sich als Defizienzargument
bezeichnen ldsst. Gemdll dem Defizienzargument erweist sich eine Philosophie, Theorie oder
auch historische Periode des Geistes als defizient oder mangelhaft, weil sie, aus welchen

Griinden auch immer, einem zuvor festgelegten Mal3stab nicht entspricht. Dies dokumentiert

19'Was Hegel an dieser Stelle tiber Leibniz sagt, verschérft sich noch in seinem Urteile iiber
Wolff, der die Leibnizsche Philosophie lediglich en detail systematisiert habe: ,,Auf diese
hochst triviale Weise verfahrt er mit allem moglichen Inhalt. Alles Spekulative ist entfernt;
wir sehen allen moglichen Inhalt in diese Behandlungsweise aufgenommen. [...] Diese
Barbarei des Pedantismus oder dieser Pedantismus der Barbarei so in seiner ganzen
Ausfiihrlichkeit und Breitheit dargestellt, hat notwendig sich selbst allen Kredit genommen
und ist, ohne bestimmtes Bewuf3tsein, warum die geometrische Methode nicht die einzige und
letzte Methode des Erkennens ist, durch den Instinkt und das unmittelbare BewuBtsein der
Albernheit dieser Anwendungen aus der Mode gekommen.* (TWA 20, 263).

1 Zu Hegels Leibniz-Kritik siehe im einzelnen Kaehler (2007).

10



sich zum Beispiel an Entgegensetzungen von Begriffen, wie etwa der Opposition von Geist
und Natur oder Denken und Sein in der Philosophie Descartes’, die die geforderte
Vernunfteinheit dieser Begriffe als Malstab der Wahrheit dieser Philosophie nicht
herzustellen vermag. Dies ist der argumentative Grundzug der Hegelschen Kritik der
Rationalisten. Rationalistische Verstandesmetaphysik zeichnet sich in ihren unterschiedlichen
Erscheinungsformen durch die Grundopposition von Denkbestimmungen der endlichen
Reflexion und objektiven Grundbestimmungen des Seienden selbst aus, von der Hegel
fordert, sie miisse im Vernunftdenken als hoherer Einheit begriffen werden. Hegels Kantisch
inspirierte Kritik, die Rationalisten machten die Denkbestimmungen des Verstandes zu
Bestimmungen der Dinge selbst, ist dabei auf der einen Seite zwar stichhaltig. Die Forderung,
die einer jeweiligen Theorie immanenten Oppositionen und iiberhaupt den Standpunkt des
Endlichen auf Einheit hin zu iiberwinden, stellt auf der anderen Seite aber einen Anspruch
dar, der weit iiber Kants Metaphysikkritik hinausgeht. Hegel selbst muss ndmlich nicht nur
zeigen, inwiefern solche Defizite bestehen, sondern vor allem wie der Standpunkt endlicher
Reflexion iiberwunden werden kann, der sie moglich macht. Systematisch iibernimmt diese
Aufgabe die Phdnomenologie des Geistes, die in einem skeptischen Priifprozess von
Wissensanspriichen demonstrieren soll, wie der Standpunkt der endlichen Reflexion verlassen
und die wahre Metaphysik absoluter Subjektivitit in der Logik erreicht werden kann. Im
Folgenden wird gezeigt, wie Hegel dieses Ziel in der Phdnomenologie auf mit Hilfe des
Defizienzarguments zu etablieren versucht. Im Grunde bedient er sich dabei mit dem sich
vollbringenden Skeptizismus einer in der Anlage spezifisch rationalistischen, ndmlich
cartesischen Methode. Es ist nicht von vornherein ersichtlich, ob Hegel in der
Phdnomenologie nicht eine Strategie verfolgt, die sich mit dem deckt, was er ansonsten an
den Rationalisten als intrinsischen Mangel kritisiert. Gesteht man ihm zu, dass hier letztlich
nur nominelle oder strukturelle Ubereinstimmungen bestehen, stellt sich die demgegeniiber
noch gravierendere Frage, ob der am Ende der Phdnomenologie erreichten Logik nicht selbst
die von Hegel den Rationalisten vorgehaltene unrechtméfige Voraussetzung zugrundeliegt,
dass die Bestimmungen des Denkens die Bestimmungen des Seins sind. Dies wére zumindest
dann nicht der Fall, wenn Hegel zeigen konnte, dass Gegenstand seiner Logik anders als in
der Metaphysik der Rationalisten nicht die Denkbestimmungen der endlichen Reflexion,

sondern objektive Gedanken sind.

2. Rationalismus in der Phdnomenologie des Geistes?

11



In den Meditationen fiihrt Descartes den skeptischen als methodischen Zweifel auf
verschiedenen, systematisch aufeinander aufbauenden Stufen durch. Bezweifelt wird zuerst
die Verlasslichkeit der AuBBenwelt- sowie der korperlichen Selbstwahrnehmung. Es folgt das
Traumargument, der Zweifel an den Wissenschaften und schlieBlich die Hypothese des genius
malignus, wonach es moglich sei, dass wir in allem getduscht werden, ohne jemals den Grund
unserer Tduschung erkennen zu konnen. Resultat der Zweifelsbetrachtung ist die erste
Gewissheit des ego cogito, ego sum, die gegen den Zweifel immun ist, so dass der
Skeptizismus letztlich als iiberwunden gilt. Anders als Descartes’ methodischer Zweifel gilt
der ,sich vollbringende Skeptizismus®“ der Phdnomenologie des Geistes nicht dem
(individuellen) epistemischen Subjekt (cogito), sondern dem Fiirwahrhalten des natiirlichen
Bewusstseins. Als solcher implementiert er einen Priifprozess, in dessen Verlauf das Wissen
in seinen verschiedenen Behauptungsformen widerlegt wird, um schlielich wahres Wissen
zu rechtfertigen. Die skeptische Priifung erfolgt an einem ,,Mal}stab“, den das Bewusstsein
sich selbst gibt.!? Der Verlauf der Priifung selbst ist dabei insofern teleologisch, als diese ihr
,Ziel“ erst in der Ubereinstimmung von Begriff und Gegenstand des Fiirwahrhaltens im
absoluten, wahren Wissen erreicht. Die skeptische ,,Darstellung des nicht wahrhaften
BewulBtseins® ist damit nicht nur die negative Geschichte des seine Wahrheit verlierenden
natiirlichen Bewusstseins, sondern zugleich ein Erkenntnisprozess, der mit dem wahren
Wissen ein positives Resultat hervorbringt. Auch wenn der ,,sich vollbringende Skeptizismus*
wie der cartesische Skeptizismus methodisch angelegt ist, begriindet er Wissen doch nicht
durch das Uberzeugtsein der ersten Person. Ganz im Gegenteil weist Hegel Descartes’
epistemisches Rechtfertigungsprinzip zuriick, wonach in der Wissensbegriindung nur das als
sicher und gewiss gelten konne, was dem Kriterium des Uberzeugtseins der ersten Person
geniigt. Demnach gilt nur als epistemisch gerechtfertigt, was aus der individuellen
Perspektive eines erkennenden Subjekts jeglichem Zweifel standhilt. Schon in der Vorrede
der Phdnomenologie des Geistes bezeichnet Hegel dieses cartesische Paradigma als

,2Dogmatismus der GewiBBheit seiner selbst™ (GW 9, 39).13 Wihrend Descartes’ methodischer

12 Vgl. fiir das Folgende GW 9, 56-58.
13 In der Einleitung der Phdnomenologie des Geistes kritisiert Hegel dann die cartesische

Vorgehensweise, ,,[...] in der Wissenschaft auf die Autoritét sich den Gedanken anderer nicht
zu ergeben, sondern alles selbst zu priifen und nur der eigenen Uberzeugung zu folgen, oder
besser noch, alles selbst zu produzieren und nur die eigene Tat fiir das Wahre zu halten. (GW

9, 56).

12



Skeptizismus den Zweifel als Instrument theoretischer Prinzipienbegriindung einsetzt und
dies als bereits methodisch gesicherte Vorgehensweise reklamiert, legitimiert der ,.sich
vollbringende Skeptizismus® das Prinzip des Wissens in einem entwicklungstheoretischen
Begriindungsgang. Aus diesem Grunde resultiert in der Phdnomenologie des Geistes der
Begriff der Wahrheit und das Prinzip des Wissens erst am Ende aus dem vom ,sich
vollbringenden Skeptizismus* ausgefiihrten Rechtfertigungsprozess.

Die Form, in der der ,sich vollbringende Skeptizismus®“ durchgefiihrt wird, ist die
Geschichte des Selbstbewusstseins als ,,Geschichte der Bildung des BewuBtseins®“ (GW 9,
56). Sie stellt die Methode bereit, mit deren Hilfe das Wissen in einem Stufengang des
Firwahrhaltens als wahres Wissen gerechtfertigt werden soll. Die Geschichte des
Selbstbewusstseins ist nicht Erfahrungsgeschichte eines realen Evolutionsprozesses, sondern
theoretisches Konstrukt, das die Formen der wissenden Bezugnahme eines Bewusstseins auf
bestimmte Gegenstinde und Sachverhalte in einem Stufengang in ihrem systematischen
Zusammenhang entwickelt.1* Sie prisentiert die Phdnomenologie des Geistes als sogenannte
,Darstellung des erscheinenden Wissens®. Dargestellt wird das erscheinende, sich
entwickelnde Wissen als ,,Weg des natiirlichen Bewusstseins, das zum wahren Wissen dringt™
(GW 9, 55). Dieser ,,Weg* sei der ,,[...] Weg der Seele, welche die Reihe ihrer Gestaltungen,
als durch ihre Natur ihr vorgesteckter Stationen durchwandert, daf} sie sich zum Geiste
lautere, indem sie durch die vollstindige Erfahrung ihrer selbst zur Kenntnis desjenigen
gelangt, was sie an sich selbst ist.“ (GW 9, 55) Die Selbsterkenntnis der Seele bzw. des
Bewusstseins ist damit das dem ,,Weg* vorgegebene Ziel, und zwar im anspruchsvollen Sinne
wahren Wissens, wie es am Ende des Entwicklungsganges im ,,Ich = Ich* (GW 9, 430, vgl.
425) des absoluten Wissens zum Ausdruck kommt. Die Struktur des wahren Selbstwissens im
Selbstbewusstsein, das heiflit die epistemische Entsprechung von Ich-Subjekt und Ich-Objekt,
fungiert gewissermaflen als zu realisierendes Paradigma in allen ihr vorausgehenden Weisen
des Fithrwahrhaltens, auf deren Stufen jeweils gepriift wird, ob ein bestimmtes Fiirwahrhalten
dasjenige zustande bringt, was es intrinsisch zu sein scheint. Mit dem Ziel des
Selbstbewusstseins scheint Hegel hier ein origindr rationalistisches Prinzip vor Augen zu

haben, das er zudem rein immanent durch die Priifung des Fiirwahrhaltens legitimiert.

14 Mit der Geschichte des Selbstbewusstsein greift Hegel eine idealistische Theorie auf, die
bereits der friihe Fichte und der frithe Schelling vertreten. Hinter diesem Konzept steht
die Grundidee, derzufolge sich die idealgenetische Entwicklung des Bewusstseins und
seiner intellektuell-kognitiven Vermogen von einfach strukturierten Weisen des
Fiirwahrhaltens bis hin zum komplexen Sichselbstwissen darstellen und rechtfertigen
lasst. Vgl. hierzu Heidemann (2007, 245-258).

13



Diese Beobachtung bestitigt sich offenkundig angesichts der rein bewusstseinsinternen
Rechtfertigung des Malistabs der Priifung. Denn der als Geschichte des Selbstbewusstseins
durchgefiihrte Priifprozess kommt ohne einen Malistab der Priifung nicht aus. Schlielich
kann die ,,Untersuchung und Priifung der Realitdt des Erkennens [...] nicht ohne irgendeine
Voraussetzung, die als MaBstab zu Grunde gelegt wird, stattfinden [...].*“ Die ,,Priifung®, so

Hegel,

besteht in dem Anlegen eines angenommenen Mafstabes, und in der sich ergebenden
Gleichheit oder Ungleichheit dessen, was gepriift wird, mit ihm, die Entscheidung, ob
es richtig oder unrichtig ist. (GW 9, 58).

Die Schwierigkeit der Priifung, ob wahres Wissen vorliegt, besteht vor allem darin, dass
der Maflstab oder das Kriterium der Priifung selbst gerechtfertigt oder wahr sein muss und
nicht einfach vorausgesetzt werden darf. Hegel beansprucht, dieses philosophische, schon von
der antiken pyrrhonischen Skepsis heraufbeschworene Fundamentalproblem durch die
Kombination von sich vollbringendem Skeptizismus und Geschichte des Selbstbewusstseins
16sen zu konnen. In seiner Losung geht er davon aus, dass die Annahme eines externen
MafBstabs der Rechtfertigung von Wissen unhaltbar ist, so dass der Mafstab in das
Bewusstsein selbst fallen miisse. Zundchst werden ,,Wissen® und ,,Wahrheit* als abstrakte
Bestimmungen, die ,,an dem Bewultsein vorkommen®, identifiziert (GW 9, 58). Aus der
Analyse der Beziehung dieser Bestimmungen ergibt sich sodann, dass das Bewusstsein den
MaBstab der ,,Wahrheit des Wissens® ,,an ihm selbst™ gibt, indem es nichts anderes als ,,eine
Vergleichung mit sich selbst* durchfiihrt. Denn bei der Unterscheidung zwischen Wissen und
Wabhrheit, zwischen dem, was flir das Bewusstsein und was auBler der Beziehung auf das
Bewusstsein an sich ist, handelt es sich um eine Differenzierung, die innerhalb der
epistemischen Strukturen des Bewusstseins selbst getroffen wird. Weill das Bewusstsein
einen Gegenstand, so ist dieser einerseits zwar fiir es, andererseits ist er aber auch an sich
oder wabhr, insofern es ihn als auller dieser Wissensbeziehung gegeben ansieht. Dieses An sich
ist allerdings eine Bestimmung, die das Bewusstsein innerhalb seines Wissens vornimmt.
Diese Einsicht macht Hegel als Losung des Problems der Begriindung des Kriteriums geltend,
indem der MaBstab nicht einfach vorausgesetzt, sondern durch das skeptisch priifende
Bewusstsein selbst hervorgebracht wird: ,,An dem also, was das Bewusstsein innerhalb seiner
fir das an sich oder das Wahre erkldrt, haben wir den Malistab, den es selbst aufstellt, sein

Wissen daran zu messen.” (GW 9, 59) Auf diese Weise wird die skeptische Priifung des

14



Wissens, und das heif3t letztlich die skeptische Priifung von Arten des Fiirwahrhaltens, durch
den Vergleich des Bewusstseins mit dem, was es fiir das Wahre hélt, durchgefiihrt. Stimmt
das Bewusstsein mit dem, was ihm als das Wahre gilt, iiberein, und das heif3t letztlich, stimmt
es mit sich selbst tiberein, erfiillt sein Wissen den Maf3stab fiir wahres Wissen. Auch hier
scheint Hegel wiederum auf rein rationalistischer Grundlage zu argumentieren, da der
MaBstab durch das fiirwahrhaltende Bewusstsein und sein Wissen allein hervorgebracht wird
ebenso wie Descartes in den Meditationen das ego cogito, ego sum als Prinzip durch das
Denken rein rational begriindet.

Fiir die augenscheinlich rationalistische Verfahrensweise des ,,sich vollbringenden
Skeptizismus* ist die epistemische Relation zwischen dem fiirwahrhaltenden Bewusstsein und
seinem Gegenstand entscheidend. Unter Zugrundelegung eines Maf3stabs wird gepriift, ob
diese Relation dem entspricht, was der fiir ein bestimmtes Fiirwahrhalten ausschlaggebende
MaBstab fordert. Wird dabei ein Defizit oder Mangel festgestellt, so muss das gepriifte
Fiirwahrhalten aufgegeben und zur nédchsten Stufe der Priifung iibergegangen werden. Der
abstrakte Aufbau dieses skeptischen Verfahrens ldsst sich an einem Beispiel aus der
Phdnomenologie des Geistes, der ,,Sinnlichen Gewillheit”, konkret nachvollziehen. Denn das
erste Kapitel der Phdnomenologie fiihrt exemplarisch vor, wie der skeptische Priifprozess des
Fiirwahrhaltens anhand eines Mallstabs angelegt ist. Die Frage, die der ,,Sinnlichen
GewiBheit™ zugrundeliegt, lautet: Ist das Wissen, das wir von sinnlich Gegebenem besitzen,
wahres Wissens, das heil}t kann es iiberhaupt als das gerechtfertigt werden, was es vorgibt zu
sein? Hegel geht von der sinnlichen Gewissheit als einer unmittelbaren Gewissheit aus, deren
,konkrete[r] Inhalt“ die ,reichste” und ,wahrhafteste Erkenntnis sei (GW 9, 63). Der
Malstab, den die sinnliche Gewissheit als Fiirwahrhalten erfiillen muss, um tatsichlich als
sinnliche Gewissheit gelten zu konnen, ist somit die Unmittelbarkeit des Wissens. Das
Bewusstsein priift anhand von drei skeptischen Argumenten, ob die sinnliche Gewissheit den
MafBstab epistemischer Unmittelbarkeit auch tatsichlich erfiillt. Resultat eines jeden
Priifschrittes ist die Erkenntnis, dass die behauptete Unmittelbarkeitsrelation zwischen
Wissen und Gewusstem, also letztlich zwischen Bewusstsein und dufleren Gegenstdnden,
nicht als Wissen gerechtfertigt werden kann, da eine prinzipielle epistemische Inkongruenz

besteht zwischen der begrifflichen Allgemeinheit unseres Wissens und seiner sprachlichen

15



Form auf der einen und dem individuellen Sein der Gegenstinde, die das Wissen meint, auf
der anderen Seite.1®

Die skeptische Priifung des Bewusstseins demonstriert folglich, dass die sinnliche
Gewissheit ihrem eigenen Kriterium oder Mafistab der Unmittelbarkeit nicht zu entsprechen
vermag. Aus diesem Grunde ist das natiirliche Bewusstsein gezwungen, seinen Anspruch auf
sinnliche Gewissheit und den damit verbundenen Maf}stab der Unmittelbarkeit aufzugeben.
Als Konsequenz muss es, der Idee der Geschichte des Selbstbewusstseins folgend, zur
nichsten Stufe des Filirwahrhaltens, und das ist gemél der Systematik der Phdnomenologie
des Geistes die ,,Wahrnehmung®, iibergehen und an dieser erneut eine skeptische
Wissenspriifung durchfithren. ,Kriterium der Wahrheit“ dieser neuen Stufe ist die
,»Sichselbstgleichheit (GW 9, 74), das als MaBstab erfiillt sein muss, um von einem
identischen Ding angesichts seiner vielen Eigenschaften Wahrnehmungswissen besitzen zu
konnen. Die skeptische Priifung zeigt dann auch fiir diesen Fall, dass das Bewusstsein, also
das Wissen, seinen Gegenstand, das wahrgenommene Ding, nicht erfasst, so dass wiederum
zur nichstfolgenden Stufe des Fiirwahrhaltens iibergegangen werden muss, zu ,,Kraft und
Verstand“ usw. Erst auf der finalen Stufe seines Entwicklungsgangs entspricht das
fiirwahrhaltende Bewusstsein seinem gewuften Gegenstand, ndmlich im absoluten Wissen
sich selbst als dem vollstindig ausgebildeten Begriff des Selbstbewusstseins, dem ,,Ich =
Ich®, der dann keinen weiteren skeptischen Zweifel mehr zuldsst.1®

Wie zu sehen ist, geht der ,,sich vollbringende Skeptizismus®™ der Phdnomenologie des
Geistes methodisch so vor, dass sich am jeweiligen Mafstab die ideale Einheit der
epistemischen Relata des spezifischen Fiirwahrhaltens darstellt. Diese Einheit erweist sich
dabei solange als eine nur scheinbare, immer wieder zu suspendierende Entsprechung, bis sie
am Ende der skeptischen Priifung tatsichlich hergestellt wird. Auf den ersten Blick legt sich
nahe, diese Verfahrensweise in ihrer Gesamtanlage als rationalistisch zu charakterisieren.

Denn, so konnte man meinen, die Geschichte des Selbstbewusstseins verbleibe als

15 Die epistemische Inkongruenz ergibt sich, weil zum Beispiel Indikatoren wie ,,Dies*,
,Jetzt® oder ,,Hier* aufgrund ihrer begrifflich-sprachlichen Allgemeinheit nicht auf etwas
vermeintlich unmittelbar in der Sinnlichkeit Gegebenes referieren und es individuieren
kénnen (GW 9, 65). Siehe zu den Einzelheiten der Hegelschen Argumente in der
,Sinnlichen Gewissheit™ Heidemann (2007, 280-290).

16 Das ,,absolute Wissen* ist, wie Hegel sich in der Wissenschaft der Logik ausdriickt, ,.die
Wabhrheit aller Weisen des BewuBtseins®, weil auf dieser Stufe ,,die Trennung des
Gegenstandes von der Gewillheit seiner selbst vollkommen sich aufgeldst hat und die
Wabhrheit dieser GewiBheit sowie diese GewiBBheit der Wahrheit gleich geworden ist.*
(GW 21, 33).

16



Idealgeschichte der ,,Bildung des BewuBtseins®“ (GW 9, 56) im reinen Denken, das sein
eigenes Prinzip nach rationalistischer Manier selbst generiert, auch wenn die spéteren Partien
der Phdnomenologie reale historische Ereignisse, Perioden und Entwicklungen thematisieren.
In mehreren Hinsichten greift eine solche Schlussfolgerung zu kurz: Erstens ist zwar nicht zu
bestreiten, dass der ,,sich vollbringende Skeptizismus* wie der methodische Skeptizismus
Descartes” mit Hilfe eines Malstabs skeptische Priifungen durchfiihrt. Wahrend dieser
MaBstab fiir Hegel die angestrebte jeweilige Einheit einer Stufe des Fiirwahrhaltens darstellt,
erhebt Descartes die Zweifelsresistenz zum Kriterium der Gewissheit und im weiteren auch
der Wahrheit. Insofern scheinen Descartes und Hegel zundchst in methodischer Hinsicht
analoge Strategien zu verfolgen. Tatsdchlich besteht diese Analogie jedoch nur auf der
Oberfldache. Denn anders als Descartes baut Hegel seinen ,,sich vollbringenden Skeptizismus*
als dialektischen Durchgang auf, auf dessen Weg das Bewusstsein Erfahrungen macht, die es
anreichert und es in ihrem systematischen Zusammenhang zum absoluten Wissen fiihren.
Dies ist ein entscheidender Unterschied zu Descartes methodischem Zweifel, den die Suche
nach dem fundamentum inconcussum des Wissens antreibt. Zweitens konnte man den ,,sich
vollbringende Skeptizismus* der Phdnomenologie als rationalistisches Programm auffassen,
da Hegel das flirwahrhaltende Bewusstsein die Sphdre endlicher Verstandesbestimmungen
durchlaufen lédsst, um dadurch schlieBlich Zugang zur Logik als Metaphysik des Absoluten zu
erhalten. Damit scheint Hegel selbst nur dort anzulangen, woflir er die Rationalisten kritisiert,
bei dem Begriff einer endlichen Verstandesmetaphysik. Auch dieser Vorwurf trifft nicht zu.
Anders als die Rationalisten operiert Hegel in der Phdnomenologie mit, wie er es sieht,
endlichen Verstandes- oder Denkbestimmungen in rein methodischer Absicht, um zu zeigen,
dass die Sphire endlichen Verstandesdenkens intrinsisch mangelhaft oder antinomisch und zu
keinem wahren Begriff des Absoluten fahig ist. Erst diese Einsicht, methodisch befordert
durch den ,sich vollbringenden Skeptizismus®, erdoffne den Zugang zur Metaphysik des
reinen, unendlichen Vernunftdenkens. Drittens liele sich kritisieren, Hegel mache in der
Phédnomenologie wie die Rationalisten die endlichen Verstandes- oder Denkbestimmungen zu
Bestimmungen des Seienden selbst, wenn er zum Beispiel im ,,Wahrnehmungs*“-Kapitel eine
Dingontologie prasupponiert, auf deren Grundlage tiberhaupt erst eine skeptische Priifung des
Fiirwahrhaltens durchgefiihrt werden kann. Auch diese Kritik ist unzutreffend, da es in der
Phédnomenologie um die epistemische Reichweite von Behauptungsformen des Wissens geht,
und nicht um Bestimmungen des Gegenstdnde des Wissens selbst.

Wie immer man den Aufbau, die Absicht und die Ausfithrung der Phdnomenologie des

Geistes als ,sich vollbringenden Skeptizismus® und Geschichte des Selbstbewusstseins

17



insgesamt bewertet — ein im Grundansatz rationalistisches Projekt verfolgt sie nicht. Diese
Einschitzung konnte sich hinsichtlich der Wissenschaft der Logik moglichweise anders
darstellen. Denn die reinen Gedankenbestimmungen der Logik werden von Hegel explizit als
Bestimmungen des Seienden aufgefasst. Dieser Anspruch soll nun auf seinen mdglicherweise

rein rationalistisch zu begreifenden Gehalt erortert werden.

3. Der Rationalismus der Wissenschaft der Logik

In der Wissenschaft der Logik (1832) erkléart Hegel, dass die ,,objektive Logik®, das heilt
die ,,Logik des Seins* und die ,,Logik des Wesens*, ,,an die Stelle der vormaligen Metaphysik
[tritt], als welche das wissenschaftliche Gebédude tiber die Welt war, das nur durch Gedanken
aufgefiihrt sein sollte (GW 21, 48). Hegel spielt mit dieser Bemerkung an auf die
rationalistische Metaphysik, das heilit die metaphysica generalis oder allgemeine ,,Ontologie*
als den ,,Teil jener Metaphysik, der die Natur des Ens iiberhaupt erforschen sollte; das Ens
begreift sowohl Sein als Wesen in sich* (GW 21, 48-49). Dieser Ersetzungsanspruch erstreckt
sich nicht nur auf die rationalistische Theorie der allgemeinen Bestimmungen des Seienden,
sondern zugleich auf die metaphysica specialis, die ,mit den reinen Denkformen die
besonderen, zunédchst aus der Vorstellung genommenen Substrate, die Seele, die Welt, Gott,
zu fassen suchte und die Bestimmungen des Denkens das Wesentliche der Betrachtungsweise
ausmachten.” (GW 21, 49). Sowohl von der metaphysica generalis als auch von der
metaphysica specialis grenzt Hegel die Wissenschaft der Logik scharf ab. Denn letztere
,betrachtet, wie er sagt, ,diese Formen frei von jenen Substraten, den Subjekten der
Vorstellung, und ihre Natur und [ihren] Wert an und fiir sich selbst.“ (GW 21, 49) Hegel
verfolgt dabei in der Logik ein doppeltes Ziel. Zum einen will er eine Metaphysik génzlich
neuen Typs aufstellen, zum anderen will er aber auch eine Kritik der Metaphysik ausfiihren.
Mit Berufung auf Kant erhebt er gegen die rationalistische Metaphysik den bekannten
Vorwurf, ihre Denkbestimmungen ,,ohne Kritik gebraucht zu haben, ohne die vorgéingige
Untersuchung, ob und wie sie fdhig seien, Bestimmungen des Dings-an-sich, nach
Kantischem Ausdruck, — oder vielmehr des Verniinftigen zu sein.“ (GW 21, 49). Die
,wahrhafte Kritik" (GW 21, 49) dieser Denkbestimmungen soll die objektive Logik leisten.
Dies impliziert nicht nur, dass Kants blof3 subjektiv-formale Kritik der Metaphysik aus Hegels
Sicht unzuldnglich ist, sondern auch dass er seine eigene Logik der reinen
Denkbestimmungen vom moglichen Vorwurf eines kritiklosen Gebrauchs nicht tangiert sieht.
Dabei ist die ,,subjektive Logik* als ,,Logik des Begriffs* keine solche Kritik mehr, da in ihr

die Vermittlung von Sein und Wesen positiv vollzogen wird.

18



Hegel biirdet sich eine im Vergleich zur Kantischen Metaphysikkritik sehr viel grofere
Beweislast auf. Nicht nur muss er zeigen, dass rationalistische Metaphysik eine Metaphysik
des endlichen Verstandesdenkens ist, der als solche der Mangel der Einseitigkeit und damit
des Uneigentlichen anhaftet. Auch wenn er dem Geist der Kantischen Kritik rationalistischer
Metaphysik beipflichtet, muss er dariiberhinaus auch die Transzendentalphilosophie selbst
des grundlegenden Mangels endlicher Beschrinktheit {iberfithren. Dies beansprucht er im
wesentlichen mit der Phdnomenologie des Geistes bereits geleistet und damit in der Logik die
Sphére des beschrinkten endlichen Erkennens iiberwunden zu haben. Daraus folgt jedoch
noch nicht, dass die in der Wissenschaft der Logik entwickelten reinen Denkbestimmungen
auch objektive Bestimmungen des Seienden sind. Die Wahrheit reiner Denkbestimmungen
muss in der Logik in génzlicher Unabhéngigkeit von der Phdnomenologie erwiesen werden.

Fir die dialektische Transgression von begrifflichen Beziehungen, logischen
Verhéltnissen, aber auch von real-historischen Ereignissen oder Prozessen verwendet Hegel
in Regel die Kurzformel ,Wahrheit der/des x’. So ist zum Beispiel in der Phdnomenologie
das ,,absolute Wissen [...] die Wahrheit aller Weisen des BewuBtseins* (GW 21, 33), da auf
dieser letzten Stufe des Fiirwahrhaltens anders als auf allen vorhergehenden nach einem
Begriindungsgang die Einheit der wissenden Bezugnahme im Selbstbewusstsein hergestellt
ist. Allerdings kann die Wissenschaft der Logik selbst nicht als Wahrheit der Phdnomenologie
gelten, da ihr lediglich die Funktion der Einleitung in oder auch die der ,,Deduktion*17 der
,reinen Wissenschaft zukommt. Auch wenn sie ,,die Befreiung von dem Gegensatze des
BewubBtseins* (GW 21, 33) durch die Phdnomenologie voraussetzt, weil das Bewusstsein im
»absoluten Wissen* die Mangelhaftigkeit der endlichen Reflexion einsieht, ist die Logik als
solche doch autark und bedarf keiner eigenen Riickversicherung. Daher ist der
Ausgangspunkt der Logik als Autoinitiation zu verstehen, und zwar sowohl des reinen
Denkens als auch des Inhalts dieses Denkens. Der Inhalt der Hegelschen Logik ist damit ein
radikal anderer als derjenige der Logik der endlichen Reflexion, die Formen des Denkens zum
Gegenstand hat, zu denen ein Inhalt erst hinzutritt, um sie wahr zu machen. Hegel ist mithin
gezwungen, den Inhalt seiner Logik als ein Denken zu konzipieren, das nicht nur gegen den
Mangel endlicher Beschrinktheit immun ist, sondern das als ein solches Denken zugleich
Objektivitdt fiir sich beanspruchen kann. Diesen Anspruch auf das ,,objektive Denken* als

,Inhalt der reinen Wissenschaft (GW 21, 34) erhebt er explizit. Damit aber scheint er sich

7 Wie im Fall von Kants transzendentaler Deduktion der reinen Verstandesbegriffe bedeutet
,2Deduktion* auch in diesem Fall nichts anderes als die Rechtfertigung eines Besitzanspruchs
und darf nicht als logische Ableitung missverstanden werden.

19



jedoch, wenn auch ungewollt, das Grundprinzip rationalistischer Metaphysik anzueignen,
wonach, wie gesehen, die Gesetze des Denkens die Gesetze des Seins sind. In aller

Unzweideutigkeit heiB3t es in der Wissenschaft der Logik: Die Logik

.|...] enthédlt den Gedanken, insofern er ebensosehr die Sache an sich selbst ist, oder
die Sache an sich selbst, insofern sie ebensosehr der reine Gedanke ist. Als
Wissenschaft ist die Wahrheit das reine sich entwickelnde SelbstbewuBtsein und hat
die Gestalt des Selbsts, dafl das an und fiir sich Seiende gewuBlter Begriff, der Begriff
als solcher aber das an und fiir sich Seiende ist.“ (GW 21, 34).

Auch wenn Hegel in der Logik nicht von einer materialen Erfiillungsbeziehung zwischen
bloBen Formen des Denkens und bereitliegendem Inhalt ausgeht, die dann wahr oder auch
falsch sein kann, erhebt er origindren Wahrheitsanspruch fiir das ,,objektive Denken®, in dem
,,Gedanken und ,,Sache an sich selbst* als dasselbe aufzufassen sind. Offensichtlich ist er der
Auffassung, dieses Identitdtsverhiltnis die Logik dispensiere von dem Erfordernis, einen
Rechtfertigungsbeweis der Objektivitét ihrer Bestimmungen, letztlich also der Kategorien als
reinen Gedankenbestimmungen, leisten zu miissen. Denn was vor allem Kant von den reinen
Verstandesbegriffen allererst zeigen musste, ndmlich dass sie objektive Giiltigkeit nur unter
den Bedingungen der menschlichen sinnlichen Anschauung haben, muss die Hegelsche Logik
als Theorie nicht-formaler, reiner Gedankenbestimmungen fiir diese nicht eigens beweisen.
Allenfalls eine ,immanente Deduktion®, die ,Inhalt und Bestimmung® des Denkens
spezifisch der Begriffslogik ,,bewéhrt®, konne es geben (GW 12, 16). Die Objektivitit der
reinen Gedankenbestimmungen sei als solche aber schon durch das nicht-formale, objektive
Denken selbst gegeben. Insofern erweist sich die Logik als ,,Metaphysik®, denn sie ist, nach
Hegels Formulierung, ,,Wissenschaft der Dinge in Gedanken gefal3t, welche dafiir galten, die
Wesenheiten der Dinge auszudriicken (Enz. § 24). GemiB diesem Logik- bzw.
Metaphysikverstindnis bedeutet ,,der Ausdruck ,objektiver Gedanke’* schlechthin, dass
,Vernunft in der Welt ist (Enz. § 24), so dass Hegel fiir die, wenn man so mdchte, logisch-
ontologische Intentionalitdt objektiven Denkens wie selbstverstindlich ,,Wahrheit (Enz. §

25) reklamiert.18 Hier stellt sich erneut die Frage, ob Hegel mit einer solchen Auffassung

¥ Vgl. Enz. § 24, Zusatz 2: “Die Frage nach der Wahrheit der Gedankenbestimmungen muf
dem gewdhnlichen BewulBtsein seltsam vorkommen, denn dieselben scheinen nur in ihrer
Anwendung auf gegebene Gegenstinde die Wahrheit zu erhalten, und es hétte hiernach
keinen Sinn, ohne diese Anwendung nach ihrer Wahrheit zu fragen. Diese Frage aber ist es

20



nicht unmittelbar in panlogistisches bzw. rationalistisches Fahrwasser gerit, da er von der
universalen Privalenz des Vernunftdenkens ausgeht, das zum einen im reinen Denken erfasst,
was die Dinge ihrer Natur nach sind, und zum anderen auszuschliefen scheint, dass die Welt
Dinge beherbergt, die sich einer solchen logisch-ontologischen denkenden Erfassung
entzichen. In Teilen der Forschung wird die Beantwortung dieser Frage zum Anlass
genommen, Hegels Idealismus eindeutig affirmativ dem Rationalismus zuzuschlagen. In
diesem Sinne schreibt etwa Bowman: ,,Hegel was committed to a particularly strong form of
rationalism that identifies being with intelligibility (2013, 26).1°

Fiir die rationalistische Gesamtdeutung des absoluten Idealismus sprechen denn auch
zahlreiche zentrale und nicht etwa marginale, zu vernachldssigende Stellen im Hegelschen
Werk, die hier zum Teil bereits herangezogen wurden. Hegel betont immer wieder, dass die
,reinen Wesenheiten, die den Inhalt der Logik ausmachen®, nicht nur die logisch-
ontologische Grundlage abgeben fiir den ,,Geist als konkretes, und zwar in der AuBerlichkeit
befangenes Wissen®, sondern liberhaupt fiir die ,,Entwicklung alles natiirlichen und geistigen
Lebens” (GW 21, 9). Auch wenn die Begriffe der Logik des reinen Vernunftdenkens mit
denen der endlichen Reflexion nominell identisch sind, schlieflich verwendet Hegel
grundsétzlich traditionelles logisches Vokabular, sind sie doch nicht als leere Denkformen,
sondern als ontologische Gedankenbestimmungen aufzufassen. Das heif3t in der Logik werden
durch Begriffe ,,Dinge* nicht diskursiv vorgestellt, sondern ,,Gegenstand*“ der reinen
Gedankenbestimmungen ist die ,,Sache* selbst als ,,Begriff der Dinge* (GW 21, 17). Hegel
bestreitet nicht, dass ein Begriff ,,als Allgemeines die unermefBliche Abbreviatur gegen die
Einzelheit der Dinge, wie sie als ihre Menge dem unbestimmten Anschauen und Vorstellen
vorschweben, ist* (GW 21, 17). Als solcher kann ein Begriff eben auf das Einzelne, das unter
ihn fillt, referieren. In logisch-ontologischer Hinsicht aber sei der Begriff erstens ,,Begriff an
ihm selbst, und dieser ist nur einer und ist die substantielle Grundlage®, und zweitens ist er
,oestimmter Begriff, welche Bestimmtheit an ithm das ist, was als Inhalt erscheint®. Als

solcher ist er jedoch nur ,Moment“ des Begriffs als ,substantielle[] Einheit®, die ,,die

gerade, worauf es ankommt. Dabei muf3 man freilich wissen, was unter Wahrheit zu verstehen
ist. Gewodhnlich nennen wir Wahrheit Ubereinstimmung eines Gegenstandes mit unserer
Vorstellung. Wir haben dabei als Voraussetzung einen Gegenstand, dem unsere Vorstellung
von ihm gemiB sein soll. - Im philosophischen Sinne dagegen heiflit Wahrheit, iiberhaupt
abstrakt ausgedriickt, Ubereinstimmung eines Inhalts mit sich selbst.“

% Fiir diese These weil Bowman in seiner Abhandlung gewichtige Argumente ins Feld zu fiihren, die

insbeondere auch die Hegelsche Auseinandersetzung mit Kants und Jacobis Rationalismuskritik
berticksichtigen.

21



Grundlage der bestimmten Begriffe ist“ (GW 21, 17). Der Begriff als ,,substantielle[] Einheit*

und ,,Grundlage der bestimmten Begriffe* aber

,»[-..] wird nicht sinnlich angeschaut oder vorgestellt; er ist nur Gegenstand, Produkt
und Inhalt des Denkens und die an und fiir sich seiende Sache, der Logos, die
Vernunft dessen, was ist, die Wahrheit dessen, was den Namen der Dinge fiihrt“ (GW

21, 17).

Es wire unsachlich, Hegel aufgrund solcher AuBerungen und auch aufgrund der Berufung
auf den ,,Logos*™ sowie an anderer Stelle auf Anaxagoras’ ,,Nus“ als ,,Prinzip der Welt*“ (GW
21, 34) zu einem spétneuzeitlichen Erneuerer eines System rationalistischer Prinzipien zu
machen. Hegel wiirde sich darauf berufen, anders als im klassischen Rationalismus in der
Logik keine Bestimmungen des endlichen Reflexionsdenkens zu Bestimmungen des Seienden
zu machen, sondern das reine Denken selbst als objektives, unendliches Denkens zu
thematisieren. Allerdings wird man sich fragen miissen, ob sich die Objektivitit des Denkens
schon durch die von ihm beanspruchte Uberwindung des Endlichen und Subjektiven von

selbst einstellt. De facto scheint Hegel dieser Auffassung zu sein:

,Denken ist ein Ausdruck, der die in ihm enthaltene Bestimmung vorzugsweise dem
BewuBitsein beilegt. Aber insofern gesagt wird, dal Verstand, daB3 Vernunft in der
gegenstindlichen Welt ist, da3 der Geist und die Natur allgemeine Gesetze habe, nach
welchen ihr Leben und ihre Verdnderungen sich machen, so wird zugegeben, daf3 die

Denkbestimmungen ebensosehr objektiven Wert und Existenz haben.* (GW 21, 35)

Genaugenommen sind es zwei Argumentationslinien, die Hegel verfolgt, um den
Objektivitdtsstatus des Inhalts der Logik zu untermauern. Zum einen beansprucht er, die
Gedankenstimmungen von ihren endlichen Bestimmungen wie dem subjektiven Vorstellen
und der Anschauung zu entkleiden, um sie auf diese Weise zugleich der Sphére des Endlichen
zu entziehen und so als rein objektive Bestimmungen fiir das Denken selbst begreifbar zu
machen. Zum anderen meint Hegel durch den genetischen Gesamtaufbau der Logik den
Wabhrheitsanspruch auf den einzelnen Entwicklungsstufen des objektiven Denkens
suspendieren zu konnen, da Wahrheit erst am Ende des logisch-ontologischen
Entwicklungsganges realisiert wird. Das heift der Wahrheitsanspruch objektiven Denkens ist

solange prasumtiv bis auf einer finalen Stufe das kategoriale Repertoire des Denkens diesen

22



Anspruch verwirklicht. Diesen beiden Argumentationslinien soll nun ndher nachgegangen
werden. Dabei wird sich insbesondere zeigen, dass Hegel die Methode der Geschichte des
Selbstbewusstseins der Phdnomenologie des Geistes in der Wissenschaft der Logik als

Methode kategorialer Ubereinstimmungsverhiltnisse transformiert.

3.1. Subjektives und objektives Denken

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass Hegel die Kantische Rationalismuskritik
weitgehend teilt, auch wenn er den transzendentalen Idealismus ablehnt. Diese Ablehnung
liegt begriindet in Hegels genereller Zuriickweisung der Kantischen Erkenntnisrestriktion, das
heiit der Restriktion der Moglichkeit von Erkenntnis auf Erscheinungen. Hegels
Zuriickweisung der transzendentalen Erkenntnisrestriktion ist wiederum Resultat seiner Kritik
der — nicht nur Kantischen — Vermdgenslehre. Kant gehe in seiner Philosophie der Erkenntnis
rein ,,psychologisch® vor, da er die Vermogen der Erkenntnis grundsétzlich blo3 empirisch
bestimmt. Er suche ,,im Seelensack® herum, so lautet der Vorwurf, ,,was darin fiir Vermdgen
sich befinden* (TWA 20, 351), anstatt sie systematisch zu entwickeln.?? Das rein kollektive,
unsystematische Ansammeln von Vermodgen ist nun fiir Hegel {iberhaupt Kennzeichen der
endlich-beschrinkten Reflexion, deren Konsequenz ein subjektives Denken ist, das
notwendigerweise wie bei Kant zur Restriktion der Erkenntnis fiihrt. Vom Standpunkt des
Kantischen transzendentalen Idealismus ist solche Restriktion fiir Hegel durchaus stringent
und nachvollziehbar. Thre Pramissen aber teilt er nicht, so dass er die Behauptung,
,Vernunfterkenntnis“ sei ,nicht vermdgend”“, die ,.Dinge an sich zu erfassen®, fiir
unzutreffend hélt (GW 12, 26). Dies wird vor allem in solchen Zusammenhéingen der
Wissenschaft der Logik deutlich, in denen die Sprache auf Kants kritischen Erkenntnisbegriff
und seine Begriindung kommt. So ist nach Hegels Versténdnis der transzendentale Idealismus
vor allem deswegen verfehlt, weil Kant eine dinghafte Vorstellung menschlicher
Erkenntnisfahigkeit habe. Wie das gewdhnliche, subjektive Denken tiberhaupt spreche Kant
,von dem Verstande, den Ich habe“, und ,,versteht [...] darunter ein Vermdgen oder [eine]
Eigenschaft, die in dem Verhéltnisse zu Ich stehe wie die Eigenschaft des Dings zum Dinge

selbst, - einem unbestimmten Substrate, welches nicht der wahrhafte Grund und das

20 vVel. GW 9, 169. Generell kritisert Hegel zudem, dass die ,Vorstellung der Seelenkrifte oder
Seelenvermogen* zu einer zusammenhanglosen Fragmentierung der intellektuellen Leistungen des Geistes
fiihrt, der doch als homogenes, einheitliches Ganzes begriffen werden miisse: ,,Man stellt sich so vor, da3
hier der Verstand, hier die Einbildungskraft fiir sich wirke, dal man den Verstand, das Gedéchtnis usf. jede
fiir sich kultiviere und einstweilen die anderen Krifte in Untdtigkeit linker Hand liegen lasse, bis die Reihe
vielleicht, vielleicht auch nicht, an sie komme.“ (GW 11, 340).

23



Bestimmende seiner Eigenschaft sei. (GW 12, 17). Damit aber konne der Kantische Begriff
der Erkenntnis selbst kein wahrhafter sein und folglich auch nicht die Restriktion der
Erkenntnis, auch wenn Hegel Kant zugesteht, mit der urspriinglich-synthetischen Einheit der
Apperzeption Ansétze zu einer liber das Reflexionsdenken hinausgehenden Theorie verfolgt
zu haben. Denn der Grundmangel der Kantischen Theorie bleibe die Vermdgenslehre, die die
»Stufen des ,,Verstandes®, des ,,Geflihls und der Anschauung* als subjektive Vermdgen
lediglich voraussetzt, um schlieBlich ,,Wahrheit“ und ,,Objektivitit* als bloB subjektive
Folgebegriffe zu konzipieren (GW 12, 19). Noch in der Wissenschaft der Logik insistiert
Hegel, dass die Phdnomenologie des Geistes den Vermdgenssubjektivismus durch eine
vollstindige systematische Entwicklung von ,Stufen des Bewusstseins“ (GW 12, 19)
iiberwindet, um auf diese Weise vom subjektiven, formalen Denken zum objektiven Denken
nicht-formaler, reiner ontologischer Gedankenbestimmungen iiberzugehen.

Ob diese Immunsierungstrategie erfolgreich ist, diirfte mehr als fraglich sein, auch weil
Hegel sich kaum mit den Details der Kantischen Erkenntnisrestriktion befasst. So miisste er
insbesondere zeigen, wie durch das objektive Denken der Kantische kognitive Dualismus
iiberwunden ist, die Theorie, dass objektive Erkenntnis nur durch die Kooperation von
sinnlicher Anschauung und Begriff moglich ist. Insbesondere miisste Hegel zeigen, wie das
objektive Denken auf die nach Kant epistemisch irreduzible Vorstellungsfahigkeit der
Anschauung als repraesentatio singularis zu verzichten vermag, wenn durch reine
Gedankenbestimmungen letztlich das konkrete Allgemeine, das das Einzelne in sich befasst,
soll gedacht werden konnen. Denn Kants eigener Begriff der sinnlichen Anschauung ist
ebenso wenig antinomisch wie die Kategorien als transzendentale Erkenntnisbedingungen, so
dass Hegel sie nicht als iiberwunden beanspruchen kann. Eine solche Auseinandersetzung hat
Hegel nicht geleistet. Auch wenn Hegel daher nicht beanspruchen kann, gegen Kant die
Uberwindung des endlichen, subjektiven Reflexionsdenkens mit der Wissenschaft der Logik
vollzogen zu haben und in das Reich objektiven Denkens eingetreten zu sein, ldsst sich
dennoch nicht gegen ihn einwenden, die Logik der reinen Gedankenbestimmungen etabliere
von neuem ein System des klassischen Rationalismus frithneuzeitlichen Typs. Einen
Rationalismus etabliert die Logik ohne Zweifel, aber einen solchen, der nicht aus den
Griinden als verfehlt zu erachten ist, die Hegel in Ubereinstimmung mit Kant gegen dessen
klassische Vertreter des 17. und 18. Jahrhunderts erhebt. Im engen historischen Sinne kann

Hegel folglich nicht als Rationalist gelten.

3.2. Objektivitit und Wahrheit

24



Mithilfe des genetischen Gesamtautbaus der Logik versucht Hegel zu demonstrieren, wie
das Denken auf prozessualem Wege seine eigene Objektivitdit und Wahrheit herstellt.
Dadurch wird es unter anderem mdglich, den von einer urteilslogischen Ontologie in ihrer
gesamten theoretischen Breite erhobenen Objektivitits- und Wahrheitsanspruch zu
nivellieren, um ihn allein auf der finalen Entwicklungsstufe des Denkens einzufordern und
auch zu realisieren. Wihrend fiir Kant Kategorien als Anschauungsbestimmungen
verstandene Urteilsfunktionen sind, die sich unter den transzendentalen Bedingungen der
Erkenntnis als objektiv giiltig erweisen, so dass Urteile wahr oder falsch sein kdnnen, werden
Kategorien von Hegel als ontologische Gedankenbestimmungen ganz unabhingig sowohl
vom Urteilen als auch vom Anschauen konzipiert. Am Anfang des logischen
Entwicklungsganges haben Kategorien daher zundchst nur Objektivitits- und
Wahrheitscharakter. Vollstindig erfiillt wird der Begriff ihrer Objektivitit und Wahrheit
jedoch erst an seinem Ende. Diese genetische Konzeption, die Hegel nach der Geschichte des
Selbstbewusstseins der Phdnomenologie des Geistes modelliert, dokumentiert sich in der
Logik in sowohl globaler als auch lokaler Hinsicht.

In globaler Hinsicht besteht zwischen den drei Teilen der Logik, Sein — Wesen — Begriff,
ein genetischer Entwicklungszusammenhang, dergestalt dass das Wesen die Wahrheit des
Seins und der Begriff die Wahrheit des Wesens ist. Hegel driickt dies auch so aus, dass ,,Sein*
und ,,Wesen* die ,,Momente seines Werdens* oder ,,die genetische Exposition des Begriffes*
(GW 12, 11) sind. Hegel versteht dies im logischen Sinne transitiv: Da das Wesen die
Wahrheit des Seins und der Begriff die Wahrheit des Wesens ist, ist der Begriff auch die
Wabhrheit des Seins. Zu denken sei der ,,.Begriff* insofern als ,,Einheit des Seins und Wesens*,

und zwar aus dialektisch-negationslogischen Griinden:

,Das Wesen ist die erste Negation des Seins, das dadurch zum Schein geworden ist;
der Begriff ist die zweite oder die Negation dieser Negation, also das
wiederhergestellte Sein, aber als die unendliche Vermittlung und Negativitét desselben
in sich selbst. - Sein und Wesen haben daher im Begriffe nicht mehr die Bestimmung,
in welcher sie als Sein und Wesen sind, noch sind sie nur in solcher Einheit, dal3 jedes

in dem anderen scheine.” (GW 12, 29)

Auf dem Niveau der Begriffslogik erreicht das Denken damit, was es zuvor im Sein und
Wesen nicht zu realisieren vermocht hat, die logisch-ontologische Bestimmung seiner selbst,

indem es die Unmittelbarkeit (Sein) durch die Reflexion (Wesen) als es selbst erfasst. Dieses

25



Ziel realisiert sich auf der Stufe der Begriffslogik und nicht schon zuvor, da erst hier der
MaBstab erfiillt ist, durch den die Objektivitdt und Wahrheit des Denkens letztgiiltig bestimmt
wird: die Selbstbeziehung des Denkens in reiner Subjektivitit. Damit etabliert Hegel auf
globalem Niveau die kriterielle Methode, die bereits der genetischen Entwicklung des
Bewusstseins des Fiirwahrhaltens der Phdnomenologie zugrundeliegt. In der Logik stellt er
dies auch so dar, dass der ,Inhalt“ oder die ,Realitit“ des Denkens ,ihrem Begriff
angemessen® ist (GW 12, 25-26). In diesem Sinne erweist sich das Sein zunéchst als das
,2unbestimmt Unmittelbare®, das ,.frei von der Bestimmtheit gegen das Wesen* (GW 21, 68)
ist. Doch zeigt sich im Wesen als der Fortbestimmung des Seins, dass das Sein nicht
bestimmungsloses Unmittelbares ist. Denn damit {iberhaupt etwas sein kann, darf das Sein
nicht bestimmungslos, also nicht Nichts sein, das heift es muss zum Wesen bestimmt werden.
SchlieBlich kann sich das Denken nicht mit der Bestimmung der Unmittelbarkeit zufrieden
geben, sondern muss annehmen, ,,da3 hinter diesem Sein noch etwas anderes ist als das Sein
selbst®, das sich als seine ,,Wahrheit* erweist (GW 11, 241). Erst im dritten Teil der Logik
wird begriffen, was das Sein in Wahrheit wesentlich ist, so dass der Begriff in der wirklichen
Einheit von Sein und Wesen dem Kriterium seiner eigenen Wahrheit entspricht und das Sein
als dem Wesen ,,angemessen‘ bestimmt.

Was fiir das globale Niveau gilt, trifft auch auf das lokale Niveau der Logik zu. Auch auf
den einzelnen Stufen der Kategorienentwicklung argumentiert Hegel genetisch, und zwar wie
auf globalem Niveau auf der methodischen Folie der Geschichte des Selbstbewusstseins der
Phdnomenologie. So wie die Geschichte der Bildung des Bewusstseins zeigt, dass zum
Beispiel das Fiirwahrhalten der sinnlichen Gewissheit seinen Mafistab der Unmittelbarkeit
nicht erfiillt, das Bewusstsein seinen Gegenstand also nicht als ihm direkt sinnlich gegeben
behaupten kann und zur nichst folgenden Stufe des Fiirwahrhaltens fortschreiten muss, so
zeigt sich auch in der Logik, dass die ontologischen Gedankenbestimmungen zundchst nicht
dem gerecht werden, was sie als kontinuierliche Fortbestimmungen des Seins jeweils
vorgeben. In der Wesenslogik zum Beispiel erweist die Reflexion die ,,Existenz* als Grund,
durch den das Wesen als Fortbestimmung des Seins seinem Begriff entsprechen soll. Existenz
als solche zu denken, bedeutet, sie als Zugrundliegendes zu konzipieren, das sich auf etwas
bezieht, dem es zugrundeliegt, ohne von diesem verschieden zu sein. In dieser Struktur
spiegelt sich die einheitliche Grundbeziehung wider, wie sie im Wesen als Grund und seiner
Beziehung zur Erscheinung, der es zugrundeliegt, angelegt ist. So besteht die Bedeutung der
Existenz nicht einfach im unmittelbaren, bestimmungslosen Sein. Vielmehr ist ,,Existenz

negative FEinheit“ (GW 11, 326) von Grund und Begriindetem, dem Wesen und der

26



Erscheinung. Was derart als Einheit gedacht wird, ist ein ,,Existierendes®, das heiit ein
,Ding* (GW 11, 326). Es ist damit zunéchst das ,,Ding*, das den Begriff des Wesens als
Grund zu erfiillen scheint, denn das, was ist, existiert, sofern es ,,Ding* ist. Der Begriff des
Dinges wird nun so analysiert, dass aus ithm verstindlich wird, inwiefern ein ,,Ding*
wesentlicher Grund der Existenz von etwas ist und damit erklart werden kann, wieso das
Wesen Grund der Erscheinung ist. Dies fiihrt auf Eigenschaften und Wechselwirkung der
Dinge. Das Wesen als ein zugrundeliegendes Ding bzw. Ding an sich verstehen zu wollen,
dem Eigenschaften und Wechselwirkung zugeschrieben werden, ist jedoch ebenso
unzuldnglich wie der darauf folgende Versuch, das Ding als bestehend aus Materien zu
erkliren. Das so verstandene Ding 16st sich schlieBlich auf und wird zur Erscheinung
aufgehoben, um neue Bestimmungsversuche anzuschlieBen.

Wie dieses Beispiel andeutet, operiert die Logik auch auf lokaler Ebene mit dem
Verfahren, fiir die einzelnen ontologischen Gedankenbestimmungen Kriterien der
Angemessenheit festzulegen und zu priifen, ob diese Kriterien von der jeweiligen Kategorie
erfiillt werden, zum Beispiel ob ,,Ding* den Begriff des Wesens als Grund zu erfiillen vermag.
Es zeigt sich, dass die Bestimmung des Dings als solches dieses Kriterium nicht erfiillt. Denn
die Bestimmung des bloBen Dings ist unvollstindig, da Dinge nicht ohne Eigenschaften
gedacht werden konnen, um die Bestimmung der Erscheinung erkldren zu kdnnen usw. Die
intrinsische Unangemessenheit der reinen Gedankenbestimmungen, die der Methode der
Phédnomenologie analog anhand eines Mafstabs feststellt, den die Analyse der jeweiligen
Kategorien als eine jeweilige begriffliche Einheit freilegt, bewegt das logische Denken fort
bis zum dem, wie Hegel beansprucht, finalen Punkt der abgeschlossenen Selbstbestimmung in
der ,,Idee* als wahre ,,absolute Einheit des reinen Begriffs und seiner Realitit (GW 12, 253).
Auch diese Argumentationslinie, die Objektivitdit und Wahrheit durch einen genetischen
Entwicklungsprozess reiner, ontologischer Gedankenbestimmungen hervorbringt, ldsst sich
nicht im engen historischen Sinne als rationalistisch bezeichnen. Fiir die Rationalisten des 17.
und 18. Jahrhunderts sind Objektivitdit und Wahrheit nicht Produkte eines genetischen
Entwicklungsprozesses ontologischer Gedankenbestimmungen, sondern, zumindest nach
Hegels Verstindnis, Produkte endlichen Reflexionsdenkens. Ob Hegel mit seinem logisch-
prozessualen Objektivitidt- und Wahrheitsbegriff den klassischen Rationalismus mit einem

neuen Form des Rationalismus restlich iberwunden hat, diirfte gleichwohl bezweifelt werden.

Fazit

27



Literaturverzeichnis

Hegel, G.W.F., Theorie-Werk-Ausgabe (Abgek. TWA). Hrsg. von E. Moldenhauer
und K. M. Michel. Bd. 1-20. Frankfurt am Main 1970ff: Suhrkamp.

Hegel, G.W.F.: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften (1830, abgek.
Enz.). In: TWA. Bd. 8-10.
Hegel, G.W.F.: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie. In: TWA. Bd. 20.

Hegel, G.W.F., Gesammelte Werke (abgek. GW). Hrsg. im Auftrag der Rheinisch-
Westfilischen Akademie der Wissenschaften. Hamburg 1968ff: Meiner.

Hegel, G.W.F.: Wissenschaft der Logik 1 (Sein) (zweite Auflage). In: GW. Bd. 21.
Hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke. Hamburg 1985: Meiner.

Hegel, G.W.F.: Wissenschaft der Logik 11 (Wesen). In: GW. Bd. 11. Hrsg. von F.
Hogemann und W. Jaeschke. Hamburg 1978: Meiner.

Hegel, G.W.F.: Wissenschaft der Logik (Begriff). In. GW. Bd. 12. Hrsg. von W.
Jaeschke und F. Hogemann. Hamburg 1978: Meiner.

Hegel, G.W.F.: Phdnomenologie des Geistes. In: GW. Bd. 9. Hrsg. von W.
Bonsiepen und R. Heede. Hamburg 1980: Meiner.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Hrsg. von Jens Timmermann. Hamburg
1998.

Bowman, Brady. (2013): Hegel and the Metaphysics of Absolute Negativity. New
York: CUP.

Brinkmann, Klaus. (1997). ,,Hegel sur le cogito cartésein®. In: Laval théologique et
philosophique 53, Nr. 3, S. 639-652.

Cohen, Morris R. (1932). ,,Hegel's Rationalism®. In: The Philosophical Review 41,
Nr. 3, S. 283-301.

Diising, K. (1995): Das Problem der Subjektivitit in Hegels Logik. Systematische
und entwicklungsgeschichtliche Untersuchungen zum Prinzip des Idealismus und
zur Dialektik. Dritte Auflage. Bonn (Hegel-Studien Beiheft 15).

Diising, K. (1983): Hegel und die Geschichte der Philosophie. Darmstadt: WBG.

Erdmann, Johann Eduard (1866). Grundriss der Geschichte der Philosophie. Berlin:
Wilhelm Hertz

Hartmann, Nicolai. (1923). Die Philosophie des deutschen Ildealismus — (1) Fichte,
Schelling und die Romantik. Berlin: de Gruyter

Hartmann, Klaus (1976). ,,Hegel: A Non-Metaphysical View*. In: Maclntyre, A.
(Hrsg.). Hegel: A Collection of Critical Essays. Notre Dame: Notre Dame Press,
S. 101-124.

Heidemann, Dietmar H. (2007). Der Begriff des Skeptizismus. Seine systematischen
Formen, die pyrrhonische Skepsis und Hegels Herausforderung. Berlin, New
York: De Gruyter.

28



Heidemann, Dietmar H. (2008). ,,Substance, Subject, System. The justification of
science and the history of self-consciousness in Hegel’s Phenomenology of
Spirit“. In: Moyar, Dean/Quante, M. (Hrsg): Hegel’s Phenomenology of Spirit. A
Critical Guide. Cambridge: CUP.

Kaehler, Klaus Erich. (2007). ,,Hegel und Leibniz*“. In: Heidemann, Dietmar H. und
Krijnen, Christian (Hrsg.). Hegel und die Geschichte der Philosophie.
Darmstadt: WBG, S. 116-130.

Kroner, Richard. (1924). Von Kant bis Hegel. Bd. 11. Tiibingen: Mohr.

Marmasse Gilles. (2014). ,,Hegel et les paralogismes de la raison pure* In: Archives
de Philosophie 77, Nr. 4, S. 567-584.

Pitzold, Detlev. (2007). ,,Hegels Bild von Descartes”. In: Heidemann, Dietmar H.
und Krijnen, Christian (Hrsg.). Hegel und die Geschichte der Philosophie.
Darmstadt: WBG, S. 84-100.

29



