


205

Thomas Kolnberger

Von Flamma zum Flamarium
Zur Geschichte der Feuerbestattung  

im Großherzogtum Luxemburg, 1900-2015

Ihm ward – gemäß seinem ausdrücklichen Willen – als Mitglied des 
Hollericher Feuerbestattungs-Vereins – das traurige Privileg, der 
erste Luxemburger zu sein, dessen Leichnam im Mainzer Crematorium 
verbrannt wurde. Seine Asche wurde nach deren Zurücksendung ziviliter 
auf dem Kirchhofe von Hollerich beigesetzt.1

Pfarrer Martin Blum, Mitbegründer und Herausgeber der Zeitschrift Ons Hémecht, 
berichtet in der Ausgabe von 1916 über einen Veteranen der niederländischen Ko-
lonialarmee in Ostindien (Indonesien), der, zurück aus Übersee, der Société pour 
la Propagation de l’Incinération beigetreten war.2 Dieser 1906 gegründete Verein, 
besser bekannt unter dem Namen seines Mitgliederbulletins Flamma – Organ des 
Luxemburger Feuerbestattungsvereins, hat bis heute seinen Sitz in Hollerich. 1910 
– und nicht 1912, wie bisher angenommen – wurde mit Martin-Joseph Kochs Ein-
äscherung die erste Leichenverbrennung eines Luxemburgers und Vereinsmitglieds 
von Flamma organisiert.3 Weil in Luxemburg kein ,Feuertempel‘ zur Verfügung 

1	 Blum, Martin, Die Luxemburger in der Niederländisch-Indischen Kolonial-Armee (Fortsetzung), in: 
Ons Hémecht 22 /1 (1916), S. 22-28, hier S. 25 (Nummer 726). Pfarrer Blum, der den hier angesprochenen 
Martin-Joseph Koch (1870-1910) laut eigenen Angaben „persönlich gut gekannt habe“, gibt als 
Kremierungsjahr aber 1910 an, während sich der anonyme Verfasser (wahrscheinlich der Gründer von 
Flamma, Arthur Daubenfeld selbst) im Bericht der Erstausgabe des Bulletins das Jahr 1912 nennt; siehe: 
N.N., L’incinération au Gr.-D. de Luxembourg, in: Flamma 1 (1.3.1932), keine Paginierung (1. Seite, 
rechte Spalte), vgl. Daubenfeld, Arthur: How Cremation began in Luxembourg, in: Pharos – Quarterly 
Journal of the Cremation Society and the Federation of British Cremation Authorities 5/4 (1939), S. 
14-15, hier S. 14.

2	 Zur Geschichte der Luxemburger Söldner im Dienste der Niederlande siehe Kolnberger, Thomas 
(Hg.), August Kohl – Ein Luxemburger Söldner im Indonesien des 19. Jahrhunderts, Mersch 2015.

3	 Laut Sterbeurkunde, ausgestellt am (Dienstag) 14. Juni 1910, wurde die Leiche von Martin-Joseph 
Koch von Arthur Daubenfeld persönlich übernommen, der vom Verstorbenen dazu autorisiert war, 
die Leichenverbrennung in die Wege zu leiten. Auf der Urkunde ist noch mit Bleistift vermerkt: 
„Mainz am Donnerstag“, d. h., dass Koch am Donnerstag, dem 16. Juni 1910, eingeäschert wurde; 
siehe Sterbeurkunde Kochs im Luxemburger Stadtarchiv: Archives Municipales, Ville de Luxembourg, 
Actes de Décès de la Commune de Hollerich 1910, no 112. Unter „Zivilstand der Gemeinde Hollerich“ 

H I S T O I R E  G É N É R A L E  /  A L L G E M E I N E  G E S C H I C H T E



206

stand, musste die Kremierung im benachbarten Deutschland vollzogen werden. 
Obwohl im Ausland durchgeführt, und obwohl die Transporte bzw. die Bestattung 
gemäß dem damaligen Regelwerk in einem Sarg erfolgten und zurück im Land 
kein kirchliches Begräbnis begangen wurde, kann diese Einäscherung für die Lu-
xemburger Gesellschaft trotzdem als Tabubruch gewertet werden. Auch aus dem 
despektierlichen Tonfall des katholischen Funktionsträgers Blum im oben zitierten 
Kommentar ist das deutlich herauszulesen. Diese Episode verweist auf Bruchli-
nien, entlang derer das Großherzogtum für lange Zeit in zwei Lager gespalten 
blieb: Auf der einen Seite galt Kremierung der römisch-katholischen Kirche als 
‚unchristlich‘, wie der Vatikan seit 1886 wiederholt feststellte – so wurde beispiels-
weise im Rundschreiben an die Bischöfe von 1926 diese als „barbarische Sitte“ 
beschrieben.4 Auf der anderen Seite stand dem katholischen Lager eine Gruppe ge-
genüber, für die „Feuerbestattung weder eine Sache der Politik, noch der Religion“ 
war, sondern ein freies Wahlrecht mündiger Staatsbürger und -bürgerinnen – so das 
Motto der Flamma in den Anfangsjahren.5

Gegenwärtig erlebt das Großherzogtum unter der liberal-sozialistisch-grünen 
Koalitionsregierung Bettel (Amtsantritt 2013) den seit napoleonischer Zeit wohl 
ersten Versuch einer grundlegenden Neuordnung des Verhältnisses von Staat und 
Kirche – dieses Mal hinsichtlich von Religionsunterricht sowie Finanzierung und 
Neuorganisation der „Kirchenfabriken“.6 Mit einiger Berechtigung lässt sich auch 
die beinahe hundertjährige Auseinandersetzung um die Einführung der Feuerbe-
stattung im Großherzogtum als besonderes Kapitel und Teil eines ‚Kulturkampfes‘ 
Luxemburger Prägung einordnen, der sich bis in die 1990 er Jahre hinziehen sollte 
und infolgedessen Luxemburg als einer der letzten Staaten Europas sein eigenes 
Krematorium (Baubeginn 1994) erhielt.7

Der vorliegende Beitrag hat sich zur Aufgabe gestellt, die wesentlichen Etappen 
dieser Entwicklung in historisch-rekonstruktiver Perspektive nachzuzeichnen. Zu-
nächst werden die wichtigsten Gruppierungen und ihre jeweilige Agenda vorge-
stellt. Dazu ist ein Blick über die Grenzen des Großherzogtums notwendig.

wurde auch im Luxemburger Wort (21.6.1910) unter Sterbefälle vermerkt: „Vom 13.: Martin Joseph 
Koch, ehelos, alt 39 Jahre, Buchhalter, Hollerich“.

4	 Abgedruckt und ins Deutsche übersetzt in: Kirchlicher Anzeiger für die Diözese Luxemburg 56/11 
(27.9.1926), S. 101-103, hier S. 102, rechte Spalte.

5	 „L’incinération n’est ni une question politique, ni une question religieuse“. Seit der Ausgabe Nummer 
4 vom 1. Dezember 1932 wurde die Vereinsdevise alternierend in Französisch und Deutsch in der 
Kopfzeile abgedruckt.

6	 Die „Kirchenfabrik“ (mlat. fabrica ecclesiae) verwaltet in Luxemburg als besondere Rechtsform die 
weltlichen Güter der Kirchengemeinden und geht auf ein Décret impérial (1809) unter napoleonischer 
Herrschaft zurück; vgl. Meyers Großes Konversations-Lexikon (6. Auflage 1905-1909) bzw. Scheffen, 
Jean-Louis, Das Ende der Kirchenfabriken naht, in: Luxemburger Wort (15.2.2015), http://www.wort.
lu/de/lokales/katholische-kirche-das-ende-der-kirchenfabriken-naht-54de20ee0c88b46a8ce5374f 
(Stand: 1.9.2016).

7	 Im EU-Raum verfügen nur noch die Inselstaaten Zypern und Malta über kein eigenes Krematorium, 
vgl. http://www.crematorium.eu/statistics-european-countries.html (Stand: 1.9.2016).



207

Die „Krematisten“-Bewegung in den Nachbarländern Luxemburgs

Die Mitte des 19. Jahrhunderts gilt als Geburtsstunde, als „intellectual birth of 
modern cremation“.8 Aber erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, insbe-
sondere ab den 1970 er und 80 er Jahren, kam es in West-, Nord- und Mitteleuropa 
zu einer größeren Verbreitung dieser Bestattungsart. Schrittweise wurde auch eine 
rechtliche wie emotional-reputative Gleichstellung der Leichenverbrennung mit 
der traditionellen Körperbestattung erreicht. In manchen Staaten ohne jahrhun-
dertelange Feuerbestattungstradition entwickelte sich die Kremierung sogar zur 
dominierenden Bestattungsform. Auch in Luxemburg war das in den letzten Jahren 
zu beobachten. 
Betrachtet man die nachfolgende Tabelle, dann sind im Falle Luxemburgs bei der 
Entscheidung für die ‚Feuerbestattung‘ zwei signifikante Anstiege in den Statisti-
ken auszumachen: erstens mit den Beschlüssen des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils (1962-1965), als das Kremationsverbot gelockert und eine Gleichstellung von 
Kremation mit Körperbestattung durch den Luxemburger Staat in den 1960 er-70 er 
Jahren erfolgte, und zweitens nach der Inbetriebnahme des landeseigenen Krema-
toriums in Hamm in den 1990 er Jahren. Aktuell liegt der Kremationsanteil bei über 
60 Prozent aller Bestattungen.

Tabelle 1: Prozentanteil der Kremation im Verhältnis zur Mortalität nach ausge-
wählten Ländern (Staffel) im Vergleich zu Luxemburg (Kurve)

Quelle: Pharos International (The Official Journal of the Cremation Society of Great Bri-
tain and the International Cremation Federation), Jahrgänge 1932-2016; Flamma (Bulletin 
der Société pour la Propagation de l’Incinération a.s.b.l. – Fondée en 1906), Jahrgänge 
1932-1940 u. 1951-2016; STATEC, Luxembourg (Population)

8	 Davies, Douglas J., Introduction, in: Davis, Douglas J./Mates, Lewis H. (Hg.), Encyclopedia of 
Cremation, Aldershot 2005, S. XVII.



208

Dieser Prozess verlief – wie auch schon die Daten in der obigen Tabelle zeigen – 
höchst unterschiedlich. In den meisten katholisch dominierten Ländern, wie dem 
Großherzogtum, existierte entweder lange keine entsprechende Gesetzgebung bzw. 
Infrastruktur. Aber auch dort, wo dies nicht der Fall war, wie in Italien – Avantgarde 
in Sachen moderner Kremation in Europa –, blieb die Kremierungsrate bis Ende 
des 20. Jahrhunderts auf niedrigem Niveau. In Mailand wurde zwar die erste Ein-
äscherungshalle des Kontinents eröffnet und schon 1876 eine Leichenverbrennung 
durchgeführt, doch blieb die Krematisten-Bewegung auf den urban-industriellen 
Norden und eine kleine Gruppe von Sympathisanten beschränkt, selbst als das itali-
enische Parlament im neuen Hygienegesetz von 1888 die Gemeinden ausdrücklich 
anwies, auf den Friedhöfen des Landes Platz für Krematoriumsbauten zu schaffen.9

Innerhalb des euroamerikanischen Raums können die Vereinigten Staaten zusam-
men mit dem Deutschen Kaiserreich zu den eigentlichen Pionierländern des Kre-
mationsgedankens gezählt werden. Technisch-organisatorisch wie auch von der 
Zahl der Kremationen und Krematorien her stieg Deutschland zur führenden Na-
tion in Europa auf.10 Im thüringischen Gotha, damals Herzogtum Sachsen-Coburg-
Gotha, wurde 1878 die reichsweit erste Feuerhalle errichtet.11 Die relative Nähe 
deutscher Einrichtungen sollte sich für die Entwicklung der Feuerbestattung in Lu-
xemburg als wichtiger Faktor herausstellen, denn der Nachbar zog bis 1945 – auch 
während des Krieges erfolgten ‚reguläre Zivilkremierungen‘ von Luxemburgern 
– den Großteil der von Flamma organisierten Einäscherungen an sich. Ein Grenz-
verkehr der besonderen Art entstand, der sich nach Ende des Zweiten Weltkrieges 
zuerst auf das (wieder) französische Straßburg und in der Folge auf das belgische 
Lüttich verlagern sollte. 
Innerhalb Frankreichs spielte der noch im Deutschen Kaiserreich gegründete 
Straßburger Kremationsverein ein Sonderrolle, denn während die Pariser Vereins-
gruppen bis 1913 lediglich um die Tausend Mitglieder vorzuweisen hatten, lag 
der Stand im ehemaligen Reichsland Elsass-Lothringen zum Zeitpunkt der Anne-
xion durch Frankreich bei rund zweieinhalb Tausend Vereinsangehörigen.12 Hier 
hinzugezählt wurden nur diejenigen Personen, welche sich nach ihrem Ableben 
aus freien Stücken – „gemäß seinem freien Willen“, wie es Blum formuliert hat 

9	 Gesamtdarstellung für Italien bei: Conti, Fulvio/Comba, Augusto/Tarozzi, Fiorenza, La morte laica: 
Storia della cremazione in Italia (1880-1920), Bd. 1, Turin 1998.

10	 Erst nach dem Ersten bzw. Zweiten Weltkrieg erhält die Kremation in anderen Nationen einen ähnlichen 
Stellenwert, v. a. in Skandinavien u. in Großbritannien. Die Schweiz verfügte mit zwölf Krematorien 
bis 1914 schon früh über eine hohe Angebotsdichte für Kremierungswillige; vgl. Zemp, Ivo, Die 
Architektur der Feuerbestattung: Eine Kulturgeschichte der Schweizer Krematorien, Baden 2012. Für 
die europäische Entwicklung bis 2008, siehe: Happe, Barbara, Der Tod gehört mir – Die Vielfalt der 
heutigen Bestattungskultur und ihre Ursprünge, Berlin 2012, speziell S. 94f.

11	 Gesamtdarstellung für Deutschland bei: Fischer, Norbert, Zwischen Trauer und Technik: 
Feuerbestattung – Krematorium – Flamarium. Eine Kulturgeschichte, Berlin 2002.

12	 Ichok (Dr.) G. (Secrétaire Général de la Fédération des Sociétés Françaises de Crémation), Le 
Développement du Mouvement Crématiste en France, in: Annales d’Hygiène Publique, Industrielle 
et Sociale 7 (N.F./nouvelle série) (juillet 1935), S. 412-421. Nur das Krematorium in Marseilles kam 
annähernd an die Straßburger Zahlen heran, während es sich in Paris bei mehr als der Hälfte der 
Kremierungsfälle um Leichen-, Leichenteile- und Embryonen-Verbrennung der Hospitäler handelte; 
vgl. Vidallet, Pierre, Cremation in France, in: Pharos. The Official Journal of the Cremation Society 
of Great Britain and the International Cremation Federation 57/4 (1991), S. 143-148; Ders., Cremation 
in France, in: Pharos 69/4 (2003), S. 3-6.



209

– einäschern lassen wollten.13 Darin lag nicht nur für französische Katholiken der 
eigentliche Skandal begründet: Es war die Freiwilligkeit, die als Abkehr vom Glau-
ben oder Provokation der Gläubigen interpretiert wurde. Für die anderen Regionen 
Frankreichs, das 1889 nach längerer Grundsatzdiskussion seine erste legale und 
offizielle Einäscherung erlebte, zeigt sich erst rund hundert Jahre danach, also 
selbst für katholische Länder spät, ein Anstieg der Kremierungsrate, der dann aber 
typischerweise steil verlief.

Tabelle 2: Von der Flamma bzw. von Mitgliedern individuell genutzte Krematorien 
bis zum Zweiten Weltkrieg bzw. bis zu den ersten Jahren der Nachkriegszeit (1950)

Straßburg/Strasbourg 147

Mainz 98

Köln 19

Brüssel 3

Paris 1

Meißen 1

Krefeld 1

Dortmund 1

Gesamt 271

Quelle: Flamma (Tabelle/Abbildung 1), speziell die Nummern 1 (1.3.1932) u. die erste 
Ausgabe der (dann nicht mehr durchnummerierten) Neuauflage nach dem Krieg (1.1.1951).

Anmerkung: Bis 1950 wurden von Flamma laut eigenen Angaben 479 Einäscherungen in den 44 
Jahren seit Bestehen des Vereins durchgeführt. Davon können 131 Krematorien einzelnen Vereins-
mitgliedern zugeteilt werden. Für 140 Einäscherungen im Zeitraum von 1912 (oder 1910) bis 1932 
gibt Arthur Daubenfeld (N.N.), L’incinération (wie Anm. 1), Straßburg als Kremierungsort an. Die 
weitere geographische Streuung weist auf Wohn- oder Sterbeort von Luxemburgern hin, die zwar 
Mitglieder bei Flamma waren, die aber nur die Kremierungskosten mit dem Verein verrechneten, 
nicht aber – soweit ersichtlich – den Transport der Leiche. Der Verein organisierte von Luxemburg 
aus üblicherweise nur Fahrten nach Mainz oder Straßburg. Brüssel, Paris, Meißen, Krefeld und 
Dortmund sind mit Wohn- und Aufenthaltsorten von Flamma-Mitgliedern zu erklären.

Im dritten Nachbarstaat Luxemburgs wurde 1906 die Société Belge pour la Propa-
gation de la Crémation gegründet, und ihr Organ, La Crémation, publizierte auch 
von diesem Jahr an regelmäßig Bulletins.14 1930 wurde auf Initiative einer speziell 
zu diesem Zweck gegründeten Gemeindekooperation der Bau eines Krematoriums 

13	 Laut Dekret des Heiligen Offiziums bezüglich der Leichenverbrennung, 15. Dezember 1886.
14	 Godart, Xavier, Belgium, in: Davis/Mates, Encyclopedia of Cremation (wie Anm. 8), S. 89-91. Dieser 

Gesellschaft war im Gegensatz zur kurzlebigen Société Belge de Crémation von 1882 eine dauerhafte 
Existenz beschieden.



210

auf belgischem Hoheitsgebiet in Uccle/Ukkel, südlich von Brüssel, realisiert.15 Vor 
vollendete Tatsachen gestellt – und nach kurzer wie heftiger parlamentarischer 
Debatte – reagierte die Justiz und legalisierte 1932 als ein europäischer Nachzüg-
ler die Kremierung in Belgien. Freilich wurde diese gegenüber der traditionellen 
Körper-Erdbestattung bis auf Weiteres unter diskriminierende Auflagen gestellt, 
die erst von 1971 an bis 2001 schrittweise abgeschafft wurden. Ein langwieriger 
Prozess, der schließlich zu einer echten Gleichstellung der Bestattungsformen füh-
ren sollte. 

Diese Entwicklung in Belgien wurde beim Nachbarn Luxemburg mit besonderer 
Aufmerksamkeit verfolgt, und das nicht nur von der noch kleinen Gemeinde der 
Befürworter und Propagandisten der Leichenverbrennung. Gerade auch bei ihren 
Gegnern und den in der Sache unentschlossenen Behörden, die auf lokaler wie 
nationaler Ebene oft widersprüchlich agierten, trat der belgische Fall in den Akten 
immer wieder als Referenz für die Pro-und-Contra-Argumentation in Erscheinung. 
Im Fortgang des Artikels wird darauf noch im Detail verwiesen werden.

Als Zwischenergebnis kann festgehalten werden, dass die Geschichte der Krema-
tion in Luxemburg ohne den Blick über die Grenze und auf die dort stattfindenden 
Ereignisse weder verständlich noch im historischen Kontext zuzuordnen ist. Sie 
wird dadurch zu einem besonderen Fall mit transnationaler Bedeutung (und ihrer 
Geschichtsschreibung). Über die Grenzen Luxemburgs hinweg kam es dabei nicht 
nur zu Interaktionen von Lebenden, sondern im Totengedenken auch zwischen den 
Lebenden und Toten, mussten doch die Einäscherungen von Luxemburgern und 
Luxemburgerinnen bis in die 1990 er Jahre im Ausland stattfinden. Zudem fehlten 
auf den Gemeindefriedhöfen des Großherzogtums lange Zeit alternative Bestat-
tungsformen zum konventionellen ‚Urnenbegräbnis‘ als Erd- oder Gruftbestat-
tung, wie Kolumbarien (Urnenhaine) oder Streuwiesen. Hunderte Luxemburger 
und Luxemburgerinnen wählten sozusagen erst post mortem ihr ‚Exil‘. Aus diesem 
Grund existiert in Straßburg (Cimetière du Nord in Robertsau/Rubrechtsau) bis 
heute ein eigenes Urnenmausoleum für Luxemburger,16 zu dem von Flamma all-
jährlich Exkursionen angeboten wurden. Diese Veranstaltungen stießen schon bei 
ihrer Einführung auf große Resonanz: So nahmen 1979, im ersten Jahr, über 500 
Personen an einem Ausflug in zehn Bussen teil.17 Diese Mischung aus Gedenk- und 
‚Wallfahrt‘ für die Verstorbenen, Propagandatour für Flamma und Besichtigungs-
tour einer Kremationsbetriebsanlage für ein an Feuerbestattungen interessiertes 
Publikum lag auch bei den Vereinsexkursionen nach Lüttich ab Ende 1979 vor. Ziel 

15	 Heute die Intercommunale Coöperatieve Vennootschap voor Crematie (seit 1933) des Crematorium 
Intercommunal de Bruxelles.

16	 Siehe die Januarausgabe der Flamma von 1978 mit einem Foto der ‚Urnenkapelle‘ auf der letzten Seite.
17	 N.N. (höchstwahrscheinlich Jean Gremling selbst), Besuch des Krematoriums in Strasbourg, in: 

Flamma (keine Nummer, janvier 1979), k. P. (S. 4). Der Verfasser, wahrscheinlich der damalige 
Präsident und Abgeordnete Jean Gremling, schließt den Artikel mit der Feststellung: „Es war eine 
interessante und aufschlussreiche Bus-Tagesfahrt, die bei ihrem ersten Start zu einem Erfolg wurde und 
die zweifellos wiederholt werden dürfte“. Mit dem Hinweis auf die steigende Zahl von Krematorien 
in den Nachbarländern (damals 75 in der BRD, acht in Frankreich und zwei in Belgien) kommt in 
derselben Spalte noch der fast schon obligatorische Seitenhieb auf die Regierung: „In Luxemburg 
gibt es leider noch immer kein Krematorium. Luxemburg ist im Wettbewerb mit Strasbourg für die 
definitive Einrichtung des Europaparlamentes, doch gibt es Leute, die anscheinend nichts dabei finden, 
dass die Feuerbestattungen der Luxemburger in Strasbourg stattfinden.“



211

war das Centre funéraire de Robermont, das erste voll integrierte Kremationszen-
trum weltweit, das zum Hauptkooperationspartner für die Flamma wurde, wie die 
Chronologie der vier historisch wichtigsten Kremations- und gleichzeitig auch oft 
Bestattungsorte für Luxemburger klar zeigt.18

Tabelle 3: Die vier wichtigsten von Flamma genutzten und angefahrenen Krema-
torien, 1910/12-2015 

Quelle: Flamma, Jahrgänge 1932-1940 u. 1951-2016.
Anmerkung: Aufgrund geänderter Zollbestimmungen wechselte Flamma von Straßburg nach  

Lüttich als Hauptkrematorium des Vereins.

Zu den transnationalen Phänomenen gehört auch die gemeinsame Geschichte 
der Flamma mit den Schwestervereinen der Feuerbestattungsbewegung im Aus-
land. Am 20. Kongress der Fédération Internationale de Crémation/International 
Cremation Federation (ICF), dem Dachverband der Feuerbestattungsvereine seit 
1937, wurde Jean Gremling, der Vereinsvorsitzende der Flamma, zum Präsidenten 
gewählt und 1984 für weitere vier Jahre im Amt bestätigt.19 Eine Wahl, die den 
‚Nachzügler‘ Luxemburg mit seiner lobbygroup auch von außen und international 
unterstützen sollte. 

18	 „Le Centre funéraire de Robermont est isolé du cimetière proprement dit, il s’étend sur une superficie de 
quelque 35.000 m2. Il est le seul au monde à regrouper, dans une seule entité, les services administratifs 
funéraires, de crémation, d’inhumation, de dispersion des cendres et de conservation des urnes“ – hier 
wird von Flamma (keine Nummer, August 1987), k. P. (S. 2) ein Bericht des Courrier Communal 
der Association des Villes et Communes Luxembourgeoises (gegründet 1951, vom SYVICOL 1986 
abgelöst) zitiert.

19	 Siehe http://www.int-crem-fed.org/icf/ (Stand: 1.9.2016), Luxemburg ist auch Gründungsmitglied 
der UCE (Union Crématiste Européenne) von 2002, dem bislang sechs nationale Konföderationen 
angehören (Frankreich, Belgien, Italien, Griechenland und Serbien). Weitere zentrale Persönlichkeiten 
sind etwa Henry Thompson (1820-1904) für Großbritannien, Ferdinando Coletti (1819-1881) oder 
Gaetano Pini (1846-1887) für Italien.



212

Der Hollericher Feuerbestattungsverein

Nationale Interessengruppen mit internationaler Anbindung wie Gewerkschaften 
und Pazifistengruppen können – so hat es der Globalhistoriker Jürgen Osterham-
mel ausgedrückt – als eine „Signatur ihrer Epoche“ gelten.20 Diese Feststellung 
trifft auch auf Feuerbestattungsvereine zu. Die erste Gründungswelle von Feuer-
bestattungsvereinen in Europa und in der ‚westlichen‘ Hemisphäre ging, worauf 
Douglas Davies hinweist, fast immer auf „influential individuals“ zurück und fand 
ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in „many influential cities“ statt.21 In 
kleineren Staaten, wie etwa in der Schweiz bei Johann Jakob Wegmann-Ercolani 
(1833-1904) aus Zürich 1874, konnte eine solche Initiative – zumindest in der An-
fangsphase – ein weitgehendes Ein-Mann-Unternehmen sein.22 Insbesondere gilt 
das auch für das Luxemburger Beispiel: 1906, so in der Selbstdarstellung von Ar-
thur-Pierre Daubenfeld (1880-1950) im britischen Pharos, sei dieser beim Studium 
einer deutschen Zeitung erstmals mit der Idee und den Idealen der Leichenverbren-
nung in Berührung gekommen.23 Der Absolvent der Universitäten von Nancy und 
Straßburg („docteur en sciences politiques“24) wurde im Berufsleben zuerst in der 
Hauptstadt zum „Oberbahnassistent“, also einem höheren Verwaltungsbeamten, 
der Königlich-Großherzoglichen Wilhelm-Luxemburg-Eisenbahngesellschaft er-
nannt. Von 1911 bis 1917 wurde er zweimal zum Bürgermeister von Hollerich ge-
wählt, das zur Zeit der Gesellschaftsgründung noch eigenständige Gemeinde und 
Vorstadt von Luxemburg war.25 Nach dem Zweiten Weltkrieg saß Daubenfeld im 
Verwaltungsrat der 1946 neu gegründeten nationalen Eisenbahngesellschaft CFL 
und fungierte zuletzt als Vertreter des Groupement des industries sidérurgiques 
luxembourgeoises (GISL). Eine schon früh gut vernetzte Person also, der es im 
Gründungsjahr der Flamma gelang, eine bekannte Persönlichkeit des öffentlichen 
Lebens, nämlich Gustave Fonck (1835-1922), den damaligen Präsidenten der Lu-
xemburger Ärztekammer (Collège médical du Grand-Duché), für die Funktion des 
(ersten) Vereinspräsidenten und als Gallionsfigur der Bewegung zu gewinnen.26 
Wie anderswo auch, wurde in Luxemburg „auf die Faktoren ‚Prominenz‘ und 
‚Kompetenz‘ gesetzt“.27

20	 Osterhammel, Jürgen, Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhunderts, München 
2009, S. 13: Der „Handlungszusammenhang“ ist „transnational, transkontinental, transkulturell“.

21	 Davies, Introduction (wie Anm. 8), S. XIX.
22	 Stichwort „Kremation“ im Historischen Lexikon der Schweiz, http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/

D28701.php (Stand 1.9.2016). Auf weitere „Vorkämpfer der Feuerbestattung“ seit der Aufklärung sei 
an dieser Stelle nur verwiesen; vgl. Happe, Der Tod gehört mir (wie Anm. 10), speziell S. 75ff.

23	 Daubenfeld, How Cremation began (wie Anm. 1). Der Zeitungstitel wird nicht angegeben.
24	 Seine Doktorarbeit wurde 1913 angenommen; Titel: „Die staatsrechtliche Stellung des französischen 

Senats“.
25	 Luxemburger Bürger-Zeitung (29.8.1911), vgl. Arrêté grand-ducal du 29 septembre 1911, siehe Mémorial 

du Grand-Duché de Luxembourg no 67, 4 octobre 1911.
26	 „Der Nestor der Aerzte des ganzen Landes ist H. Dr. Gustav Fonck“, siehe: Luxemburger Wort 

(12.1.1915) unter Lokales: Heilkunde (S. 4).
27	 Heike-Gmelin, Axel, Kremation und Kirche – Die evangelische Resonanz auf die Einführung der 

Feuerbestattung im 19. Jahrhundert (Kasseler Studien zur Sepulkralkultur, Bd. 19), Münster 2013, S. 
77.



213

Was wurde hier also 1906 gegründet? Organisationssoziologisch gesehen, war 
und ist Flamma ein Versicherungsverein auf Gegenseitigkeit mit ökonomischem 
Selbstzweck, d. h. der Verein ist als Sterbegeldversicherung für eine würdevolle Be-
stattung bei gleichzeitigem Schutz der Hinterbliebenen eingerichtet. Gleichzeitig 
verfolgt der Verein mit der praktischen wie politischen Förderung von Kremation 
auch weltanschauliche Ziele. Einerseits wird somit an die Tradition von „Sterbe-
kassen“ (auch „Totenlade“ oder „Begräbniskasse“28) angeschlossen, deren Zweck 
es im Mittelalter und in der Neuzeit war, die Beerdigungskosten ihrer Mitglieder zu 
decken; etwa bei Zünften oder ärmeren städtischen Nachbarschaften war das eine 
weit verbreitete Selbsthilfeform. Später, mit Entstehung des modernen Staates, 
kamen auch Staatsbeamte hinzu – aber auch eigene Freimaurer-Sterbekassen las-
sen sich nachweisen. Im Unterschied zu Lebensversicherungen zeichnet sich diese 
‚Sparform‘ durch besonders niedrige und nach Eintrittsalter gestaffelte Mitglieds-
beiträge aus: je jünger der oder die Beitretende, desto geringer die Jahresbeiträge.29 
Andererseits wurde als Zusammenschluss mehrerer Personen im selben Zug eine 
ebenso gemeinnützige Institution wie auch Anlaufstelle von Gleichgesinnten ge-
schaffen – die Basis einer politischen lobbygroup also.
Diese Vereinsstruktur hatte unmittelbare Auswirkungen auf die Mitgliederstruktur. 
Von den ersten Jahrzehnten bis Anfang der 1930er Jahre sind wegen Kriegsschäden 
leider keine Detaildaten überliefert.30 Für die Jahre 1931 bis 1938 liegen die Anga-
ben zu Berufen und Ämtern der Kremierten vor, allerdings nur für die Männer, denn 
zu den weiblichen Mitgliedern/Verstorbenen findet man keine Berufsangaben. Es 
dürfen also (ledige) Töchter, Ehe- und Hausfrauen vermutet werden. Durch die 
Jahre und mitunter Jahrzehnte lange Verzögerung des Eintritts des ‚Versicherungs-
falles‘ (Todeseintritt und Kremierung) wird aufgrund dieser Interessentengruppe 
ein Einblick in die Zusammensetzung der ersten Mitgliederkohorte möglich.

28	 Eintrag zu „Sterbe-Gesellschaft“, „Leichengesellschaft“ et al. in: Oekonomische Encyklopädie, oder 
allgemeines System der Staats-, Stadt-, Haus- und Landwirthschaft in alphabetischer Ordnung; von D. 
Johann Georg Krüntz (in 242 Bänden 1773-1858), elektronische Version: http://www.kruenitz1.uni-
trier.de/ (Stand: 1.9.2016).

	 Anmerkung: Rein rechtlich gesehen wird die Flamma in Luxemburg aber nicht als ein Spar- oder 
Konsumverein anerkannt, der sogenannte Sparanlagen verwaltet – eigenes gebührenpflichtiges Konto 
und Mikrofinanzangebot jenseits der großen Finanzinstitute fehlen –, sondern als ein gemeinnütziger 
Verein und gesellige Einrichtung, Auskunft von Max Gremling, Interview (18.10.2016).

29	 Im Englischen wird dahingehend zwischen einer „cremation assurance-oriented“ und „cremation 
business oriented society“ unterschieden. Trotz des ASBL-Status (association sans but lucratif, „Verein 
ohne Gewinnzweck“), macht der Verein Gewinn, der bei Flamma in Immobilien angelegt wurde, um 
die „Ersparnisse“ der Mitglieder auch in Zukunft zu sichern: Dem Verein gehören sieben Appartements 
mit 415 m2 Wohnfläche der Résidence Rivoli in der Hollericher Straße, in dem sich seit 1979 auch das 
Büro befindet; siehe Flamma (keine Nummer, avril 1979), k.P. (S. 6).

30	 Mitteilung des amtierenden Vereinspräsidenten Eugène Schmitt, Interview (8.6.2016).



214

Tabelle 4: Berufsgruppen der Kremierten, 1932-38 (nur Männer) 

Akademiker 17

Selbstständiges Gewerbe(*) u. Industrie 13

Handwerksberufe 12

Inhaber v. Ehrenämtern 9

Handelsangestellte 8

Arbeiter 6

Eisenbahnangestellte 5
n = 70 aus 87 (siehe Tab. 5 unten). 
(*) darunter fünf „Cafetiers“

Quelle: Flamma, Jahrgänge 1932-1940

Die moderne Feuerbestattung repräsentierte in ihren Anfängen ein Elitenprojekt: 
von Eliten für Eliten. Kremation war auch zuerst teurer als eine traditionelle Erd-
bestattung – allein schon aufgrund der Errichtungskosten der ‚Feuertempel‘, die 
meist ohne öffentliche Subvention aufgebracht werden mussten. In Frankreich, 
Belgien oder Italien war die Feuerbestattung auch aus diesem Grund nicht populär 
und ‚klassenübergreifend‘. Ganz im Gegensatz zu Deutschland: Neben der dort 
herrschenden konfessionellen Mischung, des föderativen Charakters des Reiches 
in Teilstaaten mit ihren jeweiligen evangelischen Landeskirchen, die der Kremation 
aufgeschlossen gegenüberstanden, zählte das vorherrschende Versicherungsmodell 
zu den entscheidenden Faktoren, welche der Verbreitung förderlich waren. Für 
weniger einkommensstarke Gruppen wurde Kremation zu einer erschwinglichen 
Alternative. Früh kamen aus diesem Grunde auch spezielle Arbeiter-Feuerbestat-
tungsvereine hinzu.31 Die größere soziale Streuung der Mitglieder in Luxemburg 
ist sicherlich auf dieses in den deutschsprachigen Ländern vorherrschende Verein-
sprinzip zurückzuführen, das von Arthur Daubenfeld zum Vorbild für seine Initia-
tive genommen wurde. 

Zwei Einschränkungen sind aber zu treffen: Erstens blieb das ‚flache Land‘ au-
ßerhalb urbaner Zentren unterrepräsentiert (siehe Tabellen 8 u. 9), war im Verein 
eigentlich nicht vertreten, und zweitens blieb der Frauenanteil bei Mitglied- und 
Kremierungszahl deutlich unter dem der Männer. In den Anfangsjahren lag das 
Kremierungsverhältnis Männer zu Frauen bei durchschnittlich sieben zu drei. 
Eine Quote, die bis Mitte der 1960 er Jahre etwa gleich blieb, sich danach nur 
leicht Richtung höherer Frauenanteil verschob, um ab Mitte der 1980 er circa ei-
nen Gleichstand zu erfahren. Auch die Zahl der Frauen als Vereinsmitglieder stieg 

31	 Zum Vergleich der österreichische Fall: Die Flamme – Verein der Freunde der Feuerbestattung in Wien 
wurde 1885 als Versicherungs- und Bestattungsvorsorgeverein gegründet (Organ: Phoenix – Blätter 
für facultative Feuerbestattung und verwandte Gebiete). 1904 kam es zur Abspaltung des Arbeiter 
Feuerbestattungsvereins ‚Die Flamme‘, gegründet von Anton Widlar (1870-1917). Die Gründung des 
Berliner Volks-Feuerbestattungsvereins Groß-Berlin erfolgte 1913 durch Handwerker, Arbeiter und 
Kleingewerbetreibende.



215

entsprechend synchron an. In den letzten zehn Jahren wurden sogar mehr Frauen 
als Männer kremiert: Mit durchschnittlich 52 Prozent Frauenanteil ist das eine 
nicht nur zahlenmäßig absolut, sondern auch relativ höhere Quote, da diese im 
selben Zeitraum sogar zwei bis drei Prozentpunkte über dem Frauenanteil an der 
Gesamtwohnbevölkerung Luxemburgs liegt (siehe Tab. 6).

Tabelle 5: Mitgliederzahl und Kremierungen von Flamma nach Geschlecht, 1932-
38. (Gesamtbevölkerung im Großherzogtum 1930 299.782 lt. STATEC)

Mitgliederzahl
kumuliert

Kremierungen 
insgesamt

Männer Frauen 

1932 800 12 7 5

1933 819 20 15 5

1934 838 17 13 4

1935 828 14 9 5

1936 864 24 19 5

1937 881 21 13 8

1938 873 17 11 6

Quelle: Flamma, Jahrgänge 1932-1940

Tabelle 6: Entwicklung der Kremierungszahl insgesamt und nach Geschlechtern

Quelle: Flamma, Jahrgänge 1932-2016



216

Zehn Jahre nach der Gründung von Flamma entstanden zwei Gesellschaften, die ab 
1916 der Sache der Feuerbestattung dienlich sein sollten. Neben der Société pour 
la Propagation de l’Incinération (bekannt als Flamma) gründete Daubenfeld auch 
eine Société anonyme pour la construction et l’exploitation d’un crématoire. Diese 
projektierte Betreibergesellschaft ging 1926 mit der Stadtgemeinde Luxemburg 
eine Kooperation ein, um mit einer gemeinsamen partnerschaftlichen Konstruktion 
ein Krematorium auf dem örtlichen Kommunalfriedhof zu errichten. Doch lehnte 
die großherzogliche Regierung nicht nur diesen Antrag, sondern in den nächsten 
70 Jahren jede Gesetzesinitiative ab, die die Grundlage für die Errichtung und den 
Betrieb eines Krematoriums auf Luxemburger Hoheitsgebiet geschaffen hätte. Es 
stellt sich die Frage, was die Hintergründe dieser erstaunlich persistenten Abwehr-
haltung waren. Welche Rolle spielte der Einfluss der Kirche und der Parteien?

Staat, Kirche und Kremation in Luxemburg –  
Beginn einer unendlichen Geschichte

Ein für den Luxemburger Raum erstes ‚staatliches‘ Verbot der Leichenverbrennung 
kann – wenn man so will – auf Karl den Großen und die Karolingerzeit, genauer auf 
die Capitulatio de partibus Saxoniae aus dem Jahr 782, zurückgeführt werden. Vor-
dergründig gegen die heidnischen Sachsen gerichtet, sollte von da an allen Chris-
ten nur die Erdbestattung des Leichnams gestattet und anderes verboten sein.32 
Was nun die Position der Kirche betrifft, wurde diese rund tausend Jahre lang 
in Sachen Leichenverbrennung nicht herausgefordert. Selbst die ‚intellektuelle‘ 
Wiedergeburt der Einäscherung als ‚technische Kremierung‘ im 19. Jahrhundert33 
ist nicht als Fundamentalopposition zur christlichen Lehre, insbesondere ihrer ka-
tholischen Auslegung, zu sehen. Grundsätzlich gibt und gab es für Christen kei-
nen Widerspruch zwischen Glauben und Kremation: Leichenverbrennung verstößt 
gegen kein Dogma; das Begräbnis ist kein Sakrament.34 Für das Deutsche Reich 
sind, wie Jochen Kaiser herausgefunden hat, bis Ende des Ersten Weltkriegs auch 
„kaum Anzeichen für die etwaige Funktion der Feuerbestattung als antikirchlicher 
bzw. antireligiöser Demonstration [festzustellen] – oder anders formuliert: Es be-
steht kein statistisch nachweisbarer Zusammenhang zwischen Feuerbestattung und 

32	 Capitulatio de partibus Saxoniae (782) umfasst die rechtlichen Grundlagen der Zwangschristianisierung 
der in den Sachsenkriegen unterworfenen Stämme durch die Franken, darunter die neuen 
Bestattungsregeln.

33	 „Der Bau von Krematorien und die moderne Feuerbestattung entstammen dem Industriezeitalter und 
sind Ausdruck des technisierten Umgangs mit den Toten. Sie haben die Bestattung beschleunigt und 
effizienter gestaltet – mit einem Wort: ‚modernisiert‘“, so Fischer, Norbert, Schauplatz Krematorium 
– Zur Aktualität und Geschichte des verborgenen Todes, in: Klie, Thomas (Hg.), Performanzen des 
Todes – Neue Bestattungskultur und kirchliche Wahrnehmung, Stuttgart 2008, S. 44-56, hier S. 45.

34	 Der Mediävist Schmitz-Esser erklärt diese Diskrepanz in einer longue durée-Perspektive als 
Mentalitätswandel, der im 19. Jahrhundert einsetzte: „Die Kremierung stand im Mittelalter in solchem 
Gegensatz zur Mentalität der Gläubigen, dass es konsequenterweise auch keiner Regulierung bedurfte, 
die sie verbot. Erst als erneut der Wunsch zunächst in einer gebildeten Elite aufkam, die Kremierung 
wieder einzuführen, kam es in Europa zu einem Aushandlungsprozess, der auch die kirchliche und 
weltliche Reglementierung nach sich zog“, Schmitz-Esser, Romedio, Der Leichnam im Mittelalter – 
Einbalsamierung, Verbrennung und die kulturelle Konstruktion des toten Körpers, Ostfildern 2014, S. 
50.



217

Kirchenaustritt“.35 Das galt für den Einzugsbereich protestantischer Kirchen von 
Nordamerika bis Skandinavien.36

Etwas anders stellt sich die Situation für die römisch-katholische Weltkirche dar. 
In Italien, also vor den Augen des Vatikans, wurde die Feuerbestattung früh zum 
Kampfmittel und als Distinktionsausweis für Freimaurer, aber auch für Anarchis-
ten, Atheisten und Freidenker gesehen.37 Auch in Luxemburg stellte der bischöfli-
che Erlass Nr. 288 vom 16. April 1907 Ueber Leichenverbrennung nur den schein-
bar untrennbaren Zusammenhang zwischen Freidenkertum, Freimaurertum und 
„ungläubige Menschen“ mit Kremation her, und er ermahnte überdies die „HH. [= 
‚hochwürdigen Herren‘] Pfarrer, diejenigen ihrer Pfarrkinder, welche einem Lei-
chenverbrennungsverein beigetreten sind, über das Verwerfliche und Unkirchliche 
ihrer Handlungsweise aufzuklären und wofern ihre Bemühungen scheitern sollten, 
beim Bischöflichen Ordinariate um weitere Anweisungen einzukommen“.38 Diese 
landesweite Anweisung erfolgte nicht einmal ein Jahr nach Gründung der Flamma. 
Der gesellschaftliche Druck im Großherzogtum war also enorm. Dazu trug auch 
die abschreckende Wirkung von der Kanzel in der ‚übersichtlichen‘ Luxembur-
ger Gesellschaft bei – außer man wollte sich mit der Entscheidung für die Ein-
äscherung bewusst politisch exponieren. Die praktischen Überlegungen der ersten 
Befürworter der Leichenverbrennung, die diese als „rationellste Bestattungsart“ 
propagierten, wurden dadurch nachhaltig desavouiert. So trifft auch auf Luxem-
burg zu, was Wegman-Ercolani schon 1874 feststellte, nämlich dass eine „an sich 
gleichgültige Sache […] leicht zum Symbol, zur Handhabe der Auflehnung wider 
das religiöse Leben werde“.39

Von dieser ersten Welle der Auseinandersetzungen und Diskussionen um die Kre-
mation waren das Großherzogtum und sein Bistum aber offensichtlich nur am 
Rande betroffen gewesen.40 Bis zum Ersten Weltkrieg waren es vielmehr die Fried-
höfe, welche damals verstärkt zur Reibungsfläche von Kirche, Staat und Gemeinde 
wurden, denn die alten Kirchhöfe und neuen Kommunalfriedhöfe gerieten in den 
Brennpunkt gesellschaftlicher Veränderungen, als es um die Frage von konfessi-
onellen Begräbnisstätten ging. Es wurde also diskutiert, ob die bis dahin ‚rein‘ 
katholischen Friedhöfe für die Verstorbenen neuer Einwanderungsgruppen, v. a. 
Protestanten, aber auch für Ungetaufte oder Juden u. a. geöffnet werden müssen 

35	 Kaiser, Jochen-Christoph, Arbeiterbewegung und organisierte Religionskritik: Proletarische 
Freidenkerverbände in Kaiserreich und Weimarer Republik, Stuttgart 1981, S. 17.

36	 Vgl. die differenzierende Darstellung von Heike-Gmelin, Kremation und Kirche (wie Anm. 26).
37	 Siehe: Newton, John, Cremation, Death and Roman Catholicism, in: Davis/Mates, Encyclopedia of 

Cremation (wie Anm. 8), S. 107-109, vgl. Fischer, Norbert, Vom Gottesacker zum Krematorium. Eine 
Sozialgeschichte der Friedhöfe in Deutschland seit dem 18. Jahrhundert, Köln-Weimar-Wien 1996, S. 
100, vgl. für politisches Milieu: Conti/Comba/Tarozzi, La morte laica (wie Anm. 10).

38	 Bischöfl. Erlass vom 16. April 1907, gezeichnet Johannes Joseph [Koppes, Bischof 1883-1918]. Bischof 
von Luxemburg, in: Promptuarium der in der Diözese Luxemburg geltenden Bestimmungen für die 
Seelsorgepraxis. Zusammengestellt von Ed. Garnich, Bistumssekretär, Luxemburg 1909, S. 438-439.

39	 Wegmann-Ercolani, Johann Jakob, Ueber Leichen-Verbrennung als die rationellste Bestattungsart. 
Eine Abhandlung dem gesunden Menschenverstand gewidmet, Zürich 1874, S. 110f.

40	 Luxemburg wurde erst 1870 eigenständige Diözese. Nach dem Konkordat Napoleons I. kam Luxemburg 
zum Bistum Metz (1801-1823), dann zu Namur (1823-1833/40), bevor das Großherzogtum in seinen 
modernen Grenzen 1840 den Status eines Apostolischen Vikariats erhielt und schließlich 1988 zur 
Erzdiözese erhoben wurde.



218

oder nicht – oder, aus katholischer Sicht, ob zumindest räumliche Trennungen bei-
behalten werden dürfen, wie es schon länger bei jüdischen Friedhöfen oder Fried-
hofsabteilungen Praxis war. Ab den 1880 er Jahren sind das, neben als notwendig 
oder nicht notwendig aufgefassten hygienisch-technischen Baumaßnahmen, die 
vorherrschenden Streitpunkte. Obwohl: Der juristische Status quo war schon längst 
festgelegt worden, denn die Friedhöfe und ihre Ordnung lagen seit 1804 in den 
Händen der zivilen Staatsgewalt.41 Nur die Kremation blieb in der Gesetzesord-
nung weiterhin außen vor. 

Wie war es nun um die Lehrmeinung der römisch-katholischen Kirche zur Lei-
chenverbrennung im Detail und im Wandel der Zeit bestellt? Das Heilige Offizium 
– oder „Kongregation für die Glaubenslehre“ – hatte 1886 die Verbrennung der Lei-
chen in zwei Dekreten, wie in der Instruktion Piam et constantem 1963 (Vatikanum 
II) festgestellt wurde, als „Ablehnung der christlichen Dogmen“, „sektiererische 
Gesinnung“ oder als „Hass gegen die katholische Religion und Kirche“ ausgelegt 
und erstmals explizit ein Verbot für gläubige Katholiken erlassen. Nicht von unge-
fähr wurde die Kremierung in der Zeit bis zum Ersten Weltkrieg in vatikanischen 
Texten ursächlich und explizit mit der „Freimaurersekte“ – neben den Sozialisten/
Kommunisten die katholische idea horribilis jener Epoche – assoziiert.42 

Anders als landläufig behauptet, kann nicht von einer kompletten Aufhebung des 
‚Verbotes‘ durch das Zweite Vatikanische Konzil (1963-1965) gesprochen werden. 
Im aktuellen (2005 veröffentlichten) Katechismus lautet die Antwort auf die Frage 
„Wie man die Leiber der Verstorbenen behandeln soll“ nämlich: „Die Leiber der 
Verstorbenen sind ehrfürchtig und liebevoll zu behandeln. Die Einäscherung ist 
gestattet, sofern sie nicht die Auferstehung des Fleisches in Frage stellen will“.43 
Angesichts der veränderten Umwelt- und Lebensumstände sei, wie die Kongrega-
tion für den Gottesdienst und die Sakramentenordnung des Vatikans eingesteht, 
die Kremation zwar üblich geworden. Auf jeden Fall soll aber der traditionellen 
Erdbestattung der Vorzug gegeben werden. Das Verbot wurde also lediglich abge-
schwächt und in ein Gebot der ‚best catholic practice‘ (oder frommen Gewohn-
heit) verwandelt. Das Urnenbegräbnis stellt in diesem Zusammenhang somit einen 
Kompromiss dar.44

Zweitens kann bis heute katholischerseits auch nicht von einer Gleichstellung der 
Kremation mit Erd- oder (dem nur im Notfall zu begehenden) Seebegräbnis ge-
sprochen werden. Vielmehr verschleifen sich in der theologisch-seelsorgerischen 

41	 Hier der summarische Verweis auf den umfangreichen Aktenbestand im Luxemburger Nationalarchiv 
(ANLux), v.a. im Fonds „SP“ (Santé publique) versammelt. Ein napoleonisches Dekret vom 12. Juni 
1804 regelte die Friedhofsordnung (23 Prairial An XII).

42	 Heiliges Offizium, siehe DH (sogenannter Denzinger-Hünermann, Kompendium der 
Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen, 44. Auflage bei Herder: Freiburg/Breisgau 
2014) 3188 (19. Mai 1886), 3195-3196 (15. Dezember 1886), 4400 (5. Juli 1963). 

	 Gerade in Luxemburg wurde auch eingehend das Problem von „roten Fahnen“ bei Begräbnissen 
diskutiert; siehe das Diözesanarchiv Luxemburg (DALux), Nachlass Henri Welter und mehrere 
Stellungnahmen im Kirchlichen Anzeiger für die Diözese Luxemburg (K.A.) in der Zwischenkriegszeit.

43	 Frage 479, Antwort 2300-2301, in: Kompendium des Katechismus der Katholischen Kirche, URL: 
http://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_ge.html 
(Stand 1.9.2016).

44	 Kirchengesetzliche Regelung im CIC (Codex Iuris Canonici) can 1184 § 1, 2 .̊



219

Praxis eher die Grenzen der Begräbnisformen als die grundsätzlichen Standpunkte. 
Der Spielraum kann dabei je nach Diözese variieren, denn erst in den einzelnen 
Ordinariaten werden die entsprechenden Ausführungsbestimmungen erlassen, die 
im Detail voneinander abweichen können. Erst im August 2016 hielt „die Kon-
gregation für die Glaubenslehre es für angebracht, eine neue Instruktion zu veröf-
fentlichen, um die lehrmäßigen und pastoralen Gründe für die Bevorzugung der 
Beerdigung der Verstorbenen darzulegen“.45

Zusammenfassend gilt, dass für Katholiken die Bestattungsliturgie keine Kasu-
alliturgie war oder ist, in deren Zentrum – wie bei den Protestanten – die Predigt 
bzw. die Sterbe- und Trauerbegleitung für die Hinterbliebenen stehen. In Zentrum 
des katholischen Rituals steht weiterhin die Auferstehung von den Toten, also der 
Verstorbenen und ihrer Seele selbst. Darin liegt auch der wesentliche Unterschied 
zu protestantischen und anderen Kirchen begründet.46 Insofern ist die spirituelle 
Standortbestimmung für Katholiken klar. Bleibt zu bestimmen, warum der Lu-
xemburger Staat, der ja keine römisch-katholische ‚Theokratie‘ repräsentierte, sich 
die Vorschriften der Kirche zu eigen machte bzw. welche politischen Akteure ein 
Einhalten dieser Vorschriften als Bestätigung der eigenen Deutungsmacht ansahen.

Die Zwischenkriegszeit

Bis in die Zwischenkriegszeit hinein scheinen staatliche Stellen keinerlei Veran-
lassung oder Interesse gezeigt zu haben, an der Situation irgendetwas ändern zu 
wollen. Ende der 1920 er und Anfang der 1930 er Jahre kommt Dynamik in die 
Diskussion, und der Streit um das Für und Wider der Kremation wird in die breitere 
Öffentlichkeit getragen. Dass in diesem Zusammenhang zum Beispiel der Luxem-
burger Feuerbestattungsverein jetzt mit Flamma ihr Bulletin lancierte, ist auch wie-
der transnationalen Umständen geschuldet, denn in Belgien wurden am 21. März 
1932 die, wenn auch umstrittenen, Grundlagen für den Betrieb des rund zwei Jahre 
zuvor errichteten ersten Krematoriums des Landes geschaffen. Belgien wurde zum 
Vorbild für Flamma. Als Referenzfall für Luxemburg wurden diese Vorgänge beim 
nordwestlichen Nachbarn auch von Regierungsseite genau und analytisch verfolgt, 
wie einige voluminöse Aktenordner des Innenministeriums beweisen.47 Kurz da-
nach wurde in Deutschland nach der Machtergreifung durch Hitler das „Reichs-
gesetz über die Feuerbestattung vom 15. Mai 1934“ (Reichsgesetzbl. I S. 380), 
nebst „Durchführungsbestimmungen des Reiches und der Länder“ erlassen, um 

45	 Bestattungen sollen nur auf Friedhöfen und anderen heiligen Orten stattfinden; davon explizit 
ausgeschlossen sind auch Streuwiesen u.a., siehe Kongregation für die Glaubenslehre: Instruktion Ad 
resurgendum cum Christo über die Beerdigung der Verstorbenen und die Aufbewahrung der Asche im 
Fall der Feuerbestattung, 15. August 2016, http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/
documents/rc_con_cfaith_doc_20160815_ad-resurgendum-cum-christo_ge.html# (Stand 1.9.2016).

46	 „Kasualie“ ist eine an nicht feststehenden Zeitpunkten stattfindende gottesdienstähnliche Handlung, 
etwa beim „Begräbnisfall“, vgl. Friedrichs, Lutz, Die kirchliche Bestattung: Tradition im Wandel, in: 
Klie, Thomas/Kumlehn, Martina/Kunz, Ralph u. Schlag, Thomas (Hg.), Praktische Theologie der 
Bestattung, Berlin-München-Boston 2015, S. 63-85 u. Klie, Thomas, Liturgie zwischen Fürsorge und 
Entsorgung, in: ebd., S. 105-118.

47	 ANLux INT-0003, Division de l’Intérieur: Création d’un Crématoire, 1927-29 – Participation des 
communes – Journaux documentation étrangère; ANLux FD-077, Crémation et crématoire au 
Luxembourg, 1911-1937.



220

die bisherigen regionalen Feuerbestattungsgesetze – ganz in nationalsozialistischer 
Manier – zu vereinheitlichen.48 Auch diese Vorgänge wurden im Großherzogtum 
zur Kenntnis genommen. Der belgische Fall war aber wichtiger – vorerst noch.

In der Stadt Luxemburg fand die neue Diskussion ihren ersten Niederschlag in ei-
ner Stadtratssitzung am 24. April 1926, die – wohl repräsentativ für das Land – die 
unterschiedlichen politischen Positionen klar zu Tage treten ließ.49 Erörtert wurde 
die „Errichtung eines Krematoriums auf dem Liebfrauenkirchhof“, also innerhalb 
des Kommunalfriedhofes auf dem Limpertsberg. Der sozialistische Gemeinderat 
und Abgeordnete René Blum (1889-1967) legte in diesem Zusammenhang eine 
‚Machbarkeitsstudie‘ vor: Der Antrag zum Bau, die Frage der Finanzierbarkeit 
und die Standortfrage des zukünftigen Krematoriums wurden darin präsentiert.50

Der konservative Gemeinderat und Abgeordnete Jean-Pierre Kohner (1886-1952) 
entgegnet postwendend: „In der Bautenkommission habe ich mich gegen den 
Bau eines Krematoriums ausgesprochen und als Katholik werde ich auch diesen 
Standpunkt beibehalten, da die Einäscherung sich nicht mit den Prinzipien der 
katholischen Religion verträgt. Ich war und bin immer tolerant, respektiere die 
Überzeugung eines jeden und verlange ein Gleiches für mich […] zur Wahrung des 
Wohles aller Mitbürger“.51 Auch an diesem Sitzungstag wurde von den Gegnern 
auf die angeblich fehlende gesetzliche Grundlage hingewiesen und gleich auch auf 
die ‚klassischen‘ Kontras der Kremation eingegangen. Die andere Seite replizierte 
mit den bekannten Pros der Leichenverbrennung. Es spiegelt sich trotz einer bis in 
die Zwischenkriegszeit unüberschaubaren Anzahl von Stellungnahmen und Pub-
likationen zum Thema Feuerbestattung auch in der Luxemburger Stadtratsdebatte 
die „überschaubare Anzahl von Begründungen“ wider, die seit der frühen Debatte 
Ende des 19. Jahrhunderts ausformuliert wurden und auf die hier nur in Stichwor-
ten verwiesen werden soll: Ökonomie, Hygiene, Scheintod-Problem, Kriminalis-
tik, Militärisches, ästhetische und erste ökologische Fragen.52  

In Luxemburg bildete dieser Bereich – die Debatte um die „rationellste Bestat-
tungsart“ – auch nur die ‚Nebenfront‘, denn zentral ging es um Machtfragen, Mehr-
heitsverhältnisse und die Mobilisierung der Gruppen. Im Kirchlichen Anzeiger 
für die Diözese Luxemburg wurde dazu ein päpstliches Rundschreiben von 1926 
in deutscher Übersetzung in den Pfarreien verbreitet, worin der Sekretär des Hei-
ligen Offiziums anwies: „Sollte eine kirchenfeindliche Zivilgewalt das Gegenteil 

48	 Abgedruckt bei Schumacher, Fritz, Die Feuerbestattung, Handbuch der Architektur, IV. Teil, 8. 
Halbband, Heft 3b, 2. Auflage, Leipzig 1939, S. 21. 

	 Anm.: Auch in diesem Fall konnten die Nationalsozialisten auf Initiativen und Vorarbeiten aus der 
Weimarer Republik zurückgreifen, die aber erst jetzt umgesetzt wurden. (Der Autor dankt Barbara 
Happe für diesen Hinweis.)

49	 NLux, INT-0003, Création d’un Crématoire, 1927-29, Stadt Luxemburg, Analytischer Bericht über die 
Stadtratssitzungen, Sitzung von Samstag, 24. April 1926.

50	 Dazu lag auch schon ein Architektenentwurf vom Mitglied der Société pour la construction d’un 
crématoire à Luxembourg vor; Jean-Pierre Georges Traus (1865-1941), Projet d’un Crématoire 
pour la ville de Luxembourg, in: Architectes et décorateurs au Luxembourg, Teil 1 (Georges Traus, 
architecte), Strasbourg o.D. (1930?), S. 11 (Traus entwarf übrigens das „Dicks-Lentz-Monument“ und 
die Tabakmanufaktur „Heintz Van Landewyck“ in der Hauptstadt).

51	 ANLux, INT-0003, Création d’un Crématoire (wie Anm. 47), 1927-29, S. 71ff.
52	 Zusammengefasst bei Heike-Gmelin, Kremation und Kirche (wie Anm. 27), S. 107ff.



221

bestimmen, so soll die kompetente geistliche Behörde mit gebührendem Freimut 
dieser offenkundigen Verletzung der kirchlichen Gesetze entgegentreten und in an-
gemessener Weise Protest erheben, im Übrigen jedoch sich rein passiv verhalten.“53 
‚Passiv‘ können die Auftritte von Kanzel, Katheder und Pressekontor im Luxem-
burg der Zwischenkriegszeit allerdings nicht genannt werden. Sie stehen im grö-
ßeren Zusammenhang der Frage, wer für die Verwaltung der Friedhöfe zuständig 
ist und wer über deren Zugang für Nicht-Katholiken letztendlich entscheiden darf. 
Auf der Mikroebene, insbesondere auf dem Land, wo vielmals nur Kirchhöfe als 
katholisch geweihte Begräbnisstätten existierten, fand sich kein Platz oder wurde 
dieser für ‚alternative‘ Bestattungsformen nicht errichtet. Auch auf Landesebene 
belebte sich die Diskussion in der Tagespresse – mit prominenten Unterstützern 
auf beiden Seiten und in ihren jeweiligen Journalen. Dem ‚katholisch-konservati-
ven‘ Lager mit dem Luxemburger Wort (gegründet 1848), Luxemburger Volkblatt 
(1880) und der Luxemburger Volkszeitung (1893) – damals das Massenblatt mit 
der größten Reichweite – stand das ‚sozialdemokratisch-liberale‘ Lager, vor allem 
das Escher Tageblatt (1913) und die Luxemburger Zeitung (1868), gegenüber.54 
In der Letzteren widmete der bekannte liberale Journalist und Schriftsteller Jean-
Baptiste „Batty“ Weber (1860-1940), der selbst seine – wie auch seine Frau ihre 
– Einäscherung verfügte, in seinem „Abreißkalender“ dem Thema Feuerbestat-
tung allein zwölf Beiträge.55 In der Kolumne vom 7. April 1932 argumentierte er 
scharfsinnig gegen die gesetzlichen Vorbehalte und legte aus Sicht der Befürworter 
die Widersprüche offen: „Eine Einäscherung ist aber doch kein Begräbnis, keine 
Beerdigung, keine inhumation, nicht einmal eine Bestattung, sépulture. Sie bewirkt 
eine stoffliche Verwandlung der Leiche, etwa wie eine Einbalsamierung. Eigentlich 
hat man Unrecht, von der Einäscherung als von einer Feuerbestattung zu reden. Un-
ter Bestattung hat man doch wohl die Handlung zu verstehen, die den sterblichen 
Überresten des Verstorbenen eine bleibende Stätte bereitet“.56

Als Zwischenresümee kann festgehalten werden, dass sich bis zum Ausbruch des 
Zweiten Weltkrieges ‚der Karren‘ aufgrund von politischem Kalkül festgefahren 
hatte: Der ‚Zeitgeist‘ in Luxemburg schien gegen die Kremation zu sein, und die 
aktive Zahl der Kremationsbefürworter war einfach zu gering, als dass die hohe 
Politik hier nur aus Prinzipienfrage heraus die katholische Mehrheit verprellt 
hätte. Dann erfolgte 1940 der deutsche Einmarsch. Mit der de-facto-Annexion 

53	 R[afael]. Card[inal] Merry del Val, Leichenverbrennung (Instruction), in: Kirchlicher Anzeiger für 
die Diözese Luxemburg, 56/11, Luxemburg, 27. September 1926, S. 101-104.

54	 Hilgert, Romain, Zeitungen in Luxemburg, 1704-2004 (Service Information et Presse), Luxemburg 
2004, abrufbar unter: http://www.gouvernement.lu/1823834/300_ans_journaux_au_Luxembourg-DE.
pdf (Stand: 1.10.2016).

	 Anm.: Zeitungen unter dem Namen „Luxemburger Volksblatt“ wurden mit Unterbrechungen und nach 
redaktionellen Trennungen mehrmals neu aufgelegt, zuerst als „Luxemburger Volksblatt. Politisches 
Beiblatt zum Luxemburger Sonntagsblatt“, zuletzt zwischen 1933 bis 1941 mit Untertitel „Unabhängige 
Tageszeitung“ als „rechtsextreme“ Kampfschrift (R. Hilgert).

55	 Siehe das Luxemburger Autorenlexikon http://www.autorenlexikon.lu/page/author/179/1791/DEU/
index.html (Stand: 1.10.2016).

56	 N.N. (Batty Weber), Abreißkalender, in: Luxemburger Zeitung (7.4.1932). Ob in den natürlichen 
Verwesungsvorgang ‚beschleunigend‘ eingegriffen werden darf und ob das mit der ‚frommen 
Gewohnheit‘ (pia consuetudo) Roms vereinbar war, daran entzündete sich eine dogmatisch geführte 
theologisch-politische Diskussion.



222

Luxemburgs durch Hitlerdeutschland wurde Flamma „gleichgeschaltet“, das Ver-
mögen in die Zentralverwaltung überführt, und das „Reichsgesetz über die Feuer-
bestattung“ kam im „CdZ-Gebiet“ („Chef der Zivilverwaltung – Gebiet Luxem-
burg“) bis 1944 zur Anwendung.57 Präsident Daubenfeld wurde von der Gestapo 
interniert und 1942 als Zwangsarbeiter nach Leubus (bei Breslau, heutiges Polen) 
verschleppt, kehrte aber nach dem Krieg zurück, um die Geschäfte des Vereins 
wiederaufzunehmen. Es war zwar ein deutlicher Mitgliederschwund eingetreten, 
doch ab den 1950 er Jahren schien alles wieder wie gehabt: steigendes Interesse, 
steigende Kremierungszahlen, aber weiterhin kein eigenes Krematorium in Sicht.58 

Die Zeit nach dem Zweiten Vatikanum

Die Lockerung des ‚Kremations-Verbotes‘ durch den Vatikan markiert eine Wende 
sowohl in der Mitgliederstatistik von Flamma als auch bei der Kremierungsrate 
im Großherzogtum. Betrug die durchschnittliche jährliche Zuwachsrate der Mit-
glieder in den 35 Jahren bis 1965 lediglich 0,8 Prozent, steigerte sich diese danach 
im selben Zeitraum bis 2000 auf 8,2 Prozent, und zwar progressiv. Man könnte 
hier im Zusammenhang des Wandels Luxemburger Sepulkralkultur von einer ‚take 
off‘-Phase der Kremation sprechen: Nach langen Jahren geringer Nachfrage ging 
die Feuerbestattung in eine jahrzehntelange Phase mit dynamischen Zuwachsraten 
(‚acceleration‘) über, die sich anteilsmäßig an der Gesamtbestattungszahl auf ho-
hem Niveau stabilisieren konnte (‚stabilization‘, vgl. Tab. 6).59 

Der bisherige Höchststand an Mitgliedern wurde an der Jahrtausendwende mit 
17.023 erreicht. In den letzten Jahren pendelte sich die Vereinsstärke bei rund 
14.000 ein: Flamma ist also mit ca. 4,5 Prozent Anteil an der Bevölkerung mit Lu-
xemburger Staatsangehörigkeit einer der mitgliederstärksten Vereine Luxemburgs 
überhaupt.60 Davon war man in den 1960 er Jahren noch weit entfernt.

Politisch gesehen, wiederholten die 1960 er die 1920 er und 30 er Jahre: Wieder sind 
es die zwei größten Städte des Landes, die Hauptstadt und der Industriestandort 
Esch/Alzette, die gemeinsam mit Flamma die Kremationsdebatte aufleben ließen. 
Eine wichtige Initiative betraf eine neue Machbarkeitsstudie: „Inzwischen hat der 
hauptstädtische Gemeinderat, in seiner Sitzung vom 10. Juli 1964, einen Kredit von 
300 000 Franken zwecks Studiums des Problems der Errichtung eines Krematori-
ums votiert und in die Budgetvorlage eingetragen“, heißt es im Flamma-Bulletin 

57	 Auch die „Gesellschaft für den Bau eines Krematoriums“, eine Initiative von Flamma, wurde aufgelöst 
und das Vermögen zuerst der Stadt, dann 1944 der „NS-Volkswohlfahrt“ zugeschlagen; siehe die 
Akten im Stadtarchiv Luxemburg unter LU 22.1: 1742, 2071, 2322 (ich danke Stefan Heinz für diesen 
Hinweis).

58	 Der Vorkriegsstand von rund 900 Mitgliedern wurde 1960-61 wieder erreicht. Die massenweise 
Kremation von NS-Opfern in den Konzentrations- und Vernichtungslagern schien auch in Luxemburg 
keinen kompromittierenden Einfluss gehabt zu haben, obwohl von Gegnern solche Anspielungen 
gemacht wurden.

59	 Die Begriffe sind dem Stufenmodell nach Rostow, Walt W., The Stages of Economic Growth: A Non-
Communist Manifesto, Cambridge 1960 entlehnt. 

60	 2015 sind rund 2,5 Prozent der Wohnbevölkerung (résidents) Mitglied von Flamma; nimmt man 
den Ausländeranteil heraus, dann erhöht sich der Anteil auf rund 4,5 Prozent der Einwohner mit 
Luxemburger Pass; Bevölkerungsdaten nach STATEC (Population).



223

vom Januar 1965. Die Devise „Wir wollen ein Krematorium“ rekurriert dann auch 
im Detail auf die Gesetzesinitiative von René Blum und anderen aus dem Jahre 
1933.61

Dârfe mer da vleicht erfueren,
Wât de Krematorium mécht;
Op en det Joer nach gebaut get
Oder wât derhanner stecht.
Ah! dât passt net an ärt Spillchen; 
Mir gesi schon wuer et gét – 
Dât ass mir égal, wann d’Frô net
Op der Tagesordnung stét.
Op de‘ Affekotekniffen
Fällt en aneren net eran;
Schliesslech dârf én net me‘ schwetzen
A ké Pâf me’ rose mân.
Ma nu grad, well wann s’et he‘ren, 
Irgeren sie sech greng a blo;
Durfir ass dach, menger werrech,
D’Frô vum Krematorium do.62

In seinem Luxemburger Mundartgedicht „Am Conseil“, wohl aus der Zwischen-
kriegszeit stammend, fasst Auguste Liesch (1874-1949) aus eigener politischer 
Erfahrung heraus – er diente als Minister der Justiz und für öffentliche Bauten 
(1918-1921) – die Ereignisse zusammen: Stillstand und Fundamentalopposition 
und lieferte damit eine weit über den Zweiten Weltkrieg hinaus gültige Zustands-
beschreibung.63

Ein Déjà-écouté also? Warum dauerte es dann aber so lange, bis Luxemburg sein 
eigenes Krematorium erhielt? Die Zeichen standen doch mit der ‚Aufbruchsstim-
mung‘ der 1960 er Jahre in der katholischen Kirche und in der Zivilgesellschaft 
günstig? Welche Optionen gab es? Eine Möglichkeit war es, wie in der Zwischen-
kriegszeit schon versucht worden war, den Staat mit der Errichtung einer Feuer-
halle vor vollendete Tatsachen zu stellen. Für diese Vorgehensweise sprach der 
Fakt, dass Daubenfeld im Namen des Vereins bereits 1909 ein ca. ein Hektar großes 
Gelände in der südlichen Stadterweiterungszone von Luxemburg für diesen Zweck 
erworben hatte.64 Der Bau eines Krematoriums als fait accompli konnte, wie es der 
belgische Fall der 1930 er Jahre beweist, staatliche Behörden tatsächlich in Zug-
zwang bringen. Diese Strategie konnte aber auch nicht aufgehen, wie das Beispiel 

61	 Flamma (keine Nummer, Januar 1965), S. 6-7.
62	 Zitiert nach: Auguste Liesch – säi Wierk. Bibliographie hrsg. v. Carlo Hury, Luxemburg 1989, S. 112-

114. Lt. Auskunft d. Luxemburger Literaturarchives (CNL) ist keine verlässliche Datierung dieses 
Werkes bekannt.

63	 Auguste Liesch, http://www.autorenlexikon.lu/page/author/414/4141/DEU/index.html (Stand: 
1.10.2016). Zum 100-jährigen Bestand verwies auch Romain Durlet in einem Artikel im Tageblatt v. 
12.1.2006 auf das Gedicht.

64	 N.N., L’incinération au Gr.-D. de Luxembourg, in: Flamma 1 (1.3.1932), keine Paginierung (1. Seite, 
rechte Spalte).



224

des Krematoriums im Fürstentum Monaco zeigt: Bereits 1912 errichtet, musste auf 
seine Inbetriebnahme bis 1990 zugewartet werden. Dies lag am Veto des Fürsten, 
der sich vor dem Widerstand der katholischen Kirche im Land fürchtete. Auch die 
wirtschaftlich wie kulturell einflussreiche Lobby des britischen Expats-Netzwerks 
an der Côte d’Azur änderte wenig an dieser Pattstellung.65 

Betrachtet man diese oft langen Zeitspannen zwischen dem Bau bzw. der Grün-
dung von Interessengruppen zur Förderung von Kremation und der Realisierung 
in einzelnen Staaten weiter, dann steht Luxemburg zwar nicht alleine da, befindet 
sich im heutigen EU-Raum jedoch eindeutig am Ende der Entwicklung. Zwei Fak-
toren sind hier hervorzuheben: fehlender politischer Wille, die rechtliche Situation 
anzupassen, und die Frage der Rentabilität und Nachfrage, die wiederum mit der 
Rechtsform der Organisation der Betreibergesellschaft zusammenhängt.

Für den ersten Aspekt ist aufgrund des gemeinsamen juristischen Erbes aus der 
Zeit der napoleonischen Besetzung und der gemeinsamen Staatsgeschichte das 
niederländische Beispiel mit dem luxemburgischen am ehesten vergleichbar. Das 
niederländische ‚Begräbnisgesetz‘ (Begrafeniswet) von 1869, das die Ordnung des 
23 Prairial An XII von 1804 reformierte, beinhaltete Einäscherung nicht explizit als 
Wahlmöglichkeit. Erst mit der Gesetzesreform von 1955 (Wet op de Lijkbezorgig) 
wurde Kremation im Land legalisiert und erst 1991 mit anderen Bestattungsfor-
men, insbesondere der traditionellen christlichen Körper-Erd-und-Seebestattung 
gleichgestellt.66 Politisch wurde hier, wie in Luxemburg, diese Gesetzeslage von 
den Gegnern der Feuerbestattung lange als implizites Interdictum (‚Verboten ist, 
was nicht ausdrücklich erlaubt ist‘) interpretiert. Hier wie dort wurde von den 
noch fehlenden Gesetzesgrundlagen gesprochen, und damit gerieten die Anliegen 
der Kremationsbefürworter in die Mühlen politischer Entscheidungsfindung, die 
mitunter sehr langsam mahlen.

Die Frage nach der Wirtschaftlichkeit eines Kremationsbetriebes war wohl, ne-
ben dem langwierigen politischen Entscheidungsprozess, der zweite wesentliche 
Faktor für die Verzögerung in Luxemburg. Hier ist, zum Vergleich, der irische 
Fall illustrativ: Im britischen, überwiegend von Protestanten bewohnten Nordirland 
wurde 1961 ein Krematorium in Belfast eröffnet. In der Republik Irland (Eire) kal-
kulierte man deshalb lange mit zu niedriger Nachfrage, um einen eigenen Betrieb 
zu rechtfertigen – auch weil ‚Kremierungswillige‘ hier, wie im Großherzogtum, 
über die Grenze ausweichen konnten.67 Überdies verfehlten die sehr umständlichen 
und zeitaufwendigen Genehmigungsverfahren ihre Wirkung nicht. Diese letzte 
Einflussgröße, juristische Diskriminierung, fand auch in Luxemburg oder Belgien 
ihre Parallelen. 

Die Gesetzesänderung, die Feuerbestattung ohne Einschränkung ermöglichte, er-
folgte in Luxemburg schließlich am 1. August 1972. Im selben Jahr wurden auch 

65	 Mates, Lewis H., Monaco, in: Davis/Mates, Encyclopedia of Cremation (wie Anm. 8), S. 318-319.
66	 Siehe die ‚Königliche Gesellschaft für freiwillige Kremation‘ (Koninklijke Verenigung voor Facultatieve 

Crematie), http://www.koninklijkefacultatieve.org/koninklijke-facultatieve1 (Stand 1.10.2016). 
67	 Gallagher, Denis F., Cremation in the Republic of Ireland (address given to the 1983 British Cremation 

Society Conference), in: Pharos International. The Official Journal of the Cremation Society of Great 
Britain and the International Cremation Federation 50/3 (1984), S. 108-110, u. Mates, Lewis H., Ireland 
(Eire), in: Davis/Mates, Encyclopedia of Cremation (wie Anm. 8), S. 262-271.



225

die gesetzlichen Grundlagen für die „Schaffung und Funktionsweise“ einer Kre-
matoriumsanlage festgelegt.68 1976 wurden die Statuten einer interkommunalen 
Interessensgemeinschaft zum Bau und Betrieb eines Krematoriums (SICEC) vom 
Staatsrat genehmigt.69 

Vom SICEC zum Bau des Krematoriums

Eigentlich sollte nun einer raschen Umsetzung der Pläne zum Bau eines Kremato-
riums nichts mehr im Wege stehen – außer einer luxemburgischen Besonderheit: 
der Konsensfindung auf Gemeindeebene für ein gesamtstaatliches Anliegen. Auf-
grund der geringen Größe des Landes fehlt in Luxemburg eine mittlere Verwal-
tungsebene wie Bundesländer oder „départements“ in anderen Staaten.70 Ein Aus-
hilfeinstrumentarium bieten die sogenannten „Syndikate“, also Zweckverbände 
der Gemeinden für die Verwaltung einer gemeinsamen Angelegenheit auf zumeist 
regionaler Ebene. Diese Konstruktion ist im Großherzogtum sehr beliebt, und die 
Möglichkeit einer Gründung geht auf ein Gesetz aus dem Jahr 1900 zurück.71 Es 
existieren zurzeit über 80 solcher Syndizierungen: von klassischen Feldern der 
Gemeindeverwaltung wie Abwasser- und Abfallbeseitigung bis zu Einzelprojekten 
wie Schaffung und Betrieb eines Naturparkes – oder eines Krematoriums.72 Eine 
solche Herangehensweise kann schnell zu einem gewünschten Ergebnis führen, 
aber auch zu einem mühsamen Prozess der Konsensfindung werden. Von den da-
mals 118 Gemeinden des Großherzogtums trat nach jahrelangen, zähen Verhand-
lungen zuerst nur ein Teil dem SICEC bei.
Die Verteilung im Nordwest-Südost-Gefälle der ersten Mitgliedergruppe ist nicht 
zufällig. Vor allem die von der CSV (Chrëschtlech Sozial Vollekspartei) dominier-
ten Gemeinderäte betrieben teilweise eine reine Verzögerungs- und Blockadepoli-
tik, als es um die Aufteilung der Kosten für Errichtung, Betrieb und Unterhalt ging, 
aber auch Fundamentalopposition gegen die Initiative selbst.
Ein zweiter Konfliktpunkt war die Standortfrage. Das Krematorium sollte auf 
dem Gemeindegebiet der Hauptstadt stehen. Schließlich einigte man sich auf 
Hamm, einen östlichen Stadtteil Luxemburgs, wo man einen ‚idealen‘ Baugrund 
fand, „den keiner haben wollte“, wie Perry Weber, der Architekt des Krematori-
ums, in einem Interview anmerkte, liegt das Grundstück doch als Schnittfläche 
mitten in einem Industrie- und Gewerbegebiet, zwischen einer Autobahn, einem 
vielbefahrenen Verteilerkreis, einer Nationalstraße, direkt neben einer Bahnlinie 
und weiteren nachrangigen Verkehrswegen in der Einflugschneise des Flughafens 

68	 Im Mémorial Nr. 55 vom 8. September 1972 veröffentlicht: Loi du 1er août 1972 portant réglementation 
de l’inhumation et de l’incinération des dépouilles mortelles ; Nr. 66 vom 15. November 1972: Règlement 
grand-ducal du 18 octobre 1972 relatif à la création et au fonctionnement d’un four crématoire.

69	 Arrêté grand-ducal du 8 juillet 1976 mit der Autorisation, dass ein „syndicat de communes ayant pour 
objet la construction, l'entretien et l'exploitation d'un crématoire sur base intercommunale (S.I.C.E.C.)“ 
gegründet werden kann. 1996 erfolgte noch eine Modifikation (Arrêté grand-ducal du 10 juillet 1996).

70	 Lorig, Wolfgang H./Hirsch, Mario (Hg.), Das politische System Luxemburgs – Eine Einführung, 
Wiesbaden 2008.

71	 Zu „Syndicats des communes“, siehe URL: http://www.legilux.public.lu/leg/a/archives/1900/0010/
index.htm (Stand: 1.10.2016).

72	 Im Jahr 2013 waren es 85; siehe: Mémorial Nr. 151, 21 août 2013.



226

Tabelle 7: Die Gründungsmitgliedergemeinden (dunkelgrau hervorgehoben) des 
SICEC zum Zeitpunkt der Eröffnung des Krematoriums in Hamm.  

Quelle: SICEC, Luxemburg, Kartographie Malte Helfer (Universität Luxemburg)

Anmerkung: Gegenwärtig sind 72 Gemeinden Mitglieder des SICEC. Bei der Eröffnung waren ei-
nige Beitritte aber noch in der Schwebe. Nicht extra hervorgehoben sind die Gemeindefusionen bzw. 
Namensänderungen seit der Gründung. Bis 2016 hinzugekommene Gemeinden sind in hellerem 
Grau dargestellt. Insbesondere sind die hohen Beitrittskosten für viele Gemeinden der Hauptgrund, 
dem SICEC weiterhin nicht beizutreten (Information Jean Tonnar).



227

Tabelle 8: Verteilung der Kremierung von Flamma-Mitgliedern im Großherzog-
tum nach Kommunen (Wohnorte). 

Quelle: Flamma, Jahrgänge 1932-2016; Kartographie Malte Helfer (Universität Luxem-
burg)

Anmerkung: Hier werden nicht kumulierte Zahlen pro Gemeinde, sondern ‚Stichjahre‘ verglichen, 
um mit vier Gruppen die Trends besser darzustellen und auf veränderte soziopolitische Ereignisse 
und Entwicklungen hinzuweisen, also Ende des Zweiten Weltkrieges; Liberalisierung (die ‚60 er 
Jahre‘ und Vatikanum II); Gleichstellung der Kremierung vor dem Gesetz und Bau des Kremato-
riums.

Lesebeispiel: Von den 370 Feuerbestattungen in der Stadt Luxemburg erfolgte die Hälfte erst in den 
Jahren 1995, 2005 und 2015, während in der Gemeinde Lorentzweiler alle sieben erst aus diesen 
Stichjahren stammen.



228

Luxemburg-Findel. Dass es trotz dieses akustischen wie visuellen ‚Kreuzfeuers‘ 
gelang, eine kleine Oase der Ruhe und Einkehr zu schaffen, die auch höchsten 
architektonischen Ansprüchen gerecht wird, ist dem Bauherrn und der Kreativität 
des Architekten zu verdanken.73

Tabelle 9: Verteilung der Kremierung von Flamma-Mitgliedern (Wohnorte)  im 
Großherzogtum nach den drei „commissariats de district“. 

Quelle: Flamma, Jahrgänge 1932-2016
Anmerkung: Die sogenannten Distriktskommissare – ihr Amt wurde 1843 geschaffen – hatten reine 
Vermittlungsaufgaben zwischen Kommunen und Innenministerium zu erfüllen. Diese Verwaltungen 
wurden 2015 abgeschafft.

Betrachtet man die Abbildungen 7-10, dann springt ein Nordwest-Südost-Gefälle 
hinsichtlich der Haltung zur Kremation ins Auge, das stark mit Bevölkerungs-
dichte, Binnen- und Zuwanderungsbilanzen, urbanen Zentren und politischen 
Machtverhältnissen zusammenhängt.74 Ausnahmen in der kommunalen Topogra-
phie bestätigen diese Regel: Etwa wenn Sandweiler, die Nachbargemeinde des 
Luxemburger Stadtbezirks Hamm, dem SICEC aus Vorbehalten gegenüber dem 
dort gebauten Krematorium bis heute nicht beigetreten ist (‚Kremation ja, aber 
kein Krematorium in meiner Nachbarschaft‘), während nur die Städte im nörd-
lichen Verwaltungsdistrikt Diekirch nennenswerte Kremierungszahlen aufweisen 
und wie Inseln in den Regionen traditioneller Erdbestattung liegen. Ein weiterer 
Faktor ist zu nennen, den man als ‚Selbstverstärkungseffekte durch infrastruktu-
relle Angebote‘ bezeichnen könnte. Auf diesen Faktor hat unlängst auch Asher 
D. Colombo in seinem europaweiten Vergleich hingewiesen: „Cremation has to 

73	 Heinz, Stefan, Das Krematorium in Luxemburg-Hamm, in: Friedhof und Denkmal – Zeitschrift für 
Sepulkralkultur (im Erscheinen).

74	 Vor Kurzem ist dieses ‚Nord-Süd-Gefälle‘ wieder, aber aus der Perspektive des Nordens (des Éislek), 
in der Zeitschrift forum (für Politik, Gesellschaft und Kultur) 367 (November 2016) „Nördliche 
Perspektiven – Perspectives au Nord“ thematisiert worden.



229

be a local practice. Only if a furnace is present in the city where people live can 
they choose cremation“.75 Gerade im Südwesten des Landes finden sich auch die 
frühesten Beispiele von Kolumbarien oder Streuwiesen, kommunalen Einrich-
tungen, die speziell Bedürfnisse von Kremierungswilligen berücksichtigten, und 
das oft Jahrzehnte vor der Inbetriebnahme des Hammer Krematoriums, allerdings 
erst nach der gesetzlichen Gleichstellung von Kremation im Großherzogtum im 
Jahr 1972. Die Faktoren Transportkosten und unmittelbares Vorbild sollten bei der 
Verbreitung des Kremationsgedankens ebenfalls nicht unterschätzt werden.76 Die 
Nähe von Feuerbestattungseinrichtungen kann die Kremierungszahlen also deut-
lich beeinflussen.77

Vom Flamarium ‚zurück‘ zum Krematorium

Ab den 1970 er Jahren verlor Kremation als politischer ‚Kampfbegriff‘ und weltan-
schauliches Abgrenzungsmerkmal in Luxemburg immer mehr an Bedeutung. Feu-
erbestattung wurde sozusagen ‚normalisiert‘ und entwickelte sich zum Mehrheits-
trend. Auf der Streuwiese der Krematoriumsanlage ist mit Ende 2016 die Asche 
von rund 17.000 Kremierten bestattet worden. Innerhalb von nur zwei Jahrzehnten 
wurde Hamm dadurch zum ‚größten‘ Friedhof des Großherzogtums, wenn man 
von der Zahl der Grabstellen ausgeht, und bald auch im Hinblick auf die Verstor-
benenzahlen, wenn der Trend zur Kremierung weiter anhält. In Hamm wurde also 
nicht nur ein Krematorium, sondern ein neues Gesamtkonzept verwirklicht: ein 
‚Flamarium‘ mit eigenem jardin du souvenir. Von der ‚thanato-philosophischen‘ 
Konzeption her unterscheidet Norbert Fischer zwischen Flamarium und Kremato-
rium: Von der baukonzeptionellen Anlage her wird die Kremation als technischer 
Verbrennungsprozess im einen Fall in das Abschiedsritual einbezogen, im andern 
nicht.78 Der Luxemburger Entwurf sah ursprünglich Ersteres vor, also eine weitge-
hende Beteiligung der Hinterbliebenen und Trauergäste beim Ablauf der Kremie-
rung, d. h. von der Einfahrt des Sarges in die Brennkammer bis zur Präsenz vor 
den Verbrennungsöfen, wo auch auf Wunsch die Beobachtungsluke den Blick auf 
das ‚Brenngut‘ (Verbrennungssarg und Leiche) freigab. Davon kam man aber aus 
verschiedenen Gründen wieder ab: Erstens sank die Nachfrage für diese Art Betei-
ligung rapide; zweitens kam es zu dramatischen Vorfällen, etwa Ohnmachten, die 

75	 Colombo, Asher D., Why Europe has never been united (not even in the afterworld): The fall and rise 
of cremation in cities (1876-1939), in: Death Studies 41/1 (2016), S. 22-33, hier S. 24.

76	 Bis 1977 existierten nur vier Kolumbarien (Luxemburg, Esch/Alzette, Rumelange u. Bascharage), bis 
1986 waren es dann 32 Urnenwände bzw. -haine und 14 Streuwiesen ( jardins du souvenir) – alle im 
Südosten (Distrikt Luxemburg) gelegen; vgl. Flamma, insbesondere die Januar-Ausgabe v. 1986. Anm.: 
Auf diese ‚Angebotseffekte‘ sei an dieser Stelle vorerst nur hingewiesen.

77	 Der Präsident der französischen Krematisten wies 1975 auf Beispiele für positive Effekte hin: Servoz-
Gavin, Paul, From Inhumation to Cremation, in: Vortrag präsentiert auf dem ICF-Kongress in Helsinki, 
1975, Archiv der British Cremation Society, Durham (GB), CRE/D4/1975/7. Die ‚Angebotsseite‘ als 
Präsenz und Nähelage von Kremationseinrichtungen spielt auch in der Erklärung Barbara Happes für 
auffällige regionale Unterschiede in der ehemaligen DDR, dem selbstdeklarierten „Mutterland der 
neuzeitlichen Feuerbestattung“, eine entscheidende Rolle, siehe Happe, Barbara, Grabmalgestaltung 
in der DDR – Der erzwungene Abschied vom persönlichen Grabmal, in: Grabkultur in Deutschland. 
Geschichte der Grabmäler, hrsg. v. d. Arbeitsgemeinschaft für Sepulkralkultur, Kassel-Berlin 2009, S. 
189-213, vgl. Schulz, Felix R., Death in East Germany, 1945-1990, Oxford 2013, speziell S. 124-181.

78	 Fischer, Zwischen Trauer und Technik (wie Anm. 11), S. 76f.



230

sich nur schwer mit der Bausituation bzw. der Vorstellung der Betreiber von einer 
besinnlichen Abschlussfeier vereinbaren ließen.79

Tabelle 10: Zahl der Einäscherung im Krematorium Hamm-Luxemburg als Ge-
genüberstellung von Luxemburgern (d. h. in Luxemburg gemeldeten Einwohnern 
– auch ohne Luxemburger Nationalität) und Ausländern (non-résidents) im Ver-
gleichszeitraum der ersten sechs Jahre nach der Inbetriebnahme und der vergan-
genen sechs Jahre.

Quelle: Crématorium de Luxembourg, Syndicat Intercommunal pour la Construction et 
l’Exploitation d’un Crématoire (SICEC), Luxembourg

Nach beinahe hundert Jahren Debatte um die Einführung von Kremation ent-
wickelt sich, wie der statistische Vergleich in Tabelle 10 zeigt, Luxemburg seit 
der Eröffnung des landeseigenen Krematoriums erstens von einem ‚Kremations-
Export-‘ zu einem ‚Kremations-Import-Land‘. Der hohe Anteil an Einäscherun-
gen von Ausländern in den ersten Jahren des Kremationsbetriebes ist auch auf 
den neuen EU-Binnenmarkt (seit 1993) zurückzuführen, unter dem die Ein- und 
Ausfuhr von Urnen und/oder Asche nicht mehr verzollt werden musste.80 Dieser 
neue ‚kleine Grenzverkehr‘ betrifft vor allem deutsche Wohn- und Staatsbürger aus 
Rheinland-Pfalz, die bis dato den dortigen Friedhofszwang umgehen wollen und 
sich in Luxemburg kremieren lassen, um etwa die Option zu haben, auf der hiesigen 
Streuwiese bestattet zu werden.81 Wie zuvor blieb hier eine Grauzone erhalten, was 

79	 Auskunft von Marc Thill vom SICEC (6.9.2016).
80	 Der abrupte Wechsel vom Straßburger zum Lütticher Krematorium erklärt sich aus dem „grotesken 

Zollreglement“, welches damals zwischen Frankreich und Luxemburg herrschte und beim Komplex 
Leiche-Urne-Asche Export-Import-Bestimmungen für einen Veredelungsverkehr als gegeben ansah; 
vgl. Interview mit Eugène Schmit (8.2.2016).

81	 Laut Statistiken des SICEC stammen ca. 95 Prozent der Einäscherungen von Ausländern aus 
Deutschland; vgl. Interview mit Marc Thill (6.9.2016).



231

mit der Urne letztendlich geschieht, wenn diese im Ausland an Luxemburger oder 
im Luxemburger Inland an Ausländer übergeben wird (oder wurde).82 
Anhand der SICEC-Statistiken zeigt sich, zweitens, dass Flamma ihre Quasi-Mo-
nopolstellung, die die Organisation eigentlich niemals angestrebt hatte, verloren 
hat. 
In den rund hundert Jahren ihres Bestehens sind, laut eigenen Angaben, durch Ver-
mittlung des Vereines 14.382 Einäscherungen vorgenommen worden, also deutlich 
weniger, als seit der Freigabe der Aschewiese in Hamm ausgestreut wurden.83 Seit 
der Eröffnung des Hammer Krematoriums gehört Urnenbeisetzung zum selbst-
verständlichen Angebotsrepertoire der Luxemburger Bestattungsunternehmen. 
Zusätzlich haben weitere Krematorien im nahen Ausland ihren Betrieb aufgenom-
men, etwa Thionville in Frankreich 1988 oder Hermeskeil in Deutschland (das 
‚Ignarium‘) seit 2005. Genaue Zahlen zu den individuellen Kremierungsfällen, 
die nicht von Flamma organisiert werden, existieren nicht. Nimmt man das Jahr 
2015, dann waren rund 84 Prozent der in Hamm kremierten Luxemburger und 
Luxemburgerinnen keine Mitglieder von Flamma mehr.84 Wirtschaftsgeographisch 
gesprochen, hat sich Hamm zu einem ‚nationalen‘ Krematorium für die Deckung 
des individuellen Einäscherungsbedarfes Luxemburgs entwickelt, das bislang für 
deutsche Anrainer auch eine Nischenfunktion erfüllt.

Schlussbetrachtung

Die Geschichte der Kremation im Großherzogtum stellt in der allgemeinen Ent-
wicklung der katholischen Länder Europas keinen Sonderfall dar. Als ‚Nachzügler‘ 
bei der Errichtung eines eigenen Krematoriums präsentiert sich der Luxemburger 
Fall aber als ein besonderes Beispiel innerhalb Westeuropas. Als bestimmende Fak-
toren sind hier die kleinstaatliche Organisation des Landes, seine transnationale 
Einbindung und die katholische Tradition in der landestypischen Konsensdemo-
kratie zu nennen.85 Die anfangs des Artikels formulierte Feststellung, dass Krema-
tion Bühne eines ‚Kulturkampfs‘ Luxemburger Prägung war, lässt sich einerseits 
damit belegen, dass sich eine – wie in anderen Staaten auch – kleine Avantgarde 
von Freidenkern aufgrund unterschiedlicher Beweggründe mit der Entscheidung 

82	 Ausdrücklich soll an dieser Stelle darauf hingewiesen werden, dass das Krematorium in Hamm 
die Aschenurnen ordnungsgemäß nur an beauftragte Bestattungsunternehmen übergibt. Was aber 
danach geschieht, fällt ‚zwischen alle Grenzen‘ und Zuständigkeiten. Jedenfalls scheint ‚die Urne 
der Oma im Schrank‘ keine urban legend zu sein. Dem Autor wurden im Laufe seiner Recherchen 
von vertrauenswürdiger Seite immer wieder ähnliche Fälle privater Verwahrung außerhalb der 
Friedhofsordnung geschildert. Jedenfalls galt bis 1934 (Feuerbestattungsgesetz) in Deutschland, der 
wichtigsten Kremierungsdestination der Luxemburger bis Ende des Zweiten Weltkrieges, für Asche 
oder Urnen kein Bestattungszwang auf Friedhöfen, d. h. die Urnen wurden damals den Hinterbliebenen 
zur ‚freien Verfügung‘ ausgehändigt.

83	 Verwaltungsbericht in Flamma (keine Nummer, janvier 2016), S. 2.
84	 Zahlen nach Flamma (Janvier 2016) u. SICEC (interner Statistikbericht).
85	 In Europa gilt das politische System Luxemburgs als ausgeprägt „konkordanzdemokratisch“ (im 

Gegensatz zu „konkurrenzdemokratisch“), also bestimmt von großen Mehrparteienregierungen und 
Elitenkooperation bei Proportionalität der Behörden; gesellschaftlicher Segmentierung bei gleichzeitig 
starkem Minderheitenschutz, vgl. Lijphart, Arend, Patterns of Democracy – Government Forms and 
Performance in Thirty-six Countries, New Haven 1999.



232

für eine ‚Feuerbestattung‘ außerhalb des katholischen Mainstreams positionierte. 
Auf kommunaler Ebene, speziell im industriell geprägten Südwesten des Landes 
mit seiner starken politischen Vertretung durch Sozialisten und linke Gewerkschaf-
ten, konnten so in vielen Gemeinderäten kremierungsförderliche Maßnahmen als 
Kompromiss durchgesetzt werden. Andererseits unterschied sich davon die natio-
nale Ebene, die für die gesetzlichen Rahmenbedingungen der Kremation entschei-
dend war, deutlich. In Luxemburg zeichnet sich Konsensdemokratie durch hohe 
Koalitionswahrscheinlichkeit bei geringem ideologischem Abstand aus. Gerade die 
landesweit dominierende CSV als selbstdeklarierte Volkspartei der Mitte konnte 
es sich nicht leisten, ihre „kirchennahe Wählerklientel zu brüskieren“.86 Als Mit-
glieder dieser Kernwählerschichten selbst begannen sich einäschern zu lassen, galt 
Kremierung ab den 1990 er Jahren nicht mehr als Entweder-oder-Frage zwischen 
Glauben und Wählerstimme, sondern ist selbst Teil eines neuen Konsenses gewor-
den. Seit dem Zweiten Vatikanum muss der Begriff ‚Kulturkampf’ in Anbetracht 
der an sich problemlosen Akzeptanz der Einäscherung seitens der Kirche in Lu-
xemburg in den letzten 30 Jahren dann deutlich relativiert werden. Als Beleg zählt 
etwa die Praxis, dass zwischenzeitlich mit großer Selbstverständlichkeit religiöse 
Zeremonien in Hamm durchgeführt oder auch Urnenbeisetzungen im Rahmen von 
christlichen Begräbnissen möglich wurden. Weiterhin bestehen aber Vorbehalte 
der katholischen Kirche gegenüber der Aschenstreuung. Insofern nutzt das Bistum 
hier gewisse Spielräume im Rahmen der katholischen Begräbnispraxis aus, um ein 
friedliches Nebeneinander schon in Vorbereitung auf die ewige Ruhe zu fördern. 

Dr. Thomas Kolnberger ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Historischen Institut der Uni-
versität Luxemburg. Der Autor möchte sich bei Barbara Happe, Norbert Fischer, Sonja Kmec, 
Elisabeth Boesen, Wolfgang Schmid und den beiden anonymen Gutachtern für ihre kritisch-
konstruktiven Anmerkungen bedanken.

	 Anhang: Auflistung der vom Autor durchgeführten Interviews 

•	 Max Gremling, ehem. Mitglied im Conseil d’administration von Flamma (18.10.2016)

•	 Eugène Schmit, amtierender Président de la Flamma (8.6.2016)

•	 Marc Thill, Schriftführer des SICEC und Mitarbeiter des Krematoriums in Hamm-Luxemburg  
(6.9.2016)

•	 Jean Tonnar, amtierender Präsident des SICEC (28.9.2016)

•	 Perry Weber, Architekt des Krematoriums in Hamm (6.9.2016)

•	 Div. Kurzinterviews und Stellungnahmen zu Kremation im Laufe der Recherchearbeiten im 
Jahre 2016 (keine gesonderte Auflistung).

86	 Dumont, Patrick/Fehlen, Fernand u. Poirier, Philippe, Parteiensystem, politische Parteien und 
Wahlen, in: Lorig/Hirsch (Hg.), Das politische System Luxemburgs (wie Anm. 70), S. 155-189, hier: 
S. 155f.


