-~
-
<
-
L
-
=~
o2
e
z
a
=
-
z
™
>
-4
w
=
rd
~
-~
w
-
-
=4
-
-

Interventions sociales
et faits religieux

Sous la direction de
Daniel Verba et Faiza Guélamine

»®e PRESSES
®2® s cEHESP




chapitre 5

Faits religieux: postures de jeunes,
regards d’animateurs

Aude Kerivel

L'objet de ce chapitre est d’aborder le fait religieux a partir du processus
d’identification des jeunes qui expriment une identité de croyants. Dans un
contexte social de débat sur la laicité!, notre objectif n’est pas de réinter-
roger une éventuelle diminution ou augmentation du phénomeéne, comme
peuvent le faire certaines enquétes?, mais d’apporter un éclairage sur les
différents signes d’expression d'une identité religieuse au moment du passage
a I’dge adulte. En effet, ce qui est en jeu dans I’expression et la projection
d’une identité religieuse ne peut étre déconnecté des espaces de présentation
de soi, a ce moment particulier qu’est la jeunesse. Notre analyse s’appuiera
donc principalement sur les postures et les discours des jeunes.

Parmi les adultes cotoyés par les jeunes, les animateurs travaillant en
maison de quartier et en centre de vacances nous semblent étre des témoins
privilégiés, parfois méme des acteurs influencant ce processus de construction
identitaire. En croisant observations, entretiens avec des jeunes, parfois

1. Dans son ouvrage, Le mythe de ’islamisation. Essai sur une obsession collective,
Raphaél Liogier (2012) revient sur I'augmentation supposée de l'islamisation en France.

2. D’aprés I'enquéte «Etude des relations familiales et intergénérationnelles» réalisée
en 2005 par I'INED et 'INSEE, les plus jeunes déclarent moins souvent une religion et, lorsqu’ils
en ont une, pratiquent moins réguliérement que leurs ainés. Pourtant, les enquétes sur les
valeurs font état d'une remontée de certaines croyances (vie aprés la mort) et la réémergence
de valeurs morales comme «]’autorité ». Pour Olivier Galland, «les jeunes qui ont une religion
la vivent avec un engagement plus durable et une plus grande intensité. Leur foi et leur par-
ticipation religieuse s’expriment davantage sur un plan émotionnel et collectif» (Galland,
Roudet, 2005). Olivier Galland prend I'exemple du succes des Journées mondiales de la jeunesse
rassemblant les jeunes catholiques du monde entier. En ce qui concerne I'islam, deuxi¢me
religion de France, elle se caractérise par une surreprésentation chez les jeunes. En effet, en
2006, 14% des 18-24 ans se déclarent musulmans. La revendication des jeunes issus de I'immi-
gration maghrébine et subsaharienne d’une appartenance religieuse exprimée et revendiquée
se différencierait de la posture «discréte» adoptée par leurs parents dans les années 1960-1970.



®

Interventions sociales et faits religieux

a plusieurs moments de leur trajectoire, et avec des animateurs avec lesquels
les jeunes ont pu étre en interaction, nous pouvons retracer le sens d’'un
positionnement religieux dans leur parcours identitaire.

Les matériaux présentés ici proviennent de plusieurs «terrains». L'inter-
rogation de départ est le fruit d’observations participantes effectuées en tant
qu'animatrice en maison de quartier et centre de vacances entre 1997 et 2008.
Le recueil des discours est issu d’un travail de thése menée entre 2005
et 2009, intitulée Jeunesses et respect dans une société fragmentée. Les ques-
tions de religion n’étaient pas le theme de cette theése, mais les références
d’un certain nombre de jeunes en ont fait un objet a part entiere.

Certains enquétés ont été réinterrogés, dans le cadre d’entretiens complé-
mentaires en 2012-2013, afin de revenir sur cette période de leur vie et de
mieux appréhender leur trajectoire. Les entretiens avec les animateurs ont
¢été effectués en 2013 lors d'une enquéte sur le fait religieux dans le champ
de I'animation.

L’ensemble de ces matériaux mis en perspective nous permet de traiter
ici de la référence a la religion dans le processus d’identification des jeunes.
Nous verrons é¢galement que les interactions jeunes-animateurs nous ame-
nent a considérer le processus d’identification des animateurs eux-mémes.

5.1. Le sens de I’expression d’une identité religieuse
pour des adolescents de quartier populaire

Animatrice en maison de quartier en banlieue parisienne et en centres
de vacances organisées par des villes de banlieue parisiennes et marseillaises,
j’'y effectue mes premiéres observations. Les jeunes ont entre 13 et 21 ans,
vivent dans des quartiers populaires et seront interviewés a plusieurs reprises
entre 2005 et 2009. Dans le cadre de ces rencontres, I’'expression religieuse
est apparue de maniere collective dans les groupes et de maniere indivi-
duelle. Entre 2011 et 2013, un travail sur la notion de trajectoire m’ameéne
a réinterroger quelques jeunes convertis au moment de I'adolescence. Leurs
explications a posteriori permettent d’approfondir I’analyse.

5.1.1. Uexpérience de la référence aux groupes de pairs

L'exemple présenté ici se passe lors d'un séjour d'une trentaine d’adoles-
cents entre 13 et 17 ans venant d’Issy-les-Moulineaux et de Corbeil.
Les jeunes, habitant dans la méme ville, se connaissent pour certains, et vien-
nent de plusieurs quartiers des deux villes (périphériques et centre-ville).
Le premier soir, trois jeunes de confession musulmane (dont un converti) se
regroupent pour faire la priere. Le second soir, d’autres jeunes de méme
confession se joignent au petit groupe et un groupe de jeunes chrétiens
décide d’en faire de méme.

s



®

Faits religieux : postures de jeunes, regards d’animateurs

Nous pouvons noter ici «I'influence réciproque que les partenaires exercent
sur leurs actions respectives lorsqu’ils sont en présence physique immédiate
les uns des autres» (Goffman, 1973 : 32). Les animateurs, qui pour certains
connaissaient les familles de quelques jeunes ou étaient déja partis en séjours
avec d’autres, leur font remarquer que cette pratique ne leur est pas habituelle
et qu’ils se seraient donc «laissés entrainer». Les animateurs décrivent la
pratique dont ils sont témoins comme un «effet de groupe non motivé par de
réelles croyances». Dans les discours des animateurs, «1’effet de groupe» est
percu comme un phénomene dont il faut se méfier. L’action par conformisme
n’est «pas prise au sérieux». Pourtant, avant d’étre incorporée, toute valeur
n’est-elle pas le produit d'une imitation ou d'une identification? La réaction
des animateurs remet en cause «la sincérité» des jeunes qui ont fait le choix
de présenter cette facette de leur identité et qui se présentent justement sur le
registre de la croyance. Nous pouvons faire I'hypothese que cette réaction des
animateurs, ainsi que le fait méme que cette situation soit posée comme «un
probléme» influencent fortement ce qui va suivre.

Les adolescents vont se tenir a cette pratique durant ’ensemble du séjour
et vont exprimer réguliérement cette identité comme pour en «prouver» la
légitimité, notamment par I'appropriation de I’ensemble d’attributs (posture
et références aux textes) qui y sont liés en prenant la parole «en tant que
croyant» par exemple, en «jurant sur le Coran et sur la Bible».

L’année d’apres, certains des adolescents de confession musulmane se
retrouvent de nouveau lors d'un séjour. Le premier jour, ils se rassemblent
dans une des chambres pour faire la priére. La composition du groupe est
différente et les jeunes de confession chrétienne, qui étaient a I'initiative du
rassemblement lors de I'année précédente, ne sont pas présents. L'identité
mise en avant par le petit groupe a travers cette pratique n’est aucunement
remise en question. «La face» (Goffman, 1973 : 32) n’est plus a tenir. Les ani-
mateurs vont faire en sorte de «ne pas déranger les jeunes pendant la priére».
Du point de vue de ’ensemble du groupe, il n’y a pas besoin de « choisir son
camp ». Les temps pris pour la priere seront moins réguliers et beaucoup de
jeunes participant I'année d’avant ne participent plus. Cette dimension
de I'identité ne sera pas plus valorisée que d’autres. Les trois jeunes, eux,
continueront de se définir comme «croyants», presque en réponse aux
attentes des membres du groupe et des animateurs.

Ces situations de regroupements de pairs et de revendication d’une iden-
tité en miroir sont coutumieres de cette période de la vie et dans le contexte
de I’'animation. En revanche, la réception de ces situations I’est moins.
Les animateurs empruntent au discours médiatique du moment les notions
de «laicité», de «communautarisme» et de « prosélytisme» pour décrire cette
situation qui parait anodine. C’est cette reprise qui génere, malgré eux,
un événement particulier.

A cette période singuliére du passage de I’enfance a 'age adulte, nous
pouvons faire I'’hypothése que les jeunes cherchent a mettre en avant une



®

Interventions sociales et faits religieux

«identité choisie», se détachant ainsi de I'identité d’éléve ou d’enfant qu’ils
ont eu le sentiment de subir. Le groupe de pairs tient une place importante
en permettant I'affiliation et donc le sentiment de choisir et de se rapprocher
de ceux que l'on reconnait. La remise en cause de ce choix par ceux dont
les jeunes attendent une forme de reconnaissance, a savoir les adultes, est
percue comme une remise en cause de leur identité entrainant une «lutte
pour la reconnaissance» (Honneth, 2000).

Nous pouvons faire I'hypothése que les postures identitaires des jeunes
sont influencées par les réactions des animateurs, surpris de voir des groupes
de pairs se former autour d'une identité religieuse plutét que de «pratiques
dites adolescentes» (sportives, musicales ou vestimentaires).

Comme I’analyse un animateur, les revendications d'une identité reli-
gieuse des jeunes sont parfois une réaction face a la posture des animateurs :

«S’ils voient que ¢a pose un peu probleme, ils vont abuser du truc pour appuyer
la ol ¢a fait mal [...]. Tu me cherches, je vais caricaturer ce que tu me reproches
je vais le faire dans I'extréme... Tu me dis: “je suis comme ca”, je vais étre encore
pire que ce que tu vas me dire...» (Hichem, 30 ans, DEJEPS)

5.1.2. Maisons de quartier et séjours: une face a tenir
et une place a prendre

Dans un environnement urbain et connu (les animateurs vivent la plu-
part du temps dans le quartier, les jeunes se connaissent depuis longtemps),
I’enjeu est de «garder la face», de tenir une identité déja connue du groupe.
Dans le cadre des séjours, le groupe est « éphémere». Il y a une place a
prendre et cela peut étre I'occasion de jouer un nouveau role. Dans les deux
situations, revendiquer une identité face aux professionnels et aux autres
jeunes implique le risque que ceux-ci la remettent en cause. L'enjeu est
de taille, puisqu’il s’agit de se faire respecter et d’étre reconnu pour l'identité
visée:

«Le statut que I'individu occupe implique un certain nombre de roles qui répon-
dent aux attentes des autres membres de la société. Ces attentes convergent entre
elles dans la mesure ou les individus intériorisent les normes sociales. Le couple
statut-role a ainsi pour fonction de réduire I'imprévisibilité dans les interactions

sociales. Le contexte devenu prévisible rend possible I’action sociale.» (Goffman,
1973:32)

Si les identités religieuses s’expriment dans certains contextes plus que
dans d’autres, c’est qu’elles font sens, et facilitent I'interaction sociale (méme
conflictuelle). Dans cette logique, 1'identité religieuse permet I'intégration
au sens classique, soit «un accord sur le sens des signes et le sens du
monde». La religion a ici une fonction «d’intégration logique et sociale des
représentations collectives» (Durkheim, 1912, 2003 : 297).



®

Faits religieux : postures de jeunes, regards d’animateurs

5.1.3. Avoir une place a I'adolescence, enjeu de la construction
identitaire entre identification et différenciation

Si le contexte politico-médiatique impacte fortement la mise en avant
des identités religieuses, il n’en demeure pas moins que cette expression de
soi a un sens particulier dans cette phase transitoire de plus en plus longue
de passage de I'enfance a I’age adulte. Nous nous attarderons donc sur les
discours des jeunes qui se présentent comme croyants, pratiquants ou par-
fois convertis.

Identité indéterminée entre deux statuts, processus d’identification et de
différentiation qui peut passer par ’opposition, telles sont les caractéris-
tiques de la population qui nous intéresse.

Pour reprendre la métaphore d’Erving Goffman (1973 : 25-39) qui pergoit
la société comme une grande scéne sociale, a ’adolescence on joue, mais
on ne connait pas encore bien son role. Alors on sur-joue, comme l’acteur
débutant qui en fait trop et qui caricature son personnage. Ainsi, cette
construction sociale qu’est la jeunesse serait I'’age de la vie ou «on expéri-
mente?», entre volonté d’autonomie et recherche d’affiliation. A cette période
de I'existence, on voit s’établir les fondations de soi.

Les jeunes que nous observons se construisent dans une société en muta-
tion, ils vont devoir choisir entre la possibilité d’endosser un role prescrit et
parfois stéréotypé, et la nécessité de trouver une place indéterminée, un
statut a inventer. Le temps de I’adolescence est souvent présenté comme le
temps de la différenciation. Axel Honneth (2000 : 124), reprenant le travail
de Winnicott, évoque I'opposition, la confrontation aux parents permettant
de se construire en tant qu'étre indépendant.

Pour ce qui concerne I'objet de nos observations, il faut rappeler que la
religion est une catégorie visible et connue. Les rassemblements tels que les
Journées mondiales de la jeunesse ravivent chez certains jeunes un senti-
ment d’appartenance, qui, s’il n’est pas nommé en tant que tel, se retrouve
dans les discours sur la pratique :

«Avec 'aumonerie du quartier on est allés aux JMJ et c’est vrai que c’était un
moment ol je me posais des questions, parce que... voila... Mais de voir tout le
monde, la pour la méme chose, on vient de partout, et on est tous ensemble,
et les gens viennent te parler, ¢ca m’a touché, quoi, c’était fort, quoi.» (Mariama,
15 ans)

Les événements collectifs dont ils sont témoins, les rencontres et les
échanges dont ils sont les acteurs sont souvent évoqués par les jeunes de
maniere anecdotique. Pourtant, ces expériences semblent étre des clés pour
comprendre un certain nombre de positionnements.

3. Nous reprenons ici 'idée de Francois Dubet (1994 : 95) selon laquelle la jeunesse serait
une période d’«expérimentation».



®

Interventions sociales et faits religieux

5.1.4. En quéte de sens

Si le fait de se reconnaitre et de reconnaitre I'autre est évoqué par les
jeunes, dans les discours, c’est la question du sens qui revient le plus souvent:

«Pour moi, la religion permet de bien se comporter avec les autres, avec soi-
méme, parce que Dieu a dit: “Ne fais pas aux autres ce que tu ne veux pas qu’'on
te fasse.”» (Christelle, 17 ans)

Les jeunes interrogés sur leur croyance parlent du fait de connaitre la
« Vérité», d’avoir des réponses quant aux questions existentielles telles que
I’apparition des hommes sur la terre, etc.

Derriere I'inscription religieuse, il y a donc bien la une quéte de sens,
de signification, mais aussi d’orientation. Les définitions du «bien» et du
«mal» clairement énoncées semblent rassurer, peut-étre plus encore dans
une société que certains sociologues décrivent par ses valeurs plurielles
(Boudon, 1999). La sanction est présente dans les discours. Ce n’est pas un
semblable qui sanctionne, c’est un étre supérieur, inaccessible et reconnu.
Certains jeunes disent par exemple, « n’avoir peur de personne, sauf du
diable»:

«Je me suis rangé jeune dans la religion. On est tiré par deux choses: on est tiré
par notre jeunesse, nos amis, nos fréquentations et la religion qui est les valeurs,
le respect qu’on n’a pas forcément quand on est jeune ; et nos principes et donc,
ca m’a fait faire des choix.» (Gautier, 17 ans)

Derriére le sens de la vie, il y a la question de la mort qui se pose dés
I’enfance. Le mysticisme, au méme titre que I’ceuvre d’art, la découverte,
le changement social ou politique, mais aussi la descendance, et la croyance
en «un apres» sont autant de manieres de dépasser la mort en laissant une
trace:

«Parce que nous, on dit qu’il y a ung vie apres Ia mo lire que la vie est
i tort. Une fois ici

et une fois apres.» (Kevin, 14 ans)

Dans les discours, la religion donne donc «des réponses» a un certain
nombre de questions. Elle permet une forme de justification de I'existence
biologique, mais aussi d’existence dans une position sociale, incertaine a ce
moment particulier qu’est la jeunesse.

5.1.5. Etre dans un groupe et faire face a ses membres

Si les pratiques de groupes telles que les pri¢res observées dans I’espace
de I’animation se produisent collectivement, elles n’en ont pas moins un
sens pour chaque jeune. Comme toute autre conduite, elles sont aussi sous-
tendues par un désir d’affiliation et d’appartenance. On décide de se conver-
tir aussi a ce qui nous est proche, toujours dans un processus d’identification.
C’est aussi un moyen d’étre inclus dans un systéme de solidarité mécanique :

o2



Aude KERIVEL


Aude KERIVEL

Aude KERIVEL

Aude KERIVEL



®

Faits religieux : postures de jeunes, regards d’animateurs

«J’ai des origines manouches, et ils sont trés croyants, les manouches, j’ai hérité
de ca, tu vois j’ai toujours ma croix autour du cou, elle me protége, un jour on a
voulu me I'enlever, le mec, je I’ai défoncé.» (Kevin, 14 ans)

«Je me suis converti a ’age de 11 ans, sous la forme liée a I’adolescence, des
amis, de I'influence marocaine, d'un ami & moi.» (Gautier, 17 ans)

La présence du collectif semble impacter I'expression identitaire. Le besoin
de parler et de rendre visible ce qui est fait, le regard de I'autre comme témoin
deviennent garants du respect des régles que ’on s’est fixées. Une évocation
réguliere de la religion et des pratiques qui y sont liées permet aux jeunes de
donner a 'autre une mission de «controle». Pour ne pas perdre la face, une fois
que l'identité est affirmée, il convient de s’y tenir. Pour les jeunes musulmans,
pendant le ramadan ou il convient de «tenir» en montrant son endurance et
sa capacité a résister a ’envie de boire et de manger, la présence des autres
fait office de contrdle social. La pratique permet I'intégration et la reconnais-
sance des membres du groupe. Le groupe religieux est vécu comme un groupe
d’affiliation « choisi» a I'image des groupes de pairs: il permet la différencia-
tion du groupe familial, participant au processus d’individuation. C’est davan-
tage le cas pour les jeunes convertis, mais aussi pour ces jeunes décrits par
Nathalie Kakpo (2007 : 106), dont les parents sont des musulmans non prati-
quants. Cette pratique confirme I’appartenance au groupe, au sens ou elle fait
appel a la profession de foi qui rappelle I’appartenance au groupe, qui devient
groupe d’identification, groupe de référence, et groupe d’appartenance.

Mais le groupe va au-dela de I'entourage, il y a un groupe plus important
qui peut aussi permettre de dépasser le cadre du quartier:

«On est tous pareils, on croit tous en la méme chose, on vient de quartier, on vient
pas de quartier®, on s’entend.» (Linda, 15 ans)

Le rapport au groupe participe au processus de reconnaissance. Il s’agit
d’étre reconnu par I'autre et reconnu en tant que groupe pour étre reconnu
en tant qu'individu, et pour se (reJconnaitre soi-méme (Honneth, 2000 : 196).
L’identité présentée est donc choisie parmi « des espérances subjectives
construites par des probabilités objectives» (Bourdieu, 1980 : 89). Le groupe
est porteur de I'habitus créateur de ces espérances. Les autres jeunes jouent
donc un rdle dans la détermination de I'étendue des probabilités objectives.
En d’autres termes, les proches jeunes et adultes influencent fortement les
champs d’identification et de projection de soi : le sujet, «ce que je peux étre
et ce que je peux devenir», se construit sur le modele d'une identité présen-
tée par I'environnement immédiat.

4. L'expression «venir de quartier» est utilisée par les jeunes se définissant notamment
par leur territoire d’habitation. Nous pouvons observer que les jeunes se définissent comme
«venant de quartier» (sous entendu de quartier populaire) par opposition aux jeunes «qui ne
viennent pas de quartier» (populaire), mais du centre-ville, de zone pavillonnaire, etc.
Lorsqu’ils sont entre jeunes «venant de quartier», le nom du quartier leur permet alors de se
situer socialement, voire hiérarchiquement. Certains quartiers étant percus comme «plus ou
moins chauds», le fait d’y habiter confere une forme de capital guerrier (Sauvadet, 2007).



®

Interventions sociales et faits religieux

Ainsi, le fait d’étre «’héritier d’'une grande famille», «d’avoir de la valeurn,
d’avoir un passé reconnu, permet d’avoir un futur. L'identité religieuse auto-
rise I’acces «a une autre lignée» (Kakpo, 2007 : 62), «une autre filiation»;
il permet d’étre un «héritier®», d’avoir une valeur héritée :

«Je suis fiere d’étre chrétienne et d’appartenir a la famille des chrétiens, dans ma

vie c’est important, quand j’ai une difficulté avec quelqu'un, ou quand j’ai un
probléme, je me dis ¢a et en fait et ca m’aide.» (Jasmine, 17 ans)

Comme le note Alain Caillé (2007 : 190), « étre reconnu, en terme reli-
gieux, n’est-ce pas au bout du compte pouvoir se considérer comme ¢lu,
c’est-a-dire reconnu individuellement et/ou collectivement par le reconnais-
seur ultime, le reconnaisseur de tous les reconnaisseurs possibles, qui est la
figure divine supréme, 'autrui généralisé, le sujet supposé absolument
savoir - au-dela de tous les savoirs 7 ». Par ce repére stable que constitue la
religion, I'individu intériorise des raisons de se sentir digne de respect.
La référence a la religion semble permettre aux jeunes de «s’élever au des-
sus» de préoccupations qui deviennent moins importantes : «relativiser les
soucis» (Jasmine, 17 ans), «revoir ses priorités» (Linda, 15 ans).

5.1.6. Une (re)valorisation et une reconnaissance
qui ne peuvent étre remises en question

La valorisation de soi est permise par le sentiment partagé que 1’on fait
partie «du peuple €élu», «de ceux qui savent», qui «ont été choisis». Cet élé-
ment est notamment évoqué par Nathalie Kapko qui montre que I'islam peut
devenir un mode de requalification intellectuelle pour des jeunes dévalori-
sés par I’école. Le symbolisme des images utilisées dans la Bible, le Coran
ou toute autre religion, les écrits et réflexions religieuses donnent une pos-
sibilité de se requalifier. L'admiration des jeunes pour les discours des pré-
dicateurs religieux illustre cette volonté d’accéder a une forme de culture,
a un savoir. Certains jeunes semblent s’autoriser a «lire», «apprendre» apres
avoir rejeté dans leur discours ces pratiques liées a I’école, qui les a souvent
mis en échec:

«Méme moi, ca m’a permis de faire des efforts sur mon francais, j'ai appris

I’arabe. Ca m’a permis de me re-scolariser, sachant que j'ai redoublé deux fois
le CP, j’avais trois ans de retard en 5¢.» (Gautier, 28 ans)

Nathalie Kakpo observe méme que ces pratiques peuvent aussi jouer sur
un parcours d’insertion. En valorisant le jeune, notamment sur le plan
intellectuel, celui-ci peut décider de reprendre des études, d’effectuer une
formation. C’est en tout cas ce que certains jeunes mettent en avant pour
justifier leur position.

5. Pour reprendre le terme de Pierre Bourdieu et Jean Claude Passeron utilisé notamment
dans leur ouvrage Les héritiers. Les étudiants et la culture (1964).


Aude KERIVEL


Aude KERIVEL


Aude KERIVEL



®

Faits religieux : postures de jeunes, regards d’animateurs

Cette requalification intellectuelle peut intervenir a plusieurs niveaux:
apreés une mauvaise orientation ou un échec scolaire, ou encore a ’entrée
sur le marché du travail lorsque ’emploi ne correspond pas au diplome
obtenu. Dans un premier cas, la religion est un recours permettant une
identité considérée comme positive et choisie, dans un second cas elle comble
les éventuelles frustrations liées a la difficulté d’insertion professionnelle.
Dans les discours, l'insertion professionnelle n’est plus la seule priorité et
I'« épanouissement de 'esprit» se trouve dans la pratique religieuse. Dans
les deux cas, le choix de I'identité religieuse positionne celui qui I'exprime
et son interlocuteur dans le registre de «la croyance».

5.1.7. Repere et ancrage pour vivre les changements

Pour certains, la religion est plus qu’'un repere: il s’agit d'une boussole
«a caractere universel», qu’il est possible «d’emporter partout avec soi».
C’est d’ailleurs une spécificité qu’avaient observée au siecle dernier Thomas
et Znaniecki (Coulon, 2004 : 30) a ’occasion de leur travail de recherche sur
I'immigration polonaise aux Etats-Unis. Selon eux, le groupe immigrant va
devoir réorganiser ses attitudes pour faire face a la désorganisation qu’il
subit en arrivant dans un nouveau contexte socioculturel et économique.
Les valeurs religieuses viennent alors soutenir ce processus, car elles sont
«les moins perméables» aux changements et vont présider au rétablissement
de regles et de pratiques traditionnelles : « Pour les immigrants, il ne s’agit
pas d'un retour orienté, mais d'une conduite qui va leur permettre de s’adap-
ter au nouvel univers.» Pour les jeunes, le «nouvel univers» peut étre le
lycée, I'université, le monde du travail, ou n’importe quel autre monde :

«Quand je suis en France, j'ai encore plus envie de pratiquer ma religion. Parce
que chez moi, la religion est normale. Au quotidien, ici, il faut faire un effort,
et je me sens aussi devoir représenter quelque chose.» (Amadou, 17 ans)

Christelle (17 ans), dont le pére est algérien et musulman non pratiquant
et la mere francaise et catholique non pratiquante, explique sa conversion
a la religion musulmane comme un moyen «de ne pas trahir ses valeurs».
Ce discours peut étre mis en perspective avec sa difficulté a trouver une
place dans le lycée privé, puis la classe prépa ou elle suit sa scolarité et ou
elle rencontre des personnes qui lui semblent socialement éloignées de son
milieu et de ses anciennes connaissances vivant comme elle dans un quartier
populaire.

Ces repéres se retrouvent également dans le quotidien et I’'organisation
de la vie. «La vie d'un bon musulman est rythmée par les prieres»: Mohamed
(18 ans) explique que ce découpage du temps lui a permis « de tenir»
lorsqu’en arrivant en France, et avant d’entrer en formation, il s’est trouvé
dans une longue période d’inactivité, ou Issam (22 ans) qui raconte n’avoir
jamais autant tenu les prieres que lors de son incarcération. La religion est
cultivée pour son aspect structurant : au jour le jour (avec les cingq priéres



®

Interventions sociales et faits religieux

pour la religion musulmane), mais aussi sur une année (avec les fétes) ou
une vie, par le biais de tous les rites liés aux étapes de I'existence.

«Quand on rentre dans 'islam, c’est des valeurs, c’est des principes, c’est le fait
de ne pas fumer, c’est des choses de santé publique en fait. Le fait de fumer, c’est
mauvais pour la santé; le fait de boire, c’est mauvais pour la santé ; le fait de pas
avoir une hygiéne de vie, vu que nous, on a des priéres, on a des rites, donc je
vais pas me lever a dix heures ou a midi tous les jours. Le fait de se lever, c’est
une hygieéne de vie, donc on va dire que c’est de la santé.» (Gautier, 28 ans)

5.1.8. La conversion au passage a I’age adulte: des trajectoires

La conversion au moment du passage a I’dge adulte n’entraine pas les
mémes positionnements d’adultes. Les entretiens a posteriori permettent de
voir comment les jeunes interprétent leur parcours. Certains se positionnent
avant tout comme croyants et analysent leur vie a travers «le prisme reli-
gieux». Pour d’autres, la religion a été importante a ce moment particulier
de la jeunesse, mais semble prendre moins de place dans la définition de soi
en tant qu’adulte. Nous prendrons deux exemples que nous pouvons situer
«aux extrémités» des situations rencontrées.

Attardons-nous sur le cas d'un jeune homme (Gautier, enquété a 17 ans,
puis a 28 ans), élevé dans un quartier populaire par sa mere, ayant arrété
I’¢cole en 4¢, et enr6lé dans le « bizness» jusqu’'a sa conversion a 16 ans.
Il apprend alors les prieres, des notions d’arabe, et suit des cours a la mos-
quée. A cette époque, comme beaucoup de jeunes ayant cotoyé la maison
de quartier, il passe son brevet d’aptitude a la fonction d’animateur (BAFA)
et devient animateur, ce qui lui permet d’avoir des responsabilités et de
rencontrer des personnes de milieux socio-culturels différents. Vers 19 ans,
il décide de reprendre des études, en prenant des cours du soir, mais ne va
pas au bout de son projet. Deux ans plus tard, il passe le concours des
pompiers de Paris, et est recu. Ala suite d'une condamnation, il est expulsé
définitivement des pompiers de Paris. A ce moment-1a, il rencontre les Freres
musulmans du quartier, et commence a proner une pratique religieuse plus
stricte. Peu de temps apres, il se marie avec une fille qui lui est présentée
par les Fréres musulmans ; celle-ci porte la burka. Avant son mariage, il ne
’a jamais vue. A partir de 13, il rompt avec ses anciens amis (du quartier, de
I’animation), déménage dans un autre département et tente «d’étre au plus
pres du Propheten. II s’oriente alors vers une formation, puis exerce comme
électricien. Il crée également une école pour transmettre le Coran aux enfants
et adolescents du quartier ou il vit.

«Et apres, ¢ca m’a fait faire des choix professionnels, comme quoi j’étais a I'armée
par exemple. Quand j’étais a I'armée - bon, méme si j’ai eu un petit échec au
niveau de 'armée (des pompiers que tu connais) -, ¢ca m’a quand méme facilité
sur le coup. J'ai trouvé que c’était un échec de démissionner des pompiers, mais
par la suite, j’ai trouvé que c’était mieux parce que je... Dans la religion musul-
mane, on apprend des principes, comment dire : 'humilité en frangais, le respect

[ss



®

Faits religieux : postures de jeunes, regards d’animateurs

et tout ca, alors qu’a ’armée on nous apprenait pas ¢a. J'étais gradé a I'armée.
[...] Faut savoir que moi, dans ma vie, j’avais un juge pour enfants quand j’étais
jeune. Faut replacer les choses dans le contexte. Moi, a 13 ans, j’étais au commis-
sariat: on avait mis le feu a Intermarché. J’avais un juge pour enfants, j'avais
un éducateur, il y avait une déléguée du juge qui venait toutes les deux semaines
chez moi, qui venait faire les comptes, qui venait voir ce qu’on mangeait, qui
disait 8 ma meére... Ma meére, a ce moment-1a, elle était fonctionnaire a la mairie.
Ma mere, elle prenait de la drogue, jusqu’a mes 6 ans ma meére prenait de la
came. Donc moi, je suis quelqu’un, c’est I'’échec scolaire. Moi, quand j’étais jeune,
quand j’avais 4, 5, 6 ans, dans une maison ou il y avait 35 chats a 'intérieur.
On se levait tous les matins a 6 h, on allait jusqu’a Paris 15¢, on prenait une
douche, apres on allait au métro pour aller a la place de mairie prendre notre
petit-déjeuner et apres on allait a I’école ; et le soir, on venait pas me chercher,
j'avais I'age de 6 ans. On n’a pas de valeur a ce moment-la : ma mere essaie juste
de nous nourrir, de nous loger et de nous habiller. Donc, elle nous enseigne pas
les valeurs que je viens de citer. »

Dans la vie de Gautier, telle qu’il la rapporte, sa conversion a été déter-
minante. Il y a un avant et un aprés qui a permis une requalification intel-
lectuelle, puis une insertion. Elle a méme constitué une issue de secours pour
éviter I’exclusion. Dans la réappropriation de son parcours, la religion a
donné du sens a sa trajectoire, et a certains de ses «échecs». Pour une fraction
des classes populaires, la religion semble avoir pris le relais des valeurs
républicaines.

Cet exemple rend visible I'impact de I'identité religieuse sur les autres
identités et sur les trajectoires individuelles. Nathalie Kakpo parle de «res-
sources pour se construire a I’dge adulte», et elle observe d’ailleurs que les
pratiques strictes disparaissent avec I'insertion professionnelle et/ou la mise
en couple.

C’est ainsi le cas de plusieurs jeunes, réinterrogés a plusieurs années
d’intervalle, d’abord lorsqu’ils étaient «adolescents» puis au moment ou ils
deviennent animateurs. La religion est passée au second plan au moment
ou 'identité professionnelle et familiale d’adulte a été établie.

Ainsi, Benjamin, issu d'une famille laique et fortement politisée, converti
al'islam a 16 ans (enquété a 16 ans, puis a 26 ans), trés pratiquant pendant
sa jeunesse, abandonne progressivement sa pratique au fur et a mesure qu’il
s’installe professionnellement :

«Ouli, ca a été tres important pour moi, ¢’était le plus important, je faisais les cing
prieres, je mangeais halal, j’allais a la mosquée, mais maintenant que je travaille,
que je suis en couple, je suis moins a fond on va dire, avant j'étais relou méme
[...]. Je pense que la pratique religieuse m’a aidé a avoir une ligne de conduite,
a ne pas faire de connerie. Aujourd’hui, j’ai un enfant, et je pense que les valeurs
religieuses de respecter 'autre, de faire le bien, de ne pas mentir, je voudrais les
transmettre, mais je ne veux pas imposer quoi que ce soit. Je pense que c’est
important qu'un enfant puisse avoir le choix, se faire ses propres opinions. Mes
parents m’ont laissé faire mes choix. Pour eux c’était important que je me fasse
ma propre expérience...» (Benjamin, 26 ans)



®

Interventions sociales et faits religieux

Benjamin est treés engagé dans son métier de médiateur en maison de
quartier et il s’investit politiquement au niveau local. Dans I'exercice de ses
fonctions, il s’appuie aussi parfois sur son expérience de converti pour
s’adresser aux jeunes du quartier dans lequel il travaille. Ici, la conversion
peut étre assimilée a une crise d’adolescence qui se manifeste par I'opposi-
tion a sa famille. En accédant a I’age adulte, Benjamin se rapproche de sa
culture familiale.

Le cas de Christelle (enquétée a 17 ans, puis a 29 ans) semble se situer
entre ces deux trajectoires. Franco-algérienne, elle est issue d’'une famille
non pratiquante. Apres avoir souhaité s’engager dans la religion catholique
vers 14 ans en faisant sa premiere communion, puis sa confirmation, elle se
convertit a I'islam a 17 ans. Aprés un BTS Force de vente, elle travaille dans
la grande distribution, qu’elle juge en opposition avec ses «vraies valeurs».
Pour elle, il y a donc «sa vie de croyante» et «son gagne-pain». Cependant,
pendant son adolescence, elle n’envisage pas que sa vie personnelle puisse
s’éloigner de sa pratique. Elle exprime le souhait d’avoir un conjoint de
confession musulmane, jusqu’a sa rencontre avec son compagnon :

«J’aurais jamais pensé que je puisse tomber amoureuse d'un non-musulman,
en fait ca ne m’était jamais arrivé, ils ne m’attiraient pas en fait et puis en fait
quand j’ai rencontré Chi-Hong, je me suis pas posé de question.» (Christelle,
29 ans)

Malgré le fait que Christelle se définisse avant tout « comme croyante»,
le fait qu’elle envisage de fonder une famille avec un homme d’une religion
différente illustre sa perception de son identité d’adulte.

Les observations et les entretiens que nous avons menés montrent a quel
point il semble important de contextualiser les positionnements des jeunes,
mais aussi de prendre en considération leurs discours. Selon certains socio-
logues tels que David Le Breton (2007), le passage a ’age adulte n’est plus
conditionné par des rites partagés par tous, mais sous l'influence d’une
idéologie individualiste : il serait propre a chacun, et ainsi «subjectif».
Se connaitre, se projeter, deviennent des conditions de ce passage décrit par
Dubet (1992 : 95). La rhétorique individualiste est présente dans les discours
des jeunes lorsqu’ils évoquent leur identité religieuse : ils parlent de «choix
individuel », de caractére «individuel», « personnel», «choisi», « permettant
un cheminement personnel». Liogier (2006 : 113-152) reprend les explica-
tions de ces jeunes femmes qui portent le voile intégral et qui évoquent une
volonté de se retrouver, de «se connaitre», «se rapprocher de Dieu®», mais
«surtout d’elles-mémes», bien loin des revendications politiques ou d'un
rapport de soumission qu’on voudrait leur préter.

Cette premicre partie nous permet de mettre en perspective des position-
nements de jeunes dans le champ de I'animation et ’analyse que ceux-ci

6. D’apres une enquéte menée par Agnes de Féo et soutenue par 1'Observatoire du religieux.

o6



®

Faits religieux : postures de jeunes, regards d’animateurs

en font sur le moment, puis a posteriori. Ainsi, les expressions publiques
et collectives parfois percues comme «provocantes» (par les animateurs)
contrastent avec les entretiens individuels. Dans ceux-ci, les jeunes expri-
ment le sens de leur pratique et témoignent de leur volonté d’intégration
a des groupes et plus globalement de la volonté d’étre reconnus en tant
qu’individus adoptant une identité. Comme nous I’avons observé dans le
premier exemple cité, les animateurs, en tant qu’«adultes de référence»,
jouent un role dans les positionnements des jeunes durant les séjours et les
temps d’animation en maison de quartier. Il convient donc de considérer
aussi le point de vue de ces acteurs.

5.2. Regards, positionnements et interrogations
d’animateurs

Cette seconde partie s’appuie principalement sur une vingtaine d’entre-
tiens menés avec des animateurs titulaires du BAFA, du BAFD, en formation
BEPEPS ou DEJEPS? et travaillant en banlieue parisienne, marseillaise, ainsi
qu’'en région Centre.

5.2.1. lislam: la religion qui fait parler

En posant la question tres large «des jeunes et de la religion», en leur
demandant de parler de leurs expériences professionnelles, les animateurs
parlent des jeunes musulmans sans méme parfois les nommer, comme si
cela allait de soi. Certains hésitent a utiliser le mot «islam» et parlent de
«cette religion». Ce n’est qu’en avancant dans I'entretien que les animateurs
racontent des expériences avec des jeunes catholiques, juifs ou Témoins
de Jéhova.

Les pratiques des jeunes sont souvent divisées entre «celles qui posent
probléme» et «celles qui n’en posent pas»:

«Beaucoup autour de I'lIslam, des Témoins de Jéhovah, parce qu’il y avait des
questions complexes comme “pas de prise de sang”, un questionnement qui,
nous, animateurs, nous posait probléme [...]. Une fois, y avait des jeunes qui
faisaient le bénédicité avant de manger, mais bon ils faisaient leurs trucs dans
leur coin, ¢a posait pas de probleme. Parce que faut pas se voiler, 1a ot il y a des
soucis, c’est pour I'islam, et c’est une religion que moi, je connais.» (Hichem,
animateur DEJEPS)

7. BAFD: brevet d’aptitude a la fonction de directeur ; BEPEPS : brevet professionnel de la
jeunesse, de I’éducation populaire et du sport; DEJEPS : diplome d’Etat de la jeunesse,
de I’éducation populaire et du sport.

_s9)



®

Interventions sociales et faits religieux

Lorsqu’une religion est revendiquée par la majorité du groupe ou qu'une
religion (non exprimée) est supposée étre celle de I'’ensemble du groupe, se
pose la question des relations entre les majoritaires et les minoritaires?:

«Il n’y avait pas beaucoup de... Il y avait que les deux freres qui n’étaient pas
du tout... Comme ils étaient en minorité, ils se pliaient aux autres. Quant aux
animateurs, ils étaient pratiquement tous musulmans... Donc les autres, ils ne
disaient trop rien.» (Julie, BEJEPS)

Le probléme des équipes est en effet de parvenir a concilier questions
organisationnelles et choix individuels:

«Quand on partait avec le conseil général, les minots : premier jour, t'en as 15
qui mangent halal et le dernier jour, t’en as 40... Alors nous, on prenait ¢a avec
humour: bon, pas de conversion possible, mais sur le moment c’est compliqué
parce que y avait pas assez de plats, donc c¢a s’embrouillait, tout ca...» (Ridouane,
24 ans, BAFA)

Pas toujours a I'aise avec le sujet, et ce d’autant plus quand la religion en
question leur semble inconnue, les animateurs évoquent ce qu’ils en percoi-
vent a travers le prisme de leur statut et de leur role d’organisateur. La prise
en compte des besoins et des particularités de chacun, dans la mesure ou elle
fait partie des missions d’accueil dans le champ de I’animation, ne tient pas
compte du fait que certaines «particularités» sont majoritaires chez ces jeunes.

5.2.2. La laicité : débats et mise en pratique

L'expression des identités religieuses suscite des débats lorsque les ani-
mateurs doivent prendre position. Lors des échanges, la question de la laicité
est souvent abordée. Or, il s’agit d'une notion difficile a définir et a mettre
en ceuvre:

«Moi, mon objectif, c’est que les jeunes vivent des choses ensemble, qu’ils soient
solidaires, qu’ils partagent, qu'ils fassent des choses exceptionnelles, qu’ils man-
gent de la viande ou pas, halal, végétarien ou je sais pas quoi, je m’en fous.
L'important, c’est qu’ils mangent, si y a une boucherie halal, cacher, je prends,
sinon, bah, je prends du poisson, des ceufs... Ou est le probleme ? T’as toujours
4000 jeunes qui sont allergiques a 4000 trucs, c’est pareil, c’est relou, mais c’est
le minimum qu’on puisse faire pour que les jeunes se sentent respectés.» (Audrey,
22 ans, BAFD)

«Je ne suis pas d’accord, on est dans un pays laic, et on est dans le collectif, donc
ca veut dire:y a un menu. Y a pas 30 repas différents. Sinon, tu t'inscris pas
dans une démarche collective et tu pars tout seul en vacances, c’est aussi une
maniére de permettre I'intégration aussi. Mais méme pour le méme qui dit: “non,
je mange pas ¢a...”, je vais lui dire: “tu goiites”.» (Antoine, 29 ans, DEJEPS)

8. Les groupes minoritaires sont définis comme étant particuliers par rapport aux groupes
majoritaires. Les groupes majoritaires peuvent étre a I’origine des normes et des systémes de
valeurs par rapport auxquels les membres des groupes minoritaires doivent se positionner,
soit en y adhérant, soit en s’y opposant.

o0



®

Faits religieux : postures de jeunes, regards d’animateurs

L’animation, espace de développement de la citoyenneté, n’est pas her-
métique aux débats médiatiques. Le contexte socio-politique influence éga-
lement les représentations de chacun des acteurs en présence. La polémique
sur la viande halal lancée lors de la campagne présidentielle de 2012, la sus-
pension de quatre animateurs de la mairie de Gennevilliers en juillet 2012
parce qu’ils respectaient le jeine du ramadan sont évoqués lors des entre-
tiens. Nous pouvons faire ’hypothése que ces événements sont fréquemment
évoqueés car ils concernent un groupe «proche» et que le phénomene d’iden-
tification invite a partager son opinion sur ces sujets :

« C’était une colo treés compliquée parce qu’il y avait beaucoup de juifs et beau-
coup de musulmans. C’était compliqué, alors pas coté religion, mais coté poli-
tique parce qu’il y avait les événements politiques israélo-palestiniens. Tendu
aussi parce que nous, dans 1’équipe d’animation, on était beaucoup de musul-
mans et on avait peur qu’ils pensent qu’on prenait position... Franchement,
ca s’est fait naturellement et y a pas eu de souci, mais moi le premier je me suis
dit “mince”... Mais le fait que je me pose la question... alors que je me suis jamais
posé la question a d’autres moments. Alors que ¢a s’est tres bien passé... Mais
nous, avec I'équipe d’animateurs, on en a vraiment parlé avant, de ce qu’on dit,
de ce qu’on fait [...]. Donc, on a vraiment fait gaffe [...] déja d’étre stirs que dans
mon équipe y avait pas de gens, enfin, qui étaient bien clairs la-dessus, quoi.
Qu'ils faisaient pas de différences.» (Hichem, 30 ans, animateur DEJEPS)

Ces exemples illustrent les situations dans lesquelles peuvent se trouver
les animateurs : leur confrontation aux faits religieux, leurs moyens d’action
et leurs conséquences éventuelles.

Dans certains cas, la question de I’expression d’identités religieuses n’a
pas été débattue au niveau des instances organisationnelles. Chaque ani-
mateur fait appel a sa propre perception de ses missions pour répondre aux
questions qui se posent au quotidien. Parfois, d’éventuels « problemes»
ont été posés en amont en référence, dans 'exemple précédent, a un contexte
politique. Nous pouvons ici nous demander dans quelle mesure le fait d’avoir
anticipé ce qui est nommé comme «un probléme» n’a pas pu influencer son
apparition dans le contexte ou il est attendu, et ou les éventuels signes sont
interprétés comme précurseurs.

5.2.3. Des animateurs en quéte de reconnaissance

Si les adolescents, lorsqu’ils cotoient les espaces de I'animation, sont
dans un processus de construction identitaire, c’est aussi souvent le cas des
animateurs et ce, pour plusieurs raisons. Les professionnels de ’animation
souffrent d’un déficit de reconnaissance. Le fait que I'animation socio-cultu-
relle fasse appel a des «non-professionnels», des «bénévoles», des «occa-
sionnels» ou des «sans-diplome», leur définition tardive, le caractére parfois
transitoire du métier, contribuent a ce flou (Lebon, 2007 : 15). Un statut dont
I'incertitude peut étre renforcée par une forte mobilité, «'animation faisant
partie de ces professions qui, a I’origine bénévoles, accueillent a la fois

]



®

Interventions sociales et faits religieux

des individus en déclin (auxquels elle offre un refuge honorable) et des
individus en ascension» (ibid. : 55). Souvent amenés a travailler avec des
équipes différentes, les animateurs se retrouvent dans une situation ou leur
identité professionnelle doit sans cesse étre renégociée. De plus, certains
animateurs se situent eux-mémes dans cette phase transitoire de passage a
I’dge adulte. En effet, plus de 509% des animateurs ont moins de 30 ans
(ibid. : 31). Ces multiples incertitudes les amenent a se positionner a partir
de leurs expériences personnelles.

Ainsi, la religion, comme le territoire, sont utilisés par les animateurs
eux-mémes comme des références identitaires leur permettant de se recon-
naitre entre membres d’'une méme équipe, mais aussi de se voir reconnaitre
par les jeunes. Dans les discours, religion et territoire sont souvent associés
comme une évidence, I'un étant 'attribut de 'autre et vice-versa. Les ani-
mateurs que nous avons interrogés se définissent par leur expérience per-
sonnelle ou le fait de «venir ou ne pas venir d’'un quartier», associé aussi a
la connaissance de la religion musulmane. L’appartenance territoriale est
un repére important pour chacun des acteurs de I'interaction, puisque cette
catégorisation fait aussi sens pour les jeunes qu’ils encadrent. L'histoire de
I’animation et son développement sous I'impulsion des politiques de la ville
depuis 1981 permettent de comprendre 1'origine de cette distinction qui se
réaffirme dans les interactions:

«Les jeunes me demandent : “toi, est-ce que tu as une religion ?” J’ai dit “non”...
“Ah, mais t’es athée, ah, mais c’est la honte, comment tu peux vivre sur cette
terre sans avoir une religion ?” Moi, j’avais aussi mes collegues : on avait eu une
discussion parce qu’ils ne comprenaient pas que je sois athée. Par moments, mon

collégue, qui était turc et qui était un peu “la parole”, il venait du quartier,
et mon collégue, il avait plus de poids que moi.» (Julie, 29 ans, BEJEPS)

Dans I'injonction a argumenter et a expliquer, les animateurs ne se sen-
tent pas toujours a l'aise pour défendre un positionnement personnel qui
peut aller a I'encontre de I'image qu’ils veulent renvoyer, ou de l'identité a
laquelle ils souhaitent se référer:

«Apres, c’est vrai que dans la vie de tous les jours, je mange par forcément halal,
mais en colo, je sais pas, je mange pas de viande.» (Yasmina, 20 ans, BAFA)

Ce n’est qu’a posteriori que certains expliquent leur positionnement :

«Moi, je mange halal chez moi, mais quand je pars en séjour siy a pas d’halal,
bah, c’est pas grave, mais c’est mon avis a moi... Mais au début, quand je partais
avec des gamins, j’ai eu du mal a pas faire ce que je faisais d’habitude, je faisais
celui qui faisait. Maintenant, moi j’ai grandi et j’assume ce que je veux, mais a
I'époque j'aurais eu I'impression d’étre jugé sur la religion et comme a 1'époque
j’avais pas les outils. Voila, je voulais pas me montrer pour pas avoir a expliquer
des choses que j’arrivais pas a expliquer.» (Hichem, 30 ans, DEJEPS)



®

Faits religieux : postures de jeunes, regards d’animateurs

5.2.4. U'expérience de la différence

Lorsque les animateurs interrogés parlent de 1’expression religieuse des
jeunes, ils évoquent systématiquement leur propre rapport a la religion.
L'identité religieuse devient un point commun ou une différence. Certains
animateurs «non familiers» qui se définissent comme «ne venant pas de
quartier» découvrent et s'interrogent face a des pratiques qu’ils n’ont jamais
rencontrées.

Parfois, I'identité religieuse devient une différence qui entraine la curio-
sité, valorisant ainsi la connaissance de chacun au travers de la rencontre :
«Moi, je connaissais pas, j'ai été élevé... Voila, mes parents sont athées, alors

j’étais curieux de ¢a et je sentais que les jeunes, ils aimaient bien m’expliquer,

ca leur faisait plaisir que je m’intéresse... Pour une fois, c’était pas I’adulte qui
savait.» (Mickaél, 24 ans, BAFD)

«Je suis pas vraiment croyante, mais du coup, je leur expliquais : nous, les
catholiques, on a le caréme, c’est un peu comme le ramadan, ¢a correspond a
quand Jésus est allé dans le désert.» (Audrey, 22 ans, BAFD)

Parfois, cette identité revendiquée va engendrer des attentes quant aux
attributs qui y sont liés. Il y a donc une forme de reconnaissance implicite.
En se rencontrant et en échangeant, jeunes et animateurs apprennent autant
sur les uns que sur les autres. Et chacun se positionne en tentant de se
distinguer ou de se rapprocher. En ce sens, nous pouvons parler de proces-
sus de construction identitaire qui, selon Axel Honneth (2000 : 105), serait
le produit de «I’expérience de la conscience de soi» ne résultant pas «de
I’auto-réflexion du sujet connaissant sur lui-méme, mais de I'expérience de
I'interaction».

Pour les animateurs, comme pour les jeunes, le recours a un argumentaire
appartenant au registre de la croyance, «admis sans discussion et non dis-
cutable» (Bourdieu, 1971 : 310), ne peut étre mis en débat a partir d’argu-
mentaires appartenant a d’autres registres. Cette dichotomie radicale peut
amener a une séparation entre « ceux qui croient et ceux qui ne croient pas»
en excluant toute possibilité de dialogue.

5.2.5. Animateurs et jeunes: des positionnements en miroir

Comme nous I’avons vu, la religion est souvent associée a la référence a
un territoire pour les jeunes comme pour les animateurs. Alors que ['appar-
tenance au territoire est clairement «subie», la référence a la religion semble
dans I'expression des identités revendiquée comme choisie. Certains anima-
teurs, comme certains jeunes qui se définissent comme «venant de quartier»,
concentrent un certain nombre de stigmatisations li¢es au fait d’étre jeunes,
issus de milieu populaire et originaires de quartiers sensibles. Sans compter
les expériences de discriminations éventuelles qui leur assignent les identités
contraintes des «jeunes issus de I'immigration». En quéte de reconnaissance,

o)



®

Interventions sociales et faits religieux

jeunes et animateurs vont chercher a se voir reconnaitre les uns par rapport
aux autres en intégrant et en ajustant le stigmate (Becker, 1985) de maniére
a en faire un «capital» qui force le respect. Etre musulman devient un
attribut de cette identité. Apres avoir vu arborer, au milieu des années 1990,
des sweat-shirts « produits de banlieue» ou «kaillera-for-ever» associés a un
territoire, on a observé, dix ans plus tard, des tee-shirts affichant « I'm muslim
don’t panic» chez certains jeunes mais aussi chez certains animateurs.

Nous pouvons faire '’hypothése que ce type de posture est adopté par les
animateurs eux-mémes qui, en réaction a un déficit de reconnaissance des
organismes qui les emploient, vont chercher a étre reconnus par ailleurs.
En utilisant le méme cadre de référence que les jeunes accueillis, les anima-
teurs s’assurent d'une reconnaissance de ceux qu’ils encadrent. Pour les
jeunes, comme pour les animateurs, I'identité religieuse devient le moyen
de pallier un défaut de reconnaissance. Il n’est donc pas étonnant que ces
pratiques se retrouvent particulierement dans certains quartiers « déshérités».
Bourdieu (2012 : 90-91) n’a-t-il pas observé que «I’espérance magique est
la visée de I'avenir propre a ceux qui n’ont pas d’avenir et la seule visée du
futur qui s’offre a une classe dépourvue de futur objectif»? On peut ainsi
mettre en corrélation les trajectoires des jeunes et I’évolution de leur posi-
tionnement vis-a-vis de la religion et les postures des animateurs selon leur
niveau de formation et leur expérience.

Conclusion

Cette réflexion s’est voulue ¢éloignée des débats sur les fluctuations des
pratiques religieuses des jeunes ou sur les évolutions de ces pratiques pour
se centrer sur I'expression des identités religieuses. En considérant les pers-
pectives des discours de ces jeunes et la réception de ces mémes discours
par les animateurs, nous touchons aux enjeux identitaires du recours au
religieux. L'expression d’une identité religieuse apparait, a ce moment de
changement qu’est le passage de ’enfance a I’age adulte, comme une reven-
dication possible d'une identité autre que celle assignée par les parents ou les
enseignants, mais vécue comme positive et choisie. Néanmoins, ce contexte
ne doit pas cloisonner notre analyse. La jeunesse n’est pas le seul moment
de «tatonnement identitaire». Dés lors que I'on endosse un nouveau role
dans un nouvel environnement - c’est le cas pour certains animateurs ren-
contrés -, cela implique un «sur-jeu» avec I'objectif de faire reconnaitre
cette nouvelle identité. Plus qu'une simple référence identitaire, les rites et
coutumes religieuses semblent prendre la fonction de ’objet transitionnel
en psychologie® en permettant a I'individu de passer d'une étape a l'autre,

9. La théorie de I'objet transitionnel a été développée par Donald Woods Winnicott,
et reprise notamment par Mélanie Klein. Par objet, il entend objet, mais aussi personnes,
habitudes, rites. L'objet transitionnel permet de vivre une séparation.

o4



®

Faits religieux : postures de jeunes, regards d’animateurs

d’assumer des changements, d’organiser son temps présent et de se projeter
dans le futur. Certains jeunes parlent méme de « package'®» lorsqu’ils défi-
nissent la religion. Nous nous ¢loignons alors des constats de «bricolages»
individuels qui seraient pourtant la spécificité des pratiques religieuses
contemporaines.

Alors que d’autres identités peuvent étre remises en cause lors des inter-
actions jeunes-animateurs ou jeunes-jeunes, I'identité religieuse, s’appuyant
sur un registre de croyance, devient plus difficilement discutable. C’est ce
groupe d’appartenance réel et symbolique et ce discours «non discutable»
qui heurtent certains animateurs et qui peuvent étre un moyen pour certains
jeunes d’entrer en contact avec autrui.

Se poser la question de I'évolution de la croyance chez les jeunes géné-
rations nous empéche de penser le fait religieux comme un fait social comme
un autre. S’intéresser a I'expression des identités nous permet de nous éloi-
gner des débats sur les croyances pour nous recentrer sur ce que l’expression
d’une identité religieuse nous améne comme ¢élément de compréhension sur
les enjeux et questionnements d'une jeunesse dans un processus de construc-
tion identitaire.

Références bibliographiques

Becker H., Outsider. Etudes de sociologie de la déviance, Métailié, Paris, 1985.

Boudon R., Le sens des valeurs, Paris, Presses universitaires de France, coll.
«Quadrige», 1999.

Bourdieu P., « Genése et structure du champ religieux» Revue francaise de sociologie,
n° 12-3, 1971.

—, Le sens pratique, Paris, Editions de Minuit, coll. «Le sens commun», 1980.

—, Sur I’Etat. Cours au collége de France (1989-1992), Paris, Seuil, coll. «Raisons
d’agir. Cours et travaux», 2012.

Bourdieu P., Passeron J.-C., Les héritiers. Les étudiants et la culture, Paris, Editions
de Minuit, coll. «Le sens commun», 1964.

Caillé A. (dir.), La quéte de reconnaissance : nouveau phénoméne social total, Paris,
La Découverte, 2007.

Coulon A., L’école de Chicago, Paris, Presses universitaires de France, coll. «Que
sais-je ?», 2004.

Dubet F., Les lycéens, Paris, Seuil, coll. « Points actuels», 1992.

—, Sociologie de I’expérience, Paris, Seuil, 1994.

Durkheim E., Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, Presses universi-
taires de France, 1912, 5¢ éd. 2003.

Galland O., Roudet B., «Les jeunes Européens et leurs valeurs : Europe occidentale,
Europe centrale et orientale», Revue francaise de pédagogie, n° 153, octobre-
décembre, 2005.

10. Extraits d’entretiens avec des jeunes convertis.



®

Interventions sociales et faits religieux

Glaser B.G., Strauss A.L., La découverte de la théorie ancrée. Stratégies pour la
recherche qualitative, Paris, Armand Colin, 2010.

Goffman E., La mise en scéne de la vie quotidienne. La présentation de soi, Paris,
Editions de Minuit, coll. «Le sens commun», 1973.

—, Les rites d’interaction, Paris, Editions de Minuit, coll. «Le sens commun », 1974.
Hartmut R., Accélération, une critique sociale du temps, Paris, La Découverte, 2011.
Honneth A., La lutte pour la reconnaissance, Paris, Editions du Cerf, 2000.

Kakpo N., L'islam, un recours pour les jeunes, Paris, Presses de Sciences Po, 2007.

Kerivel A., Jeunesses et respect dans une société fragmentée, these de doctorat sous
la direction de Spurk J., Paris, université Paris Descartes, 2009.

Lebon F., Les animateurs socioculturels et de loisirs: morphologie d’un groupe
professionnel (1982-2005), Paris, INJEP, 2007.

Liogier R., Une laicité légitime, Paris, Entrelacs, 2006.

—, Le mythe de I'islamisation. Essai sur une obsession collective, Paris, Seuil, 2012.

Sauvadet T., Le capital guerrier: concurrence et solidarité entre jeunes de cité, Paris,
Armand Colin, 2007.

Thomas W., Znaniecki F., Polish Peasant in Europe and America, New York, A. Knopf,
1927, trad. fr. du vol. 3, Le paysan polonais en Europe et en Amérique. Récit de
vie d’'un migrant, Paris, Nathan, coll. «Essais et recherches», série « Sciences
sociales», 1998.



