
Michael‐Sebastian Honig 

 

Das Kind als soziale Form.  

Ein unbeabsichtigter Beitrag zur Kindheitssoziologie 

 

Über: David Klett, Die Form des Kindes. Kind, Familie, Gesellschaftsstruktur. Weilerswist: Vel‐

brück 2013, 336 S., 38,90 € 

 

 

 

Abstract 

 

David Klett hat einen Beitrag  zur  Systemtheorie der  Familie geschrieben,  in dessen Mittel‐

punkt das Kind, genauer: das Kind als Form der Familienkommunikation steht. Mit kindheits‐

soziologischen Augen betrachtet, erscheint dieser Ansatz auf den ersten Blick als ein weiteres 

Beispiel für die Marginalisierung von Kindern  in der Soziologie. Er scheint hinter die konzep‐

tuelle Autonomie  zurückzufallen, welche die Soziologie der Kindheit  seit den  späten 70iger 

Jahren Kindern zu verschaffen sucht. Das kindheitssoziologische Programm einer „konzeptu‐

ellen Autonomie des Kindes“ weist indes ernste Unklarheiten auf, weil es eine erkenntniskriti‐

sche Methodologie mit  advokatorischem Naturalismus  vermischt. Um  das  Kind  als  Person 

aus eigenem Recht anerkennen zu können, wird es jenseits von Familie und Sozialisation ge‐

dacht. Dabei gerät das Programm  einer  konzeptuellen Autonomie  zu  einer  „konzeptuellen 

Emanzipation“. Es liegt auf der Hand, daß dies zu unbefriedigenden Konsequenzen führt. Die 

sozialwissenschaftliche Kindheitsforschung  tut  sich  schwer damit,  ein Verhältnis  zum  „Auf‐

wachsen“ von Kindern zu finden, sie blendet die Familie als Kontext des Kinderlebens weitge‐

hend aus und  ist konzeptuell gelähmt, wenn  sie den Unterschied  zwischen Säuglingen und 

Schulkindern theoretisch fassen soll. Kletts Ansatz, so die These dieses Rezensionsaufsatzes, 

weist einen Weg aus dieser Sackgasse. Seine Leitfrage  ist, wie eine Gesellschaft  ihren Fami‐

lien  die  Inklusion  von  Körper  und  Psyche  des  Kindes  ermöglicht.  Kindheitssoziologisch  be‐

trachtet geht er nicht von der Subsumtion des Kindes unter die Familie aus,  sondern  fragt 

„Wie und als was  ist ein Kind,  ist Kindheit möglich?“ und antwortet mit einer Analyse des 

familialen Modus der Sozialität des Kindes. Klett gibt also nicht ein weiteres Beispiel für die 

Marginalisierung von Kindern; vielmehr  reformuliert er die Kindheitsfrage  in der Soziologie 

und  variiert  das  Programm  einer  konzeptuellen  Autonomie  des  Kindes. Damit  gibt  er  der 

Kindheitsforschung einen produktiven  Impuls, und auch  für das Verhältnis von Kindheitsfor‐

schung und Erziehungswissenschaft ist Kletts Buch relevant. 

 

I.  

 

„Ein Interesse am Kind war der Soziologie in die Wiege gelegt“ – gleich zweimal steht dieser 

Satz im Buch von David Klett an prominenter Stelle: Er findet sich eingangs des zweiten Kapi‐

tels, das Ansatz, Fragestellung und These der Studie entwickelt; und er ist der erste Satz des 



    2 

Buches überhaupt, der teaser gleichsam, mit dem Dirk Baecker sein Vorwort zu Kletts Buch 

eröffnet. Das Interesse am Kind ist grundlegend für eine Soziologie, „die sich fragt, wie [ … ] 

Industrialisierung, Urbanisierung und Modernisierung inklusive ihrer Konsequenzen unsiche‐

rer Arbeitsmärkte, anspruchsvoller Berufe und belastender Phänomene der Desintegration 

nicht nur von Kindern ausgehalten werden, sondern so ausgehalten werden, daß mit diesen 

diese Gesellschaft weiterbetrieben werden kann“ (S. 7). 1 Ein Interesse am Kind ist also des‐

halb  für die  Soziologie  konstitutiv,  um  es mit den Worten des  Erziehungswissenschaftlers 

Michael Winkler zu sagen, weil „das Vorhandensein von Kindern und  ihre Erziehung … die 

Bedingung der Möglichkeit  (bilden), daß eine Gesellschaft  sich überhaupt als  solche wahr‐

nehmen kann“ (Winkler 1989, S. 37). 

 

Der eingangs zitierte Satz pointiert eine Gegenthese zum Gründungsmythos der Kindheitsso‐

ziologie. Diese begründete  ihre Berechtigung Mitte der 80er Jahre mit der Beobachtung ei‐

ner „near absence of studies on children in mainstream sociology“ (Ambert 1986, p. 11f.) und 

der These, daß diese Marginalisierung von Kindern in einem mundanen Adultismus der Sozi‐

ologie wurzele (Speier 1976) – vergleichbar der Marginalisierung von Frauen und der Blind‐

heit der Soziologie  für gender als Strukturkategorie des Sozialen  (Alanen 1988; 1990). Ent‐

sprechend basiert der kindheitssoziologische takeoff auf dem Programm einer „konzeptuel‐

len Autonomie“ (Thorne 1987), die der Kindheitsfrage ihre Schlüsselbedeutung für die Sozio‐

logie erst verschaffen sollte (Adler/Adler 1986, 3ff.).  

 

Kletts Buch heißt „Die Form des Kindes“; aber es wäre ein Mißverständnis, diesen Titel als 

Hinweis auf eine kindheitssoziologische Studie zu verstehen. In Kletts Buch finden sich zwar 

alle wesentlichen Themen, mit denen die Kindheitssoziologie  ihre Eigenständigkeit  gegen‐

über Familiensoziologie, Entwicklungspsychologie und Sozialisationstheorie sowie gegenüber 

der  Erziehungswissenschaft behauptet.  Trotzdem nimmt Klett den  kindheitssoziologischen 

Diskurs nur  sehr  selektiv, allerdings mit wichtigen Beiträgen  zur Kenntnis. Kletts Buch will 

vielmehr zur Weiterentwicklung einer Systemtheorie der Gesellschaft beitragen. Für dieses 

Vorhaben hat die Familie eine Schlüsselbedeutung, weil ihr Status als Funktionssystem in der 

Systemtheorie nicht befriedigend geklärt  ist.  2 Klett diskutiert das Funktionssystem Familie 

ausgehend von der Frage,   wie  „eine Gesellschaft  ihren Familien die  Inklusion von Körper 

und Psyche des Kindes“  (eröffnet, S. 19) und beantwortet diese  Frage unter Rückgriff auf 

Spencer Brown’s Formbegriff mit einer Explikation der „Form des Kindes“.  

 

Liest man das Buch mit kindheitssoziologischen Augen – und dies soll in diesem Rezensions‐

aufsatz geschehen –, dann  scheint es also eher ein Gegenentwurf  zum Projekt einer Kind‐

heitssoziologie zu sein, dem sich die new social studies of childhood verdanken. Ist das Buch 

nur ein weiterer Beleg für Amberts These? Läßt es immer noch Kinder und Kindheit in Fami‐

lie und Sozialisation verschwinden? Fällt es schon im Ansatz hinter die Kritik an der Margina‐

                                                            
1 Wenn Zitate lediglich mit Seitenzahlen nachgewiesen werden, stammen sie aus Kletts Buch. 
2 Die Schwierigkeiten der Systemtheorie, die Familie als soziales System zu bestimmen, erörtert Klett eingehend 
(S. 69ff.). 



    3 

lisierung von Kindern  in der Soziologie zurück? Oder bietet das Buch etwas anderes als die 

Erneuerung einer traditionellen Auffassung von Familie und Kindheit, die von der Kindheits‐

soziologie bereits vor dreißig Jahren überwunden wurde?  

 

II.  

 

Es gibt  in der Kindheitssoziologie eine grundlegende Unklarheit darüber, was mit dem Pro‐

gramm einer „konzeptuellen Autonomie des Kindes“ gemeint ist (Honig 2002). Während die 

einen damit die Anerkennung von Kindern als kompetente Akteure und  ihre Emanzipation 

aus dem defizienten  Status noch nicht erwachsener Menschen meinen,  verstehen  andere 

darunter eine Emanzipation des Kindheitsbegriffs von tief sitzenden Vorstellungen über eine 

Natur des Kindes, also eine Kritik des Wissens über Kinder und Kindheit. Diese Unklarheit hat 

einen weitreichenden Dissens über den Gegenstand von Theorie und Empirie der Kindheits‐

forschung zur Folge. Er spiegelt sich  in den  internationalen childhood studies seit  ihren An‐

fängen  in  den  80iger  Jahren  des  vorigen  Jahrhunderts  (vgl.  Krüger/Grunert  2010²; Qvor‐

trup/Corsaro/Honig 2009) und hat insbesondere die Rezeption der Kindheitssoziologie in der 

Erziehungswissenschaft  und  der  Kindheitspädagogik  geprägt  (vgl.  etwa  Andresen/Diehm 

2006).  

 

Die These der folgenden Überlegungen  lautet: Das Buch von David Klett kann diese Unklar‐

heit beenden. 3 Daher vermag es der wachsenden Zahl von kindheitssoziologischen Konzep‐

ten,  theoretischen  Ansätzen  und methodologischen  Strategien,  die  sich  seit  Anne‐Marie 

Amberts klassischem Aufsatz von einem advokatorischen Naturalismus  in der Kindheitsfor‐

schung abgegrenzt haben  (vgl.  in der deutschen Kindheitsforschung beispielsweise Bühler‐

Niederberger 2005; Hengst 2013; Kelle/Mierendorff 2013; aber auch bereits Zeiher/Zeiher 

1994), einen differenziert ausgearbeiteten und materialreich unterfütterten, systematischen 

Impuls zu geben – und dies obwohl, ja: weil es kein Buch über Kinder und Kindheit ist.    

 

Diese These mag auf den ersten Blick provokant erscheinen, denn die gegenstandstheoreti‐

sche Frage  „Was  ist ein Kind?“  stand an der Wiege der Kindheitssoziologie und  sollte das 

emergent paradigm (Prout/James 1990), den neuen Blick auf Kinder und Kindheit anleiten, 

den die Soziologie auf die Kindheit werfen sollte. Der britische Soziologe Chris  Jenks  (1992 

[1982]) begreift sie als eine basic ontological question und wirft Sozialisationsforschung und 

Entwicklungspsychologie – den Leitdisziplinen der Kinderwissenschaften – vor, einen Begriff 

des Kindes vorauszusetzen, statt die Frage nach dem Kind zu stellen. Dabei übergehen sie, so 

Jenks, das Hier‐und‐Jetzt des Kindseins („being“) und finalisieren es auf die Figur des zukünf‐

tigen Erwachsenen („becoming“). Die Gegenwart des Kindes zählt nur  im Hinblick auf seine 

Zukunft; Kindheit ist eine Transformationsaufgabe.  

 

                                                            
3 Ein früheres – wie Klett systemtheoretisch argumentierendes – Beispiel für eine „konzeptuelle Autonomie des 
Kindes“ außerhalb der Kindheitssoziologie ist Luhmanns These vom „Kind als Medium der Erziehung“ (Luhmann 
1991); vgl. auch Nemitz 1996.  



    4 

Mit  ihrer phänomenologischen Kritik  am Adultismus der  Soziologie macht die  frühe Kind‐

heitssoziologie die Gegenwart des Kindseins gegen die Unreife des noch‐nicht‐Erwachsenen 

stark. Sie entgegnete ihm, daß Kinder nicht lediglich zukünftige Erwachsene, sondern Perso‐

nen aus eigenem Recht (Hardman 2001 [1973]; Skolnick 1975) seien, deren „being“ gegen‐

über  ihrem „becoming“ und deren Kompetenzen gegenüber  ihren Unvollkommenheiten  in 

den Focus von Theorie und Empirie  rücken müsse. Dieser Gegensatz und  seine normative 

Konnotation wirkte schulebildend und hat wesentlich dazu beigetragen, das Kind als Akteur 

im Kontext generationaler Ordnungen als Schlüsselfigur der Kindheitssoziologie erscheinen 

zu  lassen.  In der Folge haben Kindheitsforscher  in aller Welt  ihre disziplinäre  Identität dar‐

über definiert, Kinder und Kindheit als eine verleugnete Gegebenheit zu beschreiben, die es 

in ihr Recht zu setzen, die es sichtbar zu machen, der es eine Stimme zu geben gelte. 4  

 

Der Versuch, die Kinder als soziale Wesen (Qvortrup et al. 1994) von Entwicklungs‐ und Sozi‐

alisationsprozessen zu unterscheiden5, hatte  immer auch eine polemische Komponente. Es 

ist ein Versuch,  Identität durch Abgrenzung  (von Psychologie und Pädagogik)  zu erlangen, 

der mit einer machttheoretischen Interpretation des Sozialisationsbegriffs operiert. Der Preis 

ist ein Denken  in Dualen  („being“ vs. „becoming“; „kompetent“ vs. „inkompetent“). Dieses 

Denken bleibt noch in der Abgrenzung in die Hegemonie des Entwicklungsdenkens gebannt. 

Bis  heute  ist  das  Verhältnis  der  Kindheitssoziologie  zu  Sozialisationstheorie  und  Entwick‐

lungspsychologie daher nicht systematisch geklärt und der anthropologische ebenso wie der 

entwicklungspsychologische und pädagogische Einwand gegen die Kindheitssoziologie – der 

Hinweis auf die „Natur“ des Kindes ebenso wie der auf Kindheit als eine Lebensphase, die 

von spezifischen Entwicklungsaufgaben bestimmt ist – auch nicht wirklich verstummt.6 

 

Die Grenzen und Unklarheiten dieses Ansatzes sind oft diskutiert worden und auch innerhalb 

der Kindheitssoziologie nicht unkritisiert geblieben  (vgl. Prout 2000, Lee 2001, zuletzt Hun‐

gerland/Kelle 2014). Womöglich  ist die Frage falsch gestellt; womöglich  läßt sich die Frage, 

was ein Kind  ist, wie alle ontologischen Fragen garnicht beantworten. Denn vom Kind kann 

nicht gesprochen werden, ohne vom Erwachsenen zu sprechen. Daher kann es keine absolu‐

                                                            
4 Dieses Selbstverständnis hat die Wahrnehmung der Kindheitssoziologie  in der wissenschaftlichen Öffentlich‐
keit stark geprägt. Für die britische und nordische Kindheitssoziologie ist es tatsächlich relativ kennzeichnend, 
für die deutschsprachige Kindheitssoziologie ist es indes weit weniger charakteristisch. Viel stärker trifft dieses 
Selbstverständnis  für  die  Rezeption  der  Childhood  Studies  in  der  deutschsprachigen  Erziehungswissenschaft 
und dort insbesondere in der Kindheitspädagogik zu.  
5 Leena Alanen unterscheidet drei Soziologien der Kindheit, die alle auf dieser Unterscheidung basieren: eine 
Soziologie  der  Kinder,  eine  dekonstruktive  Kindheitssoziologie  und  eine  strukturelle  Soziologie  der  Kindheit 
(Alanen 2005, S. 68f.; vgl. Prout/James 1990).  
6 Umgekehrt hat die Kindheitssoziologie bis heute kaum Interesse an sozialisationstheoretischen Fragestellun‐
gen; auch hier gibt es freilich Gegenbeispiele: Exemplarisch  ist William A. Corsaro und sein Konzept der  inter‐
pretive  reproduction  im Medium der peer culture  (Corsaro 2011³),  im deutschsprachigen Raum  ist die Arbeit 
von  Imbke Behnken und  Jürgen Zinnecker  zu nennen.  In der nordamerikanischen Kindheitssoziologie, deren 
Anfänge sich bis in die frühen 70er Jahre verfolgen lassen, war die Abgrenzung von der Sozialisationsforschung  
lediglich ein Randaspekt. Pioniere der amerikanischen Kindheitssoziologie wie Spencer Cahill, Norman Denzin 
und Donileen  Loseke  haben  auf  einen  funktionalistischen  Sozialisations‐  und  einen  teleologischen  Entwick‐
lungsbegriff nicht mit der „Perspektive des Kindes“ geantwortet, sondern Sozialisation als Kind‐Werden aufge‐
faßt und in Praktiken der sozialen Konstruktion von Kindheit empirisch untersucht. 



    5 

ten Maßstäbe, beispielsweise Kriterien der körperlichen oder psychischen Entwicklung ge‐

ben, die entscheiden, was „ein Kind  ist“ –  so wenig  sich die  sozialwissenschaftliche Frage, 

was „eine Frau  (oder ein Mann)  ist“, über die biologische Geschlechtszugehörigkeit beant‐

wortet. Eine Kindheitsforschung, die einen Beobachterstandpunkt  jenseits der Relation von 

Kindern und Erwachsenen bezieht, muß entweder eine Natur des Kindes voraussetzen, die 

sie  lediglich anders, nämlich advokatorisch (z.B. kinderrechtlich)  interpretiert, wenn sie Kin‐

der  zum Thema macht, oder  sie  spricht  in einer vagen Art und Weise vom  „Kind als Kon‐

strukt“, ohne damit einen analytischen Gewinn erzielen zu können. Für beide Varianten las‐

sen sich in der empirischen Kindheitsforschung zahlreiche Beispiele finden.  

 

Die Kindheitsfrage in der Soziologie (und erst recht in der Erziehungswissenschaft) kann mit‐

hin nur dann gegenstandsbezogen, das heißt:  in Bezug auf Kinder formuliert werden, wenn 

sie unter Rekurs auf die Erkenntnisposition der Soziologie formuliert wird, anders gesagt: Sie 

ist eine erkenntniskritische und methodologische Frage. Die Kindheitssoziologie thematisiert 

Kinder nicht als psycho‐physische Gegebenheit,  sondern über die gesellschaftlichen Bedin‐

gungen und Voraussetzungen, unter denen sie als Kinder beobachtbar werden (Honig 2009). 

Unter dieser Perspektive hätte die Kritik der Kindheitssoziologie am Sozialisationsparadigma 

der Kindheit  ihre Pointe am Naturalismus des Entwicklungsbegriffs und nicht daran, daß er 

die agency der Kinder nicht zu  ihrem Recht kommen  läßt; darin besteht das Selbstmißver‐

ständnis  einer  advokatorischen  Kindheitsforschung.  Sie  ersetzt  den Naturalismus  des  Ent‐

wicklungsbegriffs  lediglich durch einen naturalistischen Kindheitsbegriff. „Kindheit“  ist aber 

eine  relationale Kategorie, eine Kategorie generationaler Wissensordnungen. „Generation“ 

ist eine Kategorie sozialer Differenz, wie Geschlecht, Schicht, Ethnizität. Generationen bilden 

keine Bevölkerungsgruppen; sie sind vielmehr das Ergebnis von Prozessen des „doing gene‐

ration“ (bzw. generationing, „generationales Ordnen“).7  

 

Eine differenztheoretisch reflektierte Kindheitssoziologie ist sensibel für einen weiteren blin‐

den Fleck, der mit den Unklarheiten einer „konzeptuellen Autonomie“ verbunden ist; er be‐

trifft die Position des Kindes  in der  Familie.  In der Kindheitssoziologie  fungiert die  Familie 

zwar als zentraler Schauplatz, wenn nicht Modell generationaler Ordnungen (Alanen 1988), 

in denen Kindern die Position  von  „Menschen  in Vorbereitung“  zugewiesen wird. Aber es 

bleibt unklar, warum die kindheitssoziologische Kritik am Paradigma der Entwicklungskind‐

heit generationale Ordnungen an Hand der Differenz „Kinder vs. Erwachsene“ und nicht an 

Hand der Differenz „Kinder vs. Eltern“ analysiert (vgl. Nemitz 1996). Die Fraglosigkeit, mit der 

sie auf die genealogische Dimension des Kindheitsbegriffs verzichtet, ist nicht nur im Hinblick 

auf ein differenziertes Verständnis der Spezifität moderner Kindheit folgenreich; denn damit 

begibt  sie  sich  der Möglichkeit,  den  Unterschied  zwischen  generationalen  Ordnungen  zu 

erklären,  die  mit  der  Leitdifferenz  Kinder/Eltern  und  die  mit  der  Leitdifferenz  Kin‐

der/Erwachsene operieren. Die selbstverständliche Subsumtion der Eltern/Kinder‐Differenz 

                                                            
7 Den Ausdruck „generationales Ordnen“ hat Doris Bühler‐Niederberger geprägt. Die Unterscheidung zwischen 
einem  gruppenbezogenen  Generationenbegriff  und  einem  wissenstheoretischen  bzw.  praxistheoretischen 
„doing generation“ hat Leena Alanen in einem Aufsatz entwickelt (2005; siehe auch Kelle 2005). 



    6 

unter die Differenz Erwachsene/Kinder verstellt vielmehr auch den Zugang zur morphogene‐

tischen Dimension des Kindheitsbegriffs als theoretischer Herausforderung. Wie könnte man 

in kindheitssoziologischer Sicht beispielsweise sinnvoll von einer „frühen“ Kindheit sprechen 

(vgl. Braches‐Chyrek et al. 2014)? Die Kindheitssoziologie ist derzeit nicht in der Lage, Unter‐

schiede zwischen Säuglingen und Schulkindern gegenstandstheoretisch relevant zu machen; 

dafür ist ihr Kindheitsbegriff zu stumpf. Die Berücksichtigung von Wachstums‐ und Reifungs‐

prozessen darf aber nicht an die Entwicklungspsychologie delegiert werden.8 Es geht um die 

Einheit  der Differenz  von  „being“  und  „becoming“  unter  den  Bedingungen  familialer  und 

außerfamilialer  Ordnungen,  also  um  eine  kindheitssoziologische  Konzeptualisierung  des 

Aufwachsens.  

 

Kletts Systemtheorie der Familie  läßt  sich an eine methodologische und differenztheoreti‐

sche Lesart der „konzeptuellen Autonomie des Kindes“ anschließen. Sie geht nicht vom Kind, 

sondern von der Frage aus, wie und als was Kindheit möglich  ist. Klett focussiert die gesell‐

schaftlichen Bedingungen, unter denen Kinder  in Familien  funktional differenzierter Gesell‐

schaften als Kinder positioniert bzw. zu Kindern werden; es sind die gleichen Bedingungen, 

unter denen sich Familien über ihre Berücksichtigung von Kindern als Familien konstituieren. 

„Das  Kind  ist  Produkt  und Ursache  der  Schließung  und Ausdifferenzierung  der modernen 

Familie“  (vgl. S. 216). Es geht bei Klett um den  familialen Modus der Sozialität des Kindes. 

Dies macht sein Buch kindheitssoziologisch relevant. 

 

III.  

 

Klett entwickelt  seine Argumentation aus der  Frage, wie die  Familie  kindliche Realität  zur 

Kenntnis nimmt und wie  sie  sie verarbeiten kann. Familie  ist das einzige Funktionssystem, 

das Voll‐Personen  inkludiert; entsprechend  ist seine Kommunikation entgrenzt; Klett findet 

dafür den schaurig‐schönen Ausdruck von den „strukturell enthemmten Innenverhältnissen“ 

(S.  17).  „Person“  ist  keine  psychische  Kategorie,  sondern  eine  sozial  genutzte  Differenz, 

durch die Kommunikation  Informationen  gewinnt  (S.  9,  S.  87). Kommunikation wird nicht 

lerntheoretisch  als Übertragungsvorgang  verstanden,  sondern  als  eine Operation, mit  der 

soziale Systeme sich von anderen Systemen unterscheidbar machen; sie basiert auf Selbstre‐

ferenzialität und Irritabilität. Kinder sind nicht nur Gegenstand der Familienkommunikation, 

sondern tragen zu ihr bei, indem sie sie irritieren (S. 56; S. 94f.); in diesem Sinne sind Kinder 

Akteure der Familienkommunikation. 

 

Klett fasst „Kindheit“ im Anschluss an Luhmann als eine Semantik (S. 116) auf, deren Einheit 

nicht  durch  die  physischen  und  psychischen  Kennzeichen  der  gesellschaftlichen  Neulinge 

gestiftet wird, sondern durch die Familienkommunikation, in der sie unter spezifischen histo‐

                                                            
8 Zum „Gründungsmythos“ der Kindheitssoziologie gehört es zu übersehen, wie differenziert (und kontrovers) 
Durkheim und Parsons die Problematik der Funktionalität von Sozialisationsprozessen erörtert haben; dies wird 
in der Auseinandersetzung mit dem state of the art der Systemtheorie der Familie im zweiten Kapitel von Kletts 
Buches deutlich.  



    7 

risch‐sozialen Bedingungen  thematisch werden. Familie  reagiert auf die psycho‐physischen 

Anforderungen der Neulinge unter dem Gesichtspunkt ihrer Sozialisierbarkeit. Sie werden im 

Horizont  der Unterscheidung  „formierbar/nicht‐formierbar“  als  Personen  beobachtet  und 

zugleich  geformt  (S.  19;  S.  87):  Im  Horizont  der  Unterscheidung  „formierbar/nicht‐

formierbar“  werden  Körper  und  Psyche  der  Neulinge  zu  „Kindern“.  Die  Unterscheidung 

„formierbar/nicht formierbar“ bildet – systemtheoretisch gesprochen – die Form des Kindes 

(S. 101). Die Rede von der Form des Kindes setzt einen nicht‐teleologischen Funktionsbegriff 

und die Ablehnung eines Verständnisses von Sozialisation als Übertragungsvorgang voraus. 

Die Sozialisationsleistung von Familie hängt vom Bewußtseinssystem des Kindes ebenso ab 

wie von den Inklusionsbedingungen der Gesellschaft; sie ist ungewiß und funktioniert schon 

gar nicht kausal. Familien können daher  ihre Funktion nur erfüllen, weil sie daran scheitern 

können. Klett entfaltet diesen Gedanken im ersten Argumentationsschritt seines Buches.  

 

Wie aber findet die Familienkommunikation zu ausreichender Komplexität, um nicht nur die 

Anforderungen bewältigen zu können, die von den Irritationen durch Körper und Psyche der 

Neulinge ausgehen, sondern zugleich den Erwartungen der Gesellschaft Rechnung zu tragen 

(S. 20)? Diese Frage  leitet den zweiten Argumentationsschritt des Buches an; er behandelt 

den historischen Wandel der Form des Kindes. Zwei der vier Kapitel des Buches führen eine 

umfassende Auseinandersetzung mit der historischen Familien‐ und Kindheitsforschung. Sie 

hatte auch für die Entstehung der Kindheitssoziologie eine Schlüsselbedeutung. Ariès‘ These 

einer „Entdeckung der Kindheit“ in der frühen Neuzeit war ein zentraler Impuls, die Kindheit 

nicht mehr als universelle Entwicklungsaufgabe, sondern als soziales Phänomen und kultu‐

rellen Kontext aufzufassen. Damit nährte er „den Verdacht, es sei in einer historisch anderen 

Zeit mit anderen Familien und anderen Kindern zu rechnen“ (S. 21) und nicht nur mit förder‐

lichen oder gefährdenden, mehr oder minder „kindgerechten“ Lebensumständen. Es  ist be‐

merkenswert,  daß  die Auseinandersetzung mit der  historischen  Kindheitsforschung  in  der 

Kindheitssoziologie seit dem  Initialimpuls kaum noch eine Rolle spielt. Umso faszinierender 

ist Kletts breite und differenzierte Rezeption der einschlägigen historischen Forschung und 

seine Diskussion ihrer soziologischen Relevanz.  

 

Wie  läßt sich dem „Verdacht“ nachgehen? Klett setzt bei der Rezeption des mentalitätsge‐

schichtlichen Ansatzes von Philippe Ariès an. Dabei fällt quer zu den kontroversen Positionen 

auf, daß die Rezeption die sozialen Umwälzungen zu wenig berücksichtigt, welche die „Ent‐

deckung der Kindheit“ erst möglich machen. Diese erscheint daher  lediglich als eine Verän‐

derung auf Seiten der Erwachsenen, während die Psyche des Kindes selbst als eine universa‐

le Gegebenheit angenommen wird. Klett erinnert daran, daß  lediglich Jan Hendrik van den 

Berg – sein Buch „Metabletica“ erschien im selben Jahr wie Ariès‘ „L’enfant et la vie familiale 

sous  l’Ancien Régime“ (1960),  ist aber anders als Ariès‘ Buch weitgehend vergessen – auch 

die Psyche des Kindes  in den historischen Wandel der Kindheit  einbezog,  also die Konse‐

quenzen der Irritabilität der Familienkommunikation durch das Kind für die Psyche des Kin‐

des berücksichtigte. Die Anthropologie des Kindes ist eben nicht dessen Aufforderung an die 

Gesellschaft, auf seine Natur kindgerecht zu antworten, sondern eine Reflexion Erwachsener 



    8 

auf  eine  gesellschaftsgerechte  Deutung  (und  darauf  basierende  Erziehung)  der  psycho‐

physischen Ausstattung von Kindern.  

 

Die  These  vom historischen Wandel der Kindheit bedarf  also  eines  „gesellschaftstheoreti‐

schen Außenhalts“ (S. 21, S. 117). Ihn nachzuliefern, ist das Ziel des Buches (S. 22). Im dritten 

Argumentationsschritt geht es daher um die Verknüpfung von Familie, Kind und Gesellschaft, 

das heißt um die gesellschaftlichen Erwartungen, die Eltern dazu  veranlassen, Körper und 

Psyche  ihrer Kinder  für  sich  relevant  zu machen. Als Untersuchungsfrage  formuliert: Wel‐

chen Einfluß haben die gesellschaftlichen Bedingungen familialer Inklusion darauf, wie Fami‐

lien die Unterscheidung „formierbar/nicht‐formierbar“ praktizieren?  

 

„Formierung“ bedeutet in einer stratifizierten etwas anderes als in einer modernen, funktio‐

nal differenzierten Gesellschaft.  In der  stratifizierten Gesellschaft  sind  Familie und Gesell‐

schaft kaum voneinander abgegrenzt; die Form des Kindes repräsentiert gleichsam die Ge‐

sellschaft,  in der das Kind  sich  später bewähren muß. Das  Formierungsgeschehen bezieht 

sich auf den Körper des Kindes und wird extern  zugerechnet;  im  siebten Lebensjahr über‐

nimmt das Kind eine sozioökonomische Funktion, in der es lebenslang verbleibt. In der funk‐

tional  differenzierten Gesellschaft  dagegen  lockert  sich  der  Zusammenhang  von Herkunft 

und Zukunft; an die Stelle der  Inklusionsindividualität  stratifizierter Gesellschaften  tritt die 

Exklusionsindividualität  funktional  differenzierter  Gesellschaften.  Ein  Doppelhorizont  der 

Person zeichnet sich ab: Kinder sind Kinder ihrer Familien und zugleich zukünftige Funktions‐

träger. Der Zusammenhang von Herkunft und Zukunft muß  in der Familienkommunikation 

selbst  ausgehandelt werden  (S.  216),  indem  die  Familie  funktional  differenzierter  Gesell‐

schaften an die Form des Kindes  im Modus der Karriere anschließt.9 Zukunft will gemacht 

sein, es geht um „reflexives Formiertwerden“ (Klett).  

 

In funktional differenzierten Gesellschaften ist die Verantwortung der Familie für die Soziali‐

sation des Nachwuchses an die Eltern adressiert und wird als Selbstbeobachtung des Famili‐

engeschehens praktiziert. Mit der Entdeckung des Kindes entdeckt sich die Familie als Sozia‐

lisationskontext des Kindes: Eltern beobachten Kinder als sozialisierbar und zugleich, daß sie 

es sozialisieren,  in dem sie es beobachten (S. 261). Damit rückt das Formierungsgeschehen 

selbst  in den Mittelpunkt; eine Psyche des Kindes  taucht auf. Die Reflexivität des Formie‐

rungsgeschehens steht in einem rekursiven Steigerungsverhältnis von Fremd‐ und Selbstref‐

erenzen. Eltern beobachten ihre Kinder nicht nur in Abhängigkeit von externen Kriterien wie 

Lebensalter und Standeszugehörigkeit, sondern sie beobachten auch die Effekte der Famili‐

enkommunikation  im  Hinblick  auf  ihre  Aufgabe,  wie  es  systemtheoretisch‐harsch  heißt, 

„Personal zur Fortsetzung der Gesellschaft“ zu  liefern und rechnen sich die Effekte zu („Er‐

ziehung“).  Familie wird  zu  einer  Instanz,  die  Formierungserfolge  und  ‐mißerfolge  auf  das 

                                                            
9 Dieser Modus impliziert eine Ausdifferenzierung der Position des Kindes; man könnte in diesem Sinne sogar 
von einer paradoxen De‐Familisierung der Kindheit sprechen. Es erklärt, warum das Erziehungssystem der Ge‐
sellschaft an die Sozialisationsleistungen der Familien anschließen kann.  
 



    9 

Formierungsgeschehen  zurückbuchstabieren  kann. Damit erlangt die Unterscheidung  „for‐

mierbar/nicht‐formierbar“ nicht nur im Blick auf die Zukunft Relevanz, sondern auch als Re‐

sultat vergangener Gegenwarten. 

 

IV 

 

Wie soll, wie kann die Soziologie Kinder, Kindheit auffassen, zum Thema machen? Wie  läßt 

sich Kindheit als ein soziales Phänomen verstehen? Diese Fragen waren seit den 70iger Jah‐

ren des 20.  Jahrhunderts,  seit der Kritik am Sozialisationskonzept bei Denzin und MacKay, 

grundlegend  für  die  Entstehung  einer  eigenständigen  internationalen  Kindheitssoziologie, 

die eine  „konzeptuelle Autonomie des Kindes“  zu  ihrem Programm erklärte. Sie  sind aber 

auch nach 40 Jahren noch strittig.  

 

Kletts Buch, so  lassen sich die vorangegangenen Überlegungen zusammenfassen, greift die‐

ses Desiderat  im Horizont einer Systemtheorie der Familie auf. Es geht dabei von der Frage 

aus, wie „eine Gesellschaft  ihren Familien die  Inklusion von Körper und Psyche des Kindes 

[eröffnet]“ (S. 19). Diese Frage läßt sich aber auch kindheitstheoretisch wenden: Wie und als 

was  ist Kindheit als  Familienkindheit möglich? Das Buch  läßt  sich daher nicht  lediglich  als 

eine  familiensoziologische Argumentation  (in der Tradition einer Familiensoziologie als All‐

gemeiner  Soziologie),  sondern  auch  als  ein  Buch  über  die  soziologische  Konstitution  der 

Kindheit lesen. Was kann die Kindheitssoziologie von diesem Buch lernen? 

 

Drei „lessons“ erscheinen mir wesentlich: 

 

(1) Mit seiner Fragestellung erschließt Klett zum einen die körperlich‐soziale Dimension des 

Kindseins und der Kindschaft für einen Begriff sozialer Kindheit (vgl. Hengst/Kelle 2003). Da‐

bei geht Klett vom psychophysischen und zugleich kommunikativen Akt der Geburt aus, der 

zugleich eine Geburt des Kindes als familienkommunikatives Phänomen ist. 

 

Die new social studies of childhood hatten die Relation „Kinder/Eltern“ aus dem Radius ihres 

Gegenstandsverständnisses gleichsam verbannt. In ihrer Focussierung auf das Kind als sozia‐

len bzw. kompetenten Akteur und Person aus eigenem Recht ging die frühe Kindheitssozio‐

logie unvermittelt von der Relation „Kinder/Erwachsene“ aus. Das Kind von Eltern befindet 

sich  in dieser Perspektive  in einem gleichsam vor‐sozialen Zustand persongebundener Ab‐

hängigkeit, aus dem es „konzeptuell befreit“, das heißt: als Gesellschaftsmitglied eigener Art 

anerkannt werden muß. Klett dagegen analysiert die Differenz „Kinder/Eltern“ als Leitmotiv 

eines  familialen  Inklusionsmodus,  der  sich  von  der  Differenz  „Kinder/Erwachsene“  unter‐

scheiden  läßt. Er denkt die Kindheit von den gesellschaftlichen  Inklusionsbedingungen her 

und vermag die Sozialität des Kindes daher aus einer Anthropologie der Generationenbezie‐

hungen zu lösen. „Generation“ ist ein Konzept sozialer Differenz; es geht nicht um „Jung und 

Alt“  im  Sinne  von  Bevölkerungsgruppen.  Die  Differenzen  „Kinder/Eltern“  und  „Kin‐



    10 

der/Erwachsene“ markieren unterschiedliche generationale Ordnungen, gleichsam „das Kind 

des Familiensystems“ und „das Kind des Erziehungssystems“ der Gesellschaft.  

 

Während Luhmann das Kind als „Medium der Erziehung“ (Luhmann 1991) bestimmt, erkennt 

Klett vor dem Hintergrund seiner umfassenden Auseinandersetzung mit der kindheits‐ und 

familienhistorischen Literatur im Kind des Erziehungssystems das Ergebnis veränderter Inklu‐

sionsbedingungen. Er analysiert den Übergang von der Familienkindheit zur Erziehungskind‐

heit als Wandel der Form des Kindes im Übergang von einer stratifizierten zu einer funktio‐

nal differenzierten Gesellschaft (vgl. S. 249ff.). Das Kind des Erziehungssystems  ist auch das 

Kind der modernen Familie, die  ihr Alltagsgeschehen als Sozialisationskontext versteht und 

für sich  im Hinblick auf die Zukunft des Kindes, auf seine „Karriere“, als Erziehungsaufgabe 

relevant macht.  

 

Mit seiner Rehabilitation der genealogischen Dimension des Kindheitsbegriffs vermag Klett 

eine  „Entgenealogisierung“ moderner  Kindheit  in  seinen  theoretischen Ansatz  einzubezie‐

hen. Die Unterscheidung Erwachsene/Kinder operiert mit einer Universalisierung, die wohl‐

fahrtstheoretisch  expliziert  werden  kann.  Der  (Sozial‐)Staat  normiert  das  Eltern/Kind‐

Verhältnis und  spricht Kinder  als Rechtsträger  an; er  verpflichtet Eltern  auf das Wohl des 

Kindes – „Liebe“  ist nicht mehr genug (vgl. Honig/Ostner 2014). Dies verändert die Position 

von Kindern in ihren Familien. Modernisierungstheoretisch würde man von einer Individuali‐

sierung  der  gesellschaftlichen  Position  von  Kindern  sprechen;  allerdings  suggeriert  dieses 

Konzept  einen  unidirektionalen  Prozeß,  der  irgendwann  einmal  abgeschlossen  sein wird. 

Dagegen rechnet Klett mit Spannungsverhältnissen und Widersprüchen der Institutionalisie‐

rung von Kindheit (vgl. auch Zeiher 2009). 

 

(2) Mit  seinem Ansatz eröffnet Klett der Kindheitssoziologie  zum  zweiten die Möglichkeit, 

sich wieder dem Thema des „Aufwachsens“ anzunähern, das lange der Abgrenzung von Ent‐

wicklungspsychologie und Sozialisationsforschung zum Opfer gefallen war.  

 

Klett  vermag  zu  der  Herausforderung  vorzustoßen,  Kinder  als  Kinder  ihrer  Zeit  und  ihrer 

Umwelt  zu begreifen, wie Hartmut von Hentig es  in  seinem berühmten Vorwort zur deut‐

schen Ausgabe von Ariès‘ „L’enfant et la vie familiale sous l’ancien régime“ formuliert hatte 

(von Hentig 1975, S. 32). Die Herausforderung besteht darin, sich nicht nur andere Familien, 

nicht  nur  andere  Einstellungen  und  Praktiken  gegenüber  Kindern,  nicht  nur  andere  Kind‐

heitsdiskurse, sondern auch andere Kinder vorstellen zu können, also mit der Historizität der 

kindlichen Psyche zu rechnen (S. 21). Klett zielt damit auf einen strategischen „blinden Fleck“ 

der Kindheitssoziologie: auf das Verhältnis von Inklusion und Sozialisation (vgl. S. 259ff.). Dies 

verlangt nach einem Sozialisationsbegriff, der nicht‐teleologisch ist, der ohne Maßstäbe „ge‐

lingenden Aufwachsens“ operieren kann. Aber erst die Einsicht  in den historischen Wandel 

der  Inklusionsbedingungen  erlaubt,  Sozialisation  als  einen Modus  der  Inklusion  zu  erken‐



    11 

nen.10 Die Figur des Kindes als Lerner beispielsweise, als bildsames Kind, ist eine neuzeitliche 

Reflexion moderner Inklusionsbedingungen. Kinder werden als Lerner betrachtet und positi‐

oniert, familial, gesellschaftlich relevant gemacht – und ihr Lernen wird instruiert, gemessen 

bewertet, kurz: als Manifestation ihrer psycho‐physischen Ausstattung  vergegenständlicht. 

 

Kletts Leitfrage, wie eine Gesellschaft ihren Familien die Inklusion von Körper und Psyche des 

Kindes eröffnet,  ist also auch Ausgangspunkt für eine gesellschaftstheoretische Reformulie‐

rung des Sozialisationsbegriffs. Damit erinnert er die Kindheitssoziologie zugleich daran, daß 

es ihr bei der Abgrenzung von Pädagogik und Psychologie nicht primär um Kinder ging, son‐

dern um die Sozialität des Kindseins. Entsprechend müßte die agency von Kindern –  jenes 

Konzept, das oft als Erkennungszeichen einer kindheitssoziologischen Perspektive angesehen 

wird – nicht als Anti‐These zu einem entwicklungsbezogenen Kind‐Begriff, sondern als sozial‐

theoretisches Konzept gefaßt werden, das die Handlungsbefähigung von Kindern nicht über 

Potentiale und Kompetenzen, sondern über  ihre Positionierung als Kinder  in sozialen Bezie‐

hungen erklärt (vgl. die Beiträge von Bollig/Kelle 2014 und Eßer 2014). Bei Klett ist die Fami‐

lienkommunikation der Schauplatz dieser Sozialität, der Schnittpunkt von Körper und Psyche 

der sozialen Neulinge mit den historisch‐sozialen Erwartungen an das „Groß‐Werden“. 

 

(3) Zum Dritten schließlich ermöglicht Kletts Leitfrage, unter welchen Bedingungen die Sozia‐

lität des Kindes ihre familiale Form gewonnen hat, eine zweite Frage zu erkennen, die in der 

ersten  impliziert  ist: Unter welchen Bedingungen kann sie diese Form wieder verlieren?  Im 

Horizont  dieser  (Gegen‐)Frage wird  klar, welcher  Problemstellung  die  Kindheitssoziologie 

ihre Eigenständigkeit  verdankt: nämlich der  Frage nach den Grenzen, das heißt: nach den 

Möglichkeitsbedingungen der modernen, in Familie und Schule eingespannten Konfiguration 

der  Erziehungskindheit, mehr noch: nach den Grenzen  generationaler Ordnungen  (Hengst 

2009), wie  sie beispielsweise  im Konzept der „differenziellen Zeitgenossenschaft“ von Kin‐

dern zum Ausdruck kommen (Hengst 2013). 

 

Klett diskutiert diese Frage am Schluß seines Buches  in einem eigenen Abschnitt über „Das 

Kind  in der nächsten Gesellschaft“ (286 ff.). Die „nächste Gesellschaft“  ist ein zeitdiagnosti‐

scher Terminus, mit dem Dirk Baecker die Systemtheorie der Gesellschaft auf den Computer 

als  Verbreitungsmedium  der  Kommunikation  einzustellen  sucht  (vgl.  Baecker  2008).  Der 

Computer verändert Struktur, Kultur und Integrationsform der Gesellschaft. Die nächste Ge‐

sellschaft wird nicht mehr durch funktionale Differenzierung, sondern durch Netzwerke be‐

stimmt sein, nicht mehr durch die Form des Gleichgewichts, sondern durch die des Systems, 

sie wird sich nicht mehr durch  ihre Geschichte  integrieren, sondern durch  ihre unbekannte 

Zukunft, als Krise  (Baecker 2011). Dies erfordert Formen der Orientierung, die weniger auf 

                                                            
10 Vorsichtshalber sei darauf hingewiesen, daß von  Inklusion hier natürlich nicht  im sozialpädagogischen Ver‐
ständnis die Rede ist. Klett zitiert (S. 259) Luhmann: „Inklusion [ … ] liegt immer dann vor, wenn ein autopoieti‐
sches, psychisches System, das auf Basis von Bewußtsein operiert, seine Eigenkomplexität zum Aufbau sozialer 
Systeme  zur Verfügung  stellt.  [ …  ] Sozialisation  ist der Gegenfall. Sie besteht darin, daß das autopoietische 
Sozialsystem Gesellschaft, das auf der Basis von Kommunikation operiert, seine Eigenkomplexität zum Aufbau 
psychischer Systeme zur Verfügung stellt.“ 



    12 

„Selbststeigerung durch Weltaneignung“  (vulgo Bildung) als auf „die Beobachtung und das 

Protokoll der eigenen Erfahrung im Spiegel der eigenen Erwartungen“ (S. 290) setzen.  

 

Wie wird sich die Form des Kindes unter diesen Bedingungen verändern? Was heißt Kindsein 

und Aufwachsen in einer Gesellschaft, die nicht einmal mehr verspricht, daß man in sie „hin‐

einwachsen“ kann? Anders als die Frage nach der agency von Kindern wird diese Frage von 

Entwicklungspsychologie und Sozialisationsforschung  tatsächlich nicht gestellt; sie markiert 

den kindheitssoziologischen Horizont, und sie markiert auch seine erziehungswissenschaftli‐

che Relevanz. Aufwachsen wird, so Klett, dann nicht mehr  im Modus der Karriere möglich, 

sondern durch „Kontrolle statt Verstehen“ (Klett). Kontrolle ist hier nicht devianztheoretisch 

zu  verstehen,  sondern  kybernetisch,  im  Sinne einer  rekursiven Verarbeitung  „der eigenen 

Erfahrungen im Lichte eigener und laufend aktualisierter Erwartungen“ (S. 289f.). „Das Kind 

der nächsten Gesellschaft wird früh den Reiz und den Druck zu spüren bekommen, den die 

Projekte der Gesellschaft ausüben“ (S. 291). Die Familie der nächsten Gesellschaft „wird mit 

der Erfahrung  leben müssen, daß  sie den Zugriff  formierender und deformierender Kräfte 

auf das Kind nur noch mit Mühe zu moderieren vermag“ (S. 285, S. 292). Umso mehr stehen 

Familien  unter  einem  notorischen Defizitverdacht  von Öffentlichkeit  und  Politik, während 

ihnen zugleich zugetraut wird, ihre Leistungsdefizite zu überwinden (S. 16), denn sie können 

unverändert ihre gesellschaftliche Funktion nur erfüllen, weil sie an dieser Aufgabe scheitern 

können. 

 

V. 

 

Wurde eingangs dieser Überlegungen die Frage gestellt, ob Klett nur ein weiteres Mal Kinder 

und Kindheit  in Familie und Sozialisation verschwinden  lasse,  so  läßt  sich diese Frage nun 

beantworten. Klett macht nur auf den ersten Blick, was die Kindheitssoziologie seit Ambert 

der mainstream  sociology  vorwirft: Kinder  als  Familienmitglieder  zu behandeln, wo  er  sie 

vielmehr als Personen aus eigenem Recht behandeln sollte. Auf den zweiten Blick hingegen 

macht er  vielmehr  genau das, was die Kindheitssoziologie  für  sich beansprucht:  Indem er 

untersucht, wie das Funktionssystem Familie Körper und Psyche des Kindes berücksichtigt, 

hypostasiert Klett nicht die Familienkindheit,  sondern analysiert den  familialen Modus der 

Sozialität von Kindheit und seinen Wandel. Mit der Leitfrage, wie und als was Kindheit mög‐

lich ist, reformuliert Klett die Kindheitsfrage in der Soziologie und erneuert das kindheitsso‐

ziologische Programm  einer  konzeptuellen Autonomie des Kindes;  sein Buch  könnte  auch 

„Die Kindheit des Familiensystems“ heißen. Luhmann hat sich mit dem Kind des Erziehungs‐

systems beschäftigt. So drängt  sich die Frage auf: Wie würde ein Buch mit dem Titel „Die 

Kindheit der Gesellschaft“ aussehen? Diese Frage zielt auf die Eigenständigkeit der Gegen‐

standskonstitution in der Kindheitssoziologie; zugleich zielt sie auf eine sozialwissenschaftli‐

che Kindheitsforschung, welche die policies and practices dieser Konstitution analysiert, weil 

sie sich von partikularen Kindheitsmodellen lösen kann. 

 



    13 

Auch wenn  sich das Buch passagenweise wie eine Dauer‐Verbeugung vor Niklas  Luhmann 

liest, „dem höheren Wesen, das wir verehren“ (siehe Heinrich Bölls „Dr. Murkes gesammel‐

tes Schweigen“; warum nur enthält der Band konsequenterweise nicht auch ein Glossar?): 

„Die Form des Kindes“ ist ein großer Wurf, der das soziologische, aber auch das erziehungs‐

wissenschaftliche Denken  über  Kinder  und  Kindheit  in  eine  innovative  und  provozierende 

Richtung zu  lenken vermag. Es  ist eine Inspiration für die empirische (Kindheits‐)Forschung. 

Wie es sich aus der Perspektive der Familiensoziologie, der historischen Kindheits‐ und Fami‐

lienforschung und der Systemtheorie ausmacht, wäre eine Frage an andere Rezensenten.  

 

 

Literatur 

 

 

Adler, Patricia A./Adler, Peter:  Introduction.  In: dies. (eds.), Sociological studies of child de‐

velopment, Vol. 1. Greenwich/London: JAI Press 1986, S. 3‐9 

 

Ambert, Anne‐Marie: Sociology of sociology: The place of children in North American sociol‐
ogy. In: Adler, Patricia A./Adler, Peter (eds.), Sociological studies of child development, Vol. 
1. Greenwich/London: JAI Press 1986, S. 11‐31 
 
Alanen, Leena: Rethinking childhood. Acta Sociologica 31, 1988, S. 53‐67 
 

Alanen,  Leena:  Rethinking  socialisation,  the  family  and  childhood.  In:  Adler,  Patricia  A. 
/Adler, Peter (eds.), Sociological studies of child development, Vol. 3. Greenwich/London: JAI 
Press 1990, S. 13‐28 
 

Alanen, Leena: Kindheit als generationales Konzept.  In: Hengst, Heinz/Zeiher, Helga (Hrsg.): 

Kindheit soziologisch.  Wiesbaden: VS Verlag 2005, S. 65‐82 

 

Andresen, Sabine/Diehm, Isabell (Hrsg.): Kinder, Kindheiten, Konstruktionen. Erziehungswis‐

senschaftliche  Perspektiven  und  sozialpädagogische  Verortungen.  Wiesbaden:  VS  Verlag 

2006 

 

Baecker, Dirk: Studien zur nächsten Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2007 

 

Baecker, Dirk: Zukunftsfähigkeit. 16 Thesen zur nächsten Gesellschaft. Revue für postheroi‐

sches Management 2011, 9, S. 9‐11 

 

Bollig, Sabine/Kelle, Helga: Kinder als Akteure oder als Partizipanden von Praktiken? Zu den 

Herausforderungen für eine akteurszentrierte Kindheitssoziologie durch Praxistheorien. Zeit‐

schrift für Soziologie der Erziehung und Sozialisation (ZSE) 34, 2014, 3, S. 263‐279 

 



    14 

Braches‐Chyrek,  Rita/Röhner,  Charlotte/Sünker,  Heinz/Hopf,  Michaela  (Hrsg.):  Handbuch 

frühe Kindheit. Opladen/Berlin/Toronto: Barbara Budrich 2014 

 

Bühler‐Niederberger, Doris: Macht der Unschuld. Das Kind als Chiffre. Wiesbaden: VS Verlag 

2005 

 

Corsaro, William A.: The sociology of childhood. Los Angeles a.o.; Sage/Pine Forge 2011 (3rd 

ed.) 

 

Eßer, Florian: Agency revisited. Relationale Perspektiven auf Kindheit und die Handlungsfä‐

higkeit von Kindern. Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und Sozialisation (ZSE) 34, 2014, 

3, S. 233‐246 

 

Hardman, Charlotte: Can  there be an anthropology of  children? Childhood 8, 2001, 4, pp. 

501‐517 (orig. 1973) 

 

Hengst, Heinz: Kindheit im 21. Jahrhundert. Differenzielle Zeitgenossenschaft. Weinheim und 

Basel: Beltz Juventa 2013 

 

Hengst, Heinz/Kelle, Helga  (Hrsg.): Kinder – Körper –  Identitäten. Theoretische und empiri‐

sche Annäherungen an kulturelle Praxis und sozialen Wandel. Weinheim und München: Ju‐

venta 2003 

 

Hengst, Heinz:   Generationale Ordnungen sind nicht alles. Über kollektive  Identität und Er‐

fahrungskonstitution heute.  In: Honig, Michael‐Sebastian  (Hrsg.): Ordnungen der Kindheit.  

Problemstellungen und Perspektiven der Kindheitsforschung. München und Weinheim:  Ju‐

venta 2009, S. 53‐78 

 

von  Hentig,  Hartmut:  Vorwort  zur  deutschen  Ausgabe.  In:  Philippe  Ariès: Geschichte  der 

Kindheit. München: Hanser 1975, S. 7‐44 

 

Honig, Michael‐Sebastian: Wem  gehört  das  Kind?  Kindheit  als  generationale Ordnung.  In:  

Liebau,  Eckardt/Wulf,  Christoph  (Hrsg.):  Generation.  Versuche  über  eine  pädagogisch‐

anthropologische Grundlegung. Weinheim: Deutscher Studien Verlag 1996, S. 201‐221 

 

Honig, Michael‐Sebastian: Konzeptuelle Autonomie? Systematische Probleme der Kindheits‐
soziologie.  In: Uhlendorff, Harald/Oswald, Hans  (Hrsg.): Wege zum Selbst. Herausforderun‐
gen für Kinder und Jugendliche. Stuttgart: Lucius & Lucius 2002, S. 13‐36  
 

Honig, Michael‐Sebastian (Hrsg.): Ordnungen der Kindheit.  Problemstellungen und Perspek‐

tiven der Kindheitsforschung. München und Weinheim: Juventa 2009 

 



    15 

Honig,  Michael‐Sebastian/Ostner,  Ilona:  Die  „familialisierte“  Kindheit.  In:  Baader,  Meike 

S./Eßer, Florian/Schröer, Wolfgang (Hrsg.): Kindheiten  in der Moderne. Eine Geschichte der 

Sorge. Frankfurt/New Yorrk: Campus 2014, S. 360‐390 

 

Hungerland, Beatrice/Kelle, Helga  (Hrsg.): Kinder  als Akteure – Agency und Kindheit  (The‐

menschwerpunkt). Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und Sozialisation (ZSE) 34, 2014, 3 

 
Jenks, Chris: Constituting the child. In: ders. (ed.), The sociology of childhood. Essential rea‐
dings. Aldershot: Gregg Revivals 1992 (orig. London 1982), S. 9‐24  
 
Kelle, Helga:  Kinder  und  Erwachsene. Die Differenzierung  der Generationen  als  kulturelle 
Praxis. In: In: Hengst, Heinz/Zeiher, Helga (Hrsg.): Kindheit soziologisch.  Wiesbaden: VS Ver‐
lag 2005, S. 83‐108 
 
Kelle,  Helga/Mierendorff.  Johanna  (Hrsg.):  Normierung  und  Normalisierung  der  Kindheit. 
Weinheim und Basel: Beltz Juventa 2013 
 

Krüger,  Heinz‐Hermann/Grunert,  Cathleen  (Hrsg.):  Handbuch  Kindheits‐  und  Jugendfor‐

schung. 2., aktualisierte und erweiterte Aufl., Wiesbaden: VS Verlag 2010 

 

Lee, Nick: Childhood and society. Growing up  in an age of uncertainty. Maidenhead: Open 

University Press 2001 

 

Luhmann, Niklas: Das Kind als Medium der Erziehung. Zeitschrift für Pädagogik 37, 1991, 1, S. 

19‐40 

 

Nemitz, Rolf: Kinder und Erwachsene. Zur Kritik der pädagogischen Differenz. Hamburg: Ar‐

gument‐Verlag 1996 

 

Prout, Alan (ed.): The body, childhood, and society. London: Macmillan 2000 

 
Prout,  Alan/James,  Alison:  A  new  paradigm  for  the  sociology  of  childhood?  Provenance, 
promise and problems. In: James, Allison/Prout, Alan (eds.), Constructing and reconstructing 
childhood.  Contemporary  issues  in  the  sociological  study  of  childhood.  London  a.o.:  The 
Falmer Press 1990, S. 7‐34 
 

Qvortrup, Jens et al. (eds.): Childhood matters. Social theory, practice and politics. Aldershot 
a.o.: Avebury 1994 
 

Qvortrup, Jens/Corsaro, William A./Honig, Michael‐Sebastian (eds.): The Palgrave Handbook 

of childhood studies. Basingstoke: Palgrave Macmillan 2009 

 



    16 

Shamgar‐Handelman, Lea: Kinder – Zwischen Schutz und Autonomie.  In: Nauck, Bernhard/ 

Onnen‐Isemann, Claudia  (Hrsg.):  Familie  im Brennpunkt  von Wissenschaft und  Forschung. 

Neuwied u.a.: Luchterhand 1995, S. 237‐245 

 
Skolnick, Arlene: The  limits of childhood: Conceptions of child development and social con‐
text. Law and Contemporary Problems 39, 1975, 23, pp. 38‐77 
 
Speier, Matthew: The adult ideological viewpoint in studies of childhood. In: Arlene Skolnick 
(ed.), Rethinking childhood. Boston/Toronto: Little, Brown & Co. 1976, S. 168‐186 
 
Thorne, Barrie: Re‐Visioning Women  and  Social Change: Where  are  the Children? Gender 
and Society 1, 1987, 1, S. 85‐109 
 
Winkler, Michael: Vom Ende einer Selbstverständlichkeit: Kindheit, Pädagogik und Antipäda‐
gogik.  In: Wolfgang Melzer,  Heinz  Sünker  (Hg.), Wohl  und Wehe  der  Kinder. Weinheim, 
München: Juventa 1989, S. 30‐52 
 

Zeiher, Helga:  Ambivalenzen  und Widersprüche  der  Institutionalisierung  von  Kindheit.  In: 

Honig, Michael‐Sebastian (Hrsg.): Ordnungen der Kindheit.  Problemstellungen und Perspek‐

tiven der Kindheitsforschung. München und Weinheim: Juventa 2009, S. 103‐126 

 

Zeiher, Helga/Zeiher, Hartmut  J.: Orte und Zeiten der Kinder. Soziales Leben  im Alltag von 

Großstadtkindern. Weinheim und München: Juventa 1994 


