
Auszug aus:

GRUNDRISS DER
GESCHICHTE

DER PHILOSOPHIE

BEGRÜNDET VON FRIEDRICH UEBERWEG

VÖLLIG NEU BEARBEITETE AUSGABE

HERAUSGEGEBEN VON HELMUT HOLZHEY

JEREMIA 23,29

SCHWABE  VERLAG
BASEL



DIE PHILOSOPHIE DES 18. JAHRHUNDERTS

BAND 5

HEILIGES RÖMISCHES REICH 
DEUTSCHER NATION 

SCHWEIZ 
NORD‑ UND OSTEUROPA

HERAUSGEGEBEN VON HELMUT HOLZHEY

UND VILEM MUDROCH

SCHWABE  VERLAG

BASEL 20 14



Publiziert mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds  
zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung  

und der Ernst Göhner Stiftung, Zug 



Verfasst von

Michael Albrecht (Trier), Martin Bondeli (Bern), 
Jochen Bojanowski (Mannheim), Urs Boschung (Bern), 

Ulrich Dierse (Bochum), Barbara Dölemeyer (Frankfurt am Main), 
Manfred Durner (München), Armin Emmel (Mannheim), Hans Feger (Berlin), 

Michael Franz (Schiffweiler), Ulrich Gaier (Konstanz), 
Notker Hammerstein (Frankfurt am Main), 

Dietmar H. Heidemann (Luxembourg), Judit Hell (Budapest), 
Beatrix Himmelmann (Tromsø), Helmut Holzhey (Zürich), 

Carl Henrik Koch (Hørsholm), Zbigniew Kuderowicz (Radom), 
Henrik Lagerlund (London, Ontario), Alessandro Lazzari (Luzern), 

Thomas Leinkauf (Münster), Ulrich G. Leinsle (Eichstätt), 
Ferenc L. Lendvai (Budapest), Stefan Lorenz (Münster), 

Hanspeter Marti (Engi), Stefan Metzger (Tuttlingen), Vilem Mudroch (Zürich), 
Ulrich Muhlack (Frankfurt am Main), Martin Mulsow (Erfurt), 

Erich Naab (Eichstätt), Stephan Nachtsheim (Aachen), 
Jürgen Oelkers (Zürich), Konstantin Pollok (Columbia, SC), 

Wolfgang Rapp (Berlin), Helmut Reinalter (Innsbruck), 
Friedo Ricken (München), Daniela Rippl (München), 

Wolfgang Rother (Zürich), Gerhard Schäfer †, Werner Schneiders (Münster), 
Peter Schnyder (Neuchâtel), Winfried Schröder (Marburg), 

Wolfgang M. Schröder (Tübingen), Christoph Schulte (Potsdam), 
Martin Seils (Jena), Reinhart Siegert (Freiburg im Breisgau), 

Christian Sinn (Konstanz), Jakub Sirovátka (Eichstätt), 
Andreas Urs Sommer (Freiburg im Breisgau), Walter Sparn (Erlangen), 

Ulrich Stadler (Zürich), Werner Stark (Marburg), Hubert Steinke (Bern), 
Andres Straßberger (Leipzig), Robert Theis (Luxembourg), 

Rüdiger Thiele (Halle), Daniel Tröhler (Luxembourg), Norbert Waszek (Paris), 
Horst Weigelt (Bamberg), Falk Wunderlich (Berlin), 
Temilo van Zantwijk (Jena), Kay Zenker (Münster),  

Simone Zurbuchen (Lausanne).

Redaktion im Verlag: Wolfgang Rother und Barbara Handwerker Küchenhoff



Grundriss 18. Jahrhundert 5

© 2014 by Schwabe AG, Verlag, Basel
Gesamtherstellung: Schwabe AG, Druckerei, Muttenz/Basel 

Printed in Switzerland

ISBN 978-3-7965-2631-2



INHALT

ERSTER HALBBAND

Verzeichnis der Siglen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 XIX

Vorwort (Helmut Holzhey und Vilem Mudroch) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 XXI

ERSTER TEIL
HEILIGES RÖMISCHES REICH DEUTSCHER NATION

Erstes Kapitel
Die institutionellen Bedingungen der Philosophie
und die Formen ihrer Vermittlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 1
§ 1.	 Der Weg zur Aufklärung an den Universitäten und Hohen Schulen 

(Notker Hammerstein) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 3
1. Die neuen Universitäten 3. – 2. Der Aufstieg der Philosophischen 
Fakultät und der Philosophie 7. – 3. Die Hohen Schulen 14.

§ 2.	 Außeruniversitäre Institutionen und regionale Zentren  
der Aufklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 15
1. Akademien, Reformgesellschaften, Geheimbünde und Salons 
(Helmut Reinalter) 15. – 2. Regionale Zentren der Aufklärung 
(Notker Hammerstein) 23.

§ 3.	 Vermittlungsinstanzen des aufklärerischen Gedankenguts und seiner 
Kritik (Hanspeter Marti) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 27
1. Medien der Wissensverbreitung 28. – 2. Zeitschriften 30. – 3. Zen-
sur 34. – 4. Bibliotheken 37.

§ 4.	 Sprachen, Übersetzungen, literarische Formen (Ulrich Gaier) . . . . .      	 40
1. Latein und Deutsch 41. – 2. Übersetzungen aus Nationalsprachen 
43. – 3. Literarische Formen der Philosophie 46. – 4. Philosophische 
Fiktion 50.

Sekundärliteratur zum ersten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 52

Zweites Kapitel
Der Thomasianismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 61
Einleitung (Werner Schneiders) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 63
§ 5.	 Der Thomasianismus in Halle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 67

1. Nikolaus Hieronymus Gundling (Martin Mulsow) 67. – 2. Johann 
Gottlieb Heineccius (Kay Zenker) 71.

§ 6.	 Der Thomasianismus in Jena . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 76
1. Johann Jakob Syrbius (Ulrich G. Leinsle) 76. – 2. Johann Georg 
Walch (Werner Schneiders) 79.



X Inhaltsverzeichnis

§ 7.	 Der Thomasianismus in Leipzig . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 83
1. Andreas Rüdiger (Ulrich G. Leinsle) 83. – 2. August Friedrich 
Müller (Kay Zenker) 88. – 3. Adolph Friedrich Hoffmann (Robert 
Theis) 93.

Sekundärliteratur zum zweiten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	  99

Drittes Kapitel
Christian Wolff und der Wolffianismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 103
Einleitung (Michael Albrecht) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 105
§ 8.	 Christian Wolff (Michael Albrecht) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 109
§ 9.	 Der frühe Wolffianismus (Michael Albrecht) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 158

1. Georg Bernhard Bilfinger 158. – 2. Ludwig Philipp Thümmig 161. – 
3. Johann Christoph Gottsched 164. – 4. Johann Peter Reusch 172. – 
5. Christoph Andreas Büttner 174. – 6. Johann Heinrich Winkler 
176. –  7. Friedrich Christian Baumeister 178. – 8. Martin Knutzen 180.

§ 10.	Der mittlere Wolffianismus (Michael Albrecht) . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 184
1. Carl Günther Ludovici 184. – 2. Johann Friedrich Stiebritz 186. – 
3. Joachim Georg Darjes 188. – 4. Alexander Gottlieb Baumgar-
ten 192.

§ 11.	Der späte Wolffianismus (Michael Albrecht) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 197
1. Georg Friedrich Meier 197. – 2. Johanne Charlotte Unzer und die 
wolffianische Frauenphilosophie 201. – 3. Weitere Autoren 203.

§ 12.	Distanznahmen gegenüber Wolff (Michael Albrecht) . . . . . . . . . . . . .              	 206
1. Christian August Crusius 206. – 2. Weitere Autoren 212.

Sekundärliteratur zum dritten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 218

Viertes Kapitel
Zentren, Gestalten und Strömungen der Aufklärungsphilosophie
in der zweiten Jahrhunderthälfte  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 237
Einleitung (Helmut Holzhey) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 239
§ 13.	Göttinger Aufklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 243

1. Samuel Christian Hollmann (Michael Albrecht) 243. – 2. Abraham 
Gotthelf Kästner (Michael Albrecht) 247. – 3. Johann Georg Heinrich 
Feder (Michael Albrecht) 249. – 4. Christoph Meiners (Michael 
Albrecht) 255. – 5. Michael Hißmann (Michael Albrecht) 260. – 
6. Ludwig Timotheus Spittler (Michael Albrecht) 263. – 7. Georg 
Christoph Lichtenberg (Ulrich Dierse) 265.

§ 14.	Berliner Aufklärung (Ulrich Dierse) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 276
1. Einleitung 276. – 2. Friedrich II. 278. – 3. Jean Henri Samuel 
Formey 285. – 4. Nicolas de Béguelin 289. – 5. André-Pierre Le Guay 
de Prémontval 291. – 6. Johann Georg Sulzer (Ulrich Dierse und 
Stephan Nachtsheim) 293. – 7. Johann Bernhard Merian 300. – 
8. Louis de Beausobre 302. – 9. Friedrich Nicolai 304. – 10. Andreas 
Riem 307.

§ 15.	Hermann Samuel Reimarus (Winfried Schröder) . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 310



XIInhaltsverzeichnis 

§ 16.	Gotthold Ephraim Lessing (Walter Sparn und Stephan  
Nachtsheim) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 319

§ 17.	 Deismus. Radikale Religionskritik (Martin Mulsow) . . . . . . . . . . . . .              	 345
1. Einleitung 350. – 2. Christian Gabriel Fischer 356. – 3. Johann 
Christian Edelmann 358. – 4. Christlob Mylius und Carl August 
Gebhardi 359. – 5. Georg Schade 361. – 6. Johann Heinrich Schulz 
362. – 7. Wilhelm Ludwig Wekhrlin 364. – 8. Karl Friedrich Bahrdt 
364. – 9.  Jakob Mauvillon 366. – Christian Ludwig Paalzow 367. – 
11. Karl von Knoblauch 368.

§ 18.	Moses Mendelssohn und die Haskala. Die Stellungnahme Dohms 
	 (Christoph Schulte) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 370

1. Einleitung: Die Haskala 372. – 2. Moses Mendelssohn 378. – 
3. Marcus Herz 392. – 4. Isaac Abraham Euchel 394. – 5. Lazarus 
Bendavid (Christoph Schulte und Alessandro Lazzari) 396. – 6. Saul 
Ascher 398. – 7. Die Stellungnahme von Christian Conrad Wilhelm 
von Dohm 400. 

§ 19.	Die Popularphilosophie (Norbert Waszek) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 403
1. Einleitung 403. – 2. Christian Garve 406.

§ 20.	Die Volksaufklärung (Reinhart Siegert)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 415
Sekundärliteratur zum vierten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 425

Fünftes Kapitel
Philosophie und Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 449
Einleitung. Mit einem Überblick zur protestantischen Schulphilosophie 
im frühen 18. Jahrhundert (Walter Sparn) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 451
§ 21.	Protestantische wolffianische Theologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 457

1. Einleitung (Walter Sparn) 459. – 2. Johann Gustav Reinbeck 
(Andres Straßberger) 463. – 3. Israel Gottlieb Canz (Stefan Lorenz) 
465. – 4. Jakob Carpov (Stefan Lorenz) 466. – 5. Johann Lorenz 
Schmidt (Andres Straßberger) 467. – 6. Siegmund Jakob Baumgarten 
(Walter Sparn) 469. 

§ 22.	Die Neologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 474
1. Einleitung (Walter Sparn) 475. – 2. Johann Friedrich Wilhelm 
Jerusalem (Andreas Urs Sommer) 481. – 3. Johann Joachim Spalding 
(Walter Sparn) 483. – 4. Johann Salomo Semler (Walter Sparn) 485.

§ 23.	Philosophie und Theologie im katholischen Reich . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 488
1. Universitäten und Klöster (Notker Hammerstein) 488. – 2. Schul- 
und Ordensphilosophie im frühen 18. Jahrhundert (Erich Naab) 
495. – 3. Katholische Denker unter dem Einfluss Wolffs (Jakub Siro-
vátka) 501.

Sekundärliteratur zum fünften Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 512

Sechstes Kapitel
Vom Pietismus bis zum Pantheismusstreit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 519
Einleitung (Helmut Holzhey) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 521



XII  Inhaltsverzeichnis

§ 24.	Der Pietismus (Walter Sparn und Gerhard Schäfer †) . . . . . . . . . . . . .              	 524
1. Einleitung 525. – 2. Der hallesche Pietismus 529. – 3. Der württem-
bergische Pietismus: Friedrich Christoph Oetinger 534.

§ 25.	Johann Georg Hamann (Martin Seils) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 538
§ 26.	Johann Gottfried Herder (Ulrich Gaier) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 548
§ 27.	Christliche Kritik an der Aufklärung (Horst Weigelt) . . . . . . . . . . . . .              	 573

1. Johann Kaspar Lavater 573. – 2. Johann Heinrich Jung-Stilling 579.
§ 28.	Friedrich Heinrich Jacobi (Thomas Leinkauf) . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 584
§ 29.	Der Pantheismusstreit (Thomas Leinkauf) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 607
Sekundärliteratur zum sechsten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 619

Siebtes Kapitel
Naturrecht, Staat und Politik vor der Französischen Revolution . . .    	 633
Einleitung (Wolfgang Rother) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 635
§ 30.	Das protestantische Natur-, Staats- und Völkerrecht  

(Wolfgang Rother) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 639
1. Daniel Nettelbladt 639. – 2. Gottfried Achenwall 642. – 3. Hermann 
Friedrich Kahrel 647.

§ 31.	Das Natur- und Staatsrecht der katholischen Aufklärung  
(Wolfgang Rother) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 652
1. Johann Adam von Ickstatt 652. – 2. Karl Anton von Martini 655. – 
3. Adam Weishaupt 661.

§ 32.	Konservativismus, Reformabsolutismus und Reichspatriotismus  
(Wolfgang Rother) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 668
1. Justus Möser 668. – 2. Friedrich Carl von Moser 673. – 3. Thomas 
Abbt 677. – 4. Johann Georg Schlosser 680.

§ 33.	Polizei- und Kameralwissenschaften (Wolfgang Rother) . . . . . . . . . .           	 685
1. Johann Peter Süßmilch 685. – 2. Johann Heinrich Gottlob von Justi 
688. – 3. Johann Friedrich von Pfeiffer 693. – 4. Johann August 
Schlettwein 698. – 5. Joseph von Sonnenfels 701.

Sekundärliteratur zum siebten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 706

Achtes Kapitel
Der Mensch: Physiologie, Anthropologie, Pädagogik,
Geschichtsschreibung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 715
Einleitung (Vilem Mudroch) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 717
§ 34.	Physiologie (Hubert Steinke und Urs Boschung) . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 722

1. Einleitung 725. – 2. Georg Ernst Stahl und Friedrich Hoffmann 726. – 
3. Albrecht von Haller 731. – 4. Theorien organischer Kräfte 736.

§ 35.	Anthropologie (Stefan Metzger und Wolfgang Rapp) . . . . . . . . . . . . .              	 743
1. Johann Gottlob Krüger 746. – 2. Johann August Unter 749. – 
3. Johann Georg Zimmermann 751. – 4. Karl Franz von Irwing 753. – 
5. Melchior Adam Weikard 755. – 6. Johann Karl Wezel 756. – 
7. Dieterich Tiedemann (Falk Wunderlich) 758. – 8. Karl Philipp 
Moritz 761.



XIII Inhaltsverzeichnis

§ 36.	Pädagogik (Jürgen Oelkers und Daniel Tröhler) . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 764
1. Die deutschsprachige Erziehungsreflexion im 18. Jahrhundert 
767. – 2. Johann Bernhard Basedow und sein Umfeld 770. – 3. Das 
Revisionswerk und die «Gesellschaft praktischer Erzieher» 772. – 
4. Die pädagogischen Schriftsteller 783. – 5. Der Einfluss der kanti-
schen Vernunftkritik 788. – 6. Die Systematiker 793.

§ 37.	Geschichtsphilosophie und Geschichtsschreibung  
(Ulrich Muhlack) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 796
1. Überblick 798. – 2. Johann Martin Chladenius 802. – 3. Jakob 
Wegelin 803. – 4. Johann Christoph Gatterer 805. – 5. Isaak Iselin 806.

Sekundärliteratur zum achten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 809

Neuntes Kapitel
Physik und Mathematik, Chemie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 819
Einleitung (Konstantin Pollok) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 821
§ 38.	Physik und Mathematik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 825

1. Einleitung (Konstantin Pollok) 825. – 2. Daniel Bernoulli (Rüdiger 
Thiele) 828. – 3. Leonhard Euler (Rüdiger Thiele) 834. – 4. Die 
Lehrer der Naturwissenschaften an den Universitäten (Konstantin 
Pollok) 847.

§ 39.	Chemie (Manfred Durner) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 857
1. Einleitung 858. – 2. Phlogistik und Antiphlogistik 860. – 3. Atomis-
mus und Dynamismus 863.

Sekundärliteratur zum neunten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 866



XIV  Inhaltsverzeichnis

ZWEITER HALBBAND

Verzeichnis der Siglen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 XVII

Zehntes Kapitel
Neue Philosophische Konzeptionen zwischen Wolff und Kant . . . .     	 873
Einleitung (Vilem Mudroch) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 875
§ 40.	Gottfried Ploucquet (Michael Franz) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 878
§ 41.	Johann Heinrich Lambert (Temilo van Zantwijk  

und Armin Emmel) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 890
§ 42.	Johann Nicolaus Tetens (Vilem Mudroch) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 903
Sekundärliteratur zum zehnten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 920

Elftes Kapitel
Kant und Kantianismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 923
§ 43.	Immanuel Kant . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 925
Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 925
Primärliteratur (Vilem Mudroch und Werner Stark) . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 926
Leben (Vilem Mudroch) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 934
Werke (Dietmar H. Heidemann, Beatrix Himmelmann,  
Helmut Holzhey, Vilem Mudroch, Friedo Ricken)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 942
Lehre 	 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 978
	 I.	�� Die vorkritische Philosophie und der Weg zur Kritik der  

Vernunft (Vilem Mudroch) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 978
�1. Die vorkritische Philosophie 978. – 2. Der Weg zur Kritik der  
Vernunft 983.

	 II.	 Die kritische Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 987
�1. Theoretische Philosophie: a) Transzendentalphilosophie (Dietmar 
H. Heidemann) 987; b) Metaphysik der Naturwissenschaft (Vilem 
Mudroch) 1017. – 2. Praktische Philosophie: a) Moralphilosophie 
(Beatrix Himmelmann) 1021; b) Rechtsphilosophie (Wolfgang 
M. Schröder) 1032; c) Politische Philosophie (Wolfgang M. Schrö-
der) 1036; d) Geschichtsphilosophie (Wolfgang M. Schröder) 1038; 
e) Religionsphilosophie (Friedo Ricken) 1040. – 3. Ästhetik und Teleo-
logie (Beatrix Himmelmann) 1042. – 4. Anthropologie (Jochen 
Bojanowski) 1058.

Wirkung (Helmut Holzhey und Vilem Mudroch) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 1062
§ 44.	Der Kantianismus (Martin Bondeli) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 1075
§ 45.	Anhänger Kants (Alessandro Lazzari) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 1084

1. Johann Friedrich Schultz 1087. – 2. Ludwig Heinrich Jakob 1089. – 
3. Johann Heinrich Tieftrunk 1092. – 4. Carl Christian Erhard Schmid 
1095. – 5. Gottlob Benjamin Jäsche 1098. – 6. Karl Heinrich Heyden-



XV Inhaltsverzeichnis

reich 1100. – 7. Johann Christoph Hoffbauer 1103. – 8. Johann Gott-
fried Karl Christian Kiesewetter 1106.

§ 46.	Eklektische Kantrezeption in anthropologischer Perspektive (Vilem 
Mudroch) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 1108
1. Ernst Platner 1109. – 2. Jakob Friedrich Abel 1115.

§ 47.	Gegner Kants . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 1121
1. Johann August Eberhard (Alessandro Lazzari) 1124. – 2. Johann 
Christoph Schwab (Alessandro Lazzari) 1130. – 3. Johann August 
Heinrich Ulrich (Alessandro Lazzari) 1132. – 4. Adam Weishaupt 
(Alessandro Lazzari) 1135. – 5. Christian Gottlieb Selle (Alessandro 
Lazzari) 1137. – 6. Johann Friedrich Flatt (Alessandro Lazzari) 
1140. – 7. Johann Gebhard Ehrenreich Maaß (Alessandro Lazzari) 
1143. – 8. Gottlob Ernst Schulze (Martin Bondeli) 1145.

§ 48.	Kantianische Systemansätze (Martin Bondeli) . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 1152
1. Karl Leonhard Reinhold 1152. – 2. Salomon Maimon 1174. – 
3. Jakob Sigismund Beck 1183.

Sekundärliteratur zum elften Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 1190

Zwölftes Kapitel
Gesellschaft, Staat und Ökonomie am Ende ses Jahrhunderts . . . . .      	 1223
Einleitung (Helmut Holzhey) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 1225
§ 49.	Die soziale und politische Stellung der Frau (Barbara Dölemeyer) . .   	 1227

1. Der «weibliche» Diskurs 1229. – 2. Der rechtliche Status der Frau 
1231. – 3. Der «männliche» Diskurs 1231.

§ 50.	Sozialutopien (Helmut Reinalter) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 1235
1. Einleitung 1235. – 2. Die Hauptvertreter 1238.

§ 51.	Auseinandersetzungen um die Französische Revolution  
(Helmut Reinalter) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 1242
1. Revolutionsbewegungen und Revolutionsanhänger 1244. – 2. Kon-
servative Kritik an der bürgerlichen Revolution 1255.

§ 52.	Natur- und Staatsrecht im Zeitalter der Revolution  
(Wolfgang Rother) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 1260
1. Einleitung 1263. – 2. August Ludwig Schlözer 1266. – 3. Ernst 
Ferdinand Klein 1271. – 4. . Georg Niklas Brehm 1275. – 5. Christian 
Ulrich Detlev Freiherr von Eggers 1276. – 6. Gottlieb Hufeland 
1278. – 7. Gustav Hugo 1281. – 8. Günther Heinrich von Berg 1283. – 
9. Johann Christian Gottlieb Schaumann 1286. – 10. Johann Adam 
Bergk 1291.

§ 53.	Politische Ökonomie (Wolfgang Rother) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 1295
1. Einleitung 1296. – 2. Johann Adam Völlinger 1297. – 3. August 
Ferdinand Lueder 1299. – 4. Christian Daniel Voß 1302.

Sekundärliteratur zum zwölften Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 1306



XVI  Inhaltsverzeichnis

Dreizehntes Kapitel
Theorien der Künste und Philosophie der Dichter . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 1313
§ 54.	Einleitender geschichtlicher Überblick (Stephan Nachtsheim) . . . . . .       	 1315
§ 55.	Christoph Martin Wieland (Christian Sinn) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 1324
§ 56.	Johann Joachim Winckelmann (Stephan Nachtsheim) . . . . . . . . . . . . .              	 1330
§ 57.	Karl Philipp Moritz (Stephan Nachtsheim) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 1337
§ 58.	Johann Wolfgang von Goethe (Ulrich Stadler) . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 1342
§ 59.	Friedrich von Schiller (Hans Feger) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 1356
Sekundärliteratur zum dreizehnten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 1368

Vierzehntes Kapitel
Die Anfänge des spekulativen Idealismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 1375
Einleitung (Helmut Holzhey) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 1377
§ 60.	Der Übergang zur nachkantischen Systemphilosophie  

(Martin Bondeli) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 1379
§ 61.	Philosophie und Poesie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 1395

1. Einleitung (Ulrich Gaier) 1395. – 2. Friedrich Schlegel (Peter 
Schnyder) 1399. – 3. Novalis (Ulrich Stadler) 1406. – 4. Friedrich 
Hölderlin (Ulrich Gaier) 1412.

Sekundärliteratur zum vierzehnten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 1419

Fünfzehntes Kapitel
Litterär- und Philosophiegeschichtsschreibung . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 1423
§ 62.	Litterärgeschichte (historia litteraria) (Hanspeter Marti) . . . . . . . . . .           	 1425
§ 63.	Philosophiegeschichtsschreibung im 18. Jahrhundert  

(Helmut Holzhey) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 1430
1. Thomasianismus 1432. – 2. Johann Jakob Brucker 1434. – 3. Von 
Meiners zu Tiedemann 1436. – 4. Kantianische Philosophiegeschichts-
schreibung 1438.

Sekundärliteratur zum fünfzehnten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 1442

ZWEITER TEIL
SCHWEIZ, NORD- UND OSTEUROPA

Sechzehntes Kapitel
Schweiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 1445
Einleitung (Simone Zurbuchen) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 1447
§ 64.	Die Universität Basel und die Hohen Schulen. Die Sozietäten . . . . . .       	 1449

1. Die Philosophie an der Universität Basel und an den Hohen 
Schulen (Wolfgang Rother) 1449. – 2. Die Sozietäten (Simone Zur
buchen) 1455.

§ 65.	Aufklärung in der Schweiz (Simone Zurbuchen) . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 1461
1. Der Republikanismus 1461. – 2. Theologie und Religion in den 
protestantischen Orten 1472. – 3. Religion und Aufklärung in den 



XVII Inhaltsverzeichnis

katholischen Orten 1475. – 4. Naturphilosophie und Naturgeschichte – 
die Erforschung der Alpen 1477.

Sekundärliteratur zum sechzehnten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 1481

Siebzehntes Kapitel
Skandinavien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 1487
§ 66.	Schweden (Henrik Lagerlund) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 1489

1. Einleitung 1490. – 2. Andreas Rydelius 1491. – 3. Der Wolffianismus 
und seine Gegner 1494. – 4. Die Aufklärung 1497. – 5. Daniel Boëthius 
1499. – 6. Thomas Thorild 1501. – 7. Carl Gustaf af Leopold 1503. 

§ 67.	Dänemark und Norwegen (Carl Henrik Koch) . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 1507
1. Einleitung 1509. – 2. Schulphilosophie 1510. – 3. Einflüsse der 
deutschen Aufklärungsphilosophie 1511. – 4. Tyge Rothe und der Ein-
fluss der französischen Aufklärungsphilosophie 1516. – 5. Einflüsse 
der britischen Aufklärungsphilosophie 1518. – 6. Die Auseinander-
setzungen um Kant 1523.

Sekundärliteratur zum siebzehnten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 1528

Achtzehntes Kapitel
Polen 	 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 1531
Einleitung (Zbigniew Kuderowicz) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 1533
§ 68.	Die Philosophie in der «Sachsenzeit» (Zbigniew Kuderowicz) . . . . . .       	 1538

1. Die Schulphilosophie der Jesuiten 1542. – 2. Die protestantische 
Schulphilosophie 1548. – 3. Stanisław Leszcyński 1553. – 4. Die eklek-
tische Philosophie in der Mitte des Jahrhunderts 1556.

§ 69.	Die Philosophie im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts  
(Zbigniew Kuderowicz) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 1563
1. Die Wissenschaftsphilosophie 1566. – 2. Die Physiokratie 1571. – 
3. Hugo Kołłątaj 1576. – 4. Stanisław Staszic 1580.

Sekundärliteratur zum achtzehnten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 1584

Neunzehntes Kapitel
Königreich Ungarn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 1589
Einleitung (Ferenc L. Lendvai) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 1591
§ 70.	Die eklektische Schulphilosophie (Judit Hell) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 1593

1. Die Jesuiten 1595. – 2. Die Piaristen 1598. – 3. Die Protestanten 
1600. 

§ 71.	Die Aufklärung (Ferenc L. Lendvai) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 1602
1. Der Einfluss der französischen Aufklärung 1605. – 2. Der Einfluss 
Kants 1609.

Sekundärliteratur zum neunzehnten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 1614



XVIII  Inhaltsverzeichnis

Zwanzigstes Kapitel
Russland . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 1619
Einleitung (Vilem Mudroch) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 1621
§ 72.	Lomonossow und weitere philosophische Denker (Daniela Rippl) . . .    	 1624

1. Michail Wassiljewitsch Lomonossow 1626. – 2. Grigori Sawwitsch 
Skoworoda 1631. – 3. Alexander Nikolaewitsch Radischtschew 1637. – 
4. Weitere Autoren 1639.

Sekundärliteratur zum zwanzigsten Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 1644

Sachregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 1647

Personenregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 1655



§ 36. Pädagogik

Jürgen Oelkers und Daniel Tröhler

Primärliteratur. – Darstellung.

PRIMÄRLITERATUR

Die deutschsprachige Erziehungsreflexion [*201-*206]. – Johann Bernhard Basedow [*211-*217]. – Das 
Revisionswerk und die «Gesellschaft praktischer Erzieher»: Johann Heinrich Campe [*221-*226]; Ernst 
Christian Trapp [*229-*230]; Peter Villaume [*233-*239]; Friedrich Gabriel Resewitz [*241-*242]; Philipp 
Julius Lieberkühn [*245-*246]. – Die pädagogischen Schriftsteller: Friedrich Eberhard von Rochow [*249-
*251]; Johann Heinrich Pestalozzi [*253-*259]; Christian Gotthilf Salzmann [*261-*264]. – Der Einfluss 
der kantischen Vernunftkritik: Johann Heinrich Gottlieb Heusinger [*267-*271]; Kajetan (von) Weiller 
[*274-*276]; Christian G. W. Ritter [*281-*282]; Friedrich Johannsen [*284-*285]. – Die Systematiker: 
August Hermann Niemeyer [*293-*295]; Friedrich Heinrich Christian Schwarz [*297-*299].

Die folgende Liste enthält eine Auswahl der wichtigsten pädagogischen Werke.

Die deutschsprachige Erziehungsreflexion

201	Johann Peter Miller: Grundsätze einer weisen 
und christlichen Erziehungskunst (Göttingen 
1769) (22), 184. – 2. verbesserte Aufl.: 1771, 
(14), 256.

202	August Ludwig Schlözer: Vorrede des deut-
schen Herausgebers, in: Ludwig Renatus de 
Caradeuc de la Chalotais: Versuch über den 
Kinder-Unterricht, aus dem Französischen 
übersetzt, mit Anmerkungen und einer Vor-
rede, die Unbrauchbarkeit und Schädlichkeit 
der Basedowschen Erziehungs-Projecte be-
treffend (Göttingen, Gotha 1771) III-XCIII.

203	Friedrich Samuel Bock: Lehrbuch der Erzie-
hungskunst, zum Gebrauche für christliche 
Eltern und künftige Jugendlehrer (Königs-
berg, Leipzig 1780) (38), 303.

204	Karl Philipp Michael Snell: Grundsätze der Er-
ziehungskunst, oder Entwurf zu einer systema-
tischen Pädagogik, in: Archiv für die ausübende 
Erziehungskunst 2 (Gießen 1784) 229-272.

205	Karl Heinrich Ludwig Pölitz: Die Erziehungs-
wissenschaft, aus dem Zwecke der Mensch-
heit und des Staates practisch dargestellt, I-II 
(Leipzig 1806) XVI, 336; XII, 434. – Nach-
druck: Dillenburg 2001.

206	Bernhard Christian Ludwig Natorp: Kleine 
Schulbibliothek. Ein literarischer Wegweiser 
für Lehrer an Volksschulen. Fünfte, ganz um-
gearbeitete Auflage (Essen 1820) XII, 193.

Johann Bernhard Basedow

211	Practische Philosophie für alle Stände, I-II 
(Copenhagen, Leipzig 1758) 576; 577-1034. – 
2., verbesserte Aufl.: Dessau 1777, XVI, 468; 
384, (30). 

212	Philalethie. Neue Aussichten in die Wahrhei-
ten und Religion der Vernunft bis in die 
Gränzen der glaubwürdigen Offenbarung, 
I-II (Altona 1764) (28), 748, (10); (6), 448.

213	Methodischer Unterricht der Jugend in der 
Religion und Sittenlehre der Vernunft nach 
dem in der Philalethie angegebenen Plane 
(Altona 1764) LXII, 272.

214	 Theoretisches System der gesunden Vernunft 
(Altona 1765) (24), 48, 160, 304.

215	Das Elementarwerk. Ein geordneter Vorrath 
aller nötigen Erkenntniß, zum Unterricht der 
Jugend, vom Anfang bis ins akademische Al-
ter, zur Belehrung der Eltern, Schullehrer 
und Hofmeister, zum Nutzen eines jeden Le-



Primärliteratur 765

sers die Erkenntniß zu vervollkommnen. In 
Verbindung mit einer Sammlung von Kupfer-
stichen und mit französischer und lateinischer 
Uebersetzung dieses Werks, I-IV (Dessau, 
Leipzig 1774). – 2., «sehr verbesserte» Aufl.: 
I-III, Leipzig 1785; 3. Aufl.: Stuttgart 1847; 
«kritische Bearbeitung»: hg. von Theodor 
Fritzsch, I-III, Leipzig 1909, Nachdruck: Hil-
desheim 1972.

216	Vorschlag an die Selbstdenker des 19ten Jahr-
hunderts zum Frieden zwischen dem wohlver-
standenen Urchristenthume und der wohlge-
sinnten Vernunft, I-II (Irenopel [richtig: 
Leipzig] 1780) XVI, 224; 229-365.

217	Philanthropische Grundlage der Sittenlehre 
und des Christl. Glaubens (Dessau 1781) 96.

Das Revisionswerk und die «Gesellschaft 
praktischer Erzieher»

Joachim Heinrich Campe

221	Philosophischer Commentar über die Worte 
des Plutarchs: die Tugend ist eine lange Ge-
wohnheit, oder über die Entstehungsart der 
tugendhaften Neigungen (Berlin 1774) 126.

222	Die Empfindungs- und Erkenntnißkraft der 
menschlichen Seele; die erstere nach ihren 
Gesetzen, beyde nach ihren ursprünglichen 
Bestimmungen, nach ihrem gegenseitigen 
Einflusse auf einander und nach ihren Bezie-
hungen auf Charakter und Genie betrachtet 
(Leipzig 1776) 208.

223	Ueber Empfindsamkeit und Empfindeley in 
pädagogischer Hinsicht (Hamburg 1779) 56.

224	Kleine Seelenlehre für Kinder (Hamburg 
1780) 314, 16 Ill. – 12. Aufl.: Braunschweig 
1844. – Franz.: Élémens de psycologie ou 
Leçons élémentaires sur l’âme à l’usage des 
enfans, Hamburg 1783; Genève 1785, 1787. – 
Engl.: Elementary dialogues, for the improve-
ment of youth, London 1792.

225	(Hg.): Allgemeine Revision des gesammten 
Schul- und Erziehungswesens von einer Ge-
sellschaft praktischer Erzieher, I-XVI (Ham-
burg u.a. 1785-1792). – Nachdruck: Vaduz 
1979.

226	Ueber die Hauptsünde der sogenannten neu-
ern Pädagogik, nebst einer Anwendung auf 
den Aufsatz des Hrn. Kammerh. Freiherrn 
von Knigge, in Hrn. Benekens Jahrbuch für 
die Menschheit (II. B. 3. St.), in: Braun-
schweigisches Journal philosophischen, phi-
lologischen und pädagogischen Inhalts 1 
(1789) 193-213. 339-359.

Ernst Christian Trapp

229	Von der Beförderung der wirksamen Erkennt-
niß (Itzehoe 1778) 136.

230	Versuch einer Pädagogik (Berlin 1780) 502. – 
Nachdruck: mit Trapps hallischer Antrittsvor-
lesung: Von der Nothwendigkeit, Erziehen 
und Unterrichten als eine eigne Kunst zu stu-
diren (1779), hg. von Ulrich Herrmann, Pa-
derborn 1977. Enthält: Person und Werk (419-
448); Bibliographie (449-483).

Peter Villaume

233	Ueber die Erziehung zur Menschenliebe. 
Eine Preisschrift ... Aus dem Französischen 
übersetzt (Dessau 1784) 99. – 2. Aufl.: Leipzig 
1795.

234	Von dem Ursprung und den Absichten des 
Uebels, I-III (Leipzig 1784-1787). – Weitere 
Aufl.: Frankfurt, Leipzig 1786-1787; Karls-
ruhe 1786-1787.

235	Abhandlung über die Kräfte der Seele, ihre 
Geistigkeit und Unsterblichkeit (Wolfenbüt-
tel 1786) 295.

236	Sendschreiben an den Wahrheits-Freund in 
Beroe über die von ihm aufgeworfenen Fra-
gen: Was ist Gewissensfreyheit? Und wie weit 
erstreckt sich die Macht des Monarchen in 
Religionsfragen? (Frankfurt, Leipzig 1788) 
61. – Weitere Aufl. mit leicht verändertem Ti-
tel: Berlin 1788, 68.

237	Ueber das Verhältnis der Religion zur Moral 
und zum Staate (Libau 1791) 268.

238	Vermischte Abhandlungen (Berlin 1793) 
282. – Nachdruck: Königstein i. Ts. 1981. – 
2. Aufl.: 1796.

239	Grundsätze und Einrichtungen betreffend 
die gemeinschaftliche Erziehung der gebilde-
ten Stände, in: Egeria 2/1 (1806-1808) 233-
262.

Friedrich Gabriel Resewitz

241	(Hg.): Gedanken, Vorschläge und Wünsche 
zur Verbesserung der öffentlichen Erziehung 
als Materialien der Pädagogik, I-V (Berlin, 
Stettin 1777-1786).

242	Die Erziehung des Bürgers zum Gebrauch des 
gesunden Verstandes, und zur gemeinnützi-
gen Geschäfftigkeit (Kopenhagen 1773) VI, 
212. – 2. Aufl.: 1776, (24), 244; «nach der 
neuen verbesserten Auflage»: Wien 1787, 
Nachdruck: Einl. von Horst M. P. Krause, 
Glashütten im Taunus 1975, 83, 244.



§ 36. Pädagogik766

Philipp Julius Lieberkühn

245	Versuch über die anschauende Erkenntniß. 
Ein Beytrag zur Theorie des Unterrichts 
(Züllichau 1782) XXVIII, 216.

246	Ueber den Werth und die Rechte der öffent
lichen Erziehung ... (Breslau 1785) 60.

Die pädagogischen Schriftsteller

Friedrich Eberhard von Rochow

249	Versuch eines Schulbuches für Kinder der 
Landleute oder zum Gebrauch in Dorfschu-
len (Berlin 1772) (18), 158.

250	Der Kinderfreund. Ein Lesebuch zum Ge-
brauch in Landschulen, I-II (Brandenburg, 
Leipzig 1776-1779) 112; (8), 216. – Zahlreiche 
weitere Auflagen bis Mitte des 19. Jh.

251	Vom Nationalcharakter durch Volksschulen 
(Brandenburg, Leipzig 1779) 60.

Johann Heinrich Pestalozzi

253	Lienhard und Gertrud. Ein Buch für das 
Volk, I-IV (Berlin, Leipzig 1781-1787) 379; 
356 [richtig: 366]; 416; 484.

254	Über Gesezgebung und Kindermord. Wahr-
heiten und Träume, Nachforschungen und 
Bilder (Frankfurt, Leipzig 1783) 390. – Ge-
schrieben 1780.

255	Meine Nachforschungen über den Gang der 
Natur in der Entwiklung des Menschenge-
schlechts (Zürich 1797) (6), 234, (2).

256	Wie Gertrud ihre Kinder lehrt. Ein Versuch 
den Müttern Anleitung zu geben, ihre Kinder 
selbst zu unterrichten. In Briefen von Hein-
rich Pestalozzi (Bern 1801) 390.

257	An die Unschuld, den Ernst und den Edel-
muth meines Zeitalters und meines Vaterlan-
des ... (Iferten: bey Verfasser 1815) 276.

258	Sämtliche Werke, hg. von Artur Buchenau et 
al., I-XXIX (Berlin, Zürich 1927-1996). – X 
75-170: Ja oder Nein? Äußerungen über die 
bürgerliche Stimmung der europeischen 
Menschheit in den oberen und unteren Sten-
den, von einem freyen Mann.

259	Sämtliche Briefe, hg. von Emanuel Dejung et 
al., I-XIV (Zürich 1946-1995).

Christian Gotthilf Salzmann

Von *261-*264 sind bis in die Gegenwart zahl-
reiche weitere Auflagen und Übersetzungen er-
schienen.

261	Anweisung zu einer, zwar nicht vernünftigen, 
aber doch modischen Erziehung der Kinder 
(Erfurt 1780) XXXII, 208. – 3., umgearbei-
tete Aufl.: Krebsbüchlein oder Anweisung zu 
einer unvernünftigen Erziehung der Kinder 
(1792) XLIV, 234.

262	Noch etwas über die Erziehung nebst Ankün-
digung einer Erziehungsanstalt (Leipzig, 
Schnepfenthal 1784) 184.

263	Conrad Kiefer, oder Anweisung zu einer ver-
nünftigen Erziehung der Kinder. Ein Buch 
für’s Volk (Schnepfenthal 1796) 268.

264	Ameisenbüchlein, oder Anweisung zu einer 
vernünftigen Erziehung der Erzieher 
(Schnepfenthal 1806) XII, 292.

Der Einfluss der kantischen Vernunftkritik

Johann Heinrich Gottlieb Heusinger

267	Gutwills Spatziergänge mit seinem Wilhelm, 
für junge Leser herausgegeben (Zittau, Leip-
zig 1792) XXII, 23-116.

268	Beytrag zur Berichtigung einiger Begriffe 
über Erziehung und Erziehungskunst (Halle 
1794) XVIII, 178 [richtig: 210].

269	Versuch eines Lehrbuchs der Erziehungs-
kunst. Ein Leitfaden zu akademischen Vorle-
sungen (Leipzig 1795) XX, 116.

270	Versuch einer Encyclopädie der Philosophie, 
verbunden mit einer praktischen Anleitung zu 
dem Studium der kritischen Philosophie, vor-
züglich auf Universitäten, I-II (Weimar 1796) 
XLII, 430; 462. – Nachdruck: Bruxelles 1970. 

271	Die Familie Wertheim. Eine theoretisch-prak-
tische Anleitung zu einer regelmäßigen Erzie-
hung der Kinder; vorzüglich von dem sechsten 
bis in das vierzehnte Jahr. Für Eltern und Er-
zieher herausgegeben, I-V (Gotha 1798-1809). – 
Weitere Aufl.: Erfurt, Gotha 1801-1809.

Kajetan (von) Weiller

274	Ueber den nächsten Zweck der Erziehung 
nach Kantischen Grundsätzen (Regensburg 
1798) VIII, 216.

275	Versuch einer Jugendkunde (München 1800) 
XVI, 376.

276	Versuch eines Lehrgebäudes der Erziehungs-
kunde, I-II (München 1802-1805) XIV, 215; 
VIII, 328.

Chr. G. W. Ritter

281	Kritik der Pädagogik zum Beweis der Noth
wendigkeit einer allgemeinen Erziehungs-



767Primärliteratur / Die deutschsprachige Erziehungsreflexion im 18. Jahrhundert

Wissenschaft, in: Philosophisches Journal ei-
ner Gesellschaft teutscher Gelehrten 8 (1798) 
47-85.

282	Philosophische Ideen zu einer allgemeinen 
Theorie des Lehrens und Lernens. Als Einlei-
tung in eine allgemeine Erziehungs-Wissen-
schaft, in: Philosophisches Journal einer 
Gesellschaft teutscher Gelehrten 8 (1798) 
303-357.

Friedrich Johannsen

284	 Ueber das Bedürfnis und die Möglichkeit ei-
ner Wissenschaft der Pädagogik, als Einlei-
tung in die künftig zu liefernde philosophi-
sche Grundlage der Erziehung (Jena, Leipzig 
1803) X, 109.

285	 Kritik der Pestalozzischen Erziehungs- und 
Unterrichtsmethode nebst Erörterung der 
Hauptbegriffe der Erziehungs-Wissenschaft 
(Jena, Leipzig 1804) X, 341.

Die Systematiker

August Hermann Niemeyer

293	Ueber den Geist des Zeitalters in pädagogi-
scher Rücksicht. Nebst fortgesetzter Nach-

richt von den bisherigen Ereignissen und Ver-
änderungen im Königl. Pädagogium. Erstes 
und zweites Stück (Halle 1787) 32, 29.

294	Grundsätze der Erziehung und des Unter-
richts für Eltern, Hauslehrer und Erzieher 
(Halle 1796) X, 660. – Nachdruck: hg. von 
Hans-Hermann Groothoff, Ulrich Herr-
mann, Paderborn 1970, 502. – Zahlreiche 
weitere Auflagen bis zum Beginn des 20. Jh.

295	Ansichten der deutschen Pädagogik und ihrer 
Geschichte im 18. Jahrhundert. Nebst fortge-
setzter Nachricht von den Ereignissen und 
Veränderungen im Königl. Pädagogium seit 
drey Jahren (Halle 1801) 83.

Friedrich Heinrich Christian Schwarz

297	 Grundriß einer Theorie der Mädchenerzie-
hung in Hinsicht auf die mittleren Stände 
(Jena 1792) XXXII, 284.

298	 Lehrbuch für Pädagogik und Didaktik (Hei-
delberg 1805) VI, 230. – 3., umgearbeitete 
Aufl.: Lehrbuch der Erziehungs- und Unter-
richtslehre, I-III (1835) XVIII, 214; 138; 156. 
8. Aufl.: 1882. – Moderne Ausgabe: hg. von 
Hans-Hermann Groothoff, Ulrich Herr-
mann, Paderborn 1968, 499.

299	 Erziehungslehre, I-IV (Leipzig 1802-1813). – 
2. Aufl.: 1829.

DARSTELLUNG

1. Die deutschsprachige Erziehungsreflexion im 18. Jahrhundert. – 2. Johann Bernhard Basedow und sein 
Umfeld. – 3. Das Revisionswerk und die «Gesellschaft praktischer Erzieher». – 4. Die pädagogischen 
Schriftsteller. – 5. Der Einfluss der kantischen Vernunftkritik. – 6. Die Systematiker.

1. Die deutschsprachige Erziehungsreflexion im 18. Jahrhundert

Von einer Pädagogik, die es zu «wissenschaftlichem Ansehen» gebracht habe, 
spricht erstmalig August Ludwig Schlözer 1771 in der Vorrede zu der von ihm 
besorgten deutschen Ausgabe von Caradeuc de la Chalotais’ ‹Essai d’éducation 
nationale›. Er benutzt dabei die französische Diskussion über die «éducation pu-
blique» zur Abgrenzung einer «Erziehungsreformation» unter Leitung der 
wissenschaftlichen Pädagogik von allen Versuchen, die «sonderbaren und wider-
natürlichen» Prinzipien Rousseaus zur Grundlage der natürlichen Menschen
erziehung zu machen (Versuch [*202: VIII]). Rousseaus ‹Émile› war zwischen 
1762 und 1770 in Frankreich mehrheitlich negativ rezipiert worden, und zwar im 



§ 36. Pädagogik768

Zusammenhang der Diskussion über die öffentliche Bildung, für die die Schlie-
ßung der jesuitischen Collèges 1762 der Anlass war. Caradeuc de la Chalotais ent-
wickelte in seinem ‹Essai› von 1763 die maßgebliche Begründung für eine säku-
lare Nationalbildung. Eine schärfere Fassung des Begriffs «Bildung» findet sich 
1784 im ‹Archiv für die ausübende Erziehungskunst›, wo Karl Philipp Michael Snell 
den «Entwurf einer systematischen Pädagogik» vorlegte, die von folgender Prä-
misse ausgehen sollte: «Die Erziehungskunst ist die Wissenschaft, junge Leute zu 
ihrem künftigen Leben geschickt und tüchtig zu machen; und die Erziehungslehre 
oder Pädagogik gibt die Regeln an die Hand, nach welchen man hierbey verfah-
ren muß» [*204: 229]. Dieses pragmatische Wissenschaftskonzept geht auf Johann 
Peter Millers ‹Grundsätze einer weisen und christlichen Erziehungskunst› (1769) 
zurück, der der wissenschaftlichen Pädagogik die Aufgabe zuweist, den praktischen 
Zweck der Erziehung und die psychologischen Regeln der Beeinflussung von Kin-
dern zu bestimmen, ohne noch länger «mythologische» Begründungen in An-
spruch zu nehmen [*201 (1771): 14].

Von wenigen Ausnahmen abgesehen, die zumeist in aus dem Französischen 
und Englischen übersetzten Schriften zu finden sind, war die allgemeine Erzie-
hungsreflexion im deutschsprachigen Raum vor 1750 strikt an dem orientiert, was 
Johann Sebastian Mitternacht christliche «Paedia» genannt hatte (Paedia, Das ist: 
Unvorgreiffliches und wolgemeintes Bedencken von der Erziehung und Unter-
weisung der Kinder, 1666). Lockes ‹Unterricht von Erziehung der Kinder› (1708), 
Jacques Ballexserds ‹Wichtige Frage, wie soll man Kinder, von ihrer Geburts-
stunde an, bis zu einem gewissen mannbaren Alter ... der Natur nach erziehen› 
(1763) oder Jean Henri Samuel Formeys ‹Abhandlung von der moralischen Er
ziehung der Kinder› (1767) müssen als Randerscheinungen angesehen werden. 
Die Möglichkeit einer «liberalen Erziehung» wurde von Juristen wie Johann 
Heinrich Kirchhoff (Commentatio juridica de eo quod justum est circa educatio-
nem liberorum, 1741) durchgespielt; einen vernunftorientierten ‹Versuch von der 
Erziehung und Unterweisung der Kinder› (21748) legte Johann Georg Sulzer vor; 
praktische Vorschriften für die Erziehung unabhängig von Konfessionen und Be-
kenntnissen finden sich in kameralistischen Texten (z.B. Leipziger Sammlungen 
von Wirthschafftlichen-Policey-Cammer-und Finantz-Sachen, I, 1744) – das Gros 
der Erziehungsliteratur einschließlich der Literatur des Unterrichts, soweit sie 
nicht lediglich Lernmethoden thematisierte, blieb jedoch bis in die zweite Hälfte 
des 18. Jahrhunderts hinein christlich bestimmt.

Der Wandel vollzog sich innerhalb weniger Jahrzehnte. Seit der Mitte des 
18. Jahrhunderts entstand ein expandierender Markt für pädagogische Zeitschrif-
ten, die – wie das von Johann Friedrich Schöpperlin herausgegebene ‹Magazin für 
Schulen und die Erziehung überhaupt› (1767ff.) oder die ‹Wochenschrift zum 
Besten der Erziehung der Jugend› (1771-1772) – nicht nur auf Lehrkräfte, sondern 
auf ein bürgerliches Publikum überhaupt zugeschnitten waren. In diesem Rah-
men kamen neue Erziehungstheorien in die Diskussion und gewannen Autoren 
Profil, die nicht länger konfessionell gebunden waren. August Hermann Niemeyer 
konnte 1787 von den «neuen Pädagogen» sprechen, die dem «Geist des Zeitalters» 
verpflichtet und darauf aus seien, Erziehung «wissenschaftlich» zu betreiben 



Die deutschsprachige Erziehungsreflexion im 18. Jahrhundert 769

(Ueber den Geist [*293: 8-9]). Bereits 1790 erfasste Samuel Baur in seiner 
‹Charakteristik der Erziehungsschriftsteller Deutschlands› 450 Namen – von Tho-
mas Abbt bis Georg Joachim Zollikofer. Keiner dieser Autoren hatte vor 1750 ver-
öffentlicht. Niemeyer unterschied 1801 rückblickend drei wesentliche Ansätze in 
der deutschen Pädagogik des 18. Jahrhunderts: die Pädagogik des Pietismus, die 
sich nicht zuletzt im Rahmen seiner internationalen Missionstätigkeit entfaltete, 
die sensualistisch-utilitaristische Erziehungstheorie und die Entwicklung der Me-
thode bis Pestalozzi. Tatsächlich vollzog sich der Aufbau einer disziplinären Päd-
agogik in genau diesem Spannungsfeld und zwar zunehmend auf einen nationa-
len Kontext bezogen. Baurs ‹Charakteristik› enthält keinen Hinweis mehr auf eine 
europäische Theoriekonstellation, etwa auf die materialistische Begründung und 
Weiterentwicklung der sensualistischen Psychologie im Ausgang von Locke (vgl. 
Yolton 1991 [*304]), die in Frankreich und England die Theorie des Lernens wie 
der Erziehung nachhaltig veränderte (Hofer-Sieber 2000 [*306: 49-95]), oder auf 
die Konzeptionen einer bürgerlichen Gesellschaft bei Hume und Adam Ferguson. 
Beide Theoriestränge sind ursprünglich auch in Deutschland stark beachtet wor-
den, jedenfalls in einem Zusammenhang, den Joachim Heinrich Campe 1789 als 
Beziehung «neuerer Pädagogik» und «Aufklärung» bezeichnete (Ueber die 
Hauptsünde [*226: 195-196]). Dieser Konnex blieb jedoch strittig. Was sich als 
neue Disziplin herausbildete, war eine deutsche Pädagogik mit am Ende sehr ei-
genen Problemstellungen und begrifflichen Skalierungen. Dafür muss eine Ent-
wicklung von knapp 60 Jahren in Rechnung gestellt werden, an deren Anfang, in 
der Mitte des 18. Jahrhunderts, der Versuch stand, Pädagogik oder überhaupt Er-
ziehungsreflexion unabhängig von theologischer Dogmatik zu betreiben. Dieser 
Versuch beschränkte sich mit wenigen Ausnahmen auf das protestantische 
Deutschland.

Der erste profilierte Autor dieser Richtung war Johann Bernhard Basedow, 
dem es gelang, für seine verschiedenen Projekte größtmögliche öffentliche Auf-
merksamkeit zu finden. Die Revision der Erziehung war das Anliegen einer 
Gruppe von Autoren, die erstmals einen gemeinsamen Ansatz der Pädagogik vor-
stellten. Daneben gab es eine Reihe von pädagogischen Schriftstellern, die es ver-
standen, aus der vormaligen Literatur der Hausbücher und Ratgeber für Erzie-
hung und Ehestand ein eigenes Genre zu machen, das zunehmend mit der 
wissenschaftlichen Pädagogik assoziiert und von 1785 an unter dieser Bezeich-
nung bibliographisch erfasst wurde (Allgemeines Repertorium der Literatur für 
die Jahre 1785 bis 1790, I, Jena 1793, Tl. 7). Am Ende stand eine begrifflich kodi-
fizierte Disziplin, die Lehrbuchgestalt annehmen konnte.

Von «Erziehungswissenschaft», die im Blick auf den Zweck der Menschheit 
und des Staates dargestellt werden kann, sprach Karl Heinrich Ludwig Pölitz in 
einem Lehrbuch von 1806 (Erziehungswissenschaft [*205]), während sich noch 
Friedrich Samuel Bock 1780 auf die «Erziehungskunst» bezogen hatte, ohne da-
mit einen wissenschaftlichen Anspruch eigener Art zu verbinden (Lehrbuch 
[*203]); Kant stützte sich in seinen Vorlesungen über Pädagogik, die er im Som-
mersemester 1780 und in den Wintersemestern 1783/84 und 1786/87 hielt, auf die-
ses Lehrbuch (Immanuel Kant über Pädagogik, hg. von Friedrich Theodor Rink, 



§ 36. Pädagogik770

1803; AA, IX 437-499). Bernhard Natorps ‹Schulbibliothek› [*206] von 1820, ein 
kommentiertes Schriftenverzeichnis, mit dem das Gesamtgebiet des Schulwesens 
literarisch erfasst werden sollte, beginnt mit den Schriften zur Pädagogik als wis-
senschaftlicher Disziplin.

Der öffentliche Diskurs über Fragen der Erziehung und Bildung war naturge-
mäß weiter gefasst als die sich entwickelnde Disziplin Pädagogik. Er betraf Fra-
gen des mitmenschlichen Umgangs und gesellschaftlichen Benehmens (z.B. 
Adolph Freyherr von Knigge: Ueber den Umgang mit Menschen, 1788) ebenso 
wie Ratgeber zur Kindermedizin (z.B. Christoph Wilhelm Hufeland: Erinnerung 
an alle Mütter, 1798) oder Probleme der Sonderpädagogik (z.B. Samuel Heinicke: 
Beobachtungen über Stumme und über die menschliche Sprache, 1778). Durch-
gehend beschäftigte man sich auch mit dem Problem, wie die Bildung und Erzie-
hung der beiden Geschlechter gestaltet werden sollte. In den Schriften von Theo-
dor Gottlieb Hippel wird das Recht auf Bildung für beide Geschlechter betont. 
Auf dieser Linie argumentierten auch einige Autorinnen, doch wurde überwie-
gend für eine spezifisch «weibliche Erziehung» im Sinne von Betty Gleim, einer 
Anhängerin Pestalozzis, Stellung genommen (vgl. unten § 49).

Von einer Disziplin Pädagogik im Unterschied zu einer breit gestreuten Erzie-
hungspublizistik lässt sich im deutschen Sprachraum erst nach den beiden Lehr-
büchern von Niemeyer (Grundsätze [*294]) und Schwarz (Lehrbuch [*298]) spre-
chen. Sie geben begrifflich wie thematisch vor, dass sich «Pädagogik» auf die 
Bildungsanstalten der Gesellschaft, im Weiteren auf die Lehrerprofession und 
ihre Ausbildung, darüber hinaus auf den öffentlichen Reflexionsraum von «Er-
ziehung» und «Bildung» bezieht. Die wissenschaftliche Aspiration ist mit diesen 
Themenfeldern verknüpft (vgl. Oelkers 1989 [*303]). Pädagogik kann damit we-
der nur praktische Philosophie noch angewandte Psychologie sein, sondern ver-
fährt mit einer spezifischen Themenstruktur und Reflexionsform eklektisch.

2. Johann Bernhard Basedow und sein Umfeld

Johann Bernhard Basedow wurde am 11. September 1723 in Hamburg gebo-
ren. Von 1744 an studierte er Theologie in Leipzig. In kritischer Auseinanderset-
zung mit Christian August Crusius und Christian Wolff entwickelte er eine eigene 
«praktische Philosophie» einschließlich einer Theorie der Erziehung (Practische 
Philosophie [*211]). Von 1749 bis 1753 war er Hofmeister im Hause des Geheim-
rats von Quaalen in Borghorst (Holstein) und erarbeitete aus dieser Tätigkeit her
aus eine eigene Lehrmethode, mit deren Darstellung er 1752 in Kiel promovierte. 
Ein Jahr später wurde er Professor der Moral und schönen Wissenschaften an der 
dänischen Ritterakademie in Sorø, 1761 Gymnasialprofessor im dänischen Al-
tona. In diese Zeit fällt seine heftige Auseinandersetzung mit der lutherischen Or-
thodoxie in Hamburg. Der Konflikt, von Basedow in der ‹Philalethie› [*212] dar-
gelegt, dreht sich um die Frage der «natürlichen Religion», von der her er 
Dogmengläubigkeit und katechetischen Unterricht angreift, aber auch eine neue 
Form des Unterrichts konzipiert, die die «natürliche Ordnung der menschlichen 



Johann Bernhard Basedow und sein Umfeld 771

Erkenntnis» der Erziehung zugrunde legen soll (Methodischer Unterricht [*213: 
XXI]). Basedow erweiterte seine «praktische Philosophie» zu einem ‹Theoreti-
schen System der gesunden Vernunft› [*214], das er wiederum mit Fragen der Er-
ziehungsmethode verknüpfte. Daraus entstand schließlich die Idee, ein «Elemen-
tarwerk» für den gesamten Unterricht und alle Erziehung zu verfassen, für das er 
1766 den ersten Prospekt vorlegte.

1768 wurde er aus dem dänischen Staatsdienst bei Gewährung einer lebens-
länglichen jährlichen Pension in der Höhe des letzten Gehalts entlassen; 1771 be-
rief ihn der Fürst von Dessau, Leopold Friedrich Franz, als Berater mit eigenem 
Gehalt und unter Beibehaltung der dänischen Pension nach Dessau. 1769 begann 
er mit der Abfassung des ‹Elementarwerks›, seit 1770 zusammen mit Christian 
Heinrich Wolke, der einen Großteil der Arbeit übernahm. Parallel dazu verstand 
er es, Mäzene für das Werk zu gewinnen; im Mai 1771 beliefen sich die Dotatio-
nen auf 15 000 Thaler, eine hohe Summe, die demonstriert, wie stark das öffent-
liche Interesse an Fragen der Erziehungsreform inzwischen geworden war. Das 
‹Elementarwerk› kam in definitiver Form 1774 heraus [*215]. Im Dezember 1774 
erschien die Ankündigung der Gründung einer pädagogischen Reformanstalt auf 
der Basis des ‹Elementarwerks›, des Dessauer Philanthropins. Dieses wurde noch 
im gleichen Monat eröffnet. Basedow war mit einer Unterbrechung  bis Ostern 
1778 Kurator des Philanthropins. Er verließ die Anstalt nach heftigen Auseinan-
dersetzungen. Danach veröffentlichte er ausschließlich theologische Studien, die 
– zunehmend gespeist aus Gedanken des «wohlverstandnen Urchristenthums» 
[*216] – Glaube und Vernunft zu versöhnen suchten. Die ‹Philanthropische 
Grundlage der Sittenlehre› [*217] zeigt nochmals, dass und wie der in Opposition 
zur protestantischen Orthodoxie verstandene christliche Glaube die Grundlage 
der Erziehung sein sollte. Basedow starb am 25. Juli 1790 in Magdeburg.

Friedrich Gedike hat Basedow mit Aristoteles verglichen (Aristoteles und Ba-
sedow, oder Fragmente über Erziehung und Schulwesen bei den Alten und Neuen, 
1779), dabei aber die Bedeutung der Philosophie für Basedow überschätzt. Zwi-
schen Crusius und Wolff unentschlossen, ging es diesem letztlich darum, die Päd-
agogik auf der Grundlage natürlicher Religion und «elementaristischer Lehrart» 
aufzubauen. Er führte auch vor, wie man die Ankündigung eines Erziehungsbuchs 
zu einem Ereignis machen und für die neue Erziehung den praktischen Beweis an-
treten konnte. Dass das Philanthropin in Dessau nicht zuletzt an seiner Person 
scheiterte, beeinträchtigt seinen Rang nicht. Den «Hauptzweck der Erziehung» 
sieht er darin, «daß Kinder glückselige und gemeinnützige Menschen werden» 
(Practische Philosophie [*211: 540]). Diese Zweckbestimmung ist verbunden mit 
einer scharfen Kritik der «gewöhnlichsten Vorurtheile und Fehler in der Erzie-
hung» (554-555), aus der heraus sich die neue Methode bestimmt. Ihre Basis hat 
sie in der Bildung der menschlichen Kräfte unabhängig vom Kanon der Gelehr-
samkeit, sie ist insofern rousseauistisch; Schlözer handelte seine Kritik der unwis-
senschaftlichen Pädagogik aus diesem Grunde vor allem an Basedow ab [*202].

Das ‹Elementarwerk› [*215], eine prächtige vierbändige Edition mit Kupfer
stichen von Daniel Chodowiecki, erschien gleichzeitig in einer französischen und 
lateinischen Ausgabe. Es handelt sich um ein Übungs- und Anleitungsbuch für 



§ 36. Pädagogik772

Eltern und Lehrkräfte, die mit vielfältigem didaktischen Material angewiesen 
werden, ihre Kinder nach der «elementarischen Lehrart» zu erziehen. Diese Lehr-
art wird im ersten Buch als zugleich spielerische und nützliche Beförderung des 
seelischen Erlebens von kleinen Kindern eingeführt. Der Adressat dieser Lehrart 
sind «erwachsene Kinderfreunde», die sich der Verbesserung des Schulwesens und 
damit der ganzen Erziehung verschrieben haben. Im zweiten Buch umreißt Base-
dow seine Erziehungsreform auf der Grundlage einer Erörterung der Sinne und 
der Urteilskraft, wobei er seine Ausführungen jeweils didaktisch mit den Kupfer-
tafeln illustriert, sodass Anschaulichkeit gewährleistet ist. Das dritte Buch entwi-
ckelt eine «gemeinnützige Logik» für Kinder, das vierte stellt einen nicht-kateche-
tischen Religionsunterricht dar und das fünfte hat die Bildung des Gemüts und 
der Sitten zum Thema. Ein theoretischer Zusammenhang ist nicht gegeben, das 
Elementarwerk soll auf direkte Weise praktisch sein.

3. Das Revisionswerk und die «Gesellschaft praktischer Erzieher»

Die «Gesellschaft». – Zwischen 1786 und 1792 erschienen die 16 Bände der von 
Joachim Heinrich Campe herausgegebenen ‹Allgemeinen Revision des gesamm-
ten Schul- und Erziehungswesens› [*225]. Das Verzeichnis der Subskribenten ent-
hält rund 850 Namen aus dem gesamten deutschen Sprachbereich [*225: I p. LVII-
LXXXXIV]. Das Werk wurde von einer «Gesellschaft praktischer Erzieher» 
besorgt, die 12 ordentliche und 14 außerordentliche Mitglieder umfasste – Schul-
direktoren, Schulgründer, Philosophen, Theologen und Schriftsteller, die sämtlich 
bereits zuvor als Autoren hervorgetreten waren und der Aufklärung mehr oder 
weniger nahestanden. Neben Campe gehörten der «Gesellschaft» der Kieler Phi-
losoph Martin Ehlers sowie Karl Philipp Moritz und Friedrich Gabriel Resewitz 
an, assoziiert mit ihr waren Philipp Julius Lieberkühn, Christian Gotthilf Salz-
mann und Johann Gottlieb Schummel, Schriftsteller und dezidierter Kritiker 
Basedows. Nicht alle Mitglieder der «Gesellschaft» waren an der Arbeit am Revi
sionswerk beteiligt. Neben Campe betätigten sich als Autoren vor allem Karl 
Friedrich Bahrdt, Johann Stuve, Peter Villaume und Ernst Christian Trapp. Alle 
waren etwa 20 Jahre jünger als Basedow. Was sie vereinte, waren praktische 
Erfahrungen in neu gegründeten Erziehungsanstalten, die Kenntnis der euro
päischen Aufklärungsliteratur und die Orientierung der Erziehungstheorie am 
Empirismus in der Nachfolge Lockes sowie an den in Deutschland bekannten 
Varianten eines am Nutzen ausgerichteten Denkens, das vor allem an Hume 
anknüpfte.

Die wichtigsten Gewährsmänner der neuen Pädagogik waren Locke und Rous-
seau. Band 9 des Revisionswerks enthält Rudolphis Neuübersetzung von Lockes 
‹Some thoughts concerning education› (1787), Band 12-15 ist eine von Carl Fried-
rich Cramer besorgte Neuübersetzung von Rousseaus ‹Émile› (1789-1791). Die 
Thesen und Themen von Locke und Rousseau wurden von den Mitgliedern der 
«Gesellschaft» in zum Teil seitenlangen Fußnoten kommentiert, kritisiert und 
weiterentwickelt; auch hinsichtlich dieser Form unterscheidet sich diese Pädago-



Das Revisionswerk und die «Gesellschaft praktischer Erzieher» 773

gik also von den konfessionell gebundenen Varianten der christlichen Pädagogik 
des 17. und 18. Jahrhunderts (Tenorth 1993 [*305]). Der erste Band des Revisions-
werks wird mit einer von Karl Friedrich Bahrdt verfassten Beschreibung des 
allgemeinen Zwecks der Erziehung eröffnet [*225: I 1-124]. Anders als Basedow 
bestimmt er diesen nicht mittels einer Gleichung von Glückseligkeit und Gemein-
nützigkeit, sondern begründet die Erziehung allein mit einer Glückseligkeitslehre, 
die auf einer Theorie des emotiven Austausches aufbaut (43-47). Ihr Grundsatz 
wird aus der Sozialität der Liebe entwickelt. Erziehung ist «Nachahmung», die der 
Seele des Kindes die Richtung vorgibt (51-52). Wenn sie ganz allgemein auf Glück-
seligkeit ausgerichtet wird, so muss diese Zweckbestimmung mit den speziellen 
Erziehungszielen oder mit den speziellen Zwecken (Fleiß, Disziplin, Berechnung 
der Umstände, Kunst zu leiden und Beherrschung der Konventionen) verträglich 
sein (61-96). Erziehung wird nicht von der «Beschaffenheit der Nation oder des 
Landes»abhängig gesehen (100), sondern als Individuierung unter der Vorausset-
zung notwendiger Anpassung verstanden.

Im gleichen Band beschreibt Johann Stuve «allgemeinste Grundsätze der Er-
ziehung» (233-462), wobei er ähnlich wie Bahrdt eine Lehre von der Glückselig-
keit zugrunde legt (256). Erziehung zielt mittels der Bestärkung der «angenehmen 
Empfindungen» (295) auf den Zustand einer «verhältnißmäßigen Ausbildung und 
Vervollkommnung der Anlagen und Kräfte unserer Natur, und die übereinstim-
mende Befriedigung unserer natürlichen Triebe» (257), und zwar so, dass «jeder 
einzelne Mensch ... selbst glücklich seyn, und zum Glük und der Vollkommenheit 
des Ganzen beitragen» soll (261). Glückseligkeit hat ihre wichtigste Quelle im 
«Schauen eigener Vollkommenheit», die aber «nur in der Gesellschaft erreichbar» 
ist (317).

Beide Bestimmungen des Erziehungszwecks übernehmen also nicht die Aus-
gangslage des ‹Émile›: Sie verzichten auf eine Kritik des «amour propre», be
streiten die Konstruktion der einsamen Natur und richten sich an den zeitgenös-
sischen Lehren der Geselligkeit aus. Bei Stuve ergeben sich daraus vier 
«allgemeine Erziehungsregeln», die auch zeigen, wie fern der jungen Generation 
von «neuen Pädagogen» das theologische Problem Basedows bereits war. Diese 
Regeln betreffen erstens und grundsätzlich die freie Entwicklung der Anlagen 
und Kräfte des Menschen gemäß «seiner allgemeinen menschlichen Natur, seiner 
Individualität und seiner Lage in der Gesellschaft». Zweitens muss verhütet wer-
den, dass die Anlagen und Kräfte des Einzelnen eine ihm selbst und anderen 
schädliche Ausrichtung bekommen. Drittens muss der Mensch von der frühesten 
Kindheit an daran gewöhnt werden, «sich auf die ihm selbst und andern heil-
samste Art zu äußern». Viertens muss mit zunehmendem Alter jede «gute Ge-
wohnheit» befestigt werden, und dies durch Unterricht und Erziehung gleicher-
maßen [*225: I 325-326].

Die Theorie profitiert also stark von Lockes Konzept der Habitualisierung 
(Some thoughts concerning education, 1693), sie orientiert sich, wenngleich indi-
rekt, am Lust-Schmerz-Schema und sie verwendet die Zielformel «Glückselig-
keit», um von katechetischer Unterweisung Abstand zu gewinnen. In letzterer 
Hinsicht folgt sie Basedows ‹Elementarwerk› [*215], ohne sich noch auf eine «na-



§ 36. Pädagogik774

türliche Religion» zu beziehen. Ihr Ausgangspunkt ist nicht Natur, sondern der 
gesellschaftliche Umgang, in dem sich Tugenden bilden können. Stuve spricht von 
einer «Ideenvergesellschaftung» [*225: I 323. 362], bei der das Kind gewöhnt wird, 
«um des der Sache und Handlung selbst inwohnenden Vergnügens oder Mißver-
gnügens willen dieselbe zu lieben und auszuüben, oder zu fliehen und zu unter-
lassen» (363).

Eine der maßgebenden Theorien der Glückseligkeit stammt von Martin Ehlers 
(Von den Einflüssen der Wahrheit in die menschliche Glückseligkeit, 1770), der 
daraus auch pädagogische Konsequenzen im Blick auf die «Herzensbildung» zog 
(Von der Nothwendigkeit, beym Erziehungsgeschäffte vorzüglich auf die Bildung 
des Herzens zu sehen, 1771). Obwohl er eine der frühen Schultheorien vorlegte 
(Gedanken von den zur Verbesserung der Schulen nothwendigen Erfordernissen, 
1766), gehört er jedoch nicht zu den zentralen Autoren des Revisionswerks. Letz-
teres gilt auch für Karl Philipp Moritz. Was Stuve «Erfahrungsseelenkunde» 
nannte und mit Autoren wie Johann August Eberhard oder Johann Nicolaus Te-
tens in Verbindung brachte [*225: I 241-242], ist von Moritz’ eigener Experimen-
talseelenlehre unterschieden. Dieser hat auch nie versucht, daraus eine allgemeine 
Pädagogik zu entwickeln. Sein ‹Neues A. B. C. Buch› (1790) und sein ‹Lesebuch 
für Kinder› (1792) sind Anwendungen der Psychologie, ebenso sein ‹Versuch ei-
ner kleinen praktischen Kinderlogik› [*176]; und in dem von ihm herausgegebe-
nen ‹Magazin zur Erfahrungsseelenkunde› [*173] findet sich kein einziger Beitrag, 
der mit den Absichten des Revisionswerks vergleichbar wäre. – Bahrdt äußerte 
sich nach seinem Scheitern im Philanthropin von Marschlins (1775/76) und dem 
Ende seiner Erziehungsanstalt in Heidesheim (1776/77) nicht mehr zur Pädagogik. 
Generell muss festgestellt werden, dass die Autoren des Revisionswerks unter den 
gut 450 deutschen Erziehungsschriftstellern zwar die einzige Gruppe darstellten, 
zudem die einzige mit einem besonderen Theorieprofil, dass aber ihr Einfluss be-
grenzt war und die Disziplin der Pädagogik, die am Ende entstanden ist, nicht von 
ihnen begründet wurde.

Joachim Heinrich Campe wurde am 29. Juni 1746 in Deensen bei Holzminden 
geboren. Nach dem Studium der Theologie in Helmstedt (ab 1765) und Halle (ab 
1768) unterrichtete er als Hauslehrer Wilhelm und Alexander von Humboldt in 
Tegel (1769-1773, 1775-1776). 1776 berief man ihn als Educationsrath an das Phil-
anthropin in Dessau, um die von Basedow ausgelöste Krise zu überwinden. Be-
kannt wurde er mit einem ‹Philosophischen Commentar› [*221], der antike Theo
rien der Habitualisierung mit der Seelenlehre des 18. Jahrhunderts verknüpfte. 
Seine ‹Kleine Seelenlehre für Kinder› [*224] machte daraus ein erfolgreiches päd
agogisches Programm, das er in Ratgeberliteratur umzusetzen verstand. 1777 
übernahm er für kurze Zeit das Philanthropin in Dessau, ein Jahr später gründete 
er eine eigene Erziehungsanstalt in Billwerder bei Hamburg, die er bis 1786 im 
holsteinischen Trittau fortführte. Von 1786 bis 1805 war er braunschweigisch-
lüneburgischer Schulrat in Braunschweig. 1807 übernahm er die Funktion des 
braunschweigischen Deputierten in Kassel, der Hauptstadt des von Napoleon ge-
gründeten Königreichs Westfalen. Nach dem großen Erfolg seines Kinderbuches 
‹Robinson der Jüngere› (1779) war Campe vor allem als literarischer Autor tätig, 



Das Revisionswerk und die «Gesellschaft praktischer Erzieher» 775

der 1793 damit begann, Schriften zur Reinigung der deutschen Sprache zu verfas-
sen. Er starb am 22. Oktober 1818 in Braunschweig.

Campe war der Mentor der neuen Erziehung, die er gegen die zeitgenössische 
Literatur der Empfindsamkeit zu verteidigen suchte [*223]. Die Erziehung sollte 
nicht wie bei den von Rousseau inspirierten Autoren des «Sturm und Drang» sen-
timental konzipiert, sondern auf eine wissenschaftliche Grundlage gestellt wer-
den. Von Campes fünf Beiträgen zum Revisionswerk ist der für den zweiten Band 
im Blick auf die neue Theorie der Erziehung zentral (Ueber die früheste Bildung 
junger Kinderseelen im ersten und zweiten Jahre der Kindheit) [*225: II 5-296]. 
Hier finden sich «allgemeine Grundsätze der Seelenerziehung», die vom Prinzip 
der Habitualisierung ausgehen: Die Wiederholung macht eine Vorstellung oder 
Empfindung schließlich so geläufig, dass die Seele, «auch wenn sie mit ganz an-
dern Gegenständen beschäftiget ist, gar nicht mehr umhin kann, in eben dieselbe 
Vorstellung oder Empfindung, auch wider ihren Willen, immer von neuem zurük
zufallen» (23). Mit David Hartley setzt Campe voraus, dass die «Empfindungs-
werkzeuge des Kindes, die Nerven, durch die frühesten Empfindungen, die es er-
fährt, den Ton erhalten, auf den sie nachher immer gestimmt bleiben» (41). In der 
Ausbildung der «Werkzeuge» kommt es darauf an, die «beiderlei Arten von Emp-
findungen, die unangenehmen, wie die angenehmen», im «rechten Maß» zu hal-
ten (35. 38-39). Beide sind unentbehrlich, können aber sowohl «einen heilsamen» 
als auch einen «verderblichen Einfluß» auf die Seele des Kindes nehmen (48). 
Außerdem soll sich die «junge Seele» ihre Empfindungen frei wählen können, so-
lange «keine Gefahr obwaltet» und solange dafür «Lust» vorhanden ist. Die «freie 
Wirksamkeit» der «Vorstellungen, Gedanken und Empfindungen» ist das einzige 
Mittel zur «Ausbildung und Vervollkommnung» der Seele (54-55). Aus diesen 
Gedanken entwickelte sich die Doktrin der Selbsttätigkeit, die für die gesamte 
Reformpädagogik des 19. und 20. Jahrhunderts grundlegend wurde. Campe geht 
davon aus, dass sich alles, was dem Kinde bloß «eingegossen» wird, nicht in Emp-
findung und Erkenntnis «verwandeln» kann; «Selbstthätigkeit allein übt, stärkt 
und entwickelt die geistigen wie die körperlichen Kräfte des Kindes» (57). Wäh-
rend Rousseau kaum zu sagen wusste, was der Erziehung zu tun bleibt, wenn 
allein die große Triebkraft des «intérest présent» das Lernen steuert (Œuvres 
complètes, IV, 1969, 358), überträgt ihr Campe die Aufgabe, den «Trieb zum Mit-
gefühl und zur Nachahmung» zu beeinflussen [*225: II 59-60]. Beide sind anders 
als im ‹Émile› auf Geselligkeit abgestimmt. Die These, dass «nur eine lange und 
fortgesetzte Übung von frühester Jugend an» Leib und Seele so an die Umstände 
gewöhnen kann, dass beide nicht zu Schaden kommen (67), steht zur emphati-
schen Theorie der Selbsttätigkeit allerdings in Spannung. Generell kann «Selbst-
tätigkeit» nach der Theorie der Habitualisierung kein Trieb, sondern muss 
Gewohnheit sein, die sich pädagogisch steuern lassen soll. Campes ‹Kleine Seelen
lehre› [*224], die diese Spannung exemplifiziert, war sein größter Bucherfolg 
außerhalb seiner Ratgeber und Kinderbücher.

Ernst Christian Trapp wurde am 8. November 1745 auf Gut Friedrichsruhe bei 
Drage, Landkreis Steinburg, geboren. Ab 1765 studierte er Theologie und Philo-
logie in Göttingen, 1768 übernahm er das Rektorat am Gymnasium in Segeberg 



§ 36. Pädagogik776

als Nachfolger von Martin Ehlers. Im Herbst 1777 wurde er Lehrer am Philanthro
pin in Dessau und 1779 Inhaber des ersten deutschen Lehrstuhls für Philosophie 
und Pädagogik an der Universität Halle sowie Inspektor des dort 1778 gegründe-
ten Erziehungsinstituts, dem die Vorbereitung künftiger Gymnasiallehrer oblie-
gen sollte. Nach heftigen Auseinandersetzungen, die mit der mangelnden Aner-
kennung der neuen akademischen Disziplin zu tun hatten, legte er 1783 seine 
Professur nieder und übernahm die Leitung der Erziehungsanstalt Campes in 
Hamburg. 1786 wurde er als Professor und Mitglied des Schuldirektoriums nach 
Braunschweig berufen. Nach dessen Aufhebung (1790) war er als Erzieher und 
Schriftsteller in Wolfenbüttel und Braunschweig tätig. Das von ihm wesentlich ge-
staltete und zusammen mit Campe und anderen edierte ‹Braunschweigische 
Journal philosophischen, philologischen und pädagogischen Inhalts› (später: 
Schleswigsches Journal) (1788-1793) bildete das pädagogische Forum für die 
Ziele und Doktrinen der Französischen Revolution in Deutschland. Er starb am 
18. April 1818 in Wolfenbüttel.

Trapp war der Begründer einer eigentlichen Pädagogik im Kreise der «Gesell-
schaft praktischer Erzieher». Für die ‹Allgemeine Revision› schrieb er zehn Bei-
träge; ohne den allein von ihm gestalteten 16. Band (1792) wäre das Werk nie ab-
geschlossen worden. Von ihm stammt die Begründung der Notwendigkeit 
öffentlicher Schulen und ihres Verhältnisses zu Staat und Kirche [*225: XVI 1-43], 
nachdem er schon zuvor eine allgemeine Theorie des Unterrichts vorgelegt hatte 
[*225: VIII 1-120]. Sein Konzept öffentlicher Bildung geht von der Gefahr des 
Machtmissbrauchs der «Gewalthaber» aus [*225: XVI 5]. Er fordert, dass die «Bil-
dung der Jugend zu Staatsbürgern» (6-7) diese befähigen solle, die Ausübung po-
litischer Macht zu kontrollieren. Möglich sei dies nur dann, wenn es säkulare 
Schulen gebe, die nicht länger dem Einfluss der Kirche unterlägen (11-21). In ähn-
licher Weise hatte Caradeuc de la Chalotais in seinem ‹Essai d’éducation natio-
nale› (1763) argumentiert. Auch Trapps Lehrplan für die Gelehrtenschulen folgt 
diesem Vorbild (44-144).

Sein ‹Versuch einer Pädagogik› [*230] ist die erste Schrift, die dem Erziehungs-
diskurs eine disziplinäre Struktur gibt, also nicht von Erziehungskunst oder «ver-
nünftiger Kinderzucht» (Johann Friedrich Mayen: Die Kunst der vernünftigen 
Kinderzucht, I-II, Helmstedt 1753-1754) spricht, sondern von Pädagogik. Die Ver-
wendung dieses Ausdrucks wird materiell begründet: Ziel ist es, ein Korpus für 
die Erfahrungsregeln der Erziehung zu erstellen, soweit sich diese «genau und 
vollständig» auffassen und richtig beschreiben lassen [*230 (1977): 61]. Die 
«Grundsätze der Erziehung» sollen in einem «System dieser Kunst» dargestellt 
werden (62), das «Pädagogik» genannt wird. Dabei geht auch Trapp von der Glück-
seligkeit – definiert als ein «Zustand angenehmer Empfindung» (40) – als dem 
Zweck aller Erziehung aus. Adressat der «Bildung des Menschen» ist die Gesell-
schaft. Erziehung muss, anders als im ‹Émile› beschrieben, die Natur auf die 
«Bedürfnisse der Gesellschaft» ausrichten, nicht bloß «darauf sehen, was aus dem 
Menschen vermöge seiner Natur werden kann» (45).

Pädagogik wird als Erfahrungswissenschaft bestimmt. Sie basiert auf Beobach-
tungen, die «protokolliert» und systematisch ausgewertet werden (70-71). Alle Be-



Das Revisionswerk und die «Gesellschaft praktischer Erzieher» 777

obachtungssätze müssen intersubjektiv prüfbar sein (75). Die Theorie deduziert 
nichts, sondern orientiert sich am realen Verhalten der Kinder, das sorgfältig und 
unbefangen aufgezeichnet werden soll. Dabei ist dem Umstand Rechnung zu tra-
gen, dass Kinder «sich und ihre Handlungen und ihre Bewegursachen aus Furcht 
vor uns verbergen» (69). Trapp empfiehlt, neben Beobachtungen auch Experi-
mente für «alle möglichen Combinationen von Alter der Kinder, von Zahl, Be-
schaffenheit, Verschiedenheit der Kinder und der Gegenstände» durchzuführen 
(67). Pate bei diesem Konzept stand Alexander Gerards ‹Versuch über das Genie› 
(1776) in der Übersetzung von Christian Garve (64-66). Daneben beruft sich 
Trapp auf Schriften von Locke, Diderot, Hume, Helvétius und Sulzer, die zur 
«Aufklärung der menschlichen Natur» dienlich sind und zu einer «Philosophie 
des Lebens» gehören (364). Aus Gerard verwendet er die Passagen, die sich auf 
den Beobachtungsvorbehalt beziehen. Wer Aussagen über Erscheinungen der 
Seele machen wolle, könne das nur unter der Voraussetzung vorteilhafter Gele-
genheiten, genauer Beobachtungen und hinreichender Tatsachen tun, die richtige 
allgemeine Schlüsse gestatten, welche wiederum – wie das ganze «System und die 
Grundsätze» der Pädagogik – durch nachfolgende Erfahrungen korrigierbar sein 
müssen (63). Trapps Theorie zur ‹Beförderung der wirksamen Erkenntniß› [*229] 
bezieht das Problem der wirksamsten Methode auf die Assoziationspsychologie. 
Im ‹Versuch einer Pädagogik› wird Erziehung als «beständige und unmittelbare» 
Einwirkung verstanden [*230 (1977): 124-125]. Ihr «schwerstes Geschäft» besteht 
darin, Kinder zu veranlassen, sich auf die wechselseitigen Bedürfnisse und Wün-
sche der anderen Menschen einzustellen, also auf den Ausgleich der Interessen, 
das Austarieren der Stärken sowie das Aufschieben der unmittelbaren Bedürf-
nisse (135-146). Und die Erzieher müssen sich immer vorstellen können, dass «in 
jedem Zögling Abneigung, oder wenigstens Gleichgültigkeit» gegen das besteht, 
«was er thun soll» (152).

Trapps Pädagogik auf empirischer Grundlage ist nicht disziplinbestimmend ge-
worden. Sie fasste wohl zentrale Motive der «Gesellschaft praktischer Erzieher» 
zusammen und gab ihnen systematische Form, aber sie stellte nicht das Grund-
profil der künftigen Disziplin dar. Die utilitaristische Grundannahme, wonach 
«Vergnügen und Schmerz» die beiden «Haupttriebfedern» des Menschen, «seines 
Wählens oder Nichtwählens, seines Thuns und Lassens», seien (161), war im Rah-
men des Revisionswerks vergleichsweise unbestritten, konnte sich aber gegen die 
akademische Philosophie nicht durchsetzen. Nach 1792 geriet der Kreis der «Ge-
sellschaft praktischer Erzieher» auch politisch ins Abseits, weil für ihre universa-
listische Pädagogik in eigentlich weltbürgerlicher Absicht an den deutschen Fürs-
tenhöfen kein Interesse mehr bestand. Zudem wurde das Revisionswerk mit dem 
Scheitern praktischer Versuche wie des Philanthropins in Dessau in Verbindung 
gebracht, paradoxerweise mit der Konsequenz, staatliche Schulen auf der Basis 
der Vorschläge Trapps zu entwickeln.

Peter Villaume wurde am 16. Juli 1746 in Berlin geboren. Nach dem Theologie-
studium in Berlin amtierte er als Prediger bei der französischen Kolonie in Hal-
berstadt. Hier gründete er auch zusammen mit seiner Frau eine «Erziehungsan-
stalt für Frauenzimmer». Von 1787 bis 1793 war er Professor für Moral und schöne 



§ 36. Pädagogik778

Wissenschaften am Joachimthal’schen Gymnasium in Berlin. Seine Mitarbeit am 
Revisionswerk [*225] fällt in diese Zeit. 1784 veröffentlichte er die Preisschrift 
‹Ueber die Erziehung zur Menschenliebe› [*233], 1786 legte er eine Psychologie 
der Seelenkräfte vor [*235], auf der seine Erziehungstheorie im Wesentlichen fußt. 
1793 gab er seine Professur aus politischen Gründen auf und zog sich auf ein Gut 
des Grafen von Reventlow im dänischen Brahe Trolleburg (Insel Fünen) zurück. 
Hier gründete er eine eigene Erziehungsanstalt. 1796 wurde er Mitglied des 
Institut national in Paris. Er starb am 10. Juni 1825 in Fuirendal.

Unter den Autoren des Revisionswerks zeigt Villaume die ausgeprägtesten phi-
losophischen Interessen. Bewegt sich schon die Preisschrift von 1784 [*233] im 
Umfeld des Theodizee-Problems, so geht er in der Abhandlung ‹Von dem Ur-
sprung und den Absichten des Uebels› [*234] den Ursachen der zahlreichen na-
türlichen und gesellschaftlichen Übel nach und argumentiert dafür, «daß es die 
wohlthätigen Kräfte in dem Menschen und der Natur sind, die das Uebel erzeu-
gen» [*234: I 225-226]. Jede Kraft kann gemäß seinen Ausführungen schädlich 
werden, wenn «sie auf einen unrechten Gegenstand wirkt», d.h. auf ein falsches 
Objekt trifft (227), wenn der Gegenstand «bis zum Uebermaß empfänglich ist» 
oder wenn sie dermaßen verstärkt wird, «daß sie die Schranken ihres bestimmten 
Wirkungskreises überschreitet» (229). Es gibt, anders gesagt, kein Böses an sich, 
das als Ursache für die Laster oder Irrtümer der menschlichen Gesellschaft fun-
gieren würde. Auch die Gesellschaft kann nicht selbst die letzte Ursache für das 
sein, was sie an Übeln hervorbringt. Villaumes These lautet knapp: «Alles Uebel 
entsteht aus dem Guten» (232). Auch Gebrechen der Seele wie Mangel an Ver-
stand oder Launenhaftigkeit entspringen nicht aus einer «bösen Quelle», sondern 
stammen «ursprünglich aus guten Kräften», deren «Uebermaß» oder «Irrung» sie 
darstellen (308-309). Aber es gibt negative und positive Übel. Positive Übel der 
Natur sind beispielsweise Feuer oder Kälte. Sie haben eine natürliche Funktion, 
man kann sich vor ihnen schützen und klagt nur über sie (264). Bei Kindern las-
sen sich natürliche Charakterfehler wie Leichtsinn, Mutwille oder Eigensinn und 
künstliche unterscheiden, die der Erziehung zuzuschreiben sind, wie Eitelkeit, 
Furchtsamkeit oder Neid. Zu diesen Fehlern kommt es, wenn die «Anlagen der 
Jugend» zu früh entwickelt oder auf Verhältnisse hin entfaltet werden, «die sehr 
von denen abweichen», in denen sie später als Erwachsene leben müssen (435-
436). Die ‹Erziehung zur Menschenliebe› geht wieder davon aus, dass die «Quel-
len der Hartherzigkeit nicht in der menschlichen Natur» gesucht werden können 
[*233: 15]. Grundlegend ist die Entwicklung: «Indem sich das Kind entwickelt, er-
wirbt es Begriffe und Neigungen» (16), aus denen der das Kind «auszeichnende 
Personalcaracter» entsteht (17).

Villaume vertritt keine naive Theorie der Habitualisierung. Das Kind, das er 
vor Augen hat, ist widerständig, hat Leidenschaften und kennt ebenso sehr Lau-
nen wie Trauer und Zorn. Es ist gerade die «Entwicklung der Kräfte», die die 
Schwierigkeiten verursacht, welche der Übung der Menschenliebe entgegenste-
hen. Zumal im Blick auf die bürgerliche Gesellschaft gilt, dass «Tugendhafte» und 
«Bösewichte» herangebildet werden können. Gegen Rousseau betont Villaume, 
dass Vergleiche in der Gesellschaft und so auch in der Erziehung unvermeidlich 



Das Revisionswerk und die «Gesellschaft praktischer Erzieher» 779

seien, damit auch unterschiedliche Ränge und standesbezogene Pflichten (24). Er-
ziehung beschränkt sich darauf, unsere natürlichen Fähigkeiten zu entwickeln, 
diese zu Tugenden oder Lastern zu bestimmen (26). Wenn sie erfolgreich sein will, 
muss sie von dem «von der Natur eingepflanzten Gefühl» der «Menschenliebe» 
ausgehen und vornehmlich darauf achten, dass diese nicht erstickt wird. Dafür 
wird die Grundformel Rousseaus in Anschlag gebracht: Das erste Geschäft des 
Erziehers «wird negativ oder verhütend seyn» (42-44). Entsprechend sollen die 
acht Grundregeln der Erziehung, die Villaume vorstellt (45-87), darauf zuge-
schnitten sein, alles zu vermeiden, was die Seele oder den Leib des Kindes schwä-
chen könnte. Allerdings wird von ihm die Radikalität von Rousseaus «éducation 
negative» weder erreicht noch wirklich verstanden. Dessen Vorgabe war, dass die 
erste Erziehung es vermeiden müsse, Tugend und Wahrheit zu lehren, und statt-
dessen das Herz vor dem Laster und den Geist vor dem Irrtum zu bewahren 
(Œuvres complètes, IV, 1969, 323-324). Für Villaume erfordert die Stärke der 
Seele «Einsicht des wirklich Guten» [*233: 52]; die Seele muss möglichst früh ei-
nen Begriff von der natürlichen Gleichheit der Menschen bekommen und zugleich 
lernen, die Leidenschaften zu beherrschen, sie muss in der Erziehung zur Arbeit 
die «Ausübung der Menschenliebe» erkennen und sich auf die Bildung des Ver-
standes einstellen (70-72).

Im dritten Band des Werks ‹Von dem Ursprung und den Absichten des Uebels› 
weist Villaume nochmals darauf hin, dass übertriebene Erziehung die Seele ver-
dirbt, wobei er besonders an die Zerstörung des Geschmacks denkt [*234: III 326-
330]. Von dieser kritischen Position aus sind seine sieben Beiträge zum Revisions-
werk geschrieben. Von theoretischem Interesse ist ein Beitrag, der der im Kreise 
der «Gesellschaft praktischer Erzieher» höchst umstrittenen Frage gilt, «Ob und 
inwiefern bei der Erziehung die Vollkommenheit des einzelnen Menschen seiner 
Brauchbarkeit aufzuopfern sei» (III 435-616). Villaume geht davon aus, dass die im 
Wesentlichen ästhetisch bestimmte «Vollkommenheit» und die «Brauchbarkeit» 
Verschiedenes meinen, ohne in einem Gegensatz zueinander zu stehen. Äußere 
wie innere Schönheit können durchaus brauchbar sein. Ein Gegensatz besteht hin-
gegen zwischen «Vortrefflichkeit» und «Brauchbarkeit», denn Letztere verlangt oft 
Mittelmaß, Gehorsam, mechanische Fertigkeiten. Daraus folgert Villaume, dass 
der Erzieher den Zögling nicht vollkommener machen solle, als es sein Stand er-
laubt, es sei denn, die Kräfte des Zöglings bestimmten diesen offenbar für einen 
anderen Stand. Aufklärung und Veredelung des Volkes stehen damit nicht in Wi-
derspruch, ist doch im Prinzip jeder Mensch gemäß seiner individuellen Natur der 
Vollkommenheit fähig, wenngleich er sie nicht im Ebenmaß, sondern nur bruch-
stückhaft erreichen wird und dabei immer auf die Rechte der Gesellschaft Rück-
sicht nehmen muss. In einer seiner späten Schriften hat Villaume allerdings das 
Konzept einer «gemeinsamen Erziehung gebildeter Stände» entwickelt (Grund-
sätze [*239]), das von der Brauchbarkeitstheorie abrückt.

1793 nahm er zum Problem der öffentlichen Bildung Stellung [*238: 129-226]. 
Als erster Grundsatz habe zu gelten, dass der Staat den Menschen und den Bür-
ger bilden müsse – entgegen Rousseaus These, dass man zu wählen habe, ob man 
einen Menschen oder einen Bürger bilden wolle (Œuvres complètes, IV, 1969, 



§ 36. Pädagogik780

248). Die bürgerliche Gesellschaft besitze keine Basis, wenn es nicht gelinge, dem 
Unvermögen der Einzelnen abzuhelfen. Nur Erziehung und Bildung würden die 
Menschen befähigen, sich in der bürgerlichen Gesellschaft angemessen zu verhal-
ten, also «sich die Bedürfnisse des Lebens zu verschaffen, mit Klugheit und Vor-
sicht die Güter des Lebens zu genießen, die Leiden desselben mit Weisheit zu ver-
meiden, oder mit Standhaftigkeit zu ertragen» [*238: 171]. Dazu sei staatliche 
«Autorität» nötig, die auch gegen die Eltern oder gegen die ganze Nation durch-
gesetzt werden müsse (172). Zur Bildung des Bürgers gehöre es, die Methode sei-
ner Erziehung zu bestimmen und «die Aufsicht über seine Erziehung zu führen» 
(177). Unter dem Gesichtspunkt der Brauchbarkeit sei zu vermeiden, «dass man 
jede einzelne Kraft im Menschen so hoch zu spannen gedenken muss, als sie es 
an und für sich wol vertrüge» (179). Insbesondere die höhere Bildung dürfe nicht 
dadurch belastet werden, «daß wir den Zutritt ... allzu sehr erleichtern» (182). 
Villaumes Konflikt mit der preußischen Obrigkeit entzündete sich denn auch 
nicht an seinem Konzept öffentlicher Bildung, sondern an seiner strikten Theorie 
der Gewissensfreiheit [*236] und seiner Trennung von Religion und Staat [*237].

Friedrich Gabriel Resewitz wurde am 9. März 1729 in Berlin geboren. Nach 
dem Besuch des Joachimsthal’schen Gymnasiums (1740-1747) studierte er Theo-
logie in Halle (1747-1750). 1755 gründete er zusammen mit Moses Mendelssohn 
und Friedrich Nicolai die Berliner «Gelehrte Gesellschaft». Er wurde Mitheraus-
geber (1764-1765) der ‹Briefe, die neueste Literatur betreffend› und war ständiger 
Mitarbeiter (1765-1780) der ‹Allgemeinen Deutschen Bibliothek›. 1759 erschien 
unter dem Titel ‹Vier Abhandlungen› seine Übersetzung von Humes ‹Four disser-
tations›. 1757 übernahm er eine Pfarrstelle in Quedlinburg, 1767 erhielt er den Ruf 
an die deutsche St. Petrikirche in Kopenhagen, 1769 wurde er Direktor des Ar-
menwesens in Kopenhagen (vgl. Ueber die Versorgung der Armen, 1769). Er stand 
in engem brieflichen Kontakt vor allem mit Mendelssohn, dessen Theorie der An-
schauung (vgl. Briefe über die Empfindungen, 1755) seine Pädagogik nachhaltig 
beeinflusste. 1775 wurde er Abt des Klosters Berge bei Magdeburg und damit zu-
gleich Direktor des dortigen Paedagogiums, das er im Sinne eines bürgerlichen 
Bildungsprogramms zu reformieren suchte, allerdings ohne Erfolg, sodass ihm 
1796 die pädagogischen Ämter entzogen wurden. Er starb am 30. Oktober 1806 
in Magdeburg.

Wie Villaume stellte sich auch Resewitz dem Problem der Erziehung des Bür-
gers. Zudem entwickelte er eine Methode des Lehrens und Lernens auf empiristi-
scher Grundlage, die an die britische Diskussion des «sensus communis» anknüpft, 
vor allem aber Hume verpflichtet ist. Methodisch zentral ist das Konzept der An-
schauung, mit dem er vernunftbestimmtes Lernen von dogmatischer Bildung zu 
unterscheiden suchte. Der Konflikt im Paedagogium war grundsätzlicher Natur. 
Seinen Ausgangspunkt bildete die Feststellung, dass es für die zweckmäßige Er-
ziehung des erwerbenden und das Ganze der Gesellschaft erhaltenden Bürgers 
keine Schulen gäbe (Erziehung [*242 (1787): 7]). Würden aber die «nützlichen 
Kenntnisse, welche in allen Theilen gelehrter Wissenschaft vorhanden, und jetzt 
nur das Eigenthum weniger sind, unter die geschäfftigen Stände der Bürger ver-
breitet» und nach der Verschiedenheit ihrer künftigen Bestimmung eingesetzt, 



Das Revisionswerk und die «Gesellschaft praktischer Erzieher» 781

dann seien für die Entwicklung von Ökonomie und Gesellschaft weit bessere Re-
sultate zu erwarten als bisher (8). Das Konzept besteht darin, die «bürgerliche Ju-
gend» auf «ihr künftiges geschäfftiges Leben» angemessen vorzubereiten, was ei-
nen Bruch mit dem Lehrplan der humanistischen Gelehrtenschulen impliziert. Das 
ist in etwa die Position der «éducation publique» in Frankreich Mitte des 18. Jahr-
hunderts, nur dass Resewitz ausdrücklich an Standesschulen dachte und nicht, wie 
zur gleichen Zeit Condorcet, eine bürgerliche Nationalerziehung vor Augen hatte. 
In Zuspitzung des Konflikts zwischen der gelehrten und der bürgerlichen Bildung 
schreibt Resewitz der Ersteren zu, dass sie Muße, Zweckfreiheit und «Labyrinthe» 
von Wahrheiten voraussetze, während der «geschäfftige Mann» nur das wissen 
müsse, «was er, entweder als Mensch, oder als Bürger, nutzen kann». Der «brauch-
bare Bürger soll nur für die Welt denken, nur für den Zirkel der Welt, darin er sich 
befindet; und sein Denken muss Richtung und Applikation auf die Gegenstände 
haben, womit er zu thun hat» (14-15). Entsprechend muss die bürgerliche Bildung 
«wissenschaftliche und zum Theil abstrakte Kenntnisse für den gemeinen Men-
schenverstand» nutzbar und Schülern verständlich machen (19).

Resewitz führt sein Konzept des «gemeinen Menschenverstandes» auf James 
Beatties ‹Essay on the nature and immutability of truth› (1770) und dessen These 
zurück, dass Wahrheit ihren Ausgang vom «common sense» nehme. Anders als 
Beattie versteht er darunter aber mehr als ein unbestimmtes Gefühl: «Der ge-
meine Menschenverstand (sensus communis) ist der Inbegriff derjenigen Grund-
sätze, welche der Mensch aus seinem Anschauen, aus seiner Erfahrung, aus sei-
nen natürlichen Empfindungen und aus den daraus entspringenden unmittelbaren 
Urtheilen unvermerkt gesammelt hat» (20-21). Urteile sind dann wahr, wenn sie 
mit dem gemeinen Menschenverstand übereinstimmen, also seine Probe beste-
hen, die Resewitz auch als die Probe des «bon sens» bezeichnet (21-22). Das ver-
langt Sorgfalt, denn je weniger der Mensch selbst sieht, je unachtsamer er in sei-
nen Beobachtungen ist, je weniger seine Empfindungen durch Eindrücke des 
Anschauens erweckt, sondern je mehr sie durch angenommene Vorurteile ver-
fälscht werden, je weniger er seine von anderen empfangenen Ideen mit seinen ei-
genen Erfahrungen und Empfindungen verglichen hat oder vergleichen konnte, 
desto «unlauterer und fehlerhafter» sind die unmittelbaren Urteile, die er fällt 
(22). Er müsse sich nicht in Gelehrsamkeit üben, sondern an der Erfahrung, weil 
nur so der «Nonsense» in den labyrinthischen Verirrungen der Gelehrsamkeit ver-
mieden werden könne. Die methodischen Regeln entspringen der Erfahrung, die 
durch Beobachtungen und zum Teil auch durch Versuche hervorgebracht wird 
(23). Grundlegend ist die sinnliche Anschauung. Daher lautet die erste und zen
trale Regel: «Bringe alles, so viel als möglich ist, für [vor] die Sinne: laß es oft 
sehen und genau betrachten. Dies ist der Weg der Natur, und zugleich das Mittel, 
das Genie zu erwecken und zu bereichern» (25). Was nicht sinnlich angeschaut 
werden kann, muss durch «Abbildungen, Modelle, und vornemlich durch Bey-
spiele begreiflich» gemacht werden (25). Wenn Beispiele und Analogien nicht ge-
nügen, muss das Unsinnliche «aus seinem sinnlichen Erfolge kenntlich» gemacht 
werden (26-27). Die Wahrheit eines Satzes ist durch Induktion aus der Erfahrung 
zu beweisen, auch wenn dabei nicht zu einer allgemeinen und völligen Gewißheit 



§ 36. Pädagogik782

gelangt werden kann (29). Selbst das nicht aus unmittelbarer Erfahrung Beweis-
bare lässt sich doch aufgrund der Übereinstimmung mit den Empfindungen über-
zeugend machen (31). Im Hintergrund dieser Regeln steht eine an Hume ange-
lehnte Erkenntnistheorie (32).

Philipp Julius Lieberkühn wurde am 4. November 1754 in Wusterhausen gebo-
ren. Er studierte ab 1771 Philologie an der Universität Halle und übernahm 1777 
eine Lehrerstelle an der als Reformschule neu eingerichteten Unterrichtsanstalt 
in Neu-Ruppin. Aus dieser Erfahrung entstand der ‹Versuch über die anschau-
ende Erkenntniß› [*245]. 1784 wurde er Direktor des Elisabethen-Gymnasiums 
in Breslau, in dieser Funktion vertrat er die ‹Rechte der öffentlichen Erziehung› 
[*246] gegen den konfessionellen Elementarunterricht einerseits, die scholastische 
Bildung andererseits. Er starb am 1. April 1788 in Breslau.

Lieberkühn konzipierte eine allgemeine Theorie der «anschauenden Erkennt-
nis», die der Grundlegung des Unterrichts schlechthin dienen sollte. Sein ‹Ver-
such› geht von einem Rückstand im Prozess der Aufklärung aus, der sich darin 
äußert, dass die neu erworbenen moralischen, religiösen und psychologischen Be-
griffe «noch nicht genug im Umtrieb unter den Menschen» sind, sondern zu einem 
großen Teil «ungenutzt für ihre sittliche Thätigkeit in den Büchern der Weltweisen 
vergraben» liegen [*245: 3]. Sie würden den Schülern «selten anschauend genug» 
nahe gebracht, indem der Unterricht «gewöhnlich ohne Einsicht in die Natur der 
menschlichen Seele» erteilt werde (4).

Mit Johann Heinrich Lamberts organischer Semiotik und Johann Georg Sul-
zers ‹Observations sur l’influence réciproque de la raison sur le langage et du lan-
gage sur la raison› (1769) unterscheidet Lieberkühn zwei Wege, auf denen die 
menschliche Seele zu Begriffen gelangen oder Vorstellungen in sich erwecken 
kann, nämlich entweder unmittelbar «durch die Wahrnehmung ihrer Gegen-
stände selbst» oder mittelbar «durch die Beachtung ihrer Zeichen». Den ersten 
Weg bezeichnet er als anschauende, den anderen als symbolische Erkenntnis (11). 
Empfinden ist noch nicht Erkennen; mit Johann August Eberhards ‹Allgemeiner 
Theorie des Denkens und Empfindens› (1776) grenzt er passives Empfinden vom 
«thätigen Anschauen» ab [*245: 15]. Zentrale Bedeutung hat für ihn außerdem 
der Gedanke der Stufung: Bei ein- und demselben Gegenstande schreitet die 
Seele «von dem dunkelsten Fühlen bis zu dem deutlichsten Denken ... durch un-
zähliche und unmerkliche Stufen fort» (16). Diese Stufenfolge der Erkenntnis 
wird von Lieberkühn in eine Stufung der Schulorganisation übersetzt.

Das didaktische Problem besteht dann darin, wie sich die anschauende mit der 
symbolischen Erkenntnis verknüpfen lässt. Vorausgesetzt wird, dass sich alle an-
schauende Erkenntnis  «unmittelbar aus der Empfindung ihrer Gegenstände er-
zeugt» (32). Sie führt zu individuellen und konkreten Begriffen, während die sym-
bolische Erkenntnis auf Abstraktionen aufbaut und «reiner» ist als die Erstere. 
Die anschauende Erkenntnis ist «verworren», die abstrakte, symbolische deutlich. 
Anschauende Erkenntnis bezieht sich auf ein «koexistentes Ganzes», symbolische 
Erkenntnis dagegen auf ein «Successives». Dazu kommt noch ein praktischer 
Unterschied: Je anschauender die Erkenntnis ist, desto stärker, je symbolischer 
sie ist, desto schwächer beeinflusst sie den Willen (34-40).



783Das Revisionswerk / Die pädagogischen Schriftsteller

Zwischen anschauender und symbolischer Erkenntnis vermittelt eine gestufte 
Didaktik, die von Gegenständen ausgeht und Erkenntnis auf sie bezieht. Lieber-
kühns didaktische Prämisse lautet denn auch: Das vollkommen Gute und Schöne 
liegt in den Dingen selbst. «Von ihnen und ihren Eigenschaften, Bestandtheilen 
und Verhältnissen bildet sich ... der Geist in seinem Innern allmählig Begriffe, er-
hebt sich von der individuellen Wahrnehmung zum Allgemeinen, vergleicht und 
entwickelt, trennt und verbindet seine Ideen, und bildet daraus zusammenhän-
gende Reihen von Begriffen, Urtheilen und Schlüssen» (56-57). Der Unterricht 
bezweckt die «Schöpfung» einer individuellen «Ideenwelt» (57). Das «Streben 
nach Ideen» erwächst aus den «Sachen selbst» (60). Sacherkenntnis ist höher zu 
bewerten als Worterkenntnis (62), sie macht den «letzten Zweck» der Tätigkeit des 
menschlichen Geistes aus «und diesem Zweck ist jede Art des Erkennens, sie mag 
anschaulich oder symbolisch seyn, als ein Mittel untergeordnet» (64-65).

4. Die pädagogischen Schriftsteller

Das gestiegene öffentliche Interesse an Fragen der Erziehung und Bildung 
führte im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts zu einer starken Vermehrung päd-
agogischer Schriften, die nicht länger konfessionell gebunden waren. Die einschlä-
gigen Autoren plädierten für Reformen und brachten damit pädagogische Anlie-
gen in die Öffentlichkeit. Sie reklamierten Praxis für sich und betonten, für die 
methodische Verbesserung des Schulwesens und im Weiteren der Erziehung sor-
gen zu können, folgten also in dieser Hinsicht dem Vorbild von Basedow. Dabei 
bildeten sich verschiedene Profile heraus: das Profil des Aufklärungspädagogen 
(Friedrich Eberhard von Rochow), das Profil des Volksschriftstellers und Erzie-
hungsreformers (Johann Heinrich Pestalozzi) und das Profil des Ratgeberautors 
(Christian Gotthilf Salzmann). 

Christian Gotthilf Salzmann, geboren am 1. Juni 1744 in Sömmerda, studierte 
ab 1761 Theologie in Jena und wurde 1768 Pfarrer in Rohrborn, 1772 in Erfurt. 
1781 berief ihn Basedow als Religionslehrer an das Philanthropin in Dessau, 1784 
gründete er eine eigene Erziehungsanstalt für Knaben aus höheren Ständen in 
Schnepfenthal (bei Waltershausen in Thüringen). Dort starb er am 31. Oktober 
1811. Als einer der Ersten beschreibt er in der ‹Anweisung zu einer zwar nicht ver-
nünftigen, aber doch modischen Erziehung der Kinder› [*261] Fehlformen der 
Erziehung. Dazu gehören leere Drohungen der Erwachsenen ebenso wie die Un-
gleichbehandlung der Kinder, die Mittel des Aberglaubens, die schrankenlose 
Nachgiebigkeit, die Beförderung von Eitelkeit oder die «Verzärtelung». In der An-
kündigungsschrift der Erziehungsanstalt von Schnepfenthal [*262] empfiehlt er 
eine Einrichtung, die Gewähr dafür bietet, «daß die Vorteile, die sich Kinder 
durch gute Anwendung ihrer Kräfte verschaffen, ihnen immer anschaulich wären, 
und sie in Lagen zu setzen suchen, wo sie von ihnen erworbenen Kenntnissen und 
Fertigkeiten sogleich zu ihrem Vorteile Gebrauch machen könnten» [*262: 34-35]. 
Das Lernen muss mit unmittelbaren Belohnungen verbunden werden, das Errei-
chen des Angestrebten muss «gewiß» sein und der Erfahrungsraum der Schule 



§ 36. Pädagogik784

darf nicht auf die Stadt eingeengt werden. Gemäß den in ‹Conrad Kiefer, oder 
Anweisung zu einer vernünftigen Erziehung der Kinder› [*263] geäußerten The-
sen kann die seelische Erziehung nicht früh genug beginnen, und sie besteht nicht 
in Naturerfahrung, sondern in Gewohnheitsbildung. Das Machtstreben des Kin-
des muss eingedämmt werden, als Lehrmittel gelten die guten Exempel.

Friedrich Eberhard Freiherr von Rochow wurde am 11. Oktober 1734 als Sohn 
des preußischen Staats- und Kriegsministers Friedrich Wilhelm von Rochow ge-
boren. Er stand bis 1760 in preußischen Diensten, widmete sich dann der Bewirt-
schaftung der märkischen Güter seines Vaters und wurde als Erbherr zu Reckahn 
bei Brandenburg zum bekanntesten deutschen Erziehungsschriftsteller, der sich 
vornehmlich der Bildung der ländlichen Kinder und Jugendlichen widmete. Er 
starb am 16. Mai 1805 auf Schloss Reckahn.

Beeinflusst von Rousseaus ‹Contrat social› (1762) und Basedows ‹Elementar-
werk› [*215] veröffentlichte er 1772 den ‹Versuch eines Schulbuches für Kinder der 
Landleute› [*249]. Das Buch entsprach einem Anliegen der Aufklärungstheologie, 
es verrät den Einfluss von Johann Joachim Spaldings Schrift ‹Die Bestimmung 
des Menschen› (1748). Es stellt kein Lehrmittel dar und weicht auch von der kate-
chetischen Form ab; es ist eigentlich eine Philosophie für Kinder, denen leicht fass-
lich und in persönlicher Anrede erklärt wird, was Lernen heißt, wie sich Ursache 
und Wirkung zueinander verhalten, wie Wahrheit, Gewissheit, Wahrscheinlich-
keit und Irrtum verstanden werden müssen oder wie das Verhältnis des Menschen 
zur Religion beschaffen ist.

Rochow gründete auf seinen Gütern Landschulen, die zu Musteranstalten ent-
wickelt wurden und weit mehr Beachtung und zudem staatliche Anerkennung fan-
den als die Philanthropine. 1776 erschien seine bekannteste Schrift, das Lesebuch 
‹Der Kinderfreund› [*250], eine Sammlung von Geschichten und Lehrgesprächen, 
die didaktisch wie materiell Christian Fürchtegott Gellerts ‹Fabeln und Erzäh-
lungen› (1746-1748) verpflichtet ist, in alle wichtigen Sprachen übersetzt wurde 
und so europäische Verbreitung fand. Die Leser werden narrativ und leicht ver-
ständlich belehrt, wobei vor allem Fragen der guten Lebensführung behandelt 
werden, zu deren Basis auch die Elementarerziehung zählt [*250: I 46-47]. Aufge-
klärte Methoden des Landbaus kommen zur Sprache, die Nützlichkeit physikali-
scher Erkenntnis wird betont und nicht zuletzt das copernicanische Weltbild er-
klärt, um den Aberglauben zu bekämpfen. ‹Der Kinderfreund› belehrt über die 
Grundsätze der Aufklärung und legitimiert diese anschaulich: Tugend ist «lange 
Gewohnheit» und so Effekt richtiger Erziehung; Unwissenheit ist «schädlich», nur 
das «richtige Denken» hilft bei Ackerbau und Viehzucht; die Mittel der Medizin 
basieren auf wissenschaftlichen und nicht auf okkulten Kenntnissen; der Schul-
unterricht kann rational und wirkungsvoll organisiert werden.

Diese Prinzipien erläuterte Rochow 1779 in der theoretischen Schrift ‹Vom 
Nationalcharakter durch Volksschulen› [*251]. Gewährsmann für das Konzept ist 
Adam Smith, der in Buch 5 des ‹Wealth of nations› (1776) die ökonomische 
Begründung für staatliche Investitionen im Bereich der Elementarbildung gelie-
fert hatte. Wer den Wohlstand befördern will, muss den Bildungsstand des Volkes 
anheben, also Indolenz und Ignoranz beseitigen. Dazu dient für Rochow die «me-



Die pädagogischen Schriftsteller 785

thodische» Nationalerziehung, die mit einer langfristig angelegten Institution der 
Elementarbildung realisiert werden soll. Zweck der Volksschule sind nützliche 
Wahrheiten oder «die zureichende Anweisung zum gemeinnützigen Gebrauch al-
ler Seelenkräfte» [*251: 24]. Damit wird eine pädagogische Erwartung formuliert, 
die den Aufbau der staatlichen Allgemeinbildung nachhaltig beeinflusst hat: Die 
unterwiesene und zweckmäßig belehrte Jugend wird verständig, sie ist und bleibt 
belehrbar, erhält geübte Sinne und lässt sich zum Guten hin lenken (26).

Johann Heinrich Pestalozzi wurde am 12. Januar 1746 in Zürich geboren. Hier 
besuchte er die öffentlichen Schulen und studierte am Carolinum Theologie, brach 
das Studium aber ein Jahr vor Abschluss ab. Er beteiligte sich in einer radikalen 
patriotischen Jugendvereinigung um Johann Jakob Bodmer an diversen Aktionen 
gegen das Zürcher Regime. 1767 begann er eine landwirtschaftliche Ausbildung 
auf einem bernischen Mustergut. Aufgrund einer Liebesbeziehung zur Zürcher 
Bürgertochter Anna Schulthess beendete er seine Lehre nach nur neun Monaten 
und kaufte überstürzt Land im bernischen Untertanengebiet bei Birr, den Neuhof. 
Inspiriert von Rousseaus ‹Julie› und ‹Émile› wollte das junge Paar fern des als kor-
rumpierend geltenden Stadtlebens ein zurückgezogenes Dasein führen, agrarische 
Reformen zugunsten des Volks einleiten und dem Vaterland bei Bedarf be
dingungslos zur Verfügung stehen. Pestalozzis agrarische Unerfahrenheit, der 
schlechte Boden sowie die große europäische Landwirtschaftskrise von 1770/71 
brachten das Neuhof-Unternehmen jedoch zu Fall und die Pestalozzis in existen-
tielle Not. In dieser Situation wandte er sich vorindustrieller Produktion zu. Auf-
grund mangelnder finanzieller Ressourcen stellte er für die Arbeit Kinder ein und 
versprach, ihnen im Sinne einer Gegenleistung basale Schulkenntnisse zu vermit-
teln. Die überhöhte Einschätzung der Arbeitskraft der Kinder, die mangelnde Un-
terstützung der Eltern sowie die nach Meinung Pestalozzis zu geringe finanzielle 
Hilfe und Protektion des Kantons Bern ließen ihn aber auch dabei scheitern.

Gegen Ende der 1780er Jahre näherte sich Pestalozzi über Friedrich Heinrich 
Jacobi und Georg Heinrich Ludwig Nicolovius der deutschen Aufklärungskritik 
an. Er begrüßte zunächst die Französische Revolution und wurde 1792 zum Eh-
renbürger der Französischen Republik ernannt, kritisierte jedoch nach der Terreur 
das naturrechtlich begründete Freiheitsverständnis, dem er vorwarf, die egoisti-
sche Natur des Menschen nicht verändern zu können. Die Helvetik (1798-1803) 
erwies sich als Wendepunkt in seinem Leben. An ihrem Beginn anerbot er sich, 
innerhalb eines ethisch legitimierten Staates (Vatterland) «eine wesentliche Ver-
besserung der Erziehung und Schulen für das niederste Volk» zu befördern (Pes-
talozzi an Meyer von Schauensee, [20.] Mai 1798, Briefe [*259: IV 15]). Gleichzei-
tig zu seinem von der Helvetischen Regierung unterstützten pädagogischen 
Experiment im Waisen- und Armenhaus in Stans (Dezember 1798 bis Juni 1799) 
forderte er in seinem Kommentar ‹Über den Zehnden› (1798), dass man «alle 
Gemeindgüter eigenthümlich ... machen und einen Theil derselben als Staatsgut 
erklären» sollte (Werke [*258: XII 320]). «Das Volk muß wissen, daß das Eigent-
hum nicht durch sich selbst, sondern nur um seines Zwecks willen heilig ist» (XII 
321). Paradoxerweise sollte ihm seine Enttäuschung über die helvetische Politik 
den Weg zum berühmten Pädagogen eröffnen. Eher zufällig avancierte er zum 



§ 36. Pädagogik786

helvetischen Lehrerbildner im Schloss Burgdorf (1800). Von 1804 bis 1825 führte 
er seine Anstalt in Yverdon-les-Bains im Kanton Waadt weiter. Nach dem durch 
interne Streitereien verursachten Scheitern des Instituts zog er sich nach Neuhof 
zurück. Er starb am 17. Februar 1827 in Brugg.

Der Volksroman ‹Lienhard und Gertrud› [*253], dessen erster Teil 1781 mit 
der umfangreichen redaktionellen Hilfe Isaak Iselins erschien, lässt sich als Re-
aktion auf die frühen unglücklichen Erfahrungen in Neuhof deuten. Der Ort des 
Geschehens, das Dorf Bonnal, wird von korrupten Leuten dominiert; der Land-
vogt Carl Arner repräsentiert demgegenüber den idealen, christlich-republikani-
schen Magistraten, in dessen Charakterzeichnung sich Pestalozzis Annäherung 
an Lavater und sein Zürcher Umfeld um 1780 spiegelt. Arner reagiert mit poli-
tisch-pädagogischen Maßnahmen auf die misslichen Zustände im Dorf, indem er 
die Machtbefugnisse der Reichen einschränkt, um den anderen Einwohnern ein 
ökonomisch selbständiges Leben zu ermöglichen. – Nach dem Tod Iselins (1782) 
begann sich Pestalozzi vermehrt mit der Berliner Aufklärung zu beschäftigen. 
Parallel dazu distanzierte er sich zunehmend von den Verhältnissen in den Schwei-
zer Republiken und näherte sich dem aufgeklärten Absolutismus an. Entspre-
chend ändert sich in den drei weiteren Teilen von ‹Lienhard und Gertrud› (1783, 
1785, 1787) der soziopolitische Kontext; die Landvogtei Arners gerät in den 
Machtkreis des entfernt liegenden intriganten Hofes, die umfassenden Reformen 
sind gefährdet. Entsprechend zeichnet nun Pestalozzi die menschliche Natur als 
präsozial und egoistisch und fordert, sie im Rahmen des gesellschaftlichen Lebens 
über Zwang und Disziplin zu sozialisieren, damit der Mensch «ins Gleis einer 
Ordnung» hineingebracht werden könne, die «wider die ersten Triebe seiner Na-
tur streitet» [*258: III 331]. Als genuines Mittel dazu fungiert die im dritten Teil 
eingeführte Dorfschule, die die Kinder im Wesentlichen auf einen Beruf vorbe-
reitet. Die Liebe als Erziehungsmittel ist «zum auferziehen der Menschen nichts 
nuz als nur hinten und neben der Forcht» (III 173).

Pestalozzis kritische Stellungnahme zur Französischen Revolution ‹Ja oder 
Nein?› (1793) [*258: X 75-170] widmet sich der Frage «Was ist Freyheit?» (X 144) 
vor dem Hintergrund der Annahme, dass die «Naturtriebe der Menschheit ... ewig 
stärker als ihre gesellschaftliche Weisheit» blieben (X 145), und gelangt zur Ant-
wort, dass Freiheit keineswegs all das umfasse, was nicht explizit durch Gesetze 
verboten sei, sondern die «gebildete Krafft des Bürgers» meine, die den Einzel-
nen und seine Mitbürger glücklich machen sollte (X 149). Die Ausübung dieser 
Kraft ist für ihn im Sinne des Urchristentums «moralischer Sansculotismus», dia-
metral entgegengesetzt dem «bürgerlichen Sansculotismus» (Über Sansculottis-
mus und Christentum, 1794). Das Fundament der Gesellschaft erkennt er im un-
antastbaren Eigentum, dessen Handhabung aber christlich-moralisch dem 
Gemeinwohl dienen soll (X 266).

Nicht zuletzt auf der Grundlage von Gesprächen mit dem in Zürich weilenden 
Johann Gottlieb Fichte arbeitete Pestalozzi zwischen 1793 und 1796 an seinem phi-
losophischen Hauptwerk: ‹Meine Nachforschungen über den Gang der Natur in 
der Entwiklung des Menschengeschlechts› [*255, *258: XII 1-166]. Folgt man sei-
ner Interpretation, so bescheinigte ihm Fichte, in ‹Ja oder Nein?› auf empirischer 



Die pädagogischen Schriftsteller 787

Basis Fundamente der «Philosophie meiner Politik» gefunden zu haben, die als 
«Grundseze der Kantischen Philosophie» zu identifizieren seien (Pestalozzi an Phil
ipp Emanuel von Fellenberg, 15. November 1793, Briefe [*259: III 303]). In den 
‹Nachforschungen› versucht er in einer Synthese von Phylo- und Ontogenese die 
Entwicklung der ursprünglich-natürlichen, zwischen Wohlwollen und Eigeninter-
esse harmonisch eingestellten Menschennatur zu rekonstruieren. Diese Entwick-
lung läuft für ihn darauf hinaus, dass die Eigeninteressen zwangsläufig zur Selbst-
sucht mutieren und das ursprüngliche Gleichgewicht erschüttern, weshalb sich der 
Mensch zu seinem Vorteil mit anderen über Verträge gesellschaftlich verbindet. 
Vor diesem Hintergrund zeigt sich, dass der gesellschaftliche Mensch grundsätz-
lich widersprüchlich ist, allerdings durchaus in der Lage, durch sein «Ahndungs-
vermögen» das Streben nach der ursprünglichen Harmonie zum Leitmotiv seines 
Lebens zu machen (Werke [*258: XII 38]). Diese Möglichkeit besteht jedoch nur 
unter der Voraussetzung, dass in den ersten Lebensjahren das ursprüngliche Wohl-
wollen durch ein intaktes, von ökonomischen Sorgen befreites Familienleben in 
Liebe verwandelt und in den späteren Lebensjahren die Schul- und Berufsbildung 
als «gesellschaftliche Verstümmelung» der «thierischen Natur» erkannt wird (XII 
97). Die Lücke, die die Bildung hinterlässt, eröffnet dem Menschen die Chance, 
sich – über die zur Religiosität entfaltete Liebe – zur Harmonie mit sich selbst zu 
bilden, «mich selbst zu einem edlern Geschöpf zu machen, als Natur und Ge-
schlecht mich als blos thierisches und gesellschaftliches Geschöpf zu machen im 
Stande sind» (XII 106). Pestalozzi betrachtet das politische Ideal der alten Repu
blik als mittlerweile entschwundenen «Traum», weil die gesellschaftlichen Verhält-
nisse an sich den Menschen weder zu befriedigen noch zu vollenden vermögen (XII 
95). Die Preisgabe des alten Republikideals führt ihn allerdings nicht zur Anerken-
nung des neuen, naturrechtlich-egalitären Ideals der demokratischen Republik. 
Gerechte Gesetzgebungen und nicht-korrumpierte Regierungen seien auch ohne 
demokratische Grundsätze möglich, zumal die Masse des Volks zu wenig gebildet 
sei (X 164). Das Ziel ist nicht mehr eine gemischte und auch keine demokratisch-
egalitäre, sondern eine patriarchalisch geführte christliche Republik, in welcher 
der Fürst kraft seiner Sittlichkeit gesellschaftliche und ökonomische Rahmenbe-
dingungen schafft, unter denen das Volk, orientiert an der Religion, in überschau-
baren Kommunen ein geschütztes glückliches Leben führen kann. Dementspre-
chend fordert Pestalozzi für das Volk eine «Freiheit, die an Haus und Hof, an Weib 
und Kind ... kettet» (XII 102). Auf der anderen Seite versteht er die den Fürsten 
zugesprochene innere Freiheit nicht als ein abstraktes Moralprinzip, das «an reine 
Begriffe von Recht und Wahrheit gebunden» wäre, sondern im Sinne der imitatio 
Christi als das konkrete Bemühen, dem Nächsten Gutes zu tun, als «ein ernstes Be-
streben von aller Täuschung meiner thierischen Natur» loszukommen (XII 112).

Die Schrift ‹Wie Gertrud ihre Kinder lehrt› [*256] zeigt, wie wenig sich Pesta-
lozzi an den zeitgenössischen Diskussionen zur Pädagogik bzw. Unterrichtslehre 
orientierte. Zwar stützt er sein Erziehungskonzept auf Anschauung: «Die An-
schauung der Natur selber ist das eigentliche wahre Fundament des menschlichen 
Unterrichts, weil sie das einzige Fundament der menschlichen Erkänndtnüs ist» 
(Die Methode, 1800, in: Werke [*258: XIII 104]). Da aber die Welt «voll Krieg für 



§ 36. Pädagogik788

die Mittel der Selbstsucht, voll Widersinnigkeit, voll Gewalt, voll Anmaßung, Lug 
und Trug» ist (Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, XIII 346), ein «fließendes Meer 
verwirrter Anschauungen» (XIII 254), sieht er sich veranlasst, dem «Mechanis-
mus des Naturmarsches von verwirrten Anschauungen zu deutlichen Begriffen» 
nachzugeben (XIII 265). Dabei fokussiert er weniger auf Wissenserwerb, der stets 
empirisch ist, als auf die «reine» Entfaltung von dessen inneren Kräften, für die 
er in den Jahren 1803/05 Elementarbücher entwarf. Das pädagogische Konzept 
beschränkt sich aber nicht nur auf die kognitiven Kräfte, sondern will gleichzeitig 
Elementarmethoden zur «reinen» Entfaltung der physischen und sittlich-religiö-
sen «Kräfte» entwickeln, damit ein harmonischer Mensch unter dem Primat der 
Letzteren gebildet werden kann. Das pädagogisch ermöglichte Menschsein wird 
zur Bedingung des Bürgerdaseins: «Laßt uns Menschen werden, damit wir wie-
der Bürger, damit wir wieder Staaten werden können» (An die Unschuld, XXIV 
A 39). Doch bleibt er gegenüber dem Staat skeptisch: «Was der Staat und alle seine 
Einrichtungen für die Menschenbildung und die Volkskultur nicht thun und nicht 
thun können, das müssen wir thun» (XXIV A 49). Leitlinie soll die ewige Natur 
des Menschen sein, die nun nicht mehr in der Grundspannung zwischen Wohlwol-
len und Eigeninteresse gesehen wird, sondern als Konglomerat von «Anlagen und 
Kräften» mit einem je eigenen Entwicklungsgesetz, die aber zu schwach sind, um 
sich selbst auszubilden, und deshalb nach einer naturgemäßen Pädagogik verlan-
gen. Die Menschen sollen eine sittliche Welt erzeugen und dabei insbesondere aus 
dem «ewigen Zirkel, der immer von Barbarey ausgeht und zur Barbarey hin-
führt», ausbrechen (An mein Zeitalter, XIV 141).

Die Jahre in Yverdon-les-Bains waren zunächst durch die Weiterentwicklung 
der Grundsätze und Lehrbücher der «Methode» geprägt. Der wachsenden Auf-
merksamkeit in Europa standen ernüchternde Praxiserfahrungen gegenüber, die 
sich bei der Anwendung der «Methode» in der Schule ergaben. Dass Pestalozzis 
Ruhm trotzdem bis in die Restaurationszeit andauerte, hing einerseits damit zu-
sammen, dass «Methode» im 18. Jahrhundert zu einem Zauberwort mit überstei-
gerten Ansprüchen geworden war (vgl. Tröhler/Zurbuchen/Oelkers 2002 [*368]) 
und zum anderen damit, dass der Versuch, die empirische Welt pädagogisch mit 
der inneren Natur des Menschen zu versöhnen, bzw. sie zu verbessern, im protes-
tantisch geprägten Milieu der Pädagogik in hohem Maße anschlussfähig war – 
Pestalozzi wurde von nicht wenigen Zeitgenossen als neuer Jesus gepriesen. Er 
förderte die Pädagogik dabei weniger durch die Orientierung an den neuen Wis-
senschaften vom Menschen als durch die emphatische Rhetorik seiner Reden und 
Schriften.

5. Der Einfluss der kantischen Vernunftkritik

Von den drei Kritiken Kants ist nur die ‹Kritik der praktischen Vernunft› 
(1788) im Bereich der Pädagogik wirksam geworden, und dies auch nur bei einer 
bestimmten Gruppe jüngerer Philosophen und Theologen, die den populären Er-
ziehungsdiskurs als theoretisch unzureichend kritisierten, ohne ihn deswegen 



Der Einfluss der kantischen Vernunftkritik 789

außer Kraft zu setzen. Weder verschwanden die starken theologischen Rückbin-
dungen der Erziehungstheorie noch änderte sich der pragmatische Zuschnitt der 
Literatur. Die für die Erziehungsabsicht förderlichen Theoreme des Sensualismus, 
vor allem die Annahme des Lernens mit allen Sinnen, blieben ebenso erhalten 
wie die Vorstellung vom Erziehungsobjekt, das Zweck-Mittel-Schema und die 
technische Ausrichtung an Methoden. Entwürfe einer kritischen, begrifflich 
strengeren Pädagogik, die von Kants Philosophie ausgingen, sind von 1790 an 
nachzuweisen (z.B. Jonathan Schuderoff: Briefe über moralische Erziehung in 
Hinsicht auf die neueste Philosophie, 1792). Am Ende des Jahrzehnts kamen Po-
sitionen hinzu, die Fichtes Wissenschaftslehre zur Begründung einer wissen-
schaftlichen Pädagogik verwendeten. Für die Autoren waren diese Schriften oft 
nur eine frühe Episode ihrer Karriere, die Schriften selbst bildeten Randerschei-
nungen im pädagogischen Diskurs und wurden kaum wahrgenommen, zumal sie 
auf praktische Erwartungen nicht eingingen. Man kann daher in der Pädagogik 
nicht von einer «Theoriensubstitution» durch die kantische Philosophie sprechen 
(Luhmann 1981 [*302]). Gleichwohl liegen hier die ersten Versuche vor, die Dis-
ziplin begrifflich zu fassen und sie auf die praktische Philosophie zu beziehen.

Johann Heinrich Gottlieb Heusinger wurde am 1. August 1766 in Römhild bei 
Meiningen geboren. Von 1787 an absolvierte er ein Studium zunächst der Theo-
logie, dann der Philosophie an der Universität Jena. 1789 wurde er Hauslehrer in 
Ronneburg bei Gera und 1793 Privatlehrer in Dresden, 1795 erfolgte die Habili-
tation im Fach Philosophie an der Universität Jena. Im Herbst 1797 beteiligte er 
sich an dem von Christian Karl André (1763-1831) geleiteten Mädcheninstitut in 
Eisenach, 1798 war er erneut Privaterzieher in Dresden. 1807 wurde er adjungier-
ter Professor beim königlichen Cadettenkorps, von 1811 bis 1831 lehrte er als 
ordentlicher Professor für Geographie an der Militärakademie. Er starb am 
13. April 1837 in Dresden.

1792 beruft sich Heusinger auf den «Verfasser der Critik der Vernunft», um die 
Frage zu beantworten, wie die «Ausbildung der Vernunft in dem Kinde zu beför-
dern sei» (Gutwills Spatziergänge [*267: XIII]). Das «Geschäft des Erziehers» be-
stehe darin, dass der Mensch von der bloßen Anlage seiner Vernunft zu deren 
möglichst vollkommenem Gebrauch geführt werde. Dafür wären «a priori festste-
hende Grundsätze» in Anschlag zu bringen (XIII-XV). Auf dieser Linie bestimmt 
Heusinger die Erziehung zur Mündigkeit: «Wenn die Kräfte zu Erhaltung und Er-
zeugung seiner Art die Bedingungen der physischen Mündigkeit sind, so ist die 
Hauptkraft in dem ganzen Menschen die Vernunft, und das Vermögen, sie nach 
der Absicht, die man aus ihrer Natur kennen lernt, zu gebrauchen, die Bedingung 
der moralischen Mündigkeit» (Beytrag [*268: 9]). Damit wird die pädagogische 
Ausrichtung auf Glückseligkeit verlassen. Gegen Trapp heißt es, die Erziehung 
könne nicht «Vorbereitung oder Fähigmachung des Menschen zur Glückseligkeit 
sein» (11), weil das Grundschema von angenehmen und unangenehmen Empfin-
dungen das Problem der Moral unterlaufe und mit praktischer Vernunft unverein-
bar sei (15-16). «Der letzte Zweck der Natur, folglich auch alles Thuns und Las-
sens des Menschen, in wieferne dasselbe zur Natur gehört, ist die Cultur zur 
Freyheit, oder die moralische Cultur» (42). Darauf muss der Erzieher den Zögling 



§ 36. Pädagogik790

vorbereiten, «ihm Kraft und Einsicht verschaffen, diese Cultur als nothwendig 
(moralisch nothwendig) anzusehen, und Kraft und Willen verschaffen, das Werk 
anzufangen und fortzusetzen» (44). Erziehung bereitet auf ein vernünftiges Le-
ben vor, das in der Beherrschung der Sinnlichkeit besteht. Allerdings ist in Rech-
nung zu stellen, dass die «Vernunft des Kindes» nicht aus dem allgemeinen Zweck 
der Erziehung abgeleitet werden kann, sondern empirisch durch sorgfältige 
Beobachtung unter Einbeziehung des «jedesmaligen Bedürfnisses» des Zöglings 
bestimmt werden muss (47).

Die Auseinandersetzung mit der kantischen Philosophie leistet Heusinger in 
seinem ‹Versuch einer Encyclopädie der Philosophie› (1796) [*270]. Ein Jahr zu-
vor war das ‹Lehrbuch der Erziehungskunst› [*269] erschienen. Wie die Lehre 
praktisch anzuwenden sei, sollte in der ‹Familie Wertheim› gezeigt werden. Der 
Erziehung der Kinder der fiktiven Familie liegt ein Erziehungsplan zugrunde, 
dessen Grundsatz sich auf die Bildung des Charakters bezieht, verstanden als eine 
Fertigkeit, dasjenige auszuführen, was man als wahr und gut erkannt und «einmal 
angefangen» hat [*271: 41]. Ein notwendiges Stück der Erziehung besteht darin, 
den «Verstand der Kinder» zu beschäftigen (69). Neben dem Verstand müssen 
auch das Gedächtnis und die Einbildungskraft angeregt werden, wofür je beson-
dere Unterrichtsgegenstände zur Verfügung stehen (92). Allgemein besteht die 
Übung darin, «daß man über die vorhandenen Dinge allgemeine Betrachtungen 
anstellt, und nach gewissen Regeln über sie denkt». Ehe das möglich ist, «muß 
man sehr viele Dinge im Einzelnen wohl kennen», also vielfach und langwierig 
unterrichtet worden sein (93). Im dritten Band der ‹Familie Wertheim› wird eine 
eigene «Gesetzestafel» oder ein «Moralischer Kinderkatechismus» mitgeteilt 
[*271: III 3-217]), der wie folgt beschlossen wird: «Der Mensch ist ein Wesen, wel-
ches da ist, um in der Rechtschaffenheit immer vollkommener zu werden, und wel-
ches also unaufhörlich nach immer rechtschaffenerer Gesinnung trachtet» (216).

Kajetan (von) Weiller wurde am 2. August 1761 in München geboren. Dort ab-
solvierte er 1778 das ehemalige Jesuiten-Gymnasium, studierte danach Philoso-
phie und Theologie und erhielt 1785 in der Abtei Benediktbeuren die Priester-
weihe. 1792 wurde er Professor der Theologie, Mathematik und Geschichte an 
dem dem Münchner Wilhelmgymnasium beigeordneten Lyzeum, 1799 Professor 
für praktische Philosophie und Pädagogik. Von 1809 bis 1823 amtierte er als Rek-
tor des Wilhelmgymnasiums. 1806 wurde er Mitglied der Bayerischen Akademie 
der Wissenschaften, 1807 erhielt er den persönlichen Adelstitel. Er starb am 23. 
Juni 1826.

Weiller weist in seiner katholischen Aufklärungspädagogik katechetisch-dok-
trinäre Erziehungskonzepte zurück. Erziehung ist nicht einfach Hinführung zum 
christlichen Glauben, sondern Entwicklung der menschlichen Kräfte. Zu ihrer 
Begründung bedarf es eines eigenen pädagogischen ‹Lehrgebäudes› [*276], das 
sich nicht aus der Theologie ableiten lässt. Die Bestimmung des Erziehungszwecks 
«nach Kantischen Grundsätzen» [*274] hält sich an diese Grundsätze eher indi-
rekt. Kants praktische Philosophie wird benutzt, um die Frage zu klären, ob der 
Erziehung erlaubt sein könne, auf andere Menschen einzuwirken. Die Frage wird 
bejaht, sofern die Erziehung keine Rechte dessen verletzt, der erzogen wird [*274: 



Der Einfluss der kantischen Vernunftkritik 791

143]. Sie sucht die «Brauchbarkeit der Kräfte» zu schulen. Ein Recht auf «Un-
brauchbarkeit» der Kräfte wird ebenso ausgeschlossen wie ein Recht auf Ignoranz 
oder Vernachlässigung des selbständigen Strebens nach Sittlichkeit. Generell hat 
kein Mensch ein Recht auf «schief- oder halbentwickelte Kräfte» (144). Daher ist 
Erziehung eine Pflicht, und zwar gemäß den Zwecken der Menschheit, denen je-
des Individuum unterworfen ist (145). Niemand kann oder darf sich der Erziehung 
zur Brauchbarkeit der menschlichen Kräfte entziehen (147). Dieses Postulat wird 
im ‹Versuch einer Jugendkunde› [*275] näher bestimmt. «Jugendkunde» be
inhaltet die Kenntnis des Menschen während seiner Entwicklung im Jugendalter. 
«Die Unbestimmtheit ist ... die erste natürliche Eigenthümlichkeit der Jugend» 
[*275: 38-39]. Es gibt keine Teleologie der Kräfte, «die Jugend hat von der Natur 
keine bestimmten besondern Richtungen, sondern erhält alle erst von der Zeit», 
also von dem, was die Erziehung nahelegt und bewirkt (23). Die «Leibes- und See-
lenorganisation» muss ausgebildet werden (27). Erziehung bewirkt, dass sich der 
Mensch am Ende der Jugend gemäß seinem Verstand und seiner Vernunft selbst 
bestimmen kann (43). Die Unbestimmtheit der Jugend wird also durch einen mög-
lichst hohen Grad von «zusammenhängender Selbständigkeit» abgelöst, die spä-
ter nicht mehr «erhöht», sondern nur noch befestigt werden kann (49). Das gilt 
auch negativ: Was in der Jugend am «Denknerv» nicht entwickelt wurde, kann 
später nicht nachgeholt werden (50). Die «Empfänglichkeit» der Jugend für die 
Erziehung wird ebenso vorausgesetzt wie die «Reizbarkeit» und die «Leichtig-
keit» des Lernens. Grundlegend ist der «Drang nach Freyheit» (144), der auf das 
Problem der praktischen Philosophie Kants zurückführt. «Die Freyheit erfor-
dert  … die Abwesenheit aller willkührlichen Schranken, ohne deswegen auch die 
Entfernung der natürlichen zu fordern» (146-147). Die Erziehung muss mit dem 
Freiheitsdrang umgehen können, da der junge Mensch dort, wo fremde Einwir-
kungen «nicht mit den einheimischen Plänen seiner Natur übereinstimmen», nur 
die Störung fühlt und sich widersetzt (147).

Die Jugend besteht aus drei aufeinander folgenden Perioden, der Periode der 
Sinnlichkeit (Kindheit), des Verstandes (Knabenalter) und der Vernunft (Jüng-
lingsalter). Diese Einteilung folgt im Kern Rousseau, insbesondere in der Hin-
sicht, dass «Kindheit» vorzüglich nur als Entwicklung der «Körperkräfte des Men-
schen» verstanden wird (167). Das Knabenalter unterscheidet sich durch die 
unmittelbare Empfänglichkeit des Verstandes und die mittelbare der Vernunft 
(231-232). Die Vernunft als neue «Hauptkraft» erwacht erst im Jünglingsalter; sie 
ist die Fähigkeit zum Schließen unter der Voraussetzung der klaren Unterschei-
dung der Dimensionen der Zeit und in Ansehung der Konsequenzen von Hand-
lungen (302-303). Damit bildet Selbständigkeit das Ergebnis eines Entwicklungs-
prozesses, an dessen Ende Brauchbarkeit für das bürgerliche Leben stehen soll. 
Weiller übernimmt Rousseaus Grundidee, dass Vernunft (raison) am Ende der 
Entwicklung stehen muss, weil und soweit sie sich aus allen anderen Geistesver-
mögen zusammensetzt (Œuvres complètes, IV, 1969, 317), und formuliert sie mit 
Kants Begriffen [*275: 331-332], ohne zugleich auf das Verhältnis von Freiheit und 
Notwendigkeit einzugehen. Auch der Jüngling befindet sich noch in einer Periode 
der Prüfungen, besonders im Kampf mit den «lockenden Giften um ihn herum» 



§ 36. Pädagogik792

(335). «In das Gebieth der Vernunft» muss jeder Mensch hineinwachsen (359), und 
dies unter der Voraussetzung von Unbestimmtheit in Selbstverantwortung. Daher 
ist die Freiheit der Vernunft das «Heiligste, und am meisten Bestrittne, was der 
Mensch hat» (374).

Auseinandersetzung mit Fichte. – 1798 publizierte Chr. G. W. Ritter in dem von 
Johann Gottlieb Fichte und Friedrich Immanuel Niethammer herausgegebenen 
‹Philosophischen Journal› eine ‹Kritik der Pädagogik zum Beweis der Nothwen-
digkeit einer allgemeinen Erziehungs-Wissenschaft› [*281], in der er Lehren Fich-
tes zur Konstitution einer wissenschaftlich zu nennenden Pädagogik verwendet. 
Er grenzt sich von Johann Christoph Greilings Vorschlag ab, den «kategorischen 
Imperativ» für diesen Zweck zu nutzen, den dieser in seinem Buch ‹Ueber den 
Endzweck der Erziehung, und über den ersten Grundsatz einer Wissenschaft der-
selben› (1793, 71-73) gemacht hatte [*281: 62], und empfiehlt, von einer Theorie 
des Lehrens und Lernens auszugehen, mit der die Unterscheidung von «Erzie-
hung» und «Unterricht» ersetzt werden soll (69). Die Empfehlung erläutert er im 
gleichen Band des ‹Philosophischen Journals› durch Bezugnahme auf  Fichtes 
Freiheitslehre. Vorauszusetzen sei die Selbständigkeit, Unabhängigkeit und Frei-
heit des «lernenden Subjekts», und dies ohne Rücksicht auf Lebensalter oder Pe-
rioden der Erziehung (Philosophische Ideen [*282: 311]). Jedes Lernen allgemei-
ner Wahrheiten sei «bloß durch ein Selbstlehren möglich», der Schüler also beim 
Erlernen so frei, wie deren «erster Erfinder» (317-318). Jeder Begriff müsse durch 
die Produktionskraft des Geistes «selbst erzeugt» werden (342-343), könne also 
nicht der inneren Habitualisierung geschuldet sein. 

Gegen diese Konzeption richtete sich die ‹Einleitung in die künftig zu liefernde 
philosophische Grundlage der Erziehung› [*284] von Friedrich Johannsen. Er 
weist hierin den Versuch zurück, «Erziehung und Unterricht» durch «Lehren und 
Lernen» zu ersetzen, und zwar mit dem Argument, dass Letztere ihrerseits durch 
Erziehung und Unterricht bedingt seien, also nicht einfach a priori aufgrund 
der intellektuellen Natur des Menschen unterstellt werden könnten [*284: 91-94]. 
Er kritisiert aber auch «das eifrige Streben, die Pädagogik auf Erfahrung zu 
gründen». Wenn von einer Wissenschaft der Pädagogik die Rede sein solle, dann 
müsse sie sich auf «feststehende Principien» gründen (14). Bislang gäbe man sich 
im Blick auf dieses Anliegen «mit einem gewissen Allerlei-Räsonnement über Pä-
dagogik» zufrieden und vermeide Antworten auf die Frage, was unter «Erziehen» 
letztlich verstanden werden soll und muss (21-22). Fichtes Wissenschaftslehre wird 
benutzt, um sowohl die Frage, was «Wissenschaft» als auch was «Wissen» sei, zu 
beantworten (30-32. 59-63). Die Pädagogik als Wissenschaft wird von der 
«bestimmten Thätigkeit» der Erziehung her verstanden, die wiederum auf das zu 
deduzierende «Princip der Pädagogik» (73) verweist. Dieses Prinzip soll mehr und 
anderes sein als das auf Fichte zurückgeführte Diktum, «Erziehung sey Auf
forderung zur freien Thätigkeit» (109). Den Nachweis des eigentlich «höchsten 
Prinzips der Erziehung» (109) bleibt Johannsen jedoch schuldig. Seine Kritik der 
Unterrichtsmethode Pestalozzis (1804) behilft sich mit dem «Begriff eines mög
lichen und bloß angedeuteten Vernunftwesens» [*285: 18]. Dieses Vernunftwesen 
ist individuell und also einzig, die «Individualität vernünftiger Wesen» wäre so der 



793Der Einfluss der kantischen Vernunftkritik / Die Systematiker

«Gegenstand» der Pädagogik. «Die Erziehung soll und darf durchaus nicht die 
Individualität aufheben und durch ihre Arbeit zerstören wollen, sondern muß stre-
ben in dieser Individualität die Vernünftigkeit überhaupt hineinzubringen» (28). 
Diese Bestimmung wird meist Johann Friedrich Herbart zugeschrieben (Allge-
meine Pädagogik aus dem Zweck der Erziehung abgeleitet, 1806, 73-112), wäh-
rend Johannsens Theorie der Erziehung weder von seinen Zeitgenossen noch spä-
ter beachtet wurde. Aber seine Grundformel für die Erziehung des Menschen 
(statt des Bürgers) gewann weitreichende Bedeutung für die Erziehungsphiloso-
phie des 19. und 20. Jahrhunderts: Erziehung soll ein Naturwesen, «in welchem 
die Bestimmung zur Freiheit und Vernunft angedeutet ist», zu einem wirklichen 
Vernunftwesen erheben. 

6. Die Systematiker

Keiner der Versuche, auf der Basis der kantischen oder nachkantischen idealis-
tischen Philosophie ein System der Erziehungswissenschaft zu begründen, setzte 
sich durch. Die pädagogischen Schüler Kants blieben ebenso isoliert wie die Schü-
ler Fichtes oder Schellings (z.B. Johann Jakob Wagner: Philosophie der Erzie-
hungskunst, 1803). Auch philosophische Angriffe auf die Pädagogik blieben 
längerfristig ohne Erfolg. So stellte August Wilhelm Rehberg in seiner ‹Prüfung 
der Erziehungskunst› (1792, 36-38) die Prognosefähigkeit der Pädagogik in Frage 
und kritisierte ihre Kausalannahmen. Doch wenige Jahre später avancierte sie zu 
einer systematisch begründeten Disziplin mit eigenen Lehrbüchern.

August Hermann Niemeyer wurde am 1. September 1754 in Halle geboren. Das 
Studium der Theologie, Philosophie und Schönen Wissenschaften an der Univer-
sität Halle schloss er 1777 mit der Promotion zum Magister und der Ernennung 
zum Privatdozenten ab. 1784 wurde er Professor für Theologie, 1785 Konrektor 
der Franckeschen Stiftungen, 1787 Direktor des Pädagogischen Seminars und 
1793/94 Prorektor. 1799 übernahm er zusammen mit Gottlob Christian Knapp die 
Direktion der Franckeschen Stiftungen, 1804 erreichte ihn die Ernennung zum 
Oberkonsistorialrat und Mitglied des Berliner Oberschulkollegiums mit Sitz und 
Stimme im Ministerium der geistlichen, Medizinal- und Unterrichtsangelegenhei-
ten. 1807 wurde er durch die französische Besatzungsmacht verhaftet und nach 
Pont-à-Mousson deportiert. Nach seiner 1808 erfolgten Rückkehr amtierte er als 
Kanzler und Rector perpetuus (bis 1816) der Universität Halle. Er starb am 7. Juli 
1828 in Magdeburg.

Niemeyer, der auf verschiedenen Gebieten publizierte und in seiner Zeit ein 
vielbeachteter Autor war, veröffentlichte 1796 eines der beiden maßgebenden 
Lehrbücher, mit denen die Pädagogik systematische Gestalt gewinnen sollte: die 
‹Grundsätze der Erziehung und des Unterrichts für Eltern, Hauslehrer und Er-
zieher› [*294]. Die zahlreichen Übersetzungen des Werks sind vor allem in be-
grifflicher Hinsicht disziplinprägend gewesen. Im Mittelpunkt steht die Begrün-
dung der pädagogischen Wissenschaft und darauf bezogen die Bestimmung ihres 
Gegenstandes. Die Unterscheidung von «Erziehung» und «Unterricht» legt zwei 



§ 36. Pädagogik794

Wissenschaften nahe, nämlich die «Erziehungs-» und die «Unterrichtswissen-
schaft». Erziehung setzt für Niemeyer, der sich auf Tetens (Philosophische Versu-
che, II, 1777, 368-834) beruft, die Perfektibilität der menschlichen Natur voraus. 
Sie bringt nur voran, was in der Natur liegt, freilich so, dass die natürlichen Kräfte 
«früher und sicherer der Vollkommenheit entgegenreifen»; sie kann nichts bewir-
ken, was den natürlichen Anlagen widersprechen würde. Während Unterricht 
darin besteht, «Kenntnisse und Vorstellungen einem andern mitzutheilen», ist Er-
ziehung die «absichtliche Beförderung der eignen freyen Entwicklung der Kräfte 
dessen, der erzogen wird», sie zielt in kantianischem Sinne auf die Annäherung 
an das Ideal der Tugend oder die Ausbildung sittlicher Güte (Grundsätze [*294 
(1970): 75]). Aber aus diesem höchsten Zweck leiten sich keine allgemeinen Er-
ziehungsregeln ab. Diese zu bestimmen ist vielmehr Aufgabe der Erziehungswis-
senschaft, die Niemeyer gegen die Kritik Rehbergs verteidigt (75-85) und in ihren 
Grundsätzen darlegt. Die Grundsätze beziehen sich auf die körperliche Erziehung 
und die Bildung der Seele, ein Schema, das aus der christlichen Pädagogik über-
nommen, nun aber medizinisch und psychologisch ausgefüllt wird. Hygiene, Diä-
tetik, Gymnastik und «Verhütung des Mißbrauchs des Geschlechtstriebes» sind 
die Mittel der körperlichen Erziehung. Die Bildung der Seele wird als Bildung des 
Erkenntnis-, Gefühls- und Begehrungsvermögens verstanden, als intellektuelle, 
ästhetische und moralische Erziehung. Gegenüber der Idee des «höchsten 
Zwecks» ist damit für die nötige Differenzierung gesorgt, ohne die die spezifi-
schen Aufgaben der Erziehung kaum erfasst werden könnten.

Niemeyers Abgrenzung von Erziehung und Unterricht ist sogleich übernom-
men worden und bis heute üblich. Anders als die Erziehung hat es der Unterricht 
nur mit dem Erkenntnisvermögen zu tun. Sein Ziel ist die Bildung des Verstan-
des, was auf zweifache Weise möglich ist: durch Selbstunterricht oder durch Un-
terricht im eigentlichen Sinne, bei welchem die Unterscheidung von «Lehrer und 
Lehrling vorausgesetzt wird» (209). Seine allgemeinen Regeln werden in der Un-
terrichtswissenschaft dargelegt. Gemeint ist eine Theorie, die «Anleitung geben», 
auf die «Hauptmomente» des Handlungsfeldes aufmerksam machen, «vor Feh-
lern warnen», Versuche, die «auf Unkosten des Lehrlings» gemacht werden, er-
sparen und besonders den «Ungeübten die ersten Versuche erleichtern» soll (210).

Dieser Typus von Theorie hat sich in der Pädagogik des 19. Jahrhunderts durch-
gesetzt, einschließlich der von Niemeyer zusammengefassten und typisierten Re-
geln der Methode (214-225). Die Theorie soll praxisnah ausgerichtet sein, ohne 
einem übertriebenen Begründungsaufwand zu huldigen. Zugleich soll sie dem 
Anspruch auf begriffliche Ordnung des Reflexionsfeldes genügen. Der Zugriff 
auf Begründungen ist eklektisch und dient dem praktischen Zweck. Niemeyers 
Lehrbuch ist auch insofern wegweisend geworden, als in ihm die zunehmende 
Bedeutung der Psychologie für die Formulierung der Regeln des Unterrichts wie 
der Erziehung antizipiert wurde.

Friedrich Heinrich Christian Schwarz wurde am 30. Mai 1766 in Gießen gebo-
ren. Er studierte Theologie in Gießen und wurde 1789 Pfarrer im hessischen Dex-
bach. Neben dem Pfarramt eröffnete er eine private Erziehungsanstalt; aus seinen 
dabei gemachten Erfahrungen gingen seine pädagogischen Schriften hervor. 1804 



Die Systematiker 795

wurde er ordentlicher Professor für Theologie in Heidelberg. Dort gründete er 
1807 zusammen mit Georg Friedrich Creuzer das Pädagogisch-Philosophische 
Seminar der Universität. 1808 besuchte er Pestalozzi in Yverdon. 1821 wirkte er 
maßgeblich an der Vereinigung der lutherischen und der reformierten Kirche in 
Baden mit. Er starb am 3. April 1837 in Heidelberg.

Sein ‹Lehrbuch für Pädagogik und Didaktik› [*298], ab der dritten Auflage 
unter dem Titel ‹Lehrbuch der Erziehungs- und Unterrichtslehre› erschienen, war 
sein erfolgreichstes Werk, das vor allem in der sich entwickelnden Lehrerbildung 
genutzt wurde. Er geht davon aus, dass sich die Erziehungskunst «durch Begriffe 
und Beobachtungen hindurch» einer Wissenschaft im strengen Sinne annähern, 
sie jedoch nie ganz erreichen könne [*298 (1968): 13]. Deshalb bringt er eine «Er-
ziehungslehre» in Anschlag, «in welcher alle dahin gehörigen Sätze nach einem 
ordnenden Grundsatz» verbunden werden, um «so viel wie möglich» ein System 
aufzustellen (15). Grundsätzlich werden einseitige Erziehungsweisen, nämlich die 
«philanthropistische», die das Glück voraussetzt, und die «methodistische», die 
vom natürlichen Bösen ausgeht, von vollständiger Erziehung unterschieden. Die 
Letztere «erkennt in der Natur und Bestimmung des Menschen zugleich den rich-
tigen Weg der Einwirkung auf das Kind bis zu seiner beendigten Jugend, auf wel-
chem sich die Erreichung seines Ideals hoffen läßt» (33). Das Ideal der Erziehung 
ist ein christliches, Bildung zielt auf «Gottähnlichkeit» (35-36).

Grundsätzlich unterscheidet Schwarz die Pädagogik, die Methodik oder die 
Lehrkunst des erziehenden Unterrichts und die Bildungsanstalten der Jugend. Die 
Pädagogik wird von «anthropologischen Grundsätzen» aus entwickelt, also unter 
der Voraussetzung der Besonderheit der menschlichen Natur. Nur diese Natur 
verfügt über einen Bildungstrieb vom Niederen zum Höheren und strebt zu ihrer 
Vollendung (47). Die Ausgestaltung erfolgt individuell, je nach persönlicher Prä-
gung, den äußeren Umständen und den «inneren Selbstbestimmungen des freien 
Wesens» (50). Schwarz stellt Grundlinien einer pädagogischen Zeichenlehre auf, 
deren Aufgabe es ist, den Entwicklungsstand des Zöglings festzustellen und Pro-
gnosen seiner Entfaltung abzugeben. Prinzipiell gilt: «Das Wichtigste in der Er-
ziehung geschieht in der Kindheit»; was nachher geschieht, ist großenteils Kom-
pensation (140). Ähnliche Überzeugungen liegen auch der allgemeinen Methodik 
zugrunde, in der Schwarz die Lehre vom didaktischen Dreieck – Subjekt (der Ler-
nende), Objekt (Lehrgegenstand), die Beziehung zwischen beiden – kanonisch 
macht (145). – Die Differenz zwischen privaten und öffentlichen Erziehungsan-
stalten gewinnt mit dem Lehrbuch von Schwarz Dauerhaftigkeit. In beiden Fällen 
dienen Schulen dem Gemeinwesen, können also nicht als Selbstzweck verstanden 
werden.



SEKUNDÄRLITERATUR ZUM ACHTEN KAPITEL

Allgemeine Literatur [*1-*29]. – Physiologie [*51-*134]. – Anthropologie [*151-*236]. – Pädagogik [*301-
*371]. – Geschichtsphilosophie und Geschichtsschreibung [*401-*495].

Allgemeine Literatur

  1	 Hans Driesch: Der Vitalismus als Geschichte 
und als Lehre (Leipzig 1905) X, 246.

  2	 Ernst Cassirer: Die Philosophie der Aufklä-
rung (Tübingen 1932) XVIII, 491. – Nach-
druck: Einl. von Gerald Hartung, Hamburg 
1998. – Ges. Werke, Hamburger Ausgabe, XV, 
hg. von Claus Rosenkranz, 2003, XVI, 412.

  3	 Karl Eduard Rothschuh: Der Begriff «Phy-
siologie» und sein Bedeutungswandel in der 
Geschichte der Wissenschaft, in: Archives in-
ternationales d’histoire des sciences 10 (1957) 
217-225.

  4	 Karl Eduard Rothschuh: Physiologie. Der 
Wandel ihrer Konzepte, Probleme und Me-
thoden vom 16. bis 19. Jahrhundert (Freiburg, 
München 1968) 407.

  5	 Odo Marquard: Anthropologie, in: Histori-
sches Wörterbuch der Philosophie 1 (1971) 
362-374, bes. 363-366. 

  6	 Mareta Linden: Untersuchungen zum Anthro-
pologiebegriff des 18. Jahrhunderts (Frank-
furt a.M. 1976) V, 256.

  7	 Hans-Jürgen Schings: Melancholie und Auf-
klärung. Melancholiker und ihre Kritiker 
in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 
18. Jahrhunderts (Stuttgart 1977) X, 476. 

  8	 Lester S. King: The philosophy of medicine: 
the early eighteenth century (Cambridge, 
Mass., London 1978) IX, 291.

  9	 Karl Eduard Rothschuh: Konzepte der Medi-
zin in Vergangenheit und Gegenwart (Stutt-
gart 1978) XV, 541.

10	 François Duchesneau: La physiologie des Lu-
mières: empirisme, modèles, théories (The 
Hague 1982) XXI, 611. – Standardwerk zur 
Physiologie des 18. Jahrhunderts. Behandelt 
ausführlich die Positionen von Stahl, Hoff-
mann, Haller, Wolff und Blumenbach.

11	 Wolfgang Riedel: Die Anthropologie des jun-
gen Schiller. Zur Ideengeschichte der medizi-
nischen Schriften und der ‹Philosophischen 
Briefe› (Würzburg 1985) XI, 274.

12	 Rudolf Vierhaus (Hg.): Wissenschaften im 
Zeitalter der Aufklärung (Göttingen 1985) 
282. – Enthält u.a.: Ulrich Muhlack: Klassi-

sche Philologie zwischen Humanismus und 
Neuhumanismus (93-119); Peter Hanns Reill: 
Die Geschichtswissenschaft um die Mitte des 
18. Jahrhunderts (163-193); Richard Toellner: 
Medizin in der Mitte des 18. Jahrhunderts 
(194-216).

13	 Jörg Jantzen: Physiologische Theorien, in: 
J. J., Manfred Durner, Francesco Moiso: Wis-
senschaftshistorischer Bericht zu Schellings 
Naturphilosophischen Schriften 1797-1800 
[Ergänzungsband zu Werke Band 5 bis 9] 
(Stuttgart 1994) 375-668. – Referiert knapp 
die Positionen zahlreicher Autoren von Hal-
ler bis zum Ende des 18. Jahrhunderts.

14	 Wolfgang Riedel: Anthropologie und Litera-
tur in der deutschen Spätaufklärung. Skizze 
einer Forschungslandschaft, in: Internationa-
les Archiv für Sozialgeschichte der Literatur, 
Sonderheft 6 (1994) 93-157.

15	 Hans Jürgen Schings (Hg.): Der ganze 
Mensch. Anthropologie und Literatur im 18. 
Jahrhundert (Stuttgart, Weimar 1994) VII, 
783. – Mit ausführlicher Bibliographie.

16	 Jutta Heinz: Wissen vom Menschen und Er-
zählen vom Einzelfall. Untersuchungen zum 
anthropologischen Roman der Spätaufklä-
rung (Berlin, New York 1996) 369. – Mit um-
fassender Bibliographie.

17	 Guido Cimino, François Duchesneau (eds.): 
Vitalisms from Haller to the cell theory (Fi
renze 1997) 357.

18	 Gabriele Dürbeck: Einbildungskraft und Auf-
klärung. Perspektiven der Philosophie, An
thropologie und Ästhetik um 1750 (Tübingen 
1998) VII, 357.

19	 Georg Eckardt et al.: Anthropologie und em-
pirische Psychologie um 1800. Ansätze einer 
Entwicklung zur Wissenschaft (Köln u.a. 
2001) VII, 247.

20	 Carsten Zelle (Hg.): «Vernünftige Ärzte». 
Hallesche Psychomediziner und die Anfänge 
der Anthropologie in der deutschsprachigen 
Frühaufklärung (Tübingen 2001) VI, 235. – 
Enthält u.a.: C. Z.: Sinnlichkeit und Therapie. 
Zur Gleichursprünglichkeit von Ästhetik und 



Sekundärliteratur zum achten Kapitel810

Anthropologie (5-24); Wolfram Mauser: Jo-
hann Gottlob Krüger. Der Weltweise als Arzt – 
zur Anthropologie der Frühaufklärung in 
Deutschland (48-67); Hans-Walter Schmidt-
Hannisa: Johann Gottlob Krügers geträumte 
Anthropologie (156-171); C. Z.: Experimen-
talseelenlehre und Erfahrungsseelenkunde. 
Zur Unterscheidung von Erfahrung, Beob-
achtung und Experiment bei Johann Gottlob 
Krüger und Karl Philipp Moritz (173-185).

21	 Hans-Peter Nowitzki: Der wohltemperierte 
Mensch. Aufklärungsanthropologien im Wi-
derstreit (Berlin 2003) XI, 458.

22	 Jörn Steigerwald, Daniela Watzke (Hg.): Reiz, 
Imagination, Aufmerksamkeit. Erregung und 
Steuerung von Einbildungskraft im klassi-
schen Zeitalter (1680-1830) (Würzburg 2003) 
279. – Enthält u.a.: Carsten Zelle: Erfahrung, 
Ästhetik und mittleres Maß. Die Stellung von 
Unzer, Krüger und E. A. Nicolai in der anth-
ropologischen Wende um 1750 (203-224).

23	 Jörn Garber, Heinz Thoma (Hg.): Zwischen 
Empirisierung und Konstruktionsleistung. 
Anthropologie im 18. Jahrhundert (Tübin-
gen 2004) X, 366.

24	 Walter Schmitz, Carsten Zelle (Hg.): Innova-
tion und Transfer. Naturwissenschaften, An-
thropologie und Literatur im 18. Jahrhundert 
(Dresden 2004) XIV, 223.

25	 Manfred Beetz et al. (Hg.): Physis und Norm. 
Neue Perspektiven der Anthropologie im 
18. Jahrhundert (Göttingen 2007) 503.

26	 Lucas Markus Gisi: Einbildungskraft und 
Mythologie. Die Verschränkung von Anthro-
pologie und Geschichte im 18. Jahrhundert 
(Berlin, New York 2007) X, 482.

27	 Alexander Košenina: Literarische Anthropo-
logie. Die Neuentdeckung des Menschen 
(Berlin 2008) 254.

28 Tanja van Hoorn (Hg.): «Allerhand nützliche 
Versuche»: empirische Wissenskultur in 
Halle und Göttingen (1720-1750) (Hannover 
2009) 122. – Enthält u.a.: Carsten Zelle: «Ey 
was hat der Arzt mit der Seele zu thun»? Phy-
siologie und Psychologie bei Albrecht von 
Haller und Johann Gottlob Krüger (21-40).

29	 Stefan Borchers: Die Erzeugung des «ganzen 
Menschen». Zur Entstehung von Anthropolo-
gie und Ästhetik an der Universität Halle im 
18. Jahrhundert (Berlin 2011) VII, 227.

Physiologie

Georg Ernst Stahl [*51-*58]. – Friedrich Hoffmann [*71-*74]. – Albrecht von Haller [*81-*92]. – Caspar Fried-
rich Wolff [*101-*103]. – Johann Friedrich Blumenbach [*111-*118]. – Carl Friedrich Kielmeyer [*131-*134].

Georg Ernst Stahl

51	 Bernward Josef Gottlieb: Bedeutung und Aus-
wirkungen des hallischen Professors und Kö-
niglich-preußischen Leibarztes Georg Ernst 
Stahl auf den Vitalismus des XVIII. Jahrhun-
derts, insbesondere auf die Schule von Mont-
pellier, in: Nova Acta Leopoldina Neue Folge 
12, Nr. 89 (1943) 423-502.

52	 Wolfram Kaiser, Arina Völker (Hg.): Georg 
Ernst Stahl (1659-1734) (Halle 1985) 321. – 
Enthält u.a.: W. K., A. V.: Stahl-Interpreten des 
frühen 18. Jahrhunderts (103-112); Christa Ha-
brich: Zur Rezeption und Wirkungsgeschichte 
der Stahlschen Lehre in Frankreich (161-175).

53	 Francesco Paolo de Ceglia: Introduzione alla fi-
siologia di Georg Ernst Stahl (Lecce 2000) 236.

54	 Johanna Geyer-Kordesch: Pietismus, Medizin 
und Aufklärung in Preußen im 18. Jahrhun-
dert. Das Leben und Werk Georg Ernst Stahls 
(Tübingen 2000) VIII, 283.

55	 Jürgen Helm: Das Medizinkonzept Georg 
Ernst Stahls und seine Rezeption im Halle-
schen Pietismus und in der Zeit der Romantik, 
in: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 23 
(2000) 167-190.

56	 Dietrich von Engelhardt, Alfred Gierer (Hg.): 
Georg Ernst Stahl (1659-1734) in wissen-
schaftshistorischer Sicht (Halle 2000) 289. – 
Enthält u.a.: Fritz Hartmann: Die Leibniz-
Stahl-Kontroverse als Dialog zwischen mona-
discher und dualistisch-«psycho-somatischer» 
Anthropologie (97-124).

57	 Ku-Ming Chang: Georg Ernst Stahl’s formula-
tion of tonic motion and early modern medical 
thought, in: Bulletin of the History of Medi-
cine 78 (2004) 767-803.

58	 Francesco Paolo de Ceglia: I fari di Halle. Georg 
Ernst Stahl, Friedrich Hoffmann e la medicina 
europea del primo Settecento (Bologna 2009) 
499.



Physiologie 811

Friedrich Hoffmann

Vgl. auch de Ceglia 2009 [*58].
71	 Karl Eduard Rothschuh: Studien zu Friedrich 

Hoffmann (1660-1742), in: Sudhoffs Archiv 60 
(1976) 163-193. 235-270.

72	 François Duchesneau: La physiologie méca-
niste de Hoffmann, in: Dix-huitième siècle 23 
(1991) 9-22.

73	 Ingo Wilhelm Müller: Iatromechanische Theorie 
und ärztliche Praxis im Vergleich zur galenisti-
schen Medizin (Friedrich Hoffmann – Pieter van 
Foreest – Jan van Heurne) (Stuttgart 1991) 320.

74	 Christoph Schweikardt: The self-presentation 
of the Halle medical professor Friedrich Hoff-
mann (1660-1742) mirrored by his autobiogra-
phy, in: Vesalius 8/2 (2002) 36-44.

Albrecht von Haller

Die folgende Liste beschränkt sich auf das 
für die Physiologie und Hallers Wissenschafts
verständnis Wesentlichste. Vgl. auch Duchesneau 
1982 [*10], für die Embryologie ibs. Monti 2000 
[*21] und Roe 1981 [*102]. Bibliographie: Steinke/
Profos 2004 [*88].
81	 Richard Toellner: Die Verbindung von Lehre 

und Forschung an der jungen Georgia Augusta 
zu Göttingen, in: Hippokrates 39 (1968) 859-863.

82	 Richard Toellner: Albrecht von Haller. Über 
die Einheit im Denken des letzten Universal-
gelehrten (Wiesbaden 1971) XII, 228.

83	 Otto Sonntag: The motivations of the scientist: 
the self-image of Albrecht von Haller, in: Isis 
65 (1974) 336-351.

84	Renato G.Mazzolini: Sugli studi embriologici 
di Albrecht von Haller negli anni 1755-1758, in: 
Annali dell’Istituto storico italo-germanico in 
Trento / Jahrbuch des italienisch-deutschen his
torischen Instituts in Trient (1977) 183-242.

85	 Shirley A.Roe: Anatomia animata: the Newto-
nian physiology of Albrecht von Haller, in: Ev-
erett Mendelsohn (ed.): Transformation and 
tradition in the sciences. Essays in honor of 
I. Bernard Cohen (Cambridge 1984) 273-300.

86	 Maria Teresa Monti: Congettura ed esperienza 
nella fisiologia di Haller: la riforma dell’anato-
mia animata e il sistema della generazione (Fi-
renze 1990) 275.

  87	 Amor Cherni: Epistémologie de la transpa-
rence: sur l’embryologie de A. von Haller 
(Paris 1998) 369.

  88	 Hubert Steinke, Claudia Profos: Bibliogra-
phia Halleriana. Verzeichnis der Schriften 

von und über Albrecht von Haller (Basel 
2004) 452.

  89	 Hubert Steinke: Irritating experiments: 
Haller’s concept and the European contro-
versy on irritability and sensibility, 1750-90 
(Amsterdam, New York 2005) 354.

  90	 Hubert Steinke, Urs Boschung, Wolfgang 
Pross (Hg.): Albrecht von Haller. Leben – 
Werk – Epoche (Göttingen 2008) 544.

  91	 Norbert Elsner, Nicolaas A. Rupke (Hg.): Al-
brecht von Haller im Göttingen der Aufklä-
rung (Göttingen 2009) 453. 

  92	 Cornelia Rémi: Albrecht von Haller im 21. 
Jahrhundert. Ein Forschungsbericht, in: Auf-
klärung 22 (2010) 265-276.

Caspar Friedrich Wolff

101	 Shirley A. Roe: Rationalism and embryology: 
Caspar Friedrich Wolff’s theory of epigenesis, 
in: Journal of the History of Biology 12 (1979) 
1-43.

102	 Shirley A. Roe: Matter, life, and generation: 
eighteenth-century embryology and the Haller-
Wolff debate (Cambridge u.a. 1981) X, 214.

103	 Reinhard Mocek: Caspar Friedrich Wolffs 
Epigenesis-Konzept. Ein Problem im Wandel 
der Zeit, in: Biologisches Zentralblatt 114 
(1995) 179-190.

Johann Friedrich Blumenbach

111	 James L. Larson: Vital forces: regulative prin-
ciples or constitutive agents? A strategy in 
German physiology, 1786-1802, in: Isis 70 
(1979) 235-249.

112	 Timothy Lenoir: Kant, Blumenbach, and vital 
materialism in German biology, in: Isis 71 
(1980) 77-108.

113	 Timothy Lenoir: The strategy of life: teleology 
and mechanics in nineteenth-century German 
biology (Dordrecht u.a. 1982) XII, 314.

114	 Peter McLaughlin: Blumenbach und der Bil-
dungstrieb. Zum Verhältnis von epigeneti-
scher Embryologie und typologischem Artbe-
griff, in: Medizinhistorisches Journal 17 
(1982) 357-372.

115	 François Duchesneau: Vitalism in late 18th-
century physiology: the cases of Barthez, Blu-
menbach, and John Hunter, in: William F. By-
num, Roy S. Porter (eds.): William Hunter 
and the eighteenth-century medical world 
(Cambridge 1985) 259-295.



Sekundärliteratur zum achten Kapitel812

116	 Stefano Fabbri Bertoletti: Impulso, forma-
zione e organismo: per una storia del concetto 
di «Bildungstrieb» nella cultura tedesca (Fi-
renze 1990) 244.

117	 Robert J. Richards: Kant and Blumenbach 
on the «Bildungstrieb»: a historical mis
understanding, in: Studies in History and 
Philosophy of Biological and Biomedical 
Sciences 31 (2000) 11-32. – Betont gegen 
Lenoir 1982 [*113], dass Blumenbach den 
Bildungstrieb nicht als heuristisches, son-
dern als mechanistisches, Newton’sches 
Prinzip betrachtete.

118 	Claudia Kroke: Johann Friedrich Blumen-
bach. Bibliographie seiner Schriften (Göttin-
gen 2010) 235.

Carl Friedrich Kielmeyer

Vgl. auch Larson 1979 [*111], Lenoir 1982 
[*113].
131	 Kai Torsten Kanz: Kielmeyer-Bibliographie. 

Verzeichnis der Literatur von und über den 

Naturforscher Carl Friedrich Kielmeyer 
(1765-1844) (Stuttgart 1991) 161.

132	 Kai Torsten Kanz (Hg.): Philosophie des Or-
ganischen in der Goethezeit. Studien zu Werk 
und Wirkung des Naturforschers Carl Fried-
rich Kielmeyer (1765-1844) (Stuttgart 1994) 
281. – Enthält u.a.: Dorothea Kuhn: Uhrwerk 
oder Organismus. Carl Friedrich Kielmeyers 
System der organischen Kräfte (33-49); Frank 
W. P. Dougherty: Über den Einfluss Johann 
Friedrich Blumenbachs auf Kielmeyers feier-
liche Rede (50-80); Wolfgang Pross: Herders 
Konzept der organischen Kräfte und die Wir-
kung der ‹Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit› auf Carl Friedrich 
Kielmeyer (81-99).

133	 Thomas Bach: Biologie und Philosophie bei 
C. F. Kielmeyer und F. W. J. Schelling (Stutt-
gart-Bad Cannstatt 2001) IX, 347.

134	 Mathias Grote: Die «Kräfte des Organi-
schen». Transformationen des Naturbildes in 
C. F. Kielmeyers Karlsschulrede, in: Verhand-
lungen zur Geschichte und Theorie der Bio-
logie 13 (2007) 165-175.

Anthropologie

Johann Gottlob Krüger [*151-*153]. – Johann August Unzer [*158-*159]. – Johann Georg Zimmermann 
[*171-*179]. – Karl Franz von Irwing [*181-*182]. – Melchior Adam Weikard [*191-*194]. – Johann Karl 
Wezel [*201-*207]. – Dieterich Tiedemann [*211-*214]. – Karl Philipp Moritz [*221-*236].

Johann Gottlob Krüger

Vgl. auch Zelle 1995 [*71: 70-96], 2001 
[*20: 173-185], 2003 [*22: 203-224], Schmidt-
Hannisa 2001 [*20: 156-171], Nowitzki 2003 [*21: 
33-86].
151	 Wolfram Mauser: Johann Gottlob Krügers 

‹Träume›, in: Adrien Finck, Gertrud Gré
ciano (Hg.): Germanistik aus interkultureller 
Perspektive (Strasbourg 1988) 49-59.

152	 Tanja van Hoorn: Entwurf einer Psychophy-
siologie des Menschen. Johann Gottlob Krü-
gers ‹Grundriss eines neuen Lehrgebäudes 
der Artzneygelahrtheit› (1745) (Hannover-
Laatzen 2006) 129, 218.

153	 Martin Schneider: «Geträumte Elektrizität». 
Zum Transfer zwischen Naturkunde, Technik 
und Literatur bei Johann Gottlob Krüger 
(1715-1759), in: Blätter für Technikgeschichte 
68 (2006) 9-32.

Johann August Unzer

Vgl. auch Zelle 1995 [*71: 70-96], Nowitzki 2003 
[*21: 87-162].
158	 Stefan Bilger: Üble Verdauung und Unarten 

des Herzens. Hypochondrie bei Johann 
August Unzer (1727-1799) (Würzburg 1990) 
130. – Mit ausführlicher Biographie und Bib-
liographie der Primärliteratur.

159	 Matthias Reiber: Anatomie eines Bestsellers. 
Johann August Unzers Wochenschrift ‹Der 
Arzt› (1759-1764) (Göttingen 1999) 439.

Johann Georg Zimmermann

171	 Johann Ernst Wichmann: Johann Georg 
Zimmermann’s Krankheits-Geschichte. Ein 
biographisches Fragment für Ärzte bestimmt 
(Hannover 1796) 43.



Anthropologie 813

172	 Samuel Tissot: Vie de M. Zimmermann (Lau-
sanne 1797). – Dt.: J. G. Zimmermann’s Le-
bensgeschichte (Zürich 1797) 178.

173	 Heinrich Matthias Marcard: Zimmermanns 
Verhältnisse mit der Kayserin Catharina II. 
und mit dem Herrn Weikard. Nebst einer An-
zahl Original-Briefe der Kayserin (Bremen 
1803) XVIII, 396.

174	 Richard Toellner: Johann Georg Zimmer-
mann (1728-1795). Der Arzt als Genie oder 
über die Gewissheit der Vorhersage in der 
Heilkunst, in: Berichte zur Wissenschafts
geschichte 2 (1979) 13-24.

175	 Volker Hess: Von der semiotischen zur dia-
gnostischen Medizin. Die Entstehung der kli-
nischen Methode zwischen 1750 und 1850 
(Husum 1993) 346.

176	 Hans-Peter Schramm (Hg.): Johann Georg 
Zimmermann, königlich großbritannischer 
Leibarzt (1728-1795) (Wiesbaden 1998) 336.

177	 Martina Wagner-Egelhaaf: Unheilbare Phanta
sie und heillose Vernunft. Johann Georg Zim-
mermann‚ ‹Über die Einsamkeit› (1784/ 85), in: 
Aleida Assmann, Jan Assmann (Hg.): Einsam-
keit (München 2000) 265-279.

178	 Mark-Georg Dehrmann: Produktive Einsam-
keit: Gottfried Arnold, Shaftesbury, Johann 
Georg Zimmermann, Jacob Hermann Obereit, 
Christoph Martin Wieland (Hannover 2002) 
157.

179	 Markus Zenker: Therapie im literarischen 
Text. Johann Georg Zimmermanns Werk 
‹Über die Einsamkeit› in seiner Zeit (Tübin-
gen 2007) IX, 434.

Karl Franz von Irwing

181	 Friedrich August Tholuck: Die Gesellschaft 
der Freunde der Aufklärung in Berlin im Jahre 
1783, in: Litterarischer Anzeiger für christliche 
Theologie und Wissenschaft überhaupt 1 
(1830) 57-64. 86-87. – Enthält die von Irwing 
verfasste Einladung zur ersten Sitzung der 
Mittwochsgesellschaft vom 3. Oktober 1783.

182	 Eckhart Hellmuth: Aufklärung und Presse-
freiheit. Zur Debatte der Berliner Mittwochs-
gesellschaft während der Jahre 1783 und 
1784, in: Zeitschrift für historische Forschung 
9 (1982) 315-345.

Melchior Adam Weikard

191	 Nikolaus Karl Molitor: Melchior Adam Wei-
kard, der Empyriker (Mainz 1791) 56.

192	 Otto Maria Schmitt: Melchior Adam Wei-
kard. Arzt, Philosoph und Aufklärer (Fulda 
1970) 91. – Populär gefasste Biographie.

193	 Sybille Kershner: «Aus Furcht, zu zersprin-
gen». Grenzen der Selbsterkenntnis, Krank-
heit und Geschlecht in popularphilosophi-
schen Texten von Weikard, Pockels und Mo
ritz, in: Das achtzehnte Jahrhundert 16/2 
(1992) 120-136.

194	 Markwart Michler: Medizin zwischen Auf-
klärung und Romantik. Melchior Adam 
Weikard (1742-1803) und sein Weg in den 
Brownianismus. Eine medizinhistorische Bio
graphie (Leipzig 1995) 134.

Johann Karl Wezel

Bibliographie: Kritische Schriften [*155: II 830-
836], Blöss 2002-2006 [*206].
201	 Hans Henning: Johann Karl Wezels ‹Versuch 

über die Kenntniß des Menschen›, in: Arca-
dia 15 (1980) 258-277.

202	 Detlef Kremer: Wezel über die Nachtseite der 
Aufklärung. Skeptische Lebensphilosophie 
zwischen Spätaufklärung und Frühromantik 
(München 1985) 230.

203	 Hans Henning: Satire, Aufklärung und Phi-
losophie – Johann Karl Wezel, in: Goethe 
Jahrbuch 104 (1987) 332-349.

204	 Franz Futterknecht: Physiologie und Anthro-
pologie. Johann Carl Wezels Menschenbild 
im philosophischen Kontext seiner Zeit, 
in: Hartmut Laufhütte (Hg.): Literaturge-
schichte als Profession (Tübingen 1993) 145-
178.

205	 Alexander Košenina, Christoph Weiß (Hg.): 
Johann Karl Wezel (1747-1819) (St. Ingbert 
1997) 303. – Enthält u.a.: Jutta Heinz: Erzäh-
len statt Klassifizieren. Wezels Theorie der 
Empfindungen in seinem ‹Versuch über die 
Kenntniß des Menschen› im Kontext zeit
genössischer Affektenlehren (237-257).

206	 Cathrin Blöss: Bibliographie zu Johann Karl 
Wezel für die Jahre 1997 bis 2003. Fortge-
setzte  Fortschreibung eines Versuchs, in: We-
zel-Jahrbuch. Studien zur europäischen Auf-
klärung 5 (2002) 243-255. – Fortsetzung: 
Jahre 2002 bis 2006. Neuerliche Fortschrei-
bung eines Versuchs, in: ibid. 9 (2006) 199-
205.

207	 Holger Gutschmidt: Anthropologie bei Wil-
helm von Humboldt und bei Johann Karl We-
zel, in: Wezel-Jahrbuch. Studien zur europäi-
schen Aufklärung 9 (2006) 165-186.



Sekundärliteratur zum achten Kapitel814

Dieterich Tiedemann

211	 Max Dessoir: Geschichte der neueren deut-
schen Psychologie, I: Von Leibniz bis Kant 
(Berlin 1894) XIII, 439. – 2. völlig umgearb. 
Aufl.: 1902, XV, 626; Nachdruck: Amsterdam 
1964.

212	 Arnold Jacobskötter: Die Psychologie Diete-
rich Tiedemanns (Diss. Erlangen 1898) 137.

213	 Ulrich Sieg: Das Fach Philosophie an der 
Universität Marburg 1785-1866. Ein Beitrag 
zur Universitäts- und Wissenschaftsgeschichte 
unter besonderer Berücksichtigung von Pro-
blemen der Lehre und des Studiums (Kassel 
1989) 92.

214 	Falk Wunderlich: Kant und die Bewußtseins-
theorien des 18. Jahrhunderts (Berlin 2005) 
IX, 274. – Zu Tiedemann: 107-113.

Karl Philipp Moritz

Aus der umfangreichen Literatur zu Moritz 
wurden im Folgenden vor allem Beiträge zur Er-
fahrungsseelenkunde ausgewählt. Eine regel-
mäßig aktualisierte Bibliographie unter: www.
bbaw.de/forschung/moritz/biblio/index.html.
221	 Fritz Stemme: Die Säkularisation des Pietismus 

zur Erfahrungsseelenkunde, in: Zeitschrift für 
deutsche Philologie 72 (1953) 144-158.

222	 Werner Obermeit: «Das unsichtbare Ding, 
das Seele heißt». Die Entdeckung der Psyche 
im bürgerlichen Zeitalter (Frankfurt a.M. 
1980) 190.

223	 Hans Joachim Schrimpf: Karl Philipp Moritz 
(Stuttgart 1980) 151. 

224	 Hans Joachim Schrimpf: Das ‹Magazin zur 
Erfahrungsseelenkunde› und seine Heraus-
geber, in: Zeitschrift für deutsche Philologie 
99 (1980) 161-187.

225	 Martha Jane Brantigan: Magazin zur Erfah-
rungsseelenkunde: editors, text and context 
(Diss. Baltimore 1981) 308.

226	 Raimund Bezold: Popularphilosophie und 
Erfahrungsseelenkunde im Werk von Karl 
Philipp Moritz (Würzburg 1984) XIII, 267.

227	 Martin L. Davies: Karl Philipp Moritz’ ‹Er-
fahrungsseelenkunde›: its social and intellec-

tual origins, in: Oxford German Studies 16 
(1985) 13-35.

228	 Lothar Müller: Die kranke Seele und das 
Licht der Erkenntnis. Karl Philipp Moritz’ 
Anton Reiser (Frankfurt a.M. 1987) 501.

229	 Sybille Frickmann: Erfahrungsseelenkunde. 
Karl Philipp Moritz’ Beitrag zur Entwicklung 
der empirischen Psychologie im Kontext zeit-
genössischer psychologischer und literari-
scher Texte (Diss. University of California, 
Berkeley 1989) 236.

230	 Sybille Kershner: Karl Philipp Moritz und die 
‹Erfahrungsseelenkunde›. Literatur und Psy-
chologie im 18. Jahrhundert (Herne 1991) 
197.

231	 Martin Fontius, Anneliese Klingenberg (Hg.): 
Karl Philipp Moritz und das 18. Jahrhundert. 
Bestandsaufnahmen – Korrekturen – Neuan-
sätze (Tübingen 1995) X, 280.  

232	 Albert Meier: Karl Philipp Moritz (Stuttgart 
2000) 293.

233	 Antonie Hindelang: Seelenbegriff, «Identi-
tät» und «Seelenkrankheit» im Werk von 
Karl Philipp Moritz, Georg Christoph Lich-
tenberg und Ludwig Tieck. Eine Studie zur 
literarischen Anthropologie des späten 
18. Jahrhunderts (Würzburg 2001) VIII, 274.

234	 Volker Rühle: Wer bin ich, wenn ich denke, 
daß ich bin? Zum schwierigen Verhältnis von 
Geist und Körper in der Moderne am Beispiel 
von Kant und Karl Philipp Moritz, in: Allge-
meine Zeitschrift für Philosophie 27 (2002) 
111-129.

235	 Alexander Košenina: Pfropfreiser der Moral 
in allen Gattungen der Literatur. Karl Philipp 
Moritz’ ‹Beiträge zur Philosophie des Le-
bens› und die Anfänge der Lebensphiloso-
phie, in: Berliner Aufklärung. Kulturwissen-
schaftliche Studien 2 (2003) 99-124.

236	 Marion Schmaus: Religiöse Melancholie und 
die Suche nach «wahren moralischen Ärz-
ten». Zur ätiologischen und therapeutischen 
Funktion des Pietismus in Karl Philipp Mo-
ritz’ ‹Magazin zur Erfahrungsseelenkunde›, 
in: Udo Sträter et al. (Hg.): Interdisziplinäre 
Pietismusforschungen. Beiträge zum Ersten 
Internationalen Kongress für Pietismusfor-
schung 2001, II (Tübingen 2005) 639-651.



Pädagogik 815

Pädagogik

Allgemein [*301-*307]. – Johann Bernhard Basedow [*321-*322]. – Joachim Heinrich Campe [*331-
*332]. – Ernst Christian Trapp [*341]. – Friedrich Eberhard von Rochow [*351-*352]. – Johann Heinrich 
Pestalozzi [*361-*371].

Allgemein

301	 Albert Pinloche: La reforme de l’éducation en 
Allemagne au dix-huitième siècle: Basedow 
et le philanthropinisme (Paris 1889) VIII, 
597.

302	 Niklas Luhmann: Theoriesubstitution in der 
Erziehungswissenschaft. Von der Philanthro-
pie zum Neuhumanismus, in: N. L.: Gesell-
schaftsstruktur und Semantik. Studien zur 
Wissenssoziologie der modernen Gesell-
schaft (Frankfurt a.M. 1981) 105-194.

303	 Jürgen Oelkers: Die große Aspiration. Zur 
Herausbildung der Erziehungswissenschaft 
im 19. Jahrhundert (Darmstadt 1989) X, 270.

304	 John W. Yolton: Locke and French materia-
lism (Oxford 1991) 240.

305	 Heinz-Elmar Tenorth: Paradoxa, Widersprü-
che und die Aufklärungspädagogik. Versuch, 
die pädagogische Denkform vor ihren Kriti-
kern zu bewahren, in: Jürgen Oelkers (Hg.): 
Aufklärung, Bildung und Öffentlichkeit. Pä-
dagogische Beiträge zur Moderne (Wein-
heim, Basel 1993) 117-134.

306	 Ursula Hofer-Sieber: «Bildbar und verwert-
bar?». Utilitätsdenken und Vorstellungen der 
Bildbarkeit behinderter Menschen Ende 18. 
und Anfang 19. Jahrhundert in Frankreich 
(Würzburg 2000) 412.

307	 Jens Brachmann: Der pädagogische Diskurs 
der Sattelzeit. Eine Kommunikationsge-
schichte (Bad Heilbrunn 2008) 438.

Johann Bernhard Basedow

321	 Wiltraut Finzel-Niederstadt: Lernen und 
Lehren bei Herder und Basedow (Frankfurt 
a.M. 1986) 367.

322	 Heikki Lempa: Bildung der Triebe. Der deut-
sche Philanthropismus (1768-1788) (Turku 
1993) 286.

Joachim Heinrich Campe

331	 Ludwig Fertig: Campes politische Erziehung. 
Eine Einführung in die Pädagogik der Auf-
klärung (Darmstadt 1977) IX, 280.

332	 Christa Kersting: Die Genese der Pädagogik 
im 18. Jahrhundert. Campes ‹Allgemeine Re-
vision› im Kontext der neuzeitlichen Wissen-
schaft (Weinheim 1992) 427.

Ernst Christian Trapp

341	 Max Fuchs: Das Scheitern des Philanthropen 
Ernst Christian Trapp. Eine Untersuchung 
zur sozialen Genese der Erziehungswissen-
schaft im achtzehnten Jahrhundert (Wein-
heim 1985) 232.

Friedrich Eberhard von Rochow

351	 Hanno Schmitt, Frank Tosch (Hg.): Vernunft 
fürs Volk. Friedrich Eberhard von Rochow, 
1734-1805, im Aufbruch Preußens (Berlin 
2001) 256.

352	 Hanno Schmitt, Rebekka Horlacher, Daniel 
Tröhler (Hg.): Pädagogische Volksaufklärung 
im 18. Jahrhundert im europäischen Kontext. 
Rochow und Pestalozzi im Vergleich (Bern 
u.a. 2007) 234.

Johann Heinrich Pestalozzi

361	 Käte Silber: Pestalozzi. Der Mensch und sein 
Werk (Heidelberg 1957) 255. – Engl.: London 
1960, XIV, 335; 4., revidierte Aufl.: 1976.

362	 Michael Heafford: Pestalozzi: his thought and 
its relevance today (London 1967) VIII, 100.

363	 Michel Soëtard: Pestalozzi ou la naissance de 
l’éducateur. Étude sur l’évolution de la pensée 
et de l’action du pédagogue suisse (1746-1827) 
(Berne 1981) 671.



Sekundärliteratur zum achten Kapitel816

364	 Peter Stadler: Pestalozzi. Geschichtliche Bio-
graphie, I-II (Bern 1988-1993) 511, XVI; 679, 
XVI. – 3. Aufl.: 1996.

365	 Michel Soëtard, Christian Jamet (éd.): Le péd-
agogue et la modernité. À l’occasion du 250e 
anniversaire de la naissance de Johann Hein-
rich Pestalozzi, 1746-1827. Actes du colloque 
d’Angers, 9-11 juillet 1996 (Bern u.a. 1998) IX, 
238.

366 	Daniel Tröhler (Hg.): Pestalozzis ‹Nachfor-
schungen› I: textimmanente Studien. 18 neu-
entdeckte Briefe Pestalozzis (Bern u.a. 1998) 
232.

367	 Daniel Tröhler (Hg.): Pestalozzis ‹Nachfor-
schungen› II: kontextuelle Studien. Tagungs-
akten des interdisziplinären Kolloquiums am 
Pestalozzianum im April 1998 (Bern u.a. 
1999) 230. 

368	 Daniel Tröhler, Simone Zurbuchen, Jürgen 
Oelkers (Hg.): Der historische Kontext von 
Pestalozzis «Methode». Konzepte und Erwar-
tungen im 18. Jahrhundert (Bern u.a. 2002) 
239.

369	 Petra Korte: Pädagogisches Schreiben um 
1800. Der Status von Schriftlichkeit, Rheto-
rik und Poetik bei Johann Heinrich Pesta-
lozzi (Bern 2003) 451.

370	 Daniel Tröhler: Republikanismus und Päd
agogik. Pestalozzi im historischen Kontext 
(Bad Heilbrunn 2006) 531.

371	 Martin Bondeli: Pestalozzi und die schweize-
rische Ära der kritischen Philosophie, in: 
Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft 
für die Erforschung des 18. Jahrhunderts, I 
(Basel 2010) 71-107.

Geschichtsphilosophie und Geschichtsschreibung

Allgemein [*401-*443]. – Johann Martin Chladenius [*451]. – Jakob Wegelin [*461].  – Johann Christoph 
Gatterer [*481]. – Isaak Iselin [*491-*495].

Allgemein

Vgl. auch Cassirer 1932 [*2: 263-312].
401	 Rudolf Haym: Herder nach seinem Leben 

und seinen Werken dargestellt, I-II (Berlin 
1880-1885). – Mit einer Einleitung von Wolf-
gang Harich, I-II (Berlin 1954) CVII, 786; 
924.

402	 Richard Fester: Rousseau und die deutsche 
Geschichtsphilosophie. Ein Beitrag zur Ge-
schichte des deutschen Idealismus (Stuttgart 
1890) X, 340. – Nachdruck: Genève 1972.

403	 Franz Xaver von Wegele: Geschichte der 
Deutschen Historiographie seit dem Auftre-
ten des Humanismus (München, Leipzig 
1885) X, 1093. – Nachdruck: New York 1965.

404	 Wilhelm Dilthey: Das achtzehnte Jahrhun-
dert und die geschichtliche Welt, in: Deutsche 
Rundschau (1911). – Gesammelte Schriften, 
III (Leipzig, Berlin 21942) 207-268.

405	 Eduard Fueter: Geschichte der neueren His-
toriographie (München, Berlin 1911) XX, 
626. – 3. Aufl.: mit Nachtrag, hg. von Dietrich 
Gerhard, Paul Sattler, 1936, XXII, 670. Nach-
drucke: New York 1968; mit Vorwort von 
Hans Conrad Peyer, Zürich 1985, XXXIV, 
670.

406	 Friedrich Meinecke: Die Entstehung des His-
torismus, I-II (München 1936) 304; 308-656. – 
Weitere Aufl.: hg. von Carl Hinrichs, 1959, 
XLIX, 617.

407	 Heinrich Ritter von Srbik: Geist und Ge-
schichte vom deutschen Humanismus bis zur 
Gegenwart, I (München, Salzburg 1950) 438.

408	 Fritz Wagner: Der Historiker und die Weltge-
schichte (Freiburg i. Br., München 1965) 188.

409	 Wolfgang J. Mommsen: Die Geschichtswis-
senschaft jenseits des Historismus (Düssel-
dorf 1971) 46.

410	 Hans-Ulrich Wehler (Hg.): Deutsche Histori-
ker, I-IX (Göttingen 1971-1982). – Enthält 
u.a.: Peter Hanns Reill: Johann Christoph 
Gatterer (VI 7-22); Ursula A. J. Becher: Au-
gust Ludwig v. Schlözer (VII 7-23); Volker 
Sellin: Justus Möser (IX 23-41); Peter Hanns 
Reill: Ludwig Timotheus Spittler (IX 42-60); 
Hellmut Seier: Arnold Herrmann Ludwig 
Heeren (IX 61-80).

411	 Notker Hammerstein: Jus und Historie. Ein 
Beitrag zur Geschichte des historischen Den-
kens an deutschen Universitäten im späten 17. 
und im 18. Jahrhundert (Göttingen 1972) 405.

412	 Luigi Marino: I maestri della Germania: Göt-
tingen 1770-1820 (Torino 1975) VIII, 384. – 



Geschichtsphilosophie und Geschichtsschreibung 817

Dt.: Praeceptores Germaniae. Göttingen 
1770-1820 (Göttingen 1995) VII, 475.

413	 Peter Hanns Reill: The German Enlighten-
ment and the rise of historicism (Berkeley 
u.a. 1975) X, 308.

414	 Karl Hammer, Jürgen Voss (Hg.): Historische 
Forschung im 18. Jahrhundert: Organisation, 
Zielsetzung, Ergebnisse (Bonn 1976) 484.

415	 Reinhart Koselleck: Standortbindung und 
Zeitlichkeit. Ein Beitrag zur historiographi-
schen Erschließung der geschichtlichen 
Welt, in: R. K. et al. (Hg.): Objektivität und 
Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft 
(München 1977) 17-46. – Auch in: R. K.: 
Vergangene Zukunft. Zur Semantik ge-
schichtlicher Zeiten (Frankfurt a.M. 1979) 
176-207.

416	 Peter Brockmeier et al. (Hg.): Voltaire und 
Deutschland. Quellen und Untersuchungen 
zur Rezeption der Französischen Aufklärung 
(Stuttgart 1979) XL, 536.

417	 Norbert Kamp et al.: Der Vormann der Geor-
gia Augusta. Christian Gottlob Heyne zum 
250. Geburtstag. Sechs akademische Reden 
(Göttingen 1980) 54.

418	 Ernst Breisach: Historiography: Ancient, Me-
dieval, and Modern (Chicago, London 1983) 
XII, 487.

419	 Horst Walter Blanke, Jörn Rüsen (Hg.): Von 
der Aufklärung zum Historismus. Zum 
Strukturwandel des historischen Denkens 
(Paderborn u.a. 1984) 324.

420	 Hans Erich Bödeker et al. (Hg.): Aufklärung 
und Geschichte. Studien zur deutschen 
Geschichtswissenschaft im 18. Jahrhundert 
(Göttingen 1986) 460.

421	 Thomas W. Gaehtgens (Hg.): Johann Joachim 
Winckelmann (Hamburg 1986) VI,350. 

422	 Christoph Jamme, Otto Pöggeler (Hg.): Jo-
hannes von Müller – Geschichtsschreiber der 
Goethezeit (Schaffhausen 1986) 333.

423	 Hartmut Bookmann, Hermann Wellenreu
ther (Hg.): Geschichtswissenschaft in Göttin-
gen. Eine Vorlesungsreihe (Göttingen 1987) 
408.

424	 Gerhard Sauder (Hg.): Johann Gottfried Her-
der (1744-1803) (Hamburg 1987) XIV, 443.

425	 Michael Gottlob: Geschichtsschreibung zwi-
schen Aufklärung und Historismus. Johannes 
von Müller und Friedrich Christoph Schlos-
ser (Frankfurt a.M. 1989) 359.

426	 Ulrich Schindel: Johann Matthias Gesner, 
Professor der Poesie und Beredsamkeit 1734-
61, in: Göttinger Universitätsschriften A, 
XIV (Göttingen 1989) 9-26.

427	 Horst Walter Blanke: Historiographiege-
schichte als Historik (Stuttgart-Bad Cann-
statt 1991) 809.

428	 Ulrich Muhlack: Geschichtswissenschaft im 
Humanismus und in der Aufklärung. Die 
Vorgeschichte des Historismus (München 
1991) 460.

429	 Rüdiger vom Bruch, Rainer A. Müller (Hg.): 
Historikerlexikon. Von der Antike bis zur 
Gegenwart (München 1991) X, 379. – 2. Aufl.: 
2002, X, 394.

430	 Edoardo Tortarolo: Flögel, Ridolfi und Herder. 
Geschichte der Menschheit und Geschichtsphi-
losophie in Italien und Deutschland in der 
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, in: Italo 
Michele Battafarano (Hg.): Deutsche Aufklä-
rung und Italien (Bern u.a. 1992) 293-310.

431	 Christoph Becker-Schaum: Arnold Herr-
mann Ludwig Heeren. Ein Beitrag zur Ge-
schichte der Geschichtswissenschaft zwi-
schen Aufklärung und Historismus (Frank-
furt a.M. 1993) 496.

432	 Otto Dann et al. (Hg.): Schiller als Historiker 
(Stuttgart, Weimar 1995) VI, 341.

433	 Hans Dietrich Irmscher: Aspekte der Ge-
schichtsphilosophie Johann Gottfried Her-
ders, in: Marion Heinz (Hg.): Herder und 
die Philosophie des deutschen Idealismus 
(Amsterdam u.a. 1997) 5-47. 

434	 Wolfgang Küttler et al. (Hg.): Geschichtsdis-
kurs, II-III (Frankfurt a.M. 1994-1997) 396; 
477.

435	 Volker Reinhardt (Hg.): Hauptwerke der Ge-
schichtsschreibung (Stuttgart 1997) 792.

436	 Donald R.Kelley: Faces of history. Historical 
Inquiry, from Herodotus to Herder (New 
Haven, London 1998) XII, 340.

437	 Benedikt Stuchtey, Peter Wende (eds.): Brit-
ish and German historiography 1750-1950. 
Traditions, Perceptions, and Transfers (Ox-
ford 2000) VIII, 438.

438	 Reinhard Lauer (Hg.): Philologie in Göttin-
gen. Sprach- und Literaturwissenschaft an 
der Georgia-Augusta im 18. und beginnenden 
19. Jahrhundert (Göttingen 2001) 173.

439	 Martin Peters: Altes Reich und Europa. Der 
Historiker, Statistiker und Publizist August 
Ludwig (v.) Schlözer (1735-1809) (Münster 
u.a. 2003) IV, 527. – 2., korrigierte Aufl.: 2005.

440	 Silvia Cainiello: Scienza e tempo alle origini 
dello storicismo tedesco (Napoli 2005) 351.

441	 Michael Hofmann et al. (Hg.): Schiller und 
die Geschichte (München 2006) 260.

442	 Martin Peters: August Ludwig (von) Schlözer 
(1735-1809), in: Heinz Duchhardt et al. (Hg.): 



Sekundärliteratur zum achten Kapitel818

Europa-Historiker. Ein biographisches Hand-
buch, I (Göttingen 2006) 79-105.

443	 Ulrich Muhlack: Johann Gottfried Herder 
(1744-1803), in: Heinz Duchhardt et al. (Hg.): 
Europa-Historiker. Ein biographisches Hand-
buch, II (Göttingen 2007) 49-76.

Johann Martin Chladenius

451	 Christoph Friederich: Sprache und Geschich
te Untersuchungen zur Hermeneutik von 
Johann Martin Chladenius (Meisenheim a.G. 
1978) 293.

Jakob Wegelin

461	 Hermann Bock: Jakob Wegelin als Geschichts
theoretiker (Leipzig 1902) VI, 115.

Johann Christoph Gatterer

Vgl. auch Reill 1980 [*410: VI 7-22].
481	 Hermann Wesendonck: Die Begründung der 

neueren deutschen Geschichtsschreibung 
durch Gatterer und Schlözer, nebst Einlei-
tung über Gang und Stand derselben vor die-
sen (Leipzig 1876) XI, 280.

Isaak Iselin

491	 Ulrich Im Hof: Isaak Iselin, sein Leben und 
die Entwicklung seines Denkens bis zur Ab-
fassung der ‹Geschichte der Menschheit› von 
1764, I-II (Basel 1947) 287; 293-618.

492	 Ulrich Im Hof: Isaak Iselin und die Spätauf-
klärung (Bern, München 1967) 372.

493	 Andreas Urs Sommer: Geschichte als Trost. 
Isaak Iselins Geschichtsphilosophie (Basel 
2002) 128.

494	 Béla Kapossy: Iselin contra Rousseau. Socia-
ble patriotism and the history of mankind 
(Basel 2006) 348.

495	 Lucas Marco Gisi, Wolfgang Rother (Hg.): 
Isaak Iselin und die Geschichtsphilosophie 
der europäischen Aufklärung (Basel 2011) 
302.



Das Signet des 1488 gegründeten 

Druck- und Verlagshauses Schwabe 

reicht zurück in die Anfänge der 

Buchdruckerkunst und stammt aus 

dem Umkreis von Hans Holbein. 

Es ist die Druckermarke der Petri; 

sie illustriert die Bibelstelle 

Jeremia 23,29: «Ist nicht mein Wort  

wie Feuer, spricht der Herr, 

und wie ein Hammer, der Felsen 

zerschmettert?» 


	OLE_LINK1
	 Letzte_Seite.pdf
	_GoBack


