. I

UNIVERSITE DU
LUXEMBOURG

Ruprecht-Karls-Universit:it . PhD-FLSHASE-2011—07
Heidelberg Fakultit fiir Sprachwissenschaften und Literatur,

Geisteswissenschaften, Kunst und
Erziehungswissenschaften

DISSERTATION

im Rahmen eines gemeinsamen deutsch-luxemburgischen Promotionsverfahrens

verteidigt am 15.04.2011 in Heidelberg

zur Erlangung des Titels

DOCTEUR DE L’UNIVERSITE DU LUXEMBOURG
EN PHILOSOPHIE

und

Doktorin der Philosophie der Ruprecht-Karls-Universitét
Heidelberg

von

Nadia Primc
geboren am 03.10.1979 in Luxemburg

DAS VERHALTNIS VON LEBENSWELT UND
WISSENSCHAFT

Priifungskommission
Prof. Dr. Peter McLaughlin, Betreuer der Doktorarbeit
Professor, Ruprecht-Karls-Universitdt Heidelberg

Prof. Dr. Robert Theis, Betreuer der Doktorarbeit
Professor emeritus, Universitdt Luxemburg

Prof. Dr. Alfred Nordmann
Professor, Technische Universitdt Darmstadt

Prof. Dr. Peter Konig, Vorsitzender
AufserplanmdfSiger Professor, Ruprecht-Karls-Universitdit Heidelberg

Prof. Dr. Hassan Givsan
AufserplanmdfSiger Professor, Technische Universitit Darmstadt



Inhaltsverzeichnis

Einleitung (Seite 3)

I. Wissenschaft und Realitit (Seite 12)

I.1. Der wissenschaftliche Realismus (Seite 12)
I.1.1. Eddingtons zwei Tische (Seite 14)

1.2. Der kritische Rationalismus (Seite 28)

1.2.1. Popper und der Falsifikationismus (Seite 29)

1.2.2. Bewédhrung und Wahrheitsndhe (Seite 40)

1.2.3. Lebensweltliche und wissenschaftliche Bewahrung (Seite 49)

[.3. Zusammenfassung (Seite 55)
I1. Der Primat der Lebenswelt (Seite 58)

II.1. Das Spéatwerk von Wilhelm Schapp (Seite 54)
II.1.1. Die lebensweltliche Erfahrung von Wirklichkeit (Seite 59)
II.1.2. Die Wissenschaften im Lichte der Schappschen Analyse der Lebenswelt (Seite 75)

I1.2. Die protophysikalische Begriindung von Geometrie, Chronometrie und Hylometrie
(Seite 85)

I1.3. Zusammenfassung (Seite 98)

II1. Lebenswelt und Wissenschaft (Seite 100)

III.1. Der Relativismus in der Wissenschaftsphilosophie (Seite 100)
III.1.1. Kuhns Paradigmentheorie (Seite 101)

II1.1.2. Die Inkommensurabilitdt von Paradigmen (Seite 112)

III.1.3. Lebensweltlicher und wissenschaftlicher Konsens (Seite 123)

II1.2. Der methodische Kulturalismus (Seite 131)

II1.2.1. Die Wissenschaften als hochstilisierte lebensweltliche Praxen (Seite 132)
II1.2.2. Der instrumentalistische Wahrheitsbegriff als Mittelweg zwischen Absolut- und
Relativbegriindung (Seite 146)

II1.2.3. Die Transsubjektivitit der Wissenschaften (Seite 159)

II1.3. Zusammenfassung (Seite 169)

IV. Konklusion (Seite 171)

V. Literaturverzeichnis (Seite 178)



Einleitung

In der vorliegenden Untersuchung soll ein hinreichendes Kriterium der Abgrenzung
unseres Alltagswissens (im Folgenden auch Lebenswelt oder lebensweltliches Wissen
genannt) von dem sogenannten wissenschaftlichen Wissen erarbeitet werden. Es wird

demnach die Frage nach dem Verhiltnis von Lebenswelt und Wissenschaft gestellt:

,,Das ist eine Frage, iiber die wir uns im Ernst Gedanken machen kdnnen: was es mit der ,Welt
der Wissenschaft’ und der ,Alltagswelt” oder — wie wir gelegentlich auch sagen — ,der Welt des
gesunden Menschenverstandes’ auf sich hat [...] Wir haben manchmal den Eindruck, dass sich
das, was wir normalerweise iiber unsere Arme, Beine, Kleider, Mdbel usw. sagen, nicht mit dem
in Einklang bringen ldsst, was die Wissenschaftler iiber diese Dinge sagen. Diese beunruhigende
Differenz treibt uns dann zu der Formulierung, dass die Welt, die von den Wissenschaftlern
beschrieben wird, eine andere Welt sein muss als die, die wir selber beschreiben; und weiter: es
kann nicht mehr als eine Welt geben, also muss eine der beiden eine Scheinwelt sein. Und weil
heutzutage kaum noch jemand couragiert genug ist, der Wissenschaft eine Nase zu drehen,
kommen wir beinahe zwangslaufig zu dem Schluss, dass unsere eigene Welt die Scheinwelt sein
muss® (Ryle, (1954) 1970, p. 87 f.).

Die hier von Ryle angesprochene Problematik in der Beziehung zwischen Lebenswelt und
Wissenschaft soll im Folgenden einleitend skizziert, sowie die Notwendigkeit einer Klarung

des Verhiltnisses von lebensweltlichem und wissenschaftlichem Wissen dargelegt werden.

Zuvorderst bedarf es einer Erlduterung, was unter dem Begriff des lebensweltlichen
Wissens zu verstehen ist. Die Rede von Alltagswissen oder lebensweltlichem Wissen ist
durch die Tatsache gerechtfertigt, dass wir auch im Rahmen unserer alltdglichen Erfahrungen
hin und wieder beanspruchen, im Besitz von Wissen zu sein. Als Beispiele lassen sich (ohne
Anspruch auf Vollstidndigkeit) so unterschiedliche Dinge aufzdhlen, wie das im engeren Sinn
handwerkliche Wissen (z.B. dass zur Herstellung eines Gegenstandes bestimmte
Konstruktionsschritte auszufiihren und geeignete Materialen zu wihlen sind, etc.), sowie das
gegeniiber letzterem allgemeiner zu fassende kulturelle Wissen, das soziale Praxen umfassen
kann (z.B. welche Hoflichkeitsformen gegeniiber bestimmten Personen geboten sind, wie
offentliche Verkehrsmittel zu benutzen sind, etc.) oder aber im Tradieren von taxonomischen
Wissen (z.B. die lebensweltliche oder volkstiimliche Klassifikationen der Pflanzen, Tiere oder
Gegenstinde) und Rezeptwissen (z.B. zur Herstellung von Heilmittel, der Haltbarmachung
von Lebensmittel oder auch einfache Kochrezepte) besteht. Dariiber hinaus sind unter unser
Alltagswissen aber auch besondere Wissensformen zu rechnen, wie z.B. das Wissen, dass das
von mir bendtigte Buch im obersten Fach meines Regals steht oder eine mir nahestehende
Person am Tag xy Geburtstag hat. Zu Beginn dieser Untersuchung ist der Begriff des

lebensweltlichen Wissens vornehmlich negativ bestimmt, namlich in Abgrenzung zu den



Wissenschaften. Eine positive inhaltliche Bestimmung beider Pole soll gerade im Laufe der

Untersuchung erarbeitet werden.

Obwohl unser Alltagswissen zum Teil negativ durch die Gegeniiberstellung und
Abgrenzung von dem wissenschaftlichen Wissen gekennzeichnet ist, handelt es sich hierbei
dennoch nicht um vollkommen voneinander isolierte Bereiche. Zum einen findet im Rahmen
der Lebenswelt eine Implementierung der von den Wissenschaften zur Verfiigung gestellten
Errungenschaften statt, sei dies in Form der wissenschaftlichen Erkenntnisse im engeren Sinn,
oder aber in Form der Technik, die selbst eine Verkorperung der wissenschaftlichen
Erkenntnisse darstellt. Dass wir heutzutage im Rahmen unserer Alltagswelt fast
allgegenwirtig mit den Wissenschaften im Sinne der technischen Umsetzung ihrer
Erkenntnisse konfrontiert sind, bedarf wohl kaum einer Erlduterung. Gleichermaflen findet
innerhalb der Lebenswelt eine Ubernahme von wissenschaftlichen Konzepten statt. So ist uns
auch im lebensweltlichen Kontext die Rede von Keimen, Genen, Hormonen, Schwerkraft,
Licht- oder Schallwellen, usw. mittlerweile mehr als geldufig, ohne dass es sich hierbei um
genuin lebensweltliche Begriffe handelt. Wer im lebensweltlichen Kontext durch einen
Feldstecher, ein Teleskop oder auch ein Mikroskop schaut (alles Errungenschaften der Optik),
betreibt nun aber noch lange keine Wissenschaft. Im Fall der Ubernahme von
wissenschaftlichen Konzepten verhilt es sich meines Erachtens nicht anders. Die Mutter, die
ihr krankes Kind von den Geschwistern fern hélt (um eine Ansteckung zu vermeiden), oder
der Reisende, der sich vor 6ffentlichen Toiletten in Acht nimmt, betreiben genauso wenig eine
wissenschaftliche Analyse ihrer Umwelt, obwohl beide ihre Handlungen mit dem Verweis auf
das urspriinglich aus den Wissenschaften entlehnte, im alltdglichen Gebrauch aber z.T.
unscharfe Konzept des Keimes rechtfertigen und erkliren wiirden." Es handelt sich um
lebensweltliche Praxen, wobei die Mittel zur Realisierung dieser Praxen aus den
unterschiedlichsten Kontexten (kulturelle Uberlieferung, Religion, Kunst, Wissenschaft, etc.)
entlehnt sein kdnnen. Eine angemessene Charakterisierung des Verhéltnisses von Lebenswelt
und Wissenschaft hat also nicht nur die Unterschiede der Ilebensweltlichen und
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit einer von uns unabhingigen Wirklichkeit
herauszustellen, sondern muss zugleich dieser Verwobenheit, d.h. dem Transfer von

wissenschaftlichen Konzepten und Erkenntnissen Rechnung tragen.

Zum anderen besteht natiirlich auch insofern eine enge Beziehung zwischen Lebenswelt

und Wissenschaft, da die lebensweltlichen Phidnomene und Praktiken einen Teil des

! Auf das lebensweltliche Konzept des Keimes (germ-scheme) wird im dritten Teil der Untersuchung, im
Rahmen der Diskussion des Kuhnschen Ansatzes, eingegangen (Punkt III.1.3).

4



explanandum der Wissenschaften darstellen, d.h. die Wissenschaften sind darum bemiiht,
dieselben einer wissenschaftlichen Analyse und Erklirung zuzufithren.” Sie stellen nur einen
Teil des explanandum dar, da der historischen Entwicklung der Wissenschaften neue
Entitdten und Begriffe entspringen (z.B. das Gen oder das Elektron), die urspriinglich nicht
Teil unserer Lebenswelt waren (im spéteren Verlauf allerdings, wie soeben gesehen durchaus
Eingang in lebensweltliche Praxen finden konnen) und dennoch zum Gegenstand
eigenstindiger wissenschaftlicher Untersuchungen gemacht werden. Insofern nun aber genuin
lebensweltliche Phinomene Gegenstand der wissenschaftlichen Untersuchung sind, stellen
diese mitsamt allen innerhalb der lebensweltlichen Erfahrung zuginglichen Bestimmungen
Ausgangspunkte der wissenschaftlichen Analyse dar. Am Ende einer derartigen
wissenschaftlichen Analyse stehen Begriffe, die von den lebensweltlichen Beschreibungen
verschieden sind und bisweilen keine direkte Entsprechung innerhalb unserer Lebenswelt
finden. Innerhalb unserer Lebenswelt haben wir es streng genommen nicht mit Lichtwellen,
Atomen, Genen, Neuronen und dergleichen zu tun, sondern vornehmlich mit Gegenstinden
von bestimmter Festigkeit, Form, Farbe oder Geruch. Dass diese urspriinglich
wissenschaftlichen Gebilde selbst nun wiederum Eingang in unseren Alltag finden konnen, ist

wie gesagt eine Tatsache, der im Rahmen dieser Untersuchung Geniige getan werden muss.

Die sogenannten Wissenschaften treten nun bereits ihrem Begriffe nach mit dem Anspruch
auf eine besondere Qualitit des von ihnen zur Verfligung gestellten Wissens auf. Dieser
Anspruch driickt sich in allgemein gebrduchlichen Auszeichnungen wie ,wissenschaftlich
gepriift/bestdtigt’ aus (womit zumeist die wissenschaftliche Bestdtigung einer Vermutung
oder bestimmter lebensweltlicher Wissensanspriiche bezeichnet wird)® oder in der
Bemingelung, dass eine bestimmte Untersuchung den wissenschaftlichen Standards nicht
geniigt. Gemeint ist hiermit, dass sich die Wissenschaften gegeniiber anderen
Erkenntnisformen durch eine besondere Giite oder Vertrauenswiirdigkeit hervorheben. Ob
man diese Qualitit nun auf die fir die Wissenschaften als charakteristisch angesehene
systematische Auseinandersetzung mit der von uns unabhingigen Wirklichkeit, das Liefern

von Begriindungen oder die besondere Strenge der Priifung ihrer Anspriiche auf Wissen

? Dafiir, dass die lebensweltlichen Phinomene und Praktiken einen Teil des explanandum der Wissenschaften
darstellen, lassen sich leicht Beispiele finden. Zu denken ist hierbei z.B. an die physikalische Erklarung der
Farberscheinungen und des Regenbogens, oder aber an eine chemische Analyse der kulturell iiberlieferten Praxis
des Pokelns, d.h. die wissenschaftliche Untersuchung der Frage, welche chemischen Prozesse fiir den Erfolg
dieses lebensweltlichen Rezeptwissens verantwortlich zeichnen.

3 Zu denken ist hierbei insbesondere an die wissenschaftliche Uberpriifung von kulturellem Wissen, wie z.B.
solches beziiglich natiirlicher Heilmittel. Die wissenschaftliche Uberpriifung soll gerade Aufschluss iiber die
Vertrauenswiirdigkeit dieser lebensweltlichen Wissensformen geben, womit also von Seiten der Wissenschaften
implizit behauptet wird, dass die wissenschaftliche Bestitigung der lebensweltlichen Wissensanspriiche diesen
eine besondere Giite oder Qualitdt verleiht.



zuriickzufithren versucht (diese Liste lieBe sich noch erheblich erweitern) - aus
wissenschaftsphilosophischer Perspektive ergibt sich die Notwendigkeit, diesen Anspruch auf
eine besondere Qualitit des von ihnen zur Verfiigung gestellten Wissen selbst darlegen und
begriinden zu konnen. Mit anderen Worten: Soll es sich hierbei nicht um ein leeres
Versprechen handeln, muss eine Einlosung dieses Anspruches zeigen koénnen, in welcher
Hinsicht sie sich von anderen Wissensformen, wie eben der lebensweltlichen Erfahrung,
qualitativ absetzen. Dass hier explizit von einer besonderen Qualitdt und nicht etwa von einer
Uberlegenheit der Wissenschaften gesprochen wird (wie dies z.B. der im ersten Kapitel
diskutierte wissenschaftliche Realismus tut), hat durchaus seine Griinde. Es handelt sich
nidmlich um eine erst im Laufe dieser Untersuchung zu kliarende Frage, ob der ausgezeichnete
Status der Wissenschaften tatsiichlich als eine Uberlegenheit derselben gegeniiber anderen
Erkenntnisformen zu fassen ist und etwa die Rede davon sein kann, dass die Wissenschaften
der Wirklichkeit oder Wahrheit ndher kommen als dies unsere lebensweltlichen
Erkenntnisformen tun. Es lieBe sich ndmlich prinzipiell denken, dass die besondere Giite der
Wissenschaften einfach in der systematischen Darstellung des von ihnen zur Verfligung
gestellten Wissens zu lokalisieren ist, ohne die zusétzliche Annahme beziiglich der grofleren
Wahrheitsnihe und Uberlegenheit der Wissenschaften heranziehen zu miissen. Die
Bestimmung des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaften stellt also implizit eine
Bestimmung der besonderen Qualitit des wissenschaftlichen Wissens dar — eine der

grundlegenden Fragen der Wissenschaftsphilosophie:

,»Wenn der Anschein des Konfliktes zwischen Wissenschaft und Theologie oder zwischen der
Atomphysik und unserem Alltagswissen {iberhaupt aufgelost werden soll, wird man das nicht
durch einen hoflichen Kompromiss erreichen, bei dem man sich darauf einigt, dass es sich bei
den streitenden Parteien in Wirklichkeit um eine Art Kiinstler handle, die je fiir sich und mit
unterschiedlichen Material ihre Bilder herstellten, sondern nur dadurch, dass man
kompromisslos die Unterschiede zwischen den zur Rede stehenden Tétigkeiten macht™ (Ryle,
(1954) 1970, p. 102 £.).

Nun lassen sich meines Erachtens gewisse Minimalanforderungen an eine derartige
angemessene Bestimmung des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft stellen. Zum
einen gilt es natiirlich, der besonderen Qualitit des wissenschaftlichen Wissens Geniige zu
tun. Jeder Versuch, den Wissenschaften diese besondere Qualitét génzlich abzusprechen, ist
kaum als ernstzunehmende Alternative anzusehen. Der Gebrauch und die Bedeutung des
Préadikates ,wissenschaftlich” miissen sich aufkldren und rekonstruieren lassen, was allerdings
nicht ausschlie3t, dass bestimmte hiermit verbundene Anspriiche (wie eben jene beziiglich der
groBeren Wahrheitsnihe und Uberlegenheit der Wissenschaften) letztendlich als

ungerechtfertigt zuriickgewiesen werden miissen. Das Ziel dieser Untersuchung besteht



gerade in der Ausarbeitung einer haltbaren Charakterisierung der besonderen Qualitdt der
Wissenschaftlichkeit und ihrer Methoden. Zum anderen muss jeder Versuch der Abgrenzung
des lebensweltlichen von dem wissenschaftlichen Wissen die Verldsslichkeit des
lebensweltlichen Wissens angemessen zu bestimmen wissen. Das lebensweltliche Wissen
ermdglicht uns in der Regel eine mehr als hinreichende Orientierung im Alltag, weshalb eine
Degradierung desselben zu bloen Scheingebilden nur eine unzureichende Analyse darstellt.
Nicht nur die besondere Qualitdt der Wissenschaften, sondern auch die Verldsslichkeit der
lebensweltlichen Phdnomene (ob es sich bei diesen nun letztendlich um Scheingebilde handelt

oder nicht) muss sich demnach argumentativ einholen lassen.

Innerhalb der Untersuchung soll folgendermaflen vorgegangen werden: Da sich prinzipiell
drei mogliche Gewichtungen des Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft denken
lassen, sollen diese nacheinander am Beispiel konkreter Positionen dargelegt und diskutiert
werden. Eine erste Moglichkeit besteht darin, die Spannung zwischen Lebenswelt und
Wissenschaft zu Gunsten der Wissenschaften aufzulosen, die zweite Variante entscheidet zu
Gunsten der Lebenswelt und eine dritte und letzte Moglichkeit besteht darin, sowohl den
lebensweltlichen als auch den wissenschaftlichen Wissensformen zu ihrem jeweiligen Recht
zu verhelfen. Diese drei Moglichkeiten, sowie die zur Veranschaulichung derselben

herangezogenen Positionen, seien hier vorab kurz skizziert.

Die erste mogliche Gewichtung des Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft
besteht im Wesentlichen darin, jegliche Realitdt auf Seiten der Wissenschaften zu verorten
und die lebensweltlichen Phdnomene zu einer Ansammlung von triigerischen oder verzerrten
Erscheinungen zu erkldren. Im Rahmen dieser Untersuchung wird diese Position an Hand des
wissenschaftlichen Realismus und des kritischen Rationalismus diskutiert. Der
wissenschaftliche Realismus zeichnet sich (dem hier vertretenen Verstindnis nach und
ungeachtet anderer moglicher Bestimmungen desselben) durch die Grundannahme aus, dass
den wissenschaftlichen Begriffen tatsdchlich existierende Realitdten entsprechen. Welche
Konsequenzen dies fiir das Verhiltnis von Lebenswelt und Wissenschaft hat und ob auf dieser
Grundlage den beiden oben genannten Minimalforderungen Gentige getan werden kann, wird
am Beispiel von ,Eddingtons zwei Tischen’ zu klaren sein. Gegeniiber dem
wissenschaftlichen Realismus stellt der kritische Rationalismus eine etwas abgeschwichte
Position dar. So sieht der kritische Rationalismus zwar gewisse mit dem wissenschaftlichen
Realismus verbundene Schwierigkeiten und gesteht ein, dass dieselben sich nicht beheben
lassen. Dennoch mochte der kritische Rationalismus daran festhalten, dass sich die

Wissenschaften durch eine bestindige Anndherung an die Wirklichkeit auszeichnen. Ob sich

7



diese Uberzeugung rechtfertigen lisst, soll an Hand von Poppers Falsifikationismus diskutiert

werden.

Eine diametral entgegengesetzte Richtung schligt die zweite mogliche Gewichtung des
Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft ein. Im Gegensatz zur ersten Position wird
hier den lebensweltlichen Erfahrungsformen der Vorzug gegeben, indem ihnen ein
erkenntnistheoretischer Primat gegeniiber den Wissenschaften eingerdumt wird. Als
Veranschaulichung einer derartigen Auffassung soll in dieser Untersuchung auf das Spatwerk
des Husserlschiilers Wilhelm Schapp zuriickgegriffen werden. Laut Schapp stellen die
lebensweltlichen Phidnomene sogenannte Urgebilde dar, wéhrend die wissenschaftlichen
Gebilde lediglich Derivate derselben sind. Thnen kommt nach Schapp keine eigenstindige
Existenz zu, sondern sie miissen ausgehend von den Urgebilden allererst zum Auftauchen
gebracht werden. Ohne diese Verbindung und Abhingigkeit von den lebensweltlichen
Phéanomenen wiirde es laut Schapp die (Natur)Wissenschaften in der uns bekannten Form

nicht geben. Sie wiren sinnlos.

Die dritte und letzte mogliche Gewichtung des Verhiltnisses von Lebenswelt und
Wissenschaft nimmt eine Mittelstellung zwischen den ersten beiden Positionen ein. Weder
wird jegliche Wahrheit auf Seiten der Wissenschaften verortet, noch den lebensweltlichen
Phidnomenen eine derartige Vorrangstellung eingerdumt, wie dies angesichts der zweiten
Alternative der Fall ist. Zur Veranschaulichung einer derartigen Gewichtung soll einerseits
der Relativismus, andererseits der sogenannte methodische Kulturalismus herangezogen
werden. Der Relativismus, diskutiert an Hand der Position von Kuhn, sicht die Mal3stibe zur
Begriindung von Wahrheit und Wissen unweigerlich zuriickgebunden an besondere
Paradigmen. Was innerhalb des einen Paradigmas als wahr und begriindet angesehen wird,
kann innerhalb eines anderen Paradigmas als unbegriindet oder sogar als falsch angesehen
werden. Bezeichnend fiir eine relativistische Position ist die Annahme, dass es keine
kontextunabhingigen MaBstidbe zur Beurteilung und Begriindung von Wahrheit gibt. Das
Alltagswissen wire demnach innerhalb seiner eigenen Beurteilungsmafstibe als ebenso wahr
und begriindet anzusehen, wie das wissenschaftliche Wissen innerhalb des wissenschaftlichen
Kontextes. Defizitdr oder triigerisch erscheinen die lebensweltlichen Phdnomene allein aus
der Sicht der Wissenschaften, deren Malstdbe innerhalb der Lebenswelt allerdings
keineswegs anerkannt werden miissen. Der methodische Kulturalismus hélt, dhnlich wie der
Relativismus, die Absolutbegriindung von Wissen fiir ein uneinholbares Ideal. Ebenso rdumt
er sowohl der Lebenswelt als auch den Wissenschaften die Moglichkeit von Wahrheit und

Wissen ein. Im Gegensatz zu den relativistischen Positionen mochte er allerdings an der

8



besonderen Qualitidt der Wissenschaften festhalten und beansprucht diese auch begriindend

darlegen zu konnen.

Mit dem Versuch einer Klidrung des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft steht
diese Untersuchung keineswegs alleine da, sondern reiht sich in Abhandlungen
unterschiedlicher philosophischer Herkunft ein. Die Beziehung von Lebenswelt und
Wissenschaft ist ein Thema, das auch iiber die Grenzen der phdnomenologischen Strémung
(innerhalb welcher gemeinhin der Ursprung der Lebensweltthematik verortet wird) hinaus das
Interesse von immer mehr Philosophen erweckt.* Aus diesem Grund soll kurz dargelegt
werden, inwiefern die vorliegende Untersuchung sich von anderen philosophischen

Behandlungen dieser Fragestellung absetzt und einen eigenstandigen Beitrag leistet.

Das Verhiltnis von Lebenswelt und Wissenschaft wird vor allem in zwei philosophischen
Kontexten thematisiert, ndmlich der von Edmund Husserl begriindeten Phdnomenologie und
der an Wilhelm Kamlah und Paul Lorenzen anschlieBenden konstruktiven
Wissenschaftsphilosophie.  Auf die  gemeinsamen  Wurzeln und  inhaltlichen
Uberschneidungen beider Schulen® wird hier nicht weiter eingegangen, da diese in zwei
unterschiedlichen Bénden hinreichend dargelegt und diskutiert sind (Gethmann, 1991; Janich
1999). Im Falle der Phdnomenologie ist die Behandlung des Verhiltnisses von Lebenswelt
und Wissenschaft wesentlich durch die Rezeption der Husserlschen ,Krisis-Schrifi’ gepragt
(Husserl, (1936) 1996). Husserl versucht dort zu zeigen, dass die Wissenschaften nicht nur
urspriinglich der Lebenswelt entwachsen sind, sondern letztere zugleich das unverzichtbare
Sinnfundament der neuzeitlichen Wissenschaften darstellt. Kennzeichnend fiir die sich hieran
anschlieBende phanomenologische Herangehensweise an das Verhiltnis von Lebenswelt und
Wissenschaft ist die These, dass es sich bei der Lebenswelt um die urspriingliche und
natiirliche Form der Wirklichkeitserfahrung handelt, wéhrend die Wissenschaften ihr
gegeniiber als methodisch sekundidr zu kennzeichnen sind. Dies entspricht also im
Wesentlichen derjenigen Position, die in dieser Untersuchung als zweite mogliche Deutung

des Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft diskutiert wird (siehe Kapitel II).

* Als Beispiel fiir das wachsende Interesse an dieser Thematik lassen sich der von Gethmann herausgegebene
Band ,Lebenswelt und Wissenschaft. Studien zum Verhdltnis von Phdnomenologie und Wissenschaft’
(Gethmann, 1991), sowie der von der , Deutsche Gesellschaft fiir Philosophie e.V.’ im September 2008 an der
Universitit Duisburg-Essen organisierte Kongress , Lebenswelt und Wissenschaft’ anfithren, zu welchem
ebenfalls ein umfangreicher Band erschienen ist (Gethmann, 2011).

5 Gemeinsame Wurzeln finden sich bereits in der Tatsache, dass Hugo Dingler, der als Vorreiter des
methodischen Konstruktivismus gilt, kurzzeitig ein Schiiler von Husserl war und mit diesem einen Briefwechsel
pflegte (Wolters, 1991). Beziiglich der inhaltlichen Uberscheidungen ist (neben der Thematisierung des
Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft) vor allem auf die Gemeinsamkeiten Husserls und der
methodischen Wissenschaftstheorie in der Begriindung der idealen Gebilde der Geometrie hinzuweisen (Janich
1991).



Eine dhnliche Herangehensweise findet sich beim methodischen Konstruktivismus und
dem sich hieran anschlieBenden methodischen Kulturalismus. Den alltdglichen oder
lebensweltlichen Erfahrungsformen wird eine Begriindungsfunktion gegeniiber den
Wissenschaften eingerdumt (hierzu mehr unter II1.2.). Die Wissenschaften sind dieser
Auffassung zu Folge zur FEinlosung ihrer Wissensanspriiche auf die lebensweltliche
Konstitution von Begriffen und Gegenstinden angewiesen. Im Gegensatz zu der
phdnomenologischen Herangehensweise an die Lebensweltproblematik besteht das Hauptziel
der konstruktiven Wissenschaftstheorie in einer FEinlosung der wissenschaftlichen
Geltungsanspriiche. Obwohl zumindest der methodische Kulturalismus dem Anspruch nach
auch eine Erkenntnistheorie der auBerwissenschaftlichen Erfahrungsformen liefern will —
sowohl die lebensweltliche, als auch die wissenschaftliche Rede von Wahrheit und Wissen
sollen rekonstruiert werden, weshalb der methodische Kulturalismus hier unter der dritten
moglichen Gewichtung des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft verortet wird —,
ist die konstruktive Wissenschaftstheorie gemeinhin nicht eigens um eine Philosophie oder

gar Ontologie der Lebenswelt bemiiht:

»[DJ]enn schlieflich geht es der Wissenschaftstheorie ja um die Wissenschaften und nicht um
den Begriff der Lebenswelt™ (Welter, 1991, p. 162).

Hierin unterscheidet sich letztere sich von der Phanomenologie Husserlscher Pragung.

Es liele sich natiirlich noch so einiges iiber die inhaltlichen Differenzen innerhalb dieser
beiden philosophischen Schulen sagen. Ungeachtet all dieser Differenzierungen unterscheidet
sich die vorliegende Untersuchung von den genannten Ansitzen aber dadurch, dass die Frage
nach dem Verhiéltnis von Lebenswelt und Wissenschaft in ihrer gesamten Breite systematisch
neu gestellt wird. Dies zeigt sich bereits daran, dass die genannten Ansétze hier nur als jeweils
eine mogliche Deutung dieses Verhiltnisses interpretiert werden und sie sich im direkten
Vergleich mit den anderen Positionen zu bewidhren haben. Es wird also nicht vorne herein
dogmatisch von einer bestimmten Sichtweise des lebensweltlichen oder wissenschaftlichen
Wissens ausgegangen. Der systematische Vergleich der einzelnen Deutungsmoglichkeiten
muss vielmehr erst zeigen, welche dieser Optionen sich als haltbarer Losungsvorschlag
interpretieren ldsst, beziechungsweise welche Vor- und Nachteile die einzelnen Positionen
jeweils fiir sich zu verzeichnen haben. Aus diesem systematischen Vergleich lassen sich

sodann Argumente fiir oder wider die einzelnen Deutungen gewinnen. Der direkte Vergleich

10



lasst die jeweiligen Stirken und Schwichen der jeweiligen Positionen hervortreten und gibt

Anlass zu einer Kritik und Revision der einzelnen Ansitze.°

Die vorliegende Untersuchung hebt sich, soweit ersichtlich, auch von allen anderen
Thematisierungen des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft in der genannten
Weise ab.” Eine gewisse Ausnahme scheint Sellars Gegeniiberstellung des ,manifest image’
und des ,scientific image’ darzustellen (Sellars, 1963). Auch er diskutiert (zumindest im
Ansatz) unterschiedliche Moglichkeiten, wie sich das ,manifest image of man-in-the-world’
mit dem von den Wissenschaften gezeichneten Bild des Menschen und der ihn umgebenden
Wirklichkeit vereinbaren ldsst (Sellars, 1963, p. 26). Der genauere Blick offenbart allerdings,
dass sich Sellars Unterscheidung zwischen dem ,manifest’ und dem ,scientific image’ nicht
mit derjenigen zwischen Lebenswelt und Wissenschaft deckt. Das ,manifest image’
unterscheidet sich laut Sellars von seinem wissenschaftlichen Gegenstiick dadurch, dass
letzteres auf nicht-wahrnehmbare Entitdten zur Erkldrung des Verhaltens aller
wahrnehmbaren Dinge rekurriert, wéhrend das ,manifest image’ sich auf die einer direkten
Wahrnehmung  zugénglichen  Gegenstinde und FEigenschaften beschrinkt. Die
Gegeniiberstellung von in einem strikten Sinne wahrnehmbaren und nicht-wahrnehmbaren
Entitdten eignet sich nun aber keineswegs dazu, unser Alltagswissen von den neuzeitlichen
Wissenschaften abzugrenzen. Sellars gesteht dies auch geradewegs zu, wenn er einrdumt, dass
diejenigen Teile der (behavioristischen) Psychologie, die sich mit dem beobachtbaren
Verhalten von Menschen und Tieren beschéftigt, streng genommen zum ,manifest image’
gerechnet werden miissen (Sellars, 1963, p. 23). Dem hier vertretenen Verstdndnis nach muss
sich aber auch die behavioristische oder Verhaltenspsychologie von der sogenannten
Alltagspsychologie abgrenzen und in ihrem besonderen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit
rekonstruieren lassen. Das von Sellars diskutierte Problem ist ein von dem vorliegenden
Untersuchungsgegenstand verschiedenes: Thm geht es letztendlich um die Frage, wie sich der
von den Wissenschaften vorangetriebene Reduktionismus der wahrnehmbaren Gegenstidnde
auf nicht-wahrnehmbare Eigenschaften und Entititen (z.B. die Reduktion der von uns
wahrgenommenen Farben auf Lichtwellen oder der festen Gegenstdnde auf physikalische
Teilchen) interpretieren ldsst. Wie das Beispiel der Verhaltenspsychologie zeigt, betrifft diese

Frage allerdings nur einen Teil des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft und kann

% Eine solche Ergidnzung und Abédnderung wird beispielsweise im zweiten Kapitel angesichts gewisser Thesen
von Wilhelm Schapp vorgenommen. Wie dort gezeigt wird, ldsst sich dessen Ansatz durch bestimmte
Uberlegungen der konstruktiven Wissenschaftstheorie ergénzen und berichtigen.

7 Als wohl bekanntestes Bespiel wire hier Eddingtons Gegeniiberstellung der Alltagswelt und der Welt der
Physik zu nennen, die ebenso nur eine mogliche Sichtweise dieses Verhéltnisses als ernsthaften Kandidaten in
Betracht zieht und diskutiert.

11



also nicht den eigentlichen Ausgangspunkt fiir die Klarung des letzteren darstellen. Vielmehr
kann die von Sellars angesprochene Problematik erst im Anschluss an die hier behandelte
Fragestellung einer angemessenen Losung zugefiihrt werden. Ein weiterer grundlegender
Unterschied besteht darin, dass das ,manifest image’ laut Sellars eine methodologische
Fiktion darstellt, die als solche historisch nirgendwo vorgefunden werden kann (Sellars, 1963,
p. 7). Dies trifft nun keineswegs auf das sogenannte Alltagswissen zu, welches ein historisch-

kulturelles Faktum darstellt.

I. Wissenschaft und Realitéit

Die erste mogliche Gewichtung des Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft
entscheidet, wie bereits angefiihrt, zu Gunsten der Wissenschaften und spricht den
lebensweltlichen Phidnomenen jeglichen Anspruch auf Wahrheit und Realitdt ab. Die
Spannung zwischen Wissenschaft und Lebenswelt wird somit dahingehend aufgelost, dass der
naive Realismus der Lebenswelt als unberechtigt entlarvt und durch die Erkenntnisse der
Wissenschaften richtigzustellen ist. Nicht nur wird auf diese Weise der scheinbare
Widerspruch zwischen Lebenswelt und Wissenschaft einer Losung zugefiihrt, sondern es wird
zugleich eine plausible Erklarung der besonderen Qualitit der Wissenschaften geliefert: Die
Wissenschaften sind anderen Wissensformen deswegen iiberlegen, weil es sich bei denselben
(im Gegensatz zu allen anderen Erfahrungsformen) um eine Erkenntnis der in sich
strukturierten Wirklichkeit handelt. Zumindest hat man dieser Auffassung zu Folge gute
Griinde, von einer bestindigen Anndherung der Wissenschaften an eine derartige Wahrheit
auszugehen. Wie angekiindigt, soll diese Position an Hand des wissenschaftlichen Realismus

und des kritischen Realismus veranschaulicht und diskutiert werden.

I.1. Der wissenschaftliche Realismus

Der wissenschaftliche Realismus geht davon aus, dass das Produkt erfolgreicher
wissenschaftlicher Forschung eine Erkenntnis der in sich strukturierten Wirklichkeit ist. In
dieser Behauptung ist zweierlei enthalten: erstens, die ontologische Annahme, dass es eine
von uns unabhédngige und in sich strukturierte Wirklichkeit gibt und zweitens, die
erkenntnistheoretische Behauptung, dass diese, wenn auch mdglicherweise nicht innerhalb der

lebensweltlichen Erfahrung, so doch an Hand der wissenschaftlichen Methoden zumindest

12



ansatzweise freigelegt werden kann.® Laut wissenschaftlichem Realismus konnen wir
berechtigterweise davon ausgehen, dass den Phinomenen die von den Wissenschaften
zugeschriebenen  Eigenschaften auch  unabhingig von  unserer theoretischen
Konzeptualisierung und praktischen Beherrschung derselben zukommen. Wie bereits
angemerkt, scheint hiermit eine iiberzeugende Begriindung der besonderen Qualitit und
Uberlegenheit der Wissenschaften geliefert zu sein: Die Wissenschaften sind anderen
Erfahrungsformen deswegen {iiberlegen, weil sie die Wirklichkeit in ihrer eigentlichen
Beschaffenheit zu erfassen vermdgen. Hieraus folgt, dass, sollten unsere lebensweltlichen
Erfahrungen den Wissenschaften nicht vollkommen entsprechen oder sogar widersprechen,
sie (zumindest was die betroffenen Phanomene angeht) zu einer Ansammlung von verzerrten

oder triigerischen Erscheinungen erkldrt werden miissen.

Der wissenschaftliche Realismus basiert auf einer Korrespondenztheorie der Wahrheit und

fiihrt die besondere Qualitidt der Wissenschaften zuriick auf eine

»adeaquatio ad rem, the ,adequacy’ of the theory to its objects, a kind of mirroring of the
structure of things by the structure of ideas (van Fraassen, 1980, p. 39).

Wihrend dies angesichts der uns direkt zugdnglichen Phinomene noch relativ unspektakulér
scheint, ist die Brisanz dieser Annahme in denjenigen Bereichen der Wissenschaften zu
sehen, die keiner direkten Beobachtung fahig sind, sondern auf die Verwendung von
technisch hochst aufwendigen Messinstrumenten zur Erweiterung unserer Sinne angewiesen
sind. Diese errechneten oder indirekt beobachteten Entititen gehdren in keinem
herkommlichen Sinne zu dem Bereich der wahrnehmbaren Phdnomene, sondern innerhalb der
Wissenschaften wird lediglich an Hand von Experimenten und Messdaten auf ihre Existenz
geschlossen. Ein beliebtes Beispiel filir derartige nicht-beobachtbare Entititen sind die
Elektronen, deren Effekte (Kondensationsstreifen) in der Nebelkammer sichtbar gemacht
werden konnen. Dem wissenschaftlichen Realismus zu Folge sind wir berechtigt von diesen
nachweisbaren Effekten auf die Existenz dieser Teilchen oder zumindest gewisser
(mathematischer) Strukturen derselben zu schliefen und ihnen die errechneten Eigenschaften,
wie Masse und Ladung als ihnen auch unabhédngig von unseren Erkenntnisbemiihungen
zukommende FEigenschaften zuzusprechen. Antirealistische Positionen wiirden einer

derartigen Schlussfolgerung hingegen nicht zustimmen:

¥ Der wissenschaftliche Realismus ist im Rahmen dieser Untersuchung also von solchen Positionen zu
unterscheiden, die zwar ebenso von der Existenz einer von uns unabhéngigen Wirklichkeit ausgehen, ohne
zugleich zu behaupten, dass dieselbe auch in ihrer von uns unabhéngigen Struktur erkannt werden kann.
Letzteres trifft z.B. auf die im dritten Teil dieser Untersuchung diskutierten Position von Kuhn oder dem
methodischen Kulturalismus zu.

13



»Scientific realism is the position that scientific theory construction aims to give us a literally
true story of what the world is like, and that acceptance of a scientific theory involves the belief
that it is true. Accordingly, anti-realism is a position according to which the aim of science can
well be served without giving such a literally true story, and acceptance of a theory may
properly involve something less (or other) than belief that it is true.” (van Fraassen, 1980, p. 9).

Auf mogliche Spielarten antirealistischer Positionen wird an spéterer Stelle eingegangen.
Zuforderst soll an Hand von ,Eddingtons zwei Tischen’ gezeigt werden, wie sich das
Verhiltnis von Lebenswelt und Wissenschaft aus der Sicht des wissenschaftlichen Realismus

darstellt.

I.1.1. Eddingtons zwei Tische

,Eddingtons zwei Tische’ haben sich innerhalb der Philosophie zu einem Schlagwort fiir die
Gegeniiberstellung von Alltagswelt und Wissenschaft entwickelt. Insofern stellen sie zugleich
eine angemessene Einfilhrung in die zu behandelnde Problematik dar, wenn Eddingtons
Gedankengénge, die ihn aus dem ihm heimischen Gebiet der Physik in die ihm fremde
Gefilde der Philosophie fiihren, auch einer nicht unerheblichen Kldrungsarbeit bediirfen und
bisweilen Gefahr laufen, eher Hindernis als Einstiegshilfe zu sein. Dennoch hoffe ich zeigen
zu konnen, dass Eddington die eigentliche Problematik des Verhéltnisses von Lebenswelt und
Wissenschaft durchaus gesehen hat, wenn er sie auch nicht einer haltbaren Losung zuzufiihren
vermochte. Im Riickgriff auf Albert und das sogenannte Miinchhausentrilemma soll
anschlieBend verdeutlicht werden, dass dies allerdings nicht allein auf Eddingtons
Ungeiibtheit in Sachen der Philosophie, sondern vornehmlich auf eine grundlegende

Problematik des Korrespondenzbegriffs der Wahrheit zuriickzufiihren ist.
Laut Eddington gibt es

,duplicates of every object about me — two tables, two chairs, two pens [...] One of them has
been familiar to me from the earliest years. It is a commonplace object of that environment
which I call the world. How shall I describe it? It has extension; it is comparatively permanent;
it is coloured; above all it is substantial. [...] It is a thing” (Eddington, 1929, p. ix).

Eddington spielt hier auf ein Gebilde an, das man als den , lebensweltlichen Tisch’ bezeichnen
konnte, d.h. der uns wohlbekannte Tisch mit all seinen Eigenschaften, die Gegenstand unserer
Alltagserfahrung sind. Wie alle lebensweltlichen Phinomene hat dieser Tisch laut Eddington
ein wissenschaftliches Gegenstiick:

,»Table No.2 is my scientific table. It is a more recent acquaintance and I do not feel so familiar
with it. It does not belong to the world previously mentioned — that world which spontaneously
appears around me when I open my eyes [...] It is part of a world which in more devious ways
has forced itself on my attention. My scientific table is mostly emptiness. Sparsely scattered in
that emptiness are numerous electric charges rushing about with great speed; but their

14



combined bulk amounts to less than a billionth of the bulk of the table itself [...] There is
nothing substantial about my second table” (Eddington, 1929, p. x).

Wihrend der Tisch als Gegenstand unserer lebensweltlichen Erfahrung eine gewisse
Festigkeit, Farbe und Form hat, scheint die Physik zu belegen, dass es sich bei demselben um
nichts anderes als einen wirren Atomhaufen handelt, dem keine der genannten

lebensweltlichen Eigenschaften zukommt:

»Conceive them [die Elektronen, N.P.] as substantially as you will, there is a vast difference
between my scientific table with its substance (if any) thinly scattered in specks in a region
mostly empty and the table of everyday conception which we regard as the type of solid reality”
(Eddington, 1929, p. xi).

Da beide Beschreibungen nicht ohne weiteres zur Deckung gebracht werden kdnnen, stellt
sich die Frage, wie sich dieser vermeintliche Widerspruch auflosen ldsst. Welcher von beiden
ist der eigentlich reale Tisch? Oder ist die Frage bereits falsch gestellt, so dass man beide als
zwei unterschiedliche Beschreibungen verstehen muss, die durchaus nebeneinander Bestand

haben konnen?

Eddingtons Antwort auf diese Frage ist uneinheitlich. So weist er an einer Stelle explizit
die Rede von zwei unterschiedlichen Welten oder Gegenstinden als paradox zuriick und
favorisiert die letztere Sichtweise, welche die beiden Tische als ,,two aspects or two
interpretations of one and the same world* deutet (Eddington, 1929, p. xii). Hierzu passt auch
Eddingtons Bezeichnung der Physik als einer Welt der Schatten und Symbole (Eddington,
1929, p. xiv). Die Wissenschaften haben laut Eddington den Zweck, eine Welt zu
konstruieren, die ,,symbolic of the world of commonplace experience* ist (Eddington, 1929,
p. xiii):

»The simpler elements of the scientific world have no immediate counterparts in everyday
experience; we use them to build things which have counterparts. Energy, momentum and
stress in the scientific world shadow well-known features of the familiar world. I feel stress in

my muscles; one form of energy gives me the sensation of warmth; the ratio of momentum to
mass is velocity” (Eddington, 1929, pp. 239 - 240).

Der hier angedeuteten Interpretation zu Folge besteht das Ziel der Wissenschaften darin, aus
den symbolischen Elementen eine Welt aufzubauen, “which will imitate the actual behaviour
of the world of familiar experience” (Eddington, 1929, p. 248). Die Wissenschaften wiren
sodann am Erfolg einer derartigen Mimesis der lebensweltlichen Phdnomene zu messen, eine
Position, die an empiristische Ansédtze, wie denjenigen von van Fraassen erinnert (van

Fraassen, 1980). Auf letzteren wird an spéterer Stelle kurz zuriickgekommen.

Zugleich finden sich bei Eddington auch diametral entgegengesetzte AuBerungen:

15



“The external world of physics has thus become a world of shadows. In removing our illusions
we have removed the substance, for indeed we have seen that substance is one of the greatest of
our illusions” (Eddington, 1929, p. xiv).

Dies klingt eher nach einer Sichtweise, die den Zweck der Wissenschaften in der Erkenntnis
einer in sich strukturierten Wirklichkeit sieht, eine Vermutung, die sich an Hand anderen

Textstellen bestitigen lasst:

“I need not tell you that modern physics has by delicate test and remorseless logic assured me
that my second scientific table is the only one which is really there — wherever ‘there’ may be”
(Eddington, 1929, p. xii).

Der sich hierin bekundenden Auffassung zu Folge imitieren die Wissenschaften nicht die

lebensweltlichen Phdnomene, sondern bilden die Wirklichkeit in ihrer realen Struktur ab:

,It is the aim of physical science, so far as its scope extends, to lay bare the fundamental structure

underlying the world” (Eddington, 1929, p. 335).

Folgerichtig nennt Eddington die Substanzhaftigkeit der lebensweltlichen Phdnomene eine
vom menschlichen Geist auf die externe Welt projizierte Illusion, genauso wie die von uns
wahrgenommen Farben, hat die Physik deren illusorische Natur erst einmal entlarvt, nichts
anderes als eine Frage der unterschiedlichen Wellenlédngen sind (Eddington, 1929, p. 318;
341). ,,0ur conception of the familiar table was an illusion®, was allerdings nicht bedeutet, dass
die Wissenschaften den lebensweltlichen Tisch ,auszumerzen’ wiissten (Eddington, 1929, p.
323; xii):

,»The familiar material world of everyday conception, though lacking somewhat in scientific

truth, is good enough to live in; in fact the scientific world of pointer readings would be an

impossible sort of place to inhabit” (Eddington, 1929, p. 324).

“We do not pluck out our eyes because they persist in deluding us with fanciful colouring

instead of giving us the plain truth about wave-length. It is in the midst of such

misrepresentations of environment (if you must call them so) that we have to live® (Eddington,
1929, p. 335).

Wie verzerrt oder triigerisch die lebensweltlichen Phidnomene auch sein mdgen, so
ermOglichen sie uns dennoch eine hinreichende Orientierung im Alltag. Eine derartige
Orientierung wire uns in der ,Welt der Physik’ nicht mdglich. Selbst das einfache und
alltdgliche Betreten eines Raumes wiirde laut Eddington einem regelrechten Abenteuer

gleichkommen:

,»1 am standing in the threshold about to enter a room. It is a complicated business. In the first
place I must shove against an atmosphere pressing with a force of fourteen pounds on every
square inch of my body. I must make sure of landing on a plank travelling at twenty miles a
second round the sun — a fraction of a second too early or too late, the plank would be miles
away. | must do this whilst hanging from a round planet head outwards into space [...]. The
plank has no solidity of substance. To step on it is like stepping on a swarm of flies”
(Eddington, 1929, p. 342).

16



In diesen AuBerungen kommt also jene geschilderte Gewichtung des Verhiltnisses von
Lebenswelt und Wissenschaft zum Ausdruck, die die Lebenswelt zu einer Ansammlung von
Scheingebilden degradiert und jegliche Wahrheit (im Sinne der Ubereinstimmung mit einer
von uns unabhidngigen Wirklichkeit) auf Seiten der Wissenschaften verortet. Dass Eddington
angesichts der Wissenschaften tatsdchlich einen Korrespondenzbegriff von Wahrheit vertritt,
wird deutlich, wenn er alternative Konzepte, wie solche denkdnomischer oder
instrumentalistischer Natur explizit ablehnt: Der wissenschaftliche Fortschritt besteht laut
Eddington in der bestindigen Anndherung an die Wahrheit im Sinne der Erkenntnis einer von
uns unabhingigen Wirklichkeit, wihrend fiir die lebensweltlichen Phanomene lediglich eine

praktische Bewihrtheit zu veranschlagen ist (Eddington, 1929, p. 285).

Wie aber verhilt sich eine derartige Bestimmung des Verhéltnisses von Lebenswelt und
Wissenschaft zu den weiter oben angefiihrten AuBerungen von Eddington? Einerseits scheint
Eddington zu behaupten, dass der Zweck der Physik darin besteht, die in sich strukturierte
Wirklichkeit freizulegen, andererseits spricht er davon, dass die Aufgabe der Physik in der
Nachahmung der Lebenswelt oder zumindest gewisser Aspekte derselben besteht. Obwohl
dies als Schlussfolgerung nur unbefriedigend sein kann, muss man meines Erachtens dennoch
urteilen, dass sich Eddingtons Behauptungen wohl kaum zu einer konsistenten Sichtweise
vereinigen lassen - eine Einschétzung, die von Stebbing geteilt wird (Stebbing, 1958, p. 60;
115). Dennoch soll versucht werden, eine konsistente Lesart anzubieten. Da es hier
vornehmlich um eine Diskussion des Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft aus
Sicht des wissenschaftlichen Realismus geht, soll zuerst eine realistische Deutung Eddingtons
angestrengt werden. Auf alternative Lesarten, wie die genannte empiristische, wird sodann an
spéterer Stelle eingegangen. Es gilt somit zu zeigen, dass und wie sich die Rede von der
Physik als einer Welt der Schatten und Symbole mit einer realistischen Deutung der
Wissenschaften vereinigen ldsst. Was unterscheidet die wissenschaftlichen Symbole und
Schatten von den Illusionen und triigerischen Erscheinungen der Lebenswelt und inwiefern

konnen sie diesen als iiberlegen angesehen werden?

Laut Eddington besteht der grundlegende Unterschied zwischen der Physik (sowie allen
anderen quantifizierenden Wissenschaften) und unseren alltdglichen Erfahrungsformen darin,
dass sie sich auf diejenigen Aspekte der Wirklichkeit beschrinkt, die einer wissenschaftlichen
Messung und Quantifizierung zuginglich sind: Die Physik operiert mit metrischen Symbolen
(Eddington, 1929, p. 288). Bevor irgendwelche Gegenstinde der AuBenwelt in die Physik
eingehen konnen, ,,they must be replaced by quantities representing the results of physical

measurement (Eddington, 1929, p. 253). Dass die gegenwartigen Naturwissenschaften sich

17



durch die von ihnen vorgenommenen Quantifizierungen auszeichnen, kann man wohl als
Allgemeinplatz bezeichnen. Die eigentlich spannenden Fragen, nédmlich erstens, wie eine
solche Quantifizierung moglich ist, sowie zweifens, wie sich die von ihr beanspruchte
Wissenschaftlichkeit begriinden ldsst,’” werden von Eddington nicht erdrtert, sondern als

gegeben hingenommen:

»The cleavage between the scientific and the extra-scientific domain of experience is [...]
between the metrical and the non-metrical” (Eddington, 1929, p. 275).

Es wird von Eddington schlichtweg festgestellt, dass ein bestimmter Teil unserer
Erfahrungswelt einer exakten metrischen Reprisentation fahig und dieser allein Gegenstand

der Naturwissenschaften ist:

,» [ T]he attributes of this world, except so far as they are reflected in the measures, are outside
scientific scrutiny* (Eddington, 1929, p. xi).

Hiermit wird zugleich eingerdumt, dass die (Natur)Wissenschaften nur einen Teil der Realitit
abzubilden imstande ist, ndmlich jenen, der einer Quantifizierung zugénglich ist. Was es iiber
diese quantifizierbaren Eigenschaften hinaus in der AuBenwelt noch geben mag, ist laut
Eddington eine Frage, die den Aufgabenbereich der Naturwissenschaften {ibersteigt

(Eddington, 1929, p. 275; 288; 323).

Zusammenfassend stellt sich das von Eddington gezeichnete Bild folgendermallen dar: Die
Naturwissenschaften operieren mit metrischen Symbolen, den sogenannten ,pointer-readings’,
die die quantifizierbaren Eigenschaften einer externen und von uns unabhingigen Welt
abbilden. Insofern die Wissenschaften in den von ihnen vorgenommenen Quantifizierungen
erfolgreich sind, werden die entsprechenden lebensweltlichen Phidnomene als triigerische
[llusionen entlarvt, wie dies laut Eddington angesichts der Substanzhaftigkeit der Dinge der

Fall sein soll:

,There is always the triple correspondence —

(a) a mental image, which is in our minds and not in the external world;
(b) some kind of counterpart in the external world, which is of inscrutable nature;
(©) a set of pointer readings, which exact science can study and connect with other

pointer readings” (Eddington, 1929, p. 254)”.
Ubertrigt man dieses Schema in die Begrifflichkeiten dieser Untersuchung, dann stehen
(1) die mentalen Bilder fiir die alltdglichen und lebensweltlichen Erfahrungsformen, die uns

die Gegenstinde unserer Lebenswelt in der uns vertrauten Weise offenbaren, wéhrend

? Dass die Wissenschaftlichkeit der Messungen noch einmal eigens begriindet und ausgewiesen werden muss,
ergibt sich aus der Tatsache, dass auch im Rahmen der Lebenswelt Quantifizierungen vorgenommen werden
konnen, ohne dass man diesen den Charakter der Wissenschaftlichkeit zusprechen wiirde. Als Beispiel fiir
derartige lebensweltliche Quantifizierungen lassen sich der Tauschhandel oder der Gebrauch von individuellen
MafBeinheiten anfiihren (z.B. soll die Grof3e des von mir bendtigten Teppichs ungefahr zwei meiner Schritte
umfassen).

18



(i1) die externe Welt die in sich strukturierte und von unseren Erkenntnisleistungen
unabhédngige Wirklichkeit bezeichnet. Die sogenannten (iii) ,pointer-readings’ umfassen
sodann die metrischen Symbole und Begriffe der quantifizierenden (Natur)Wissenschaften.
Wihrend auf letztere an spdterer Stelle zuriickgekommen wird, gilt es zuerst Eddingtons
Sichtweise der lebensweltlichen Erfahrungsformen (d.h. der sogenannten mentalen Bilder)

und ihres Verhiltnisses zu der von uns unabhingigen Wirklichkeit zu charakterisieren.

Die Beziehung zwischen Auflenwelt und mentalem Bild zeichnet Eddington in Form
eines primitiven Sender—Empfanger—Modells: Von der AuBlenwelt werden Informationen
(z.B. in Form von Lichtwellen) an den Empfanger, d.h. das Wahrnehmungssubjekt gesendet,
in welchem sie sodann in Nervenreize transformiert werden. In der Verrechnungszentrale
(clearing station) werden diese wiederum dekodiert und zu Bildern der von uns

unabhingigen Wirklichkeit verarbeitet:

,»We are acquainted with an external world because its fibres run into our consciousness; it is
only our ends of the fibres that we actually know; from this ends we more or less successfully
reconstruct the rest, as a palacontologist reconstructs an extinct monster from its footprint
(Eddington, 1929, pp. 277 - 278).

An diesem Wahrnehmungsmodell macht Eddington sodann alle Unzuldnglichkeiten der
lebensweltlichen Erfahrungsformen fest. Da wir keinen direkten, d.h. unmittelbaren und
ungestorten Zugang zu den Gegenstinden der AuBenwelt haben, sondern deren
Eigenschaften immer nur aufgrund der an uns gesendeten Informationen erschlossen werden
konnen — Eddington spricht davon, dass das menschliche Bewusstsein die von uns
unabhingige Aullenwelt in eine Welt des familidren Umgangs ,transformiert’ (Eddington,
1929, p. xii) — ldsst sich auch nicht zweifelsfrei feststellen, wie frei oder akkurat die
Interpretation der gesendeten Informationen im Vergleich zu der tatsdchlichen
Beschaffenheit der Wirklichkeit ist (vgl. Stebbing, 1958, p. 102 ff.). Aus diesem Grund kann
es auch zu den genannten Taduschungen und Illusionen, wie der vermeintlichen
Substanzhaftigkeit der Dinge, kommen, die der menschliche Geist auf die externe Welt
projiziert. Im Rahmen der lebensweltlichen Wahrnehmungen lassen sich diese auch nicht als
Tauschungen entlarven, da alles, was uns innerhalb der Lebenswelt zur Verfiigung steht, die
an uns gesendeten Informationen sind, die vom menschlichen Bewusstsein unweigerlich zu
den uns wohlbekannten Bildern und Illusionen zusammengefiigt werden. Es soll hier nicht
weiter auf die Kritik an Eddingtons Wahrnehmungsmodell eingegangen werden. Eddington
spricht undifferenziert von gesendeten Informationen, Sinnesdaten, mentalen Bildern und
Gegenstinden der Alltagswelt, ohne auf die Unterschiede oder Beziehungen zwischen diesen

einzelnen Begriffen einzugehen. Eine philosophische Klidrung derselben ist hier aber auch

19



nicht von Néten. Fiir die weitere Diskussion ist nur Folgendes relevant: Erstens, besteht eine
grundlegende Gemeinsamkeit all dieser Begriffe darin, dass sie von Eddington sowohl der in
sich strukturierten Wirklichkeit, als auch den ,pointer-readings’ oder metrischen Symbolen
der Naturwissenschaften entgegengesetzt werden. Zweitens, konnen uns laut Eddington die
lebensweltlichen Erfahrungsformen, sollten sie auch hin und wieder zutreffend sein,
aufgrund der Unzuverldssigkeit des genannten Sender-Empfinger-Modells niemals ein

gesichertes Wissen hinsichtlich der von uns unabhéngigen Wirklichkeit verschaffen:

,It has been the task of science to discover that things are very different from what they seem
[...] It is the aim of physical science, so far as its scope extends, to lay bare the fundamental
structure underlying the world” (Eddington, 1929, pp. 334 - 335).

Nach dieser knappen Darstellung der lebensweltlichen Erfahrungsformen, kann nun zu
den Wissenschaften und den metrischen Symbolen iibergegangen werden, die das letzte
Glied in dem von Eddington angefiihrten Dreigestirn bilden. Im Gegensatz zu den mentalen
Reprdsentationen (d.h. den Ilebensweltlichen Erfahrungsformen) vermogen die
Wissenschaften laut Eddington an Hand ihrer metrischen Symbole zumindest einen Teil der
AuBenwelt in ihrer eigentlichen Struktur freizulegen, ndmlich jenen, der eben einer
Quantifizierung seitens der Wissenschaften zugénglich ist. Hier stellt sich aber die Frage, wie
sich diese besondere Qualitidt der metrischen Symbole ausweisen und begriinden l4sst? Bei
genauerem Hinsehen sind die metrischen Symbole ndmlich ebenso geistigen Ursprungs, wie
dies angesichts der lebensweltlichen Wahrnehmungen festgestellt wurde. Wie Eddington
selbst feststellt, miissen auch die quantifizierenden Wissenschaften vom menschlichen
Bewusstsein ,,as a device for reading the indication of spectroscopes and micrometers

ausgehen (Eddington, 1929, p. 289):

»What is clear is that Eddington believes that the mind builds two worlds: the familiar world
and the scientific world* (Stebbing, 1958, p. 84).

Der einzige Unterschied zu den lebensweltlichen Erfahrungen soll darin bestehen, dass die
metrischen Symbole der Physik im Gegensatz zu den ersteren in der Lage sind, die Struktur
der AuBlenwelt auf angemessene Weise widerzuspiegeln. Wie aber kdnnen wir uns dieser
Ubereinstimmung vergewissern, wenn alles, das wir zur Hand haben, letztendlich doch
wieder nur ,mentale Reprisentationen’ sind, wenn diesmal auch in Form von metrischen
Symbolen? Wie ldsst sich ausschlieen, dass es sich bei den wissenschaftlichen Begriffen,
wie den Elektronen oder Genen nicht auch um bloBe Konstruktionen des menschlichen
Geistes handelt, denen keine Struktur in der AuBlenwelt entspricht? Mit anderen Worten: Wie

lasst sich diese besondere Qualitdt des wissenschaftlichen Wissens begriinden?

20



Obwohl die metrischen Symbole ebenfalls geistigen Ursprungs sind (Eddington, 1929, p.
281; 329) und sich daher, wie gesehen, gleichermaBlen das Problem der Feststellung einer
Ubereinstimmung von Welt und Geist erdffnet, spricht Eddington ihnen dennoch eine
Objektivitit im Sinne der Ubereinstimmung mit einer von uns unabhiingigen Wirklichkeit zu:
Sie sind ,,the nearest we can get to a description of reality” (Eddington, 1929, p. 94). Die mit
dieser Behauptung verbundene Begriindungsproblematik wird von Eddington im Ansatz
erkannt. Zumindest versucht er sich an einer Art Begriindung der Objektivitit und

besonderen Qualitdt der (Natur)Wissenschaften und ihrer Erkenntnisleistungen:

,The only subject presented to me for study is the content of my consciousness. You are able to
communicate to me part of the content of your consciousness which thereby becomes accessible
in my own. For reasons which are generally admitted, though I should not like to have to prove
that they are conclusive, I grant your consciousness equal status with my own; and I use this
second-hand part of my consciousness ‘to put myself in your place’. Accordingly my subject of
study becomes differentiated into the contents of many consciousnesses, each content constituting
a view-point. There then arises the problem of combining the view-points, and it is through this
that the external world of physic arises. Much that is in any one consciousness is individual, much
is apparently alterable by volition; but there is a stable element which is common to other
consciousnesses. That common element we desire to study, to describe as fully and accurately as
possible, and to discover the laws by which it combines now with one view-point, now with
another. This common element cannot be placed in one man’s consciousness rather than in
another’s; it must be in neutral ground — an external world [...] The external world of physics is
thus a symposium of the worlds presented to different view-points ” (Eddington, 1929, p. 283 f.).
“When we (the scientists) assert of anything in the external world that it is real and that it exists,
we are expressing our belief that the rules of the symposium are correctly applied” (Eddington,
1929, p. 284).

Den Ursprung des GroBprojektes Wissenschaft, dessen Zweck in der Aufdeckung einer
von uns unabhidngigen AuBenwelt bestehen soll, sieht Eddington demnach in der
Anerkennung von Fremdbewusstsein, d.h. der Einsicht, dass es neben mir noch andere
Wahrnehmungssubjekte gibt, denen ebenfalls Erfahrungen und Sinnesdaten zueigen sind. Auf
welche Weise diese Annahme, welche immerhin die Objektivitit der Wissenschaften
begriinden soll, selbst wiederum zu rechtfertigen ist, bleibt von Eddington unerldutert.'®
Gesteht man Eddington ungeachtet dieser Argumentationsliicken zu, dass sich mit Hilfe von
Kommunikation und Beobachtung ein stabiles Element in den Erfahrungen der einzelnen
Subjekte ausmachen lésst, so soll dies zur Annahme einer externen und neutralen AuBBenwelt
als Ursache oder Grund dieses stabilen Elements fiihren. Wenn Eddington nun aber behauptet,
dass dieses stabile Element und die Regeln, nach denen es sich mit den einzelnen
Wahrnehmungssubjekten ,verbindet’, den eigentlichen Gegenstand der Physik darstellen,
sowie dass dieses stabile Element auflerhalb des menschlichen Bewusstsein seinen Sitz haben

muss und als ,Symposium’, d.h. als eine Art Gemeinschaftsleistung der einzelnen

12 Vgl. oben: ,,For reasons which are generally admitted, though I should not like to have to prove that they are
conclusive” (Eddington, 1929, p. 283), sowie (Stebbing, 1958, p. 108 f.)

21



Wahrnehmungssubjekte verstanden werden muss, ist die Frage nach der besonderen Qualitit
der Wissenschaften aber keineswegs geldst.'' Denn selbst wenn sich aus den einzelnen
Bewusstseinsinhalten ein stabiles, allen gemeinsames Element herauskristallisieren ldsst, ist
hiermit noch nichts iiber dessen Ahnlichkeit oder gar Ubereinstimmung mit einer von uns
unabhingigen Wirklichkeit gesagt. Man kann eine derartige Ubereinstimmung fiir plausibel
oder wahrscheinlich halten. Begriindend darlegen lisst sie sich allerdings nicht.'> Mit diesen
Uberlegungen ist Eddington bis zur eigentlichen Problematik des Korrespondenzbegriffs von
Wahrheit vorgedrungen. Im Folgenden soll nicht weiter nach einer Losung innerhalb seines
eigenen Ansatzes gesucht, sondern die hiermit verbundenen Begriindungsschwierigkeiten an

Hand des sogenannten Miinchhausentrilemmas auf eine breitere Basis gestellt werden.

Das Miinchhausentrilemma, von Albert so bezeichnet ,,angesichts der Analogie, die
zwischen der hier diskutierten Problematik und dem Problem besteht, das der bekannte
Liigenbaron einmal zu Idsen hatte” (Albert, 1980, p. 13), thematisiert bestimmte
Schwierigkeiten, die sich angesichts des Anfangs einer Begriindungskette ergeben. Die von
Albert behandelte Problematik stellt sich folgendermafen dar: In unserem Streben nach
Wissen und Erkenntnis geben wir uns nicht damit zufrieden, im Besitz der Wahrheit zu sein.
Wir wollen dariiber hinaus auch Gewissheit haben, dass wir tatsdchlich der Wahrheit habhaft

geworden und nicht etwa einem Irrtum oder Schwindel aufgesessen sind.

,»Es sieht demnach so aus, als ob Wahrheit und Gewissheit fiir die menschliche Erkenntnis eng
miteinander zusammenhingen* (Albert, 1980, p. 8).

Nichts anderes kommt in der Definition von Wissen als wahrer, begriindeter Meinung zum
Ausdruck: Um von Wissen reden zu konnen, ist es nicht hinreichend, einfach geraten und
zufdllig richtig gelegen zu haben, sondern der Anspruch auf Wahrheit muss sich dariiber
hinaus auch begriindend darlegen lassen. Die Forderung nach einer Begriindung stellt sich
umso dringender fiir die Wissenschaften, ,,denn sie gelten ja als in thren Verfahrensweisen

und Ergebnissen musterhaft fiir die menschliche Erkenntnis iiberhaupt* (ibidem):

,Mit der Suche nach Wahrheit, nach wahren Auffassungen, Uberzeugen oder Aussagen — und
damit auch — nach wahren Theorien — scheint also die Suche nach sicheren Griinden untrennbar

' Des Weiteren besteht bei Eddington offensichtlich eine Konfusion hinsichtlich des Status dieses sogenannten
stabilen Elementes. Handelt es sich nun um ein Element innerhalb des menschlichen Bewusstseins oder um ein
Element auBerhalb desselben, in der externen Aulenwelt? Letztendlich muss es sich, wenn die Wissenschaften
tatsdchlich die Wirklichkeit in ihrer realen Beschaffenheit aufdecken sollen, um beides handeln, d.h. dem
stabilen Element innerhalb des Bewusstsein muss ein solches in der externen Aulenwelt entsprechen, was in die
angefiihrte Begriindungsproblematik fiihrt.

12 Letztendlich werden hier zwei unterschiedliche Wahrheitsbegriffe vermischt, die man streng
auseinanderhalten sollte: ndmlich einerseits der sogenannte Korrespondenzbegriff und andererseits ein
Konsensbegriff von Wahrheit, wobei angesichts einer Vermischung beider Wahrheitsbegriffe der Konsens
innerhalb einer Sprachgemeinschaft sodann die Ubereinstimmung der Begriffe mit einer von uns unabhiingigen
Wirklichkeit zu garantieren hitte.

22



verbunden zu sein, die Suche nach einer absoluten Begriindung und damit Rechtfertigung unserer
Uberzeugungen, nach einem archimedischen Punkt fiir den Bereich der Erkenntnis® (Albert,
1980, pp. 8 - 9).

In dieser Forderung nach einer absoluten Begriindung sind zweierlei Annahmen enthalten:
erstens, dass die Wahrheit tatsdchlich erreicht, d.h. die Wirklichkeit in ihrer realen Struktur
erkannt werden kann. Und zweitens, dass sich die Wahrheit auch feststellen ldsst, d.h. mit
Sicherheit entschieden werden kann, dass man auch tatsichlich im Besitz der Wahrheit ist. So
einleuchtend diese Forderungen nach ,Erreichbarkeit und Entscheidbarkeit der Wahrheit” auch

sein mogen, sie sind nicht ohne weiteres einzuldsen:

,»Wenn man fiir alles eine Begriindung verlangt, muss man auch fiir die Erkenntnisse, auf die man
jeweils die zu begriindende Auffassung — bzw. die betreffende Aussagen-Menge — zuriickgefiihrt
hat, wieder eine Begriindung verlangen (Albert, 1980, p. 13).

Man sieht sich laut Albert vor ein Trilemma gestellt (ibidem):

1. Entweder, man begibt sich in einen infiniten Regress und muss in der Suche nach
Begriindungen immer weiter zurlickgehen, was aber aufgrund der praktischen
Undurchfiihrbarkeit bedeutet, dass man nie eine sichere Grundlage erlangt.

2. Oder man begibt sich in einen logischen Zirkel der Art, dass man innerhalb der
Begriindungskette auf Aussagen zuriickgreift, die in der Kette schon einmal angefiihrt
und begriindet wurden. Hierbei handelt es sich zwar nicht um eine praktische
Unmoglichkeit, aber da dieses Verfahren aufgrund logischer Griinde fehlerhaft ist, fiihrt
es ebenso wenig zu einer gesicherten Grundlage.

3. Oder man bricht die Begriindungskette an irgendeinem Punkt dogmatisch ab.

Nach Albert wird, aufgrund der offenkundigen Unzulénglichkeiten der ersten und zweiten
Alternative, zumeist der dritte Ausweg gewihlt, d.h. es wird in irgendeiner Weise auf
»Selbstevidenz, Selbstbegriindung, Fundierung in unmittelbarer Erkenntnis® rekurriert (Albert,
1980, p. 14). Jede ,,Behauptung, deren Wahrheit gewiss und die daher nicht der Begriindung
bediirftig ist”, ist laut Albert aber letztendlich nichts anderes als ein Dogma (ibidem).

Um dies zu verstehen, bedarf es einer Erlduterung des von Albert kritisierten ,klassischen’
Begriindungsdenkens, welches in das von ihm konstatierte Trilemma fiihrt. Dessen
grundlegende Postulat besteht laut Albert in dem Satz vom zureichenden Grunde: ,,Suche stets
nach einer zureichenden Begriindung aller deiner Uberzeugungen® (Albert, 1980, p. 10). Hinter
diesem methodischen Prinzip steckt die recht plausible Uberlegung, dass ,,nur zureichend
begriindete Aussagen Anspruch auf allgemeine Anerkennung machen konnen“ (ibidem).
Albert will dieses Begriindungsdenken nun aber auf die Suche nach einem archimedischen

Punkt des Denkens eingeschriankt wissen, d.h. auf solche Begriindungen, die Anspruch auf

23



absolute Gewissheit erheben konnen. Insofern der Anspruch auf eine absolute Begriindung
eingeldst wird, wiren damit zugleich alle anderen Alternativen als falsch ausgewiesen, ,,denn:
zur Wahrheit kann es offenbar nur falsche Alternativen geben* (ibidem). Die Suche nach
einem archimedischen Punkt des Denkens muss aber notwendigerweise erfolglos bleiben.
Welche Instanz auch immer man zu diesem Zwecke einfilhren mag, ob Vernunfteinsichten,
unmittelbare Wahrnehmung,"® oder wie im Falle von Eddington, auf Messungen beruhende
metrische Symbole — das methodische Prinzip der zureichenden Begriindung ldsst sich
prinzipiell immer auch auf die jeweils angefiihrten Garanten fiir die Wahrheit unserer
Erkenntnisse anwenden. Nur indem man sie als nicht bezweifelbar und keiner Begriindung
bediirftig, d.h. als Dogma ausweist, kann man die Wahrheit und Gewissheit verbiirgenden
Instanzen von einer weiteren Anwendung des Prinzips der zureichenden Begriindung
ausnehmen. Es ist letztendlich die Suche nach einem derartigen archimedischen Punkt, die in
das genannte Trilemma flihrt und den dogmatischen Abbruch der Begriindungskette als

kleinstes Ubel und einzig vertretbare Alternative erscheinen lisst.

Auf Eddington angewendet bedeutet dies, dass sich nicht begriindend darlegen lésst, dass
den mentalen Bildern und metrischen Symbolen tatsidchlich eine Struktur in der Wirklichkeit
entspricht. Wie sollte ein derartiger Nachweis auch aussehen? Eddington wihlt den
dogmatischen Ausweg aus dem Trilemma, indem er die besondere Qualitdt der Wissenschaften
einfach voraussetzt und auf die Zuverlasslichkeit ihrer Methoden vertraut, d.h. darauf, dass sie
Wabhrheit im Sinne der Korrespondenz mit einer von uns unabhdngigen Wirklichkeit zu
erreichen vermdgen. Wie verbreitet dieses blinde Vertrauen in die Wissenschaften heutzutage
auch sein mag, so ist dies dennoch nicht hinreichend, wenn man Wissen im Sinne von wahrer,
begriindeter Meinung zu realisieren hofft. Gerade die Einsicht in die Uneinlosbarkeit dieses

Begriindungsgedanken fiihrt Albert und den kritischen Rationalismus dazu

»an die Stelle der Begriindungsidee die Idee der kritischen Priifung, der kritischen Diskussion
aller in Frage kommenden Aussagen mit Hilfe rationaler Argumente* zu setzen (Albert, 1980, p.
35).

Das Ideal des Wissens als wahrer, begriindeter Meinung wird hiermit zwar als unerreichbar

fallen gelassen, dafiir hat man

»aber die Aussicht, durch Versuch und Irrtum — durch versuchsweise Konstruktion priifbarer
Theorien und ihre kritische Diskussion an Hand relevanter Gesichtspunkte — der Wahrheit néher
zu kommen, ohne allerdings jemals Gewissheit zu erreichen (ibidem).

" Dass auch der Rekurs auf die unmittelbare Wahrnehmung in das genannte Trilemma fithrt, wurde bereits oben
an Hand der Gegeniiberstellung von mentalem Bild und einer von uns unabhingigen Wirklichkeit gezeigt.

24



Die genannten Schwierigkeiten stellen sich fiir jeden Korrespondenzbegriff von Wahrheit
und somit auch fiir jegliche Form des wissenschaftlichen Realismus. Welches Kriteritum man
auch fiir die Feststellung der Ubereinstimmung der eigenen Konzepte mit einer von uns
unabhingigen Wirklichkeit anzufiihren sucht, nur indem man diese Instanz als unbezweifelbar,
selbstevident, gewiss, d.h. als Dogma auszeichnet, ldsst sich der Anschein einer Begriindung
unseres Wissens erheischen — aber eben nur der Anschein. Da der wissenschaftliche Realismus
in dem hier diskutierten Sinne (unabhingig von moglichen anderen Verwendungsweisen dieser
Bezeichnung) durch die grundlegende These charakterisiert ist, dass wir Wissen hinsichtlich
einer von uns unabhédngigen Wirklichkeit erlangen konnen, ist er notwendigerweise mit dieser
Problematik konfrontiert, gleichgiiltig ob man es mit einem Realismus hinsichtlich der
Existenz von wissenschaftlichen Entititen zu tun hat oder bloB mit einem sogenannten
Strukturrealismus, der die Aufgabe der Physik in der mathematischen Beschreibung von
Relationen zwischen materiellen Systemen sieht, ohne etwas {iber die intrinsische Natur der
Systeme selbst aussagen zu wollen. Denn auch hinsichtlich der mathematischen Beschreibung
von Relationen stellt sich die Frage, inwiefern sie diese Relationen in adidquater Weise
darzustellen 1im Stande sind oder nicht, d.h. auch der Strukturrealismus muss zwischen
Wahrheit und Irrtum im Sinne der Ubereinstimmung oder der Nicht-Ubereinstimmung
derselben mit einer von uns unabhingigen Wirklichkeit zu unterscheiden wissen, sodass man

sich auf ein Neues vor das oben angefiihrte Trilemma gestellt sieht.

Zuletzt soll noch kurz auf ein weiteres gegen den wissenschaftlichen Realismus ins Feld
gefiihrtes Argument eingegangen werden: den Vorwurf der empirischen Unterbestimmtheit.
Dieser Einwand besagt, dass es zu einer jeden Theorie T, die Aussagen beziiglich nicht-
beobachtbarer Phinomene macht, zumindest eine alternative Theorie T” gibt, die in Bezug auf
die beobachtbaren Phianomene mit T empirisch dquivalent ist, sich aber hinsichtlich der
Annahmen im Bereich der nicht-beobachtbaren Phdnomene von T grundlegend unterscheidet
(Boyd, 2010).'"* Derartige Einwinde werden insbesondere von empiristischen Positionen
formuliert, die wie van Fraassen davon ausgehen, dass der Zweck der Wissenschaften nicht in
der Beschreibung einer von uns unabhidngigen Wirklichkeit besteht, sondern darin, empirisch
addquate Beschreibungen der beobachtbaren Phidnomene zu liefern. Eine wissenschaftliche

Theorie ist wahr,

' Der Einfachheit halber soll hier nicht wie bei Boyd von einer Unendlichkeit von alternativen Theorien
ausgegangen werden, da es flir die hier diskutierte Problematik schon ausreichend ist, wenn man zwischen zwei
alternativen Theorien nicht begriindend entscheiden kann, welche die unbeobachtbaren Phanomene richtig zu
erfassen vermag.

25



»exactly if what it says about the observable things and events in this world, is true — exactly if it
‘saves the phenomena’” (van Fraassen, 1980, p. 12).

Der Einwand der empirischen Unterbestimmtheit &hnelt der Problematik des
Miinchhausentrilemmas, da sich auch hier nicht begriindend, d.h. mit Sicherheit feststellen
lasst, ob der wissenschaftlichen Postulierung von nicht-beobachtbaren Phinomenen tatsdchlich

eine Struktur in der von uns unabhingigen Wirklichkeit entspricht.

Was van Fraassen {ibersieht, ist, dass sich dieser Einwand ebenso auf seine eigene Position
anwenden ldsst. Denn was genau soll man sich unter der empirischen Adédquatheit vorstellen?
Van Fraassen spricht davon, dass die Phdnomene gerettet werden miissen, dass die
Wissenschaften nach solchen Theorien streben sollten, ,,whose models fit the observable
phenomena“ (van Fraassen, 1980, p. 19). Van Fraassen gesteht zwar zu, dass die Grenze
zwischen dem Beobachtbaren und dem Nicht-Beobachteten nicht ein fiir allemal gezogen
werden kann und es eine Gradwanderung ist, zwischen dem Bereich des direkt Beobachtbaren
und der bloBen Schlussfolgerungen aufgrund von Messdaten unterscheiden zu wollen (van
Fraassen, 1980, p. 57; 214). Dennoch sollen die beobachtbaren Phinomene, wenn sie denn
einmal als solche von den Wissenschaften anerkannt wurden, gewissermallen gegeben sein.

Van Fraassen geht zwar nicht soweit, absolute Gewissheit fiir dieselben zu reklamieren.

»There does remain the fact that even in endorsing a simple perceptual judgement, and certainly
in accepting any theory as empirically adequate, I am sticking my neck out* (van Fraassen, 1980,
p- 72).

Dieses Eingestindnis verdeutlicht aber, dass derartige empiristische Positionen mit der
gleichen Begriindungsproblematik konfrontiert sind, wie dies fiir den wissenschaftlichen
Realismus festgestellt wurde. Die Beobachtbarkeit kann, wie dies allgemein fiir
Wahrmmehmungen gilt, nur dogmatisch von der Forderung nach einer weitergehenden
Begriindung ausgenommen werden. Und da laut van Fraassen die Wissenschaften letztendlich
an der Addquatheit ihrer Modelle und Theorien in Bezug auf die beobachtbaren Phinomene
zu messen sind, sieht er sich gleichermalen dem Vorwurf des Dogmatismus im Albertschen
Sinne ausgesetzt. Somit wére auch die alternative Deutung von Eddingtons Position, welche
den Zweck der wissenschaftlichen Theorie in einer ,/mitation’ der familidren Welt sieht,
eingeholt. Sie fdllt den gleichen Unzuldnglichkeiten wie die realistische Lesart seiner

AuBerungen zum Opfer.

Aus Sicht der Wissenschaften mag man hier einwenden wollen, dass man den im Rahmen
dieser Begriindungsproblematik festgestellten Dogmatismus der Wissenschaften ohne
weiteres als vernachléssigbaren Restskeptizismus hinnehmen kann. Ist der Siegeszug und

bestindige Fortschritt der neuzeitlichen Wissenschaften nicht ausreichend, um die Annahme,

26



dass es sich bei denselben um eine immer addquatere Erkenntnis der in sich strukturierten
Wirklichkeit handelt, fiir mehr als plausibel zu halten? Wirkt angesichts der
wissenschaftlichen  Errungenschaften das Festhalten an einem absolutistischen
Begriindungsdenken nicht notgedrungen als philosophische Rechthaberei? Es kann an dieser
Stelle vorausgeschickt werden, dass letztendlich zu Gunsten einer Position optiert wird, die
den Anspruch auf eine absolute Begriindung gerade aufgrund dieser Uberzogenheit zu
iiberwinden sucht. Keine absolute Begriindung leisten zu konnen, rechtfertigt aber nicht den
Schluss, nun einfach ohne eine derartige Begriindung weiterhin an der Rede von Wahrheit
und Wissen festhalten zu konnen. Die FEinsicht in die Unerreichbarkeit des Ideals einer
absoluten Begriindung zwingt vielmehr dazu, entweder im Sinne des kritischen Rationalismus
die Rede von Wahrheit und Wissen ginzlich fallen zu lassen, oder aber nach alternativen
Begriindungskonzeptionen (wie z.B. der relativistischen von Kuhn oder der

instrumentalistischen des methodischen Kulturalismus) zu suchen.

Es ist gerade die Gegeniiberstellung von Lebenswelt und Wissenschaft und die innerhalb
des wissenschaftlichen Realismus reklamierte Uberlegenheit der Wissenschaften, die eine
Begriindung der besonderen Qualitdt der Wissenschaften erforderlich macht. Wiirde die
wissenschaftliche Darstellung der Wirklichkeit die einzige uns zugingliche darstellen, wire
die Begriindungsproblematik zwar nicht aus der Welt geschaffen, sie wiirde sich aber nicht
auf solch virulente Weise stellen. In diesem Fall hitten wir es lediglich mit dem Aufdecken
und Ausmerzen von Irrtlimern und Fehlern zu tun, nicht aber mit einer Gegeniiberstellung von
zwei eigenstindigen, einander entgegengesetzt scheinenden Erfahrungsformen. Wie das
Beispiel von Eddingtons zwei Tischen zeigt, liefern die Wissenschaften eine Beschreibung
der Wirklichkeit, die nicht ohne weiteres mit unserer Alltagserfahrung vereinbar ist — eine
Feststellung, die den Ausgangspunkt der vorliegenden Untersuchung darstellt. Wenn man
nun, wie dies der wissenschaftliche Realismus tut, diese Gegeniiberstellung mit dem
expliziten Hinweis auf die Uberlegenheit der Wissenschaften aufzuldsen sucht, muss sich
diese Uberlegenheit der Wissenschaften auch de facto begriinden lassen. Ohne eine solche
Begriindung hat man es nur mit leeren Floskeln oder Glaubensaufforderungen zu tun, die auf
die Wissenschaftlichkeit der wissenschaftlichen Methoden verweisen (Vertraue der
Wissenschaft!), diese postulierte Wissenschaftlichkeit aber nicht argumentativ einholen

konnen.

Um mdoglichen Missverstindnissen entgegenzuwirken: Es wird hier nicht zu einer
Diskreditierung der Wissenschaften aufgerufen (Zuriick zur Lebenswelt!). Wie bereits

eingangs an Hand der Minimalanforderungen verdeutlicht, soll an der besonderen Qualitét des

27



wissenschaftlichen Wissens festgehalten werden. Gerade um die Uberlegenheit der
Wissenschaften gegeniiber unseren lebensweltlichen Erfahrungsformen aufrechterhalten zu
konnen, bedarf es aber einer Begriindung dieser besonderen Anspruchs auf
Wissenschaftlichkeit. So plausibel der wissenschaftliche Realismus in dieser Hinsicht auf den

ersten Blick auch erscheinen mag, eine wirkliche Begriindung vermag er nicht zu liefern.

I.2. Der kritische Rationalismus

Eine weitere, bisher nicht diskutierte Problematik des wissenschaftlichen Realismus ergibt sich
im Zusammenhang mit dem sogenannten wissenschaftlichen Fortschritt: Jede noch so
oberflachliche historische Betrachtung macht deutlich, dass sich die neuzeitlichen
Wissenschaften durch einen bestdndigen Fortschritt auszeichnen. Alte Theorien werden
verfeinert und revidiert, manchmal sogar ginzlich verworfen. Man denke nur an die Konzepte
des Phlogiston, der Lebenskraft, des Athers, des Raumes und der Zeit oder die Physiognomik,
die im Dritten Reich ihren traurigen Hohepunkt fand. Der wissenschaftliche Realismus sieht
sich mit der unangenehmen Situation konfrontiert, Objektivitdt fiir die wissenschaftlichen
Gebilde verlangen zu miissen, obwohl diese Gebilde selbst einem bestindigen Wandel
unterworfen sind. Dies brachte ihm sogar den fragwiirdigen Vorwurf ein, dass er aufgrund
seines Festhaltens an der Objektivitdt der wissenschaftlichen Gebilde dem wissenschaftlichen
Fortschritt eher hinderlich als forderlich sei."

Der von Popper begriindete Falsifikationismus oder kritische Rationalismus zieht, wie
bereits angedeutet, die Konsequenzen aus den mit dem wissenschaftlichen Realismus
verbundenen Schwierigkeiten und wirft die Idee der begriindeten Wahrheit zu Gunsten des
wissenschaftlichen Fortschritts liber Bord. Den Wissenschaften wird zwar weiterhin eine
Uberlegenheit gegeniiber dem Alltagswissen eingerdumt, allerdings soll diese nicht mehr mit
dem Verweis auf die Wahrheit ihrer Errungenschaften begriindet werden. Der Zweck der
Wissenschaften besteht laut Falsifikationismus in einer bestindigen Anndhrung an die
Wahrheit oder Wirklichkeit,'® ohne dass sie sich je sicher sein kann, ihr Endziel auch
tatsdchlich erreicht zu haben. Die Mdglichkeit einer weiteren Verfeinerung oder Revision der

wissenschaftlichen Theorien und Begriffe muss jederzeit offen gelassen werden. Hieraus

13 7 B. Popper: ,,Das alte Wissenschaftsideal, das absolut gesicherte Wissen [epistém&], hat sich als Idol
erwiesen [...] Mit dem Idol der Sicherheit, auch der graduellen, fillt eines der schwersten Hemmnisse auf dem
Weg der Forschung: hemmend nicht nur fiir die Kiithnheit der Fragestellung, hemmend auch oft fiir die Strenge
und Ehrlichkeit der Nachpriifung® (Popper, (1935) 2005, p. 269).

' Insofern man einen Korrespondenzbegriff von Wahrheit voraussetzt, ist die Anndherung an die Wahrheit
zugleich eine Anndherung an die von uns unabhéngige Wirklichkeit, d.h. unsere Begriffe und Hypothesen passen
und ndhern sich immer mehr der tatsdchlichen Struktur der Wirklichkeit an.

28



ergibt sich fiir die Wissenschaften die Forderung, nur empirisch falsifizierbare Behauptungen
aufzustellen, da diese allein dem Zweck einer weitergehenden Verfeinerung und Revision der
wissenschaftlichen Theorien forderlich sein sollen. Auch auf die Gefahr hin, dass dies einer
Wiederholung von bereits bekannten Gedankengidngen gleichkommt, soll die Poppersche
Argumentation dennoch im Folgenden rekonstruiert werden. Diese Vorarbeit ist insbesondere
fiir eine kritische Diskussion der fiir den Falsifikationismus zentralen Behauptung notwendig,
dass sich der wissenschaftliche Fortschritt durch eine bestéindige Anndherung an die Wahrheit
auszeichne — eine Eigenschaft, die die Wissenschaften sodann auch qualitativ gegeniiber den
lebensweltlichen Erfahrungsformen herausheben wiirde und somit von grundlegender
Bedeutung fiir die hier gesuchte Abgrenzung zwischen dem lebensweltlichen und
wissenschaftlichen Wissen ist. Aus dem gleichen Zusammenhang erkldren sich die
Einschrankungen in der Darstellung und Diskussion des Popperschen Ansatzes. Seine
Ausfiihrungen und gegen ihn vorgebrachte Einwdnde konnen nicht in extenso dargelegt
werden. Beiden wird nur soviel Raum gegeben, wie es fiir die Klarung des Verhiltnisses von

Lebenswelt und Wissenschaft von Noten erscheint.

1.2.1. Popper und der Falsifikationismus

In der Logik der Forschung geht Popper von zwei ,Grundproblemen’ der Erkenntnislogik aus:
dem Problem der Induktion und dem Abgrenzungsproblem. Das Induktionsproblem besteht in
der bekannten Problematik, wie man

,»von besonderen Sitzen, die z.B. Beobachtungen, Experimente usw. beschreiben, auf allgemeine
Sdtze, auf Hypothesen oder Theorien* (Popper, (1935) 2005, p. 3)

schlieBen kann. Poppers beliebtestes Beispiel fiir einen induktiven Schluss ist derjenige von
der Beobachtung einer beliebig groBen Anzahl von weillen Schwénen auf den allgemeinen
Satz ,Alle Schwdne sind weif3’. Dieser Schluss ist problematisch, da er sich jederzeit durch das
Auffinden eines einzigen nicht-weillen Schwanes als falsch erweisen kann - was er schlieBlich
auch tat. Die Induktionsproblematik spielt innerhalb der Erkenntnislogik und
Wissenschaftsphilosophie deswegen eine so wichtige Rolle, da sie unmittelbar mit der Frage
nach der Geltung der Naturgesetze verbunden ist. Die Naturwissenschaften sollen sich
gegeniiber der Metaphysik und etwaigen Pseudowissenschaften dadurch auszeichnen, dass die

Geltung ihrer Sdtze auf Erfahrungen zuriickgefiihrt werden kann:
,.Erfahrungen (Beobachtungen, Ergebnisse von Experimenten) kdnnen wir aber vorerst nur in

besonderen Sétzen aussprechen. Spricht man von der ,empirischen’ Geltung eines allgemeinen
Satzes, so meint man, dass seine Geltung auf die von besonderen Erfahrungssétzen zuriickgefiihrt

29



werden kann. Die Frage nach der Geltung der Naturgesetze ist somit nur eine andere Form der
Frage nach der Berechtigung eines induktiven Schlusses™ (Popper, (1935) 2005, p. 4).

Das Induktionsproblem stellt sich nach Popper auf zweifache Weise, da man sowohl nach
der logischen als auch nach der psychologischen Berechtigung eines derartigen Schlusses
fragen kann. Zumindest was die logische Fassung desselben angeht, ist das Verdikt von
Popper eindeutig: Der Versuch ein sogenanntes ,/nduktionsprinzip’ aufzustellen, das die
induktiven Schliisse streng logisch zu rechtfertigen wiisste, ist zum Scheitern verurteilt. Es
kann niemals auf logisch stringente Weise von der Geltung eines besonderen auf diejenige
eines allgemeinen Satzes geschlossen werden (Popper, (1935) 2005, p. 4 ff.). Allein der
entgegengesetzte, deduktive Weg, der von der Geltung allgemeiner Sitze zu derjenigen von
besonderen Sitzen fortschreitet, ldsst sich logisch begriinden. Nun ist aber gerade die Geltung
der allgemeinen Séitze das eigentliche Problem in den Erfahrungswissenschaften. Nach
Popper ist der Verweis auf die Tatsache, dass das Induktionsprinzip sowohl im Alltag, als
auch in den Wissenschaften unentwegt und &uflerst erfolgreich Anwendung findet, nicht mehr
als ein trockenes Versichern. Weit gefehlt, dass der Erfolg der Wissenschaften als Garant fiir
ein etwaiges Induktionsprinzip herangezogen werden kann. Vielmehr verlangt der nicht zu
leugnende Erfolg der Erfahrungswissenschaften selbst eine Kldrung und Begriindung, die
aufgrund der genannten Schwierigkeiten eben nicht im Induktionsprinzip gesucht werden

kann.

Als psychologische Deutung des Induktionsproblems bezeichnet Popper den von Hume
eingeschlagenen Losungsweg. Letzterer stimmt mit Popper zwar hinsichtlich der logischen
Unzulédnglichkeit der induktiven Schliisse iiberein, spricht denselben aber eine gewisse

psychologische Niitzlichkeit zu. Hume

,believed in the psychological power of induction; not as a valid procedure, but as a procedure
which animals and men successfully make use of, as a matter of fact and of biological necessity
[...] I disagree with Hume’s opinion [...] that induction is a fact and in any case needed. I hold
that neither animal nor men use any procedure like induction, or any argument based on the
repetition of instances. The belief that we use induction is simply a mistake. It is a kind of
optical illusion”(Popper, (1971) 1974, p. 1015).

Wihrend man Poppers Kritik an dem Versuch einer logischen Begriindung der Induktion
nachvollziehen kann, mutet seine Behauptung, dass die Induktion auch keine psychologische
Relevanz habe, auf den ersten Blick etwas befremdlich an. Wie sonst, wenn nicht durch die
wiederholte Beobachtung von Ahnlichkeiten sollten wir zu allgemeinen empirischen

Begriffen und Sédtzen kommen?

Die These der psychologischen Relevanz der wiederholten Beobachtung von

RegelmiBigkeiten bezeichnet Popper als

30



,,die Lehre vom zeitlichen (und psychologischen) Primat der Wiederholungen [...] Wenn auch die
Wiederholungen in keiner Weise zur Annahme eines allgemeinen Gesetzes und zu den damit
verbundenen Akten der Erwartung und des Fithrwahrhaltens berechtigen, so erregen sie doch
faktisch diese Akte in uns — wie wenig ,berechtigt’ oder ,verniinftig’ diese Tatsache (oder das
Fiirwahrhalten) auch sein mag* (Popper, (1935) 2005, p. 445).

Poppers Einwinde gegen den Primat der Wiederholungen sind wenig iiberzeugend. So weist
er darauf hin, dass die Beobachtung einer Wiederholung das Feststellen von Ahnlichkeiten
zwischen mehreren Gegenstinden oder Ereignissen voraussetzt. Laut Popper kommt dem
Aufzeigen von Ahnlichkeiten aber ein arbitrires Moment zu, da sich zwei Gegenstinde oder
Ereignisse in Bezug auf verschiedene Eigenschaften dhnlich sein konnen. Das Feststellen von
Ahnlichkeiten setzt demnach voraus, dass man sich fiir ein bestimmtes Problem und eine in
diesem Kontext relevante Eigenschaft interessiert. Erst dann, so Popper, lassen sich die
Gegenstiinde und Ereignisse im Hinblick auf diese Ahnlichkeiten untersuchen und einzelne
Wiederholungen beobachten. Nach Popper kann also keineswegs von einem logischen oder
auch zeitlichen Primat der Wiederholungen gesprochen werden, da denselben jederzeit ein
gewisses Interesse, d.h. die Einnahme eines bestimmten Standpunktes vorausgehen muss

(Popper, (1935) 2005, p. 445 ft.).

Dieser Einwand ist mehr als diirftig. Selbst wenn man zugesteht, dass die Feststellung von
Ahnlichkeiten jederzeit ein bestimmtes Interesse voraussetzt, das der Beobachtung von
Wiederholungen logisch und zeitlich vorausgehen muss, so stellt dies dennoch kein Argument
gegen die These der Bildung von allgemeinen empirischen Begriffen und Sitzen auf der
Grundlage von beobachteten Wiederholungen dar. Das Interesse lenkt schlieBlich nur unsere
Aufmerksamkeit auf gewisse Ahnlichkeiten und bringt diese nicht erst konstruktivistisch
hervor. So fiihrt uns das Interesse an dem eigenen Wohlbefinden und Uberleben dazu,
gewisse Arten von Pilzen an Hand ihrer Form und Farbe zu unterscheiden. Die wiederholte
Erfahrung der Ubelkeit fiihrt dazu, dass die Pilze aufgrund der wahrgenommenen
Ahnlichkeiten zu allgemeinen Klassen zusammengefasst werden. Zur Erinnerung: Es geht an
dieser Stelle nicht um die Frage nach der logischen Berechtigung einer derartigen
Vorgehensweise, sondern lediglich um eine psychologische Analyse der Bildung von
allgemeinen empirischen Begriffen. Meines Erachtens ldsst sich aus der Interessenbehaftetheit
kein prinzipieller Einwand gegen ein derartiges induktivistisches Model stricken.
Demgegeniiber scheint eine andere Argumentation, welche auf das von Popper sogenannte
,Prinzip der Transferenz’ rekurriert, vielversprechender. Dieses Prinzip besagt, dass ,,what is
true in logic must, by and large, be true in psychology* (Popper, (1971) 1974, p. 1024). Das
Prinzip der Transferenz lauft im Wesentlichen auf die Behauptung hinaus, dass sich Poppers

Losung der logischen Fassung des Induktionsproblems auch auf die psychologische Fassung

31



desselben anwenden ldsst und die Induktionsproblematik somit ohne Verlust eliminiert

werden kann. Hierauf wird an spéterer Stelle noch einmal zuriickzukommen sein.

Poppers negative Auflésung der Induktionsproblematik steht in direktem Zusammenhang
mit dem zweiten von ihm behandelten Grundproblem, dem sogenannten
Abgrenzungsproblem. Bei dem Abgrenzungsproblem geht es um die Frage nach der
Moglichkeit einer Abgrenzung der Wissenschaft, nicht von lebensweltlichen Erkenntnissen,
sondern von den sogenannten metaphysischen Sitzen. Eine derartige Abgrenzung beinhaltet
zugleich eine inhaltliche Bestimmung der Naturwissenschaft, da es deren grundlegendes
Kennzeichen sein soll, dass sie im Gegensatz zu Metaphysik, Logik, Mathematik und den
sogenannten Pseudowissenschaften (z.B. der Astrologie), auf der Erfahrung als ihrem
eigentlichen Priifstein beruhen soll. Die Kldrung dieser Frage ist fiir Popper von besonderer
Relevanz, da sich die Notwendigkeit einer solchen Abgrenzung zu Gunsten der induktiven
Sichtweise der Naturwissenschaften ins Feld fiihren lieBe. Der empirische Charakter der
Naturwissenschaften wire dieser Sichtweise zu Folge darauf zuriickzufiihren, dass sie alle

Begriffe und Theoreme induktiv aus der Erfahrung zu gewinnen haben:

,Die Vorliebe der empiristischen Erkenntnistheorie fiir die ,Methode der Induktion’ kann
zwanglos dadurch erklart werden, dass man in dieser Methode ein geeignetes
Abgrenzungskriterium zu finden glaubte [...] Dadurch, dass wir die Induktionslogik ablehnen,
sind auch diese Abgrenzungsversuche fiir uns unbrauchbar. Damit erhdlt aber das
Abgrenzungsproblem fiir uns erhéhte Bedeutung® (Popper, (1935) 2005, pp. 10-11).

Ohne in extenso auf Poppers Kritik am logischen Empirismus (er selbst bezeichnet ihn
vorzugsweise als ,neueren’ Positivismus) eingehen zu wollen, soll nur folgendes festgehalten
werden: Da sich niemals auf logisch stringente Weise von einzelnen Wahrnehmungs-,
Protokoll- oder Elementarsitzen auf allgemeine Gesetze schlieen ldsst, kann die induktive
Vorgehensweise auch nicht als Abgrenzungskriterium der empirischen Wissenschaften
herangezogen werden, ohne die Naturwissenschaften selbst zu einem hochst spekulativen und
methodologisch nicht zu rechtfertigenden Unternehmen zu machen. Anstatt eine
Auszeichnung und Abgrenzung der Naturwissenschaften zu leisten, lasst der Versuch einer
induktiven Riickfiihrung sie vielmehr in den Bereich der metaphysischen Spekulation
zuriicksinken. Wenn nun, wie bei einigen Philosophen geschehen, die Riickfiihrung auf
Protokoll- oder Elementarsitze zugleich als Sinnkriterium herhalten muss, werden die
Naturwissenschaften zugleich dem Vorwurf der Sinnlosigkeit ausgeliefert (Popper, (1935)

2005, p. 10 £f)).

Laut Popper lassen sich die mit den beiden Grundproblemen verbundenen Schwierigkeiten

umgehen, indem man die Forderung der empirischen Falsifizierbarkeit zum grundlegenden

32



Charakteristikum aller empirisch-wissenschaftlichen Sitze erklirt. Die mit dem Verfahren der
Induktion verbundenen Schwierigkeiten werden dadurch umgangen, dass der logisch
unzuldnglichen, induktiven Vorgehensweise eine logisch-deduktive Sichtweise der
Erfahrungswissenschaften entgegengestellt wird. Die allgemeinen wissenschaftlichen Sitze
sind laut Popper als Hypothesen zu verstehen, die an Hand von einzelnen Beobachtungen
(genauer gesagt: Basissétzen) falsifiziert werden oder sich bewihren konnen. ,,[S]cientific
knowledge is essentially conjectural or hypothetical“ (Popper, (1971) 1974, p. 1016).
Allgemeine Sitze konnen zwar nicht durch einzelne Erfahrungen verifiziert werden, sie sind
aber insofern einer Nachpriifung durch Erfahrung féhig, als dass sie an derselben scheitern
konnen (Popper, (1935) 2005, p. 16 f.). An dem allgemeinen Satz ,Alle Schwine sind weil3’
lasst sich die ,Asymmetrie’ zwischen Verifikation und Falsifikation veranschaulichen (Popper,
(1935) 2005, p. 18). Dieser Satz, der die zu priifende Hypothese darstellt, kann aufgrund
seiner allgemeinen Form nicht an Hand der Erfahrung verifiziert werden. Wie viele weille
Schwine man auch immer anfiihren mag, die Wahrheit dieses allgemeinen Satzes ldsst sich
auf diesem Wege nicht begriinden, da weiterhin die Moglichkeit des Auffindens eines nicht-
weilen Schwanes besteht. Dennoch kann der Satz in seiner allgemeinen Form falsifiziert
werden, ndmlich dadurch, dass sich in der Erfahrung tatsdchlich ein nicht-weiller Schwan
aufzeigen ldsst. Dieser grundlegende Unterschied zwischen Verifikation und Falsifikation
liegt in der hypothetisch-deduktiven Form der letzteren: Aus dem allgemeinen Satz, der
wissenschaftlich zu priifenden Hypothese, ldsst sich der besondere Satz ,Es gibt keinen nicht-
weilen Schwan’ logisch ableiten. Da dieser durch das Auffinden eines Trauerschwans als
empirisch falsch erwiesen ist, ldsst sich der negative Wahrheitswert von der Konklusion auf
die Hypothese transponieren: Die Hypothese ist somit im Popperscher Sinn falsifiziert. Auch
das Abgrenzungsproblem wird auf diese Weise einer Losung zugefiihrt, da nur solche Sitze in
den Erfahrungswissenschaften zugelassen werden, die in dem genannten Sinne empirisch
falsifizierbar sind. Diese Forderung ist laut Popper hinreichend, um sie von der Metaphysik,

Logik, Mathematik und den Pseudowissenschaften abzugrenzen.'’

Aus der Forderung der empirischen Falsifizierbarkeit aller wissenschaftlichen Sétze lassen
sich gewisse methodologische Festsetzungen fiir die Wissenschaften ableiten. Eine der

obersten methodologischen Regeln lautet naturgemédl, nur solche Theorien zuzulassen, die

"7 Im Folgenden wird der Kiirze halber meist einfach von ,Falsifizierbarkeit’ und ,Falsifikation gesprochen,
ohne eigens die Bezeichnung empirisch beizufiigen. Wendel weist auf den Unterschied zwischen der
Falsifizierbarkeit, welche lediglich eine logische Beziehung zwischen Aussagen bezeichnet und an sich keine
Abgrenzung der Erfahrungswissenschaften von der Metaphysik ermdglicht, und der empirischen
Falsifizierbarkeit hin, welche zugleich die Geltungsgrundlage der Klasse von Aussagen bezeichnet (Wendel,
2007).

33



tatsdchlich einer Falsifikation zugénglich sind: Die Klasse ihrer Falsifikationsmoglichkeiten
darf nicht leer sein (Popper, (1935) 2005, p. 62). Die sogenannten Naturgesetze, die die Form
von Allsdtzen oder allgemeinen Sdtzen aufzeigen (Alle x sind y), sind als ,Verbote’

aufzufassen:

,»Sie behaupten nicht, dass etwas existiert, sondern dass etwas nicht existiert. Gerade wegen
dieser Form sind sie falsifizierbar: wird ein besonderer Satz anerkannt, durch den das Verbot
durchbrochen erscheint, der die Existenz eines verbotenen Vorganges behauptet [...], so ist damit
das betreffende Naturgesetz widerlegt™ (Popper, (1935) 2005, p. 46).

Die wissenschaftlichen allgemeinen Sitze und Hypothesen sagen also weniger etwas iiber die
von ihnen erlaubten, als vielmehr etwas iiber die von ihnen verbotenen Ereignisse und
Vorginge aus.'® Die einfachste von Popper angefiihrte Form der Falsifikation beinhaltet
mindestens eine allgemeine Hypothese oder ein Naturgesetz (H), sowie bestimmte fiir den
besonderen Fall geltende Randbedingungen (R), aus welchen dann zusammengenommen eine

Prognose (P) deduziert wird:

H, Hy, ... Hy,
R, R,, ... R,
P

Sollte sich die Prognose nicht bewahrheiten, da ein Basissatz (B) anerkannt werden muss, der
der Prognose widerspricht, miissen laut Popper - da die Konklusion sich als falsch erwiesen hat
und aufgrund des Prinzips der Riickiibertragung des negativen Wahrheitswertes - die
Hypothese mitsamt den Randbedingungen als falsifiziert angesehen werden:

—P— (Hla Hz, Hm & Rl, Rz, Rn)

Allerdings ist diese Deutung der Falsifikationsmoglichkeit mit gewissen Schwierigkeiten
verbunden, da hiermit noch nicht gezeigt wurde, wie eine Theorie allein falsifiziert werden
kann, so dass aus einem Basissatz ,— H’ logisch folgen kann (Andersson, 2007, p. 149).”

Letzteres ist aber erforderlich, damit das Abgrenzungskriterium auch auf allgemeine

'8 Auf die Bezichung zwischen Basissitzen, Ereignissen und Vorgingen soll hier nicht weiter eingegangen
werden. Zusammengefasst legt Popper deren Beziehung folgendermalien fest: Basissitze beschreiben einzelne
Ereignisse, wobei der Begriff des Ereignisses wiederum iiber die Aquivalenz derjenigen Sitze definiert wird, die
dasselbe Ereignis beschreiben. Der Ausdruck Vorgang bezeichnet wiederum das ,typische’ oder ,universelle’ an
einem Ereignis, d.h. dasjenige, was an ihm an Hand von Universalien oder Allgemeinbegriffen beschrieben
werden kann: ,,Ein ,Vorgang (P) ist die Klasse aller Ereignisse Py, Py, ..., die sich nur durch die Verschiedenheit
der Individualien [der raumzeitlichen Positionen, siche /3] unterscheiden® (Popper, (1935) 2005, pp. 64-66).

' In der von Popper iibernommenen Darstellung der Falsifikation kénnen immer nur die aus Hypothesen
bestehenden Theorien mitsamt den Randbedingungen an Hand einer Prognose falsifiziert werden, so dass sich
nicht feststellen lasst, ob die fehlerhafte Prognose auf einen Fehler innerhalb des Hypothesen- und
Theoriegebdudes oder innerhalb der Randbedingungen zuriickfiihren ist. Da die Falsifizierbarkeit Popper
zugleich als Abgrenzungskriterium dient, wiirde dies zugleich bedeuten, dass im Rahmen seiner Konzeption die
wissenschaftlichen Theorien selbst als nicht falsifizierbar und somit unwissenschaftlich anzusehen waren.

34



Hypothesen und wissenschaftliche Theorien anwendbar ist. Der von Andersson
vorgeschlagene Losungsansatz, der zugleich die Falsifizierbarkeit von Basissitzen sicherstellt
— was notwendig ist, wenn letzteren, wie Popper dies wiinscht, ebenfalls der Charakter der
Wissenschaftlichkeit zukommen soll -, lduft auf eine Erweiterung des Begriffs des Basissatzes

hinaus:*°

,Die einfachste Losung dieser Probleme ist es, nur zu verlangen, dass Basissdtze raum-zeitliche
singuldre besondere Sitze sein sollen. [Auf der Grundlage dieser Erweiterung, lassen sich, N.P.]
Randbedingungen, Prognosen, Negationen von Prognosen, Priifimplikationen, und
Falsifikationsmoglichkeiten alle als Basissdtze [auffassen, N.P.]* (Andersson, 2007, p. 151;
154).

Die Falsifikationsmoglichkeiten lassen sich somit als Konjunktion von Randbedingungen
und der Negation einer Prognose bestimmen. In Umwandlung eines von Popper angefiihrten

Beispieles ergibt sich dann folgendes Bild (Andersson, 2007, p. 153):

Fir alle Fiden der (durch Material, Dicke, usw. bestimmten) Struktur S gibt es ein
charakteristisches Gewicht w, so dass jeder Faden der Struktur S reifit, wenn er mit w kg belastet
wird. (H;)

Alle Féaden der Struktur S; haben das charakteristische Gewicht 1 kg. (H,)

Wenn dieser Faden die Struktur S; hat und mit 2 kg belastet wird, dann reif3t er.
Die bedingte Prognose (Priifimplikation) hat demnach die Form: (R;&R;) — P, und ist falsch
genau dann, wenn die Randbedingungen wahr und die Prognose falsch ist. Der gesuchte
falsifizierende Basissatz hat die Form: R;&R,&—P, womit die Konklusion als falsch erwiesen
und gemidfl dem Prinzip der Riickiibertragung des negativen Wahrheitswertes die allgemeine

Hypothese H;&H, falsifiziert wire.

Gegen Poppers Forderung der Falsifizierbarkeit von wissenschaftlichen Sétzen wurden
eine ganze Reihe von weiteren Einwinden erhoben (z.B. mdgliche Immunisierungsstrategien
oder das Duhem-Quine Problem), gegen die er sich an Hand von methodologischen
Festsetzungen zu wehren suchte und welche an dieser Stelle nicht diskutiert werden konnen.
Vielmehr soll gleich zu den sogenannten Basissdtzen iibergegangen werden, denen im
Popperschen System eine doppelte Funktion zukommt: Erstens dienen sie dazu, zu
entscheiden, wann eine Theorie als falsifizierbar und also empirisch angesehen werden kann,
zweitens spielen sie eine grundlegende Rolle in der Falsifikation und Bewéhrung von
Hypothesen (Popper, (1935) 2005, p. 77). Die sogenannten Basissdtze, die der hier
vertretenen Deutung zu Folge als raumzeitliche singuldre Sitze zu definieren sind,

beschreiben laut Popper singuldre Ereignisse und konnen daher den an Hand

2 Dies ist insofern eine Erweiterung des Begriffs des Basissatzes, da Popper urspriinglich die Form der
Basissitze auf singulére ,Es gibt’ —Sétze einschrinken und die Negation von Basissétzen von den Basissétzen
ausschlieBen mochte (Popper, (1935) 2005, pp. 77-79).

35



wissenschaftlicher Theorien aufgestellten Prognosen widersprechen. Angesichts der engen
Beziehung zwischen Basissitzen und der empirischen Erfahrung liegt der Verdacht nahe, dass
diese ebenso dem Begriindungstrilemma zum Opfer fallen, wie dies bereits fiir jeglichen
Rekurs auf Wahrnehmung und Beobachtung als Fundament unseres Wissens festgestellt
wurde. Popper sieht diesen Einwand und gesteht geradewegs zu, dass auch fiir die
sogenannten Basissdtze keine absolute Begriindung geleistet werden kann. Dennoch soll
ihnen als grundlegender Bestandteil der Wissenschaften ebenso Objektivitidt zukommen, wie
dies allgemein fiir die wissenschaftlichen Sétze verlangt wird (Popper, (1935) 2005, p. 24). Es

gilt demnach zu klaren, was Popper unter der Objektivitit eines Satzes versteht.

Aus der weiter oben gefithrten Diskussion des wissenschaftlichen Realismus und des
Miinchhausentrilemmas sollte deutlich geworden sein, dass Popper die Objektivitit eines
Satzes nicht an der Ubereinstimmung mit einer von uns unabhiingigen Wirklichkeit
festmachen kann. Popper bezeichnet sich selbst zwar als Verfechter des Realismus, womit
aber nicht ein wissenschaftlicher Realismus in dem an Hand von Eddington diskutierten Sinn
gemeint ist, sondern die metaphysische Annahme, dass es tatsdchlich eine in sich strukturierte
und von uns unabhingige Wirklichkeit gibt (Popper, (1971) 1974, p. 966).2' Als
metaphysische These ldsst sie diese Annahme weder empirisch beweisen oder widerlegen,
weshalb die Ubereinstimmung unserer Uberzeugungen mit einer hiervon unabhiingigen
Wirklichkeit auch niemals begriindend dargelegt werden kann. Dennoch kommt dieser These
laut Popper eine grundlegende Funktion in der Epistemologie und der Methodologie zu, was
sich darin &uBerst, dass die Falsifikation auf der Moglichkeit der Kollision der
wissenschaftlichen Hypothesen mit einer von uns unabhéngigen Wirklichkeit beruht, sowie in
der von Popper vertretenen Annahme, dass sich der wissenschaftliche Fortschritt als eine
bestindige Anndherung an die Wahrheit interpretieren ldsst. Tatsdchlich wire eine derartige
Ausrichtung unsinnig, wiirde man nicht von der ,metaphysischen’ Annahme ausgehen, dass es
tatsdchlich eine Realitét gibt, mit der die wissenschaftlichen Hypothesen kollidieren oder der
sie sich bestindig anndhern konnen. Auf den Begriff der Wahrheitsndhe wird spéter

eingegangen.

Poppers Verstindnis von Objektivitdt ldsst sich an seiner Forderung der prinzipiellen
Nachpriifbarkeit eines jeden wissenschaftlichen Satzes festmachen. Die Objektivitit eines

Satzes erfordere zwar nicht, dass dieser tatsdchlich begriindet wird, da dies die

2! Es wird also nur das ontologische Postulat der Existenz einer von uns unabhiingigen Wirklichkeit vertreten,
nicht aber die erkenntnistheoretische Behauptung, dass diese in ihrer von uns unabhéngigen Struktur auch
erkannt werden kann.

36



Vollentscheidbarkeit, d.h. die Mdglichkeit der Verifikation desselben voraussetzen wiirde.*”
Aufgrund der Unmdglichkeit einer Begriindung von Sitzen begniigt Popper sich mit der
Forderung der intersubjektiven Nachpriifbarkeit von wissenschaftlichen Sétzen, was unter
anderem die Moglichkeit der Reproduktion von wissenschaftlichen Beobachtungen und
Versuchen beinhaltet (Popper, (1935) 2005, p. 21 f.). Subjektive (Evidenz)Erlebnisse und
Uberzeugungen scheiden somit als mdgliche Kandidaten aus, da angesichts derselben die

Moglichkeit der Reproduktion und intersubjektiven Nachpriifung gerade nicht gegeben ist.

Wie aber lassen sich die Basissdtze einer intersubjektiven Nachpriifung zugénglich

machen?

,»Nun besteht aber die intersubjektive Nachpriifbarkeit darin, dass aus den zu priifenden Sitzen
andere nachpriifbare Sitze deduziert werden konnen; sollen auch die Basissétze intersubjektiv
nachpriifbar sein, so kann es in der Wissenschaft keine ,absoluten letzten’ Satze geben, d.h. keine
Sétze, die ihrerseits nicht mehr nachgepriift und durch Falsifikation ihrer Folgesitze falsifiziert
werden konnen‘ (Popper, (1935) 2005, p. 24).

Letzteres entspricht der Einsicht, dass angesichts der menschlichen Erkenntnis keine absolute
Begriindung geleistet werden kann. Es liegt demnach auch kein infiniter Regress im Sinne des
Miinchhausentrilemmas vor. Dennoch sieht man sich vor die Schwierigkeit gestellt, dass eine
Nachpriifung nicht ad infinitum fortgefiihrt werden kann. Laut Popper lésst sich hieraus aber
kein Einwand gegen seine Forderung der prinzipiellen Nachpriifbarkeit eines jeden
wissenschaftlichen Satzes stricken: SchlieBlich wird nicht verlangt, dass jeder Satz tatsdchlich
nachgepriift wird, sondern nur, dass jeder Satz, sofern er wissenschaftlich sein soll,

nachpriifbar sein muss. Dies entspricht der Forderung,

,dass es in der Wissenschaft keine Sdtze geben soll, die einfach hingenommen werden miissen,
weil es aus logischen Griinden nicht moglich ist, sie nachzupriifen” (Popper, (1935) 2005, p.
25).

Wie diese Nachpriifung von allgemeinen Sétzen (Hypothesen) von statten geht, wurde bereits
erldutert. Im Falle der singuldren Basissdtze lduft das Verfahren darauf hinaus, bei solchen
Basissidtzen haltzumachen, die durch Beobachtung intersubjektiv anerkannt werden, wie zum
Beispiel angesichts der Beobachtung eines Trauerschwanes der Satz ,Es gibt an der Raum-
Zeit-Stelle k einen nicht-weilen Schwan’. Sollte angesichts dieses Basissatzes zwischen den
Forschern Uneinigkeit oder Zweifel bestehen, kann er durch Deduktion anderer Basissitze
einer weitergehenden Priifung zugénglich gemacht werden. Es liegt in der Natur der Sache,
bei solchen Basissdtzen stehen zu bleiben, die moglichst leicht einer intersubjektiven

Nachpriifung zuginglich sind und die besten Aussichten auf intersubjektive Anerkennung

22 Genauer erfordert die Vollentscheidbarkeit, dass der Satz verifizierbar und falsifizierbar sein muss ((Popper,
(1935) 2005, pp. 16-19), aber wie gesehen ist es die Verifizierbarkeit eines Satzes, die die grofleren
Schwierigkeiten bereitet.

37



haben, ,,such as a meter reading or a photographic plate, on which everybody can make up his
mind“ (Popper, (1971) 1974, p. 970).> Dennoch hat dieses Verfahren kein ,natiirliches
Ende’: Es ldsst sich prinzipiell und beliebig fortsetzen, sollten irgendwelche Zweifel
hinsichtlich eines Basissatzes aufkommen. Die Basissidtze kommen den im Rahmen des
Trilemmas genannten Dogmen insofern gleich, als sie nicht weiter begriindet werden kdnnen.
Allerdings handelt es sich hierbei laut Popper um eine harmlose Form des Dogmatismus, da
erstens die Moglichkeit einer weitergehenden Priifung jederzeit gegeben ist und zweitens sie
nicht zur Begriindung (sondern nur zur Falsifikation) anderer Sitze herangezogen werden.
Auch die Tatsache, dass die Anerkennung von Basissdtzen in einem engen Zusammenhang
mit Wahrnehmungen und subjektiven Erlebnissen steht, muss nach Popper nicht weiter
beunruhigen, da die subjektiven Erlebnisse die Anerkennung eines Basissatzes zwar durchaus

motivieren konnen, aber nicht zu einer Begriindung derselben herangezogen werden:

,.Erlebnisse konnen Entschliisse, also auch Festsetzungen motivieren [...]; aber sie konnen einen
Basissatz ebensowenig begriinden wie ein Faustschlag auf den Tisch® (Popper, (1935) 2005, p.
82).

Gesetzt aber den Fall, es wiirden tatsdachlich Zweifel oder Uneinigkeit hinsichtlich eines
Basissatzes bestehen: Wie hat man sich eine weitergehende Priifung vorzustellen? Laut

Popper vollzieht sich eine solche Priifung in Form der Deduktion neuer Basissdtze:

»|[J]eder Basissatz kann neuerdings durch Deduktion anderer Basissédtze iiberpriift werden;
wobei unter Umstédnden die gleiche Theorie wieder verwendet werden muss oder auch eine
andere* (Popper, (1935) 2005, pp. 80-81).

Sollten Zweifel hinsichtlich des Basissatzes ,Bei der Fliissigkeit in diesem Glas handelt es
sich um Wasser’ bestehen, lassen sich mit Hilfe von weiteren Hypothesen, wie z.B., dass der
Gefrierpunkt bei 0 °C, der Siedepunkt hingegen bei 100 °C liegt, oder z.B. dem Verfahren der
Elektrolyse in Verbund mit chemischen Hypothesen beziiglich der Eigenschaften von Wasser-
und Sauerstoff weitere Prognosen deduzieren (z.B. durch die Bestimmung der Dichte und die
Knallgas- oder Glimmspanprobe), die sodann zu einer neuen Priifimplikation fithren und an
Hand eines Basissatzes lberpriift werden konnen. Besteht auch angesichts dieses neuen
Basissatzes Uneinigkeit (z.B. ob es sich um phlogistonarme Luft oder Sauerstoff handelt),
lasst sich die intersubjektive Nachpriifung beliebig weiterfiihren. Es sollte noch einmal eigens
hervorgehoben werden, dass erst die intersubjektive Anerkennung eines Basissatzes zur
Falsifikation einer wissenschaftlichen Hypothese fiihrt. Einigen Einwédnden zum Trotz ldsst
sich Popper also nicht vorwerfen, seine Theorie sehe die Behauptung von einzelnen einer

Prognose widersprechenden Basissidtzen als hinreichend an, um eine bisher erfolgreiche

3 Protokollsitze und Erlebnissaussagen sind in dieser Hinsicht laut Popper eher ungeeignet, da Satze iiber das
eigene subjektive Erleben nur schwer intersubjektiv nachzupriifen sind (Popper, (1935) 2005, pp. 81-82).

38



wissenschaftliche Hypothese als falsifiziert und einen ganzen Forschungszweig zur Sackgasse
zu erkldren. (Popper, (1935) 2005, pp. 62-63, (1971) 1974, p. 1009). Hierzu ist jederzeit die
intersubjektive Nachpriifbarkeit, entweder an Hand der Reproduktion einer Versuchsordnung
oder einer Uberpriifung historischer Quellen (falls es sich um ein einmaliges Ereignis
handeln sollte), erforderlich. Man muss mit Popper zwischen der Falsifikation und dem
Verwerfen einer Theorie tunlichst unterscheiden. Ersteres ist eine Frage der Logik, ndmlich
der logischen Beziehung zwischen Hypothesen und Basissdtzen, letzteres aber eine Frage der
Methodologie und unter anderem davon abhingig, welche Alternativtheorien zu dem
gegebenen Zeitpunkt zur Verfiigung stehen (Popper, (1971) 1974, p. 1009). Die prinzipielle
Nachpriifbarkeit von singuldren Basissdtzen steht in direktem Zusammenhang mit der

Theoriegeladenheit der Sprache und der sogenannten ,7ranszendenz der Darstellung’:

»|J]ede Darstellung verwendet allgemeine Zeichen, Universalien, jeder Satz hat den Charakter
einer Theorie, einer Hypothese. Der Satz ,Hier steht ein Glas Wasser’ kann durch keine
Erlebnisse verifiziert werden, weil die auftretenden Universalien nicht bestimmten Erlebnissen
zugeordnet werden konnen [...] Mit dem Wort ,Glas’ z.B. bezeichnen wir physikalische Korper
von bestimmtem gesetzesmdfiigem Verhalten, und das gleiche gilt von dem Wort ,Wasser’.
Universalien sind nicht auf Klassen von Erlebnissen zuriickfiihrbar* (Popper, (1935) 2005, p. 70).
,Da nun [wie im Rahmen der Diskussion des Induktionsproblems gesehen, N.P.] jedes Gesetz die
Erfahrung transzendiert — das ist nur ein anderer Ausdruck fiir seine Nichtverifizierbarkeit -,
transzendiert jedes Prédikat, das gesetzesmifBiges Verhalten aussagt, ebenfalls die Erfahrung*
(Popper, (1935) 2005, p. 449).

Die Theoriegeladenheit der Sprache begriindet die Nachpriifbarkeit von singulidren Sédtzen und

thren empirisch-wissenschaftlichen Charakter (Popper, (1971) 1974, p. 989).

Augrund des prinzipiell falliblen Charakters der Basissétze spricht Popper davon, dass ,die
Basis schwankt’: Die Wissenschaft baue nicht auf Felsengrund, sondern ist eher vergleichbar
einem Pfeilerbau liber Sumpfland. Dennoch handelt es sich bei den Basissdtzen nicht um
willkiirliche Festsetzungen, sondern um ,objektiv kritisierbare besondere Priifsditze’, die dem
Standard einer kritisch—rationalen Diskussion zu geniigen haben (Popper, (1935) 2005, pp.
88-89). Eine weitere Folge dieses konsequenten Fallibilismus besteht darin, dass selbst
Falsifikationen nicht als absolut und unanfechtbar angesehen werden kdnnen (Popper, (1971)
1974, p. 1009), wenn Popper an fritheren Stellen auch Gegenteiliges zu behaupten scheint
(Popper, (1935) 2005, p. 255). Sollte an einem bisher intersubjektiv anerkannten Basissatz aus
irgendwelchen Griinden plotzlich Zweifel entstehen, z.B. im Lichte neuer wissenschaftlichen
Entwicklungen, ist es prinzipiell, d.h. logisch mdglich, dass zusammen mit dem
problematischen Basissatz auch eine Falsifikation zurliickgenommen werden muss. In diesem
Kontext ist auf einen weiteren Einwand gegen Poppers Abgrenzungskriterium einzugehen. Es

liegt der Verdacht nahe, dass die Fallibilitit der Basissitze die Falsifizierbarkeit als

39



Abgrenzungskriterium unbrauchbar macht. Popper weist in diesem Kontext auf den
Unterschied zwischen der prinzipiellen Falsifizierbarkeit und der tatséchlichen Falsifikation
einer wissenschaftlichen Hypothese hin (Popper, (1935) 2005, p. 506 f.). Das erstere betrifft
allein die logische Beziehung zwischen Hypothesen und Basissdtzen und entspricht der
Forderung, dass es unter der Klasse aller logisch mdglichen Basissédtze auch solche gibt, die
den aus der Hypothese deduzierbaren Priifimplikationen widersprechen kénnen.”* Ob eine
wissenschaftliche Hypothese in diesem Sinne falsifizierbar ist, 14sst sich somit mit rein
logischen Mitteln entscheiden. Die Frage der empirischen Falsifikation hingegen ist eine
empirische Angelegenheit, die ,,wie jede empirische Angelegenheit, unsicher und nicht

endgiiltig entscheidbar ist™ (Popper, (1935) 2005, p. 507).

1.2.2. Bewihrung und Wahrheitsnihe

Bisher wurde nur von der Falsifikation von Hypothesen und Theorien gesprochen. Eine
wissenschaftliche Hypothese ldsst sich aber nicht nur falsifizieren, sie kann sich auch
bewdhren, ndmlich dann, wenn die aus ihr deduzierten Prifimplikationen mit den
intersubjektiv  anerkannten Basissdtzen iibereinstimmen. Die FEinschrinkungen, die
hinsichtlich der Falsifikation von Hypothesen veranschlagt wurden (z.B. die intersubjektive
Nachpriifbarkeit), lassen sich zum Teil auch auf ihre Bewdhrung anwenden. Dennoch kommt
im Begriff der Bewédhrung von Hypothesen die Asymmetrie zwischen Falsifikation und
Verifikation zum Ausdruck. Dass Basissdtze eine Hypothese immer nur vorldufig stiitzen
konnen, ist ndmlich nicht nur (wie bei der Falsifikation) auf deren falliblen Charakter
zuriickzufiihren, sondern hat zugleich rein logische Griinde: Jeder vorldufigen Bewdhrung
zum Trotz kann eine Theorie bei der Deduktion von neuen, weitergehenden
Priifimplikationen und der Anwendung auf andere Ereignisklassen an der Erfahrung scheitern
und so falsifiziert werden.”> Eine weitere Einschriankung besteht darin, dass nicht jeder
positive Befund als Bewéhrung einer wissenschaftlichen Hypothese angesehen werden kann.

Damit im Popperschen Sinn von der Bewédhrung einer Hypothese gesprochen werden kann,

** Man bemerke, dass es hier um die Klasse der logisch méglichen Basissitze geht und nicht um die Klasse
derjenigen Basissitze, die im Rahmen unserer Erfahrungswirklichkeit anzuerkennen sind. Nur letzteres wiirde
die prinzipielle Fallibilitit der Basissétze wieder ins Spiel bringen.

2% Es kann Zahar also keineswegs zugestimmt werden, dass der fallible Charakter der Basissétze die prinzipielle
Asymmetrie zwischen Falsifikation und Verifikation zerstort (Zahar, 2007, p. 110), da beide unterschiedliche
logische Relationen zwischen Basissétzen und Hypothesen darstellen. Aufgrund der im Rahmen der
Induktionsproblematik aufgezeigten Schwierigkeiten wiirde sich die Verifikation von Hypothesen auch dann
nicht logisch stringent begriinden lassen, wenn man den Basissdtzen absolute Gewissheit zusprechen kdnnte.

40



muss sie strengen und ernsthaften Priifungs- und Widerlegungsversuchen standhalten. Popper
versucht, die Bedingungen einer strengen Priifung auszubuchstabieren und macht die Strenge
der Priifung vornehmlich an dem Grad der Falsifizierbarkeit und dem empirischen Gehalt

einer wissenschaftlichen Hypothese fest.

Wie gesehen besteht die Falsifizierbarkeit einer Hypothese darin, dass die Klasse ihrer
Falsifikationsmoglichkeiten nicht leer ist. Laut Popper ist der Grad der Falsifizierbarkeit einer
Hypothese oder Theorie umso hoher, desto mehr Falsifikationsmoglichkeiten sie aufweist.

Zwei Hypothesen sind in dieser Hinsicht prinzipiell vergleichbar:

,Wir konnten dann sagen, dass die Theorie, deren Klasse der Falsifikationsmoglichkeiten
,groBer’ ist, mehr Gelegenheit hat, durch mégliche Erfahrung widerlegt zu werden als die andere
Theorie: sie ist ,in hoherem Grade falsifizierbar’. Aber das wiirde bedeuten, dass sie Uber die
,Erfahrungswirklichkeit” mehr aussagt als die andere Theorie, denn sie zeichnet eine grofere
Klasse von Basissitzen als verboten aus [...]; man kdnnte sagen, dass der empirische Gehalt einer
Theorie mit ihrem Falsifikationsgrad wéchst* (Popper, (1935) 2005, p. 90 f.).

Der empirische Gehalt einer Theorie wird als die Klasse der Falsifikationsmdglichkeiten
definiert: Eine Theorie sagt umso mehr iiber die Wirklichkeit aus, je mehr sie verbietet
(Popper, (1935) 2005, p. 98). Man kann sich nach Popper eine Theorie vorstellen, die einen
solch grolen empirischen Gehalt aufweist, dass sie fast alle logisch moglichen Vorgéinge
verbietet und nur diejenigen Ereignisklassen tiibrigldsst, die wir in unserer Erfahrungswelt

tatsdachlich vorfinden. Eine solche Theorie wire dulerst leicht falsifizierbar:

,[1]hr empirischer Gehalt ist so grof3, dass sie sozusagen wenig Aussicht hat, einer Falsifikation
zu entgehen® (Popper, (1935) 2005, p. 91).

Es versteht sich von selbst, dass sich der Grad der Falsifizierbarkeit einer Hypothese oder
Theorie nicht quantifizieren ldsst, da dies die Aufzdhlbarkeit und Vergleichbarkeit der
Klassen der Falsifikationsmoglichkeiten oder verbotenen Ereignisklassen voraussetzen wiirde,
eine Aufgabe, die auch dann unlésbar wére, wenn man nicht wie Popper voraussetzt, dass
diese Klassen unendlich sind (Popper, (1935) 2005, p. 92). Wie sich an spéterer Stelle zeigen
wird, scheitert der Versuch eines intertheoretischen Vergleichs des Falsifizierbarkeitsgrades
ndmlich daran, dass die jeweiligen Falsifikationsmoglichkeiten und verbotenen
Ereignisklassen sich zum Teil nur theorieimmanent definieren lassen. Allerdings macht dies
die Rede vom Falsifizierbarkeitsgrad nicht vollkommen sinnlos. Erstens dient der Begriff des
Falsifizierbarkeitsgrades vornehmlich dazu, um gewisse, an wissenschaftliche Hypothesen
gerichtete, methodologische Anforderungen formulieren zu konnen (z.B. ein Streben nach
hoherer Bestimmtheit und Allgemeinheit, einer Ausweitung auf neue Anwendungsgebiete,
sowie einer Steigerung der Messgenauigkeit). Zweitens lassen sich durchaus Umsténde

denken, unter denen verschiedene Hypothesen hinsichtlich ihres Falsifizierbarkeitsgrades

41



miteinander vergleichbar sind. Letzteres ldsst sich an einem von Popper angefiihrten Beispiel

veranschaulichen (Popper, (1935) 2005, p. 100):

p: Alle Weltkorperbahnen sind Kreise.
q: Alle Planetenbahnen sind Kreise.

Die Hypothese p weist die groflere Allgemeinheit im Sinne der Weitldufigkeit und den
grofBeren empirischen Gehalt auf. Sie ist, weil sie in Bezug auf eine groflere Klasse von
Ereignissen ein Verbot aufstellt, leichter falsifizierbar als g: Mit g wird zugleich p falsifiziert,
aber nicht umgekehrt. Oder anders formuliert: Die Klasse der Falsifikationsmoglichkeiten von
q ist vollstidndig in derjenigen von p enthalten, aber nicht vice versa. Der empirische Gehalt ist
aber nicht nur eine Funktion der Allgemeinheit der jeweiligen Hypothesen, sondern héngt
zugleich vom Grad der Prizision oder Bestimmtheit der Hypothesen ab. Dies wird deutlich,

wenn man die beiden anderen von Popper angefiihrten Beispielsédtze hinzuzieht.

r: Alle Weltkorperbahnen sind Ellipsen.
s: Alle Planetenbahnen sind Ellipsen.

Wie Popper sagt, nimmt die Bestimmtheit von p auf » ab, da die Kreise eine Teilklasse der
Ellipsen sind. Die Hypothese p zeichnet eine groflere Klasse von Ereignissen als verboten aus
und hat somit den groBeren empirischen Gehalt. Das gleiche gilt von ¢ in Bezug auf 5. Im
Ubergang von p auf s sind hingegen sowohl die Allgemeinheit als auch die Bestimmtheit der
Hypothesen abfillig. In diesem Zusammenhang lésst sich auch Poppers Forderung, stets nach
moglichst leicht falsifizierbaren Theorien zu suchen, aufkldren. Sie ist identisch mit der
Forderung, dass die Wissenschaft nichts unerklart lassen und stets nach solchen Theorien
streben sollte, die einen moglichst grolen Teil unserer Erfahrungswelt so genau wie mdglich

bestimmen (Popper, (1935) 2005, p. 102). %

Von hier aus lésst sich die Briicke zum Begriff der Bewdhrung und dem Grad der Strenge
der Priifung schlagen: Theorien von hohem Falsifizierbarkeitsgrad lassen sich besonders
streng priifen, da sie aufgrund ihrer hohen Allgemeinheit und Bestimmtheit leicht Gefahr
laufen, mit der Erfahrungswirklichkeit in Konflikt zu geraten. Die ,,methodologische
Forderung nach méglichst strenger Uberpriifbarkeit der Theorien® ist somit ,,gleichbedeutend
mit der nach Theorien von moglichst groem empirischen Gehalt* (Popper, (1935) 2005, p.
100). Eine Theorie gilt als bewéhrt, solange sie alle Priifungen besteht, wobei der von einer
wissenschaftlichen Theorie erreichbare Bewéhrungsgrad mit ihrer Allgemeinheit und
Bestimmtheit, d.h. dem Falsifizierbarkeitsgrade, steigt. Natiirlich kénnen Grad der

Bewihrung und Falsifizierbarkeitsgrad nicht gleichgesetzt werden, da eine Hypothese

%6 Auch das Streben nach einer bestindigen Steigerung der Messgenauigkeit ldsst sich in diesem Zusammenhang
rational erkldren (Popper, (1935) 2005, p. 102 ff.).

42



,Ja in hoherem Grade falsifizierbar sein, aber bisher noch wenig bewihrt oder auch schon
falsifiziert [sein kann, N.P.]* (Popper, (1935) 2005, p. 255).

Den tatsachlichen Grad der Bewihrung einer Theorie ldsst sich

»als einen zusammenfassenden Kurzbericht tiber die Art, wie eine Theorie ihre Priifungen
bestanden hat und dariiber, wie streng diese Priifungen waren [verstehen, N.P]“ (Popper, (1935)
2005, p. 270).

Fiir den Grad der Bewidhrung einer Hypothese ist es weniger entscheidend, in wie vielen
Einzelfdllen sie erfolgreich gepriift wurde, als vielmehr die Strenge dieser Priifungen. Der
Grad der Bewidhrung ldsst sich nur dann als Mall der Strenge von Priifungen verstehen
(Popper, (1935) 2005, p. 403), wenn er auch das Ergebnis des ernsthaften Versuches ist, die
eigene Hypothese auf ihre Haltbarkeit hin zu {iiberpriifen und zu falsifizieren — eine
Forderung, die nicht vollstindig formalisierbar ist (Popper, (1935) 2005, p. 442). Die
Forderung der Strenge der Priifung ist notwendig, da man sich ansonsten bei der Priifung der
eigenen Hypothese auf diejenigen Priifimplikationen beschrinken konnte, die sich
erwartungsgemal bestétigen lassen, da die deduzierten Priifimplikation mit bereits allgemein

anerkannten Basissatzen iibereinstimmen.

,Dieser Fall wire beispiclsweise gegeben, wenn jemand zur Priifung der allgemeinen
Relativitétstheorie eine Vorhersage P machen wiirde, die auch aus den Theorien Galileis und
Newtons ableitbar ist, z.B. eine Vorhersage tiber Fallhéhe und Fallzeit eines in Erdnéhe frei
fallenden Korpers® (Gadenne, 2007, p. 130).

Die allgemeine Relativititstheorie wird hier keinem besonderen Risiko ausgesetzt. Eine
strenge Priifung wiirde vielmehr in der Uberpriifung einer Priifimplikation bestehen, welche
aus bisherigen Theorien nicht deduzierbar ist oder diesen sogar widerspricht (experimentum
crucis). Im Falle der Relativitédtstheorie war dies die Vorhersage und Messung der durch die

Sonne verursachten Lichtverschiebung um das Doppelte des Newtonschen Wertes.

Obwohl sich noch viel liber den Grad der Bewédhrung und die Bestimmungen der Strenge
von Priifungen sagen lieBe,”” wollen wir es hiermit bewenden lassen. Es versteht sich von
selbst, dass der Grad der Bewdhrung ebenso wenig wie der Falsifizierbarkeitsgrad numerisch

gedeutet werden kann:

»|W]ir konnen keinen numerischen Bewdhrungswert definieren, sondern nur in recht grober
Weise von negativen Bewahrungswerten, positiven Bewadhrungswerten usw. sprechen (Popper,
(1935) 2005, p. 255).

Ebenso wie beim Falsifizierbarkeitsgrad ldsst sich hdufig kein direkter Vergleich des
Bewéhrungsgrades von zwei unterschiedlichen Hypothesen durchfiihren, insbesondere dann,

wenn es sich um Theorien mit duBlerst unterschiedlichen theoretischen Begriffen handelt —

27 7.B. iiber dessen Beziehung zu den unterschiedlichen Begriffen der Wahrscheinlichkeit.

43



eine Problematik, die weiter unten behandelt wird. Wie dies bereits angesichts des
Falsifizierbarkeitsgrades  festgestellt ~wurde, machen diese Schwierigkeiten den
Bewidhrungsgrad aber keineswegs zu einem vollkommen sinnlosen Begriff. Der Begriff des
Bewidhrungsgrades dient Popper einerseits dazu, eine Reihe von methodologischen
Anforderungen an die Wissenschaften, z.B. hinsichtlich der Strenge der Priifungen, zu stellen.
Andererseits ermoglicht der Begriff der Bewédhrung eine positive Charakterisierung der
Wissenschaften. Wéhrend die Falsifizierbarkeit den hypothetischen und spekulativen
Charakter der wissenschaftlichen Theorien in den Vordergrund stellt und betont, dass die
Wissenschaften ,,kein System von gesicherten Sidtzen* darstellen — ,, Wir wissen nicht, sondern
wir raten* (Popper, (1935) 2005, p. 266) —, grenzt der Begriff der Bewdhrung seine Position
von rein skeptizistischen Ansdtzen ab. Der Begriff der Bewédhrung erlaubt es, das Ziel der
Wissenschaften, ndmlich moglichst leicht falsifizierbare Theorien aufzustellen, positiv
umzuformulieren und als das Streben nach immer besser bewdhrten Theorien und eines
staindig wachsenden Gehalts derselben zu fassen. Hiermit ndhern wir uns der Gretchenfrage
des Falsifikationismus: Lisst sich der Bewéhrungsgrad in Bezichung zu Wahrheit,
Wahrheitsndhe oder Wahrheitsédhnlichkeit (verisimilitude) setzen? Mit anderen Worten: Ist
die am besten bewihrte Theorie zugleich jene, die der Wahrheit am néchsten kommt?

Poppers AuBerungen hierzu sind uneinheitlich, was zum Teil darauf zuriickzufiihren ist,

28 .
Vor seinem

dass sich seine eigenen Ansichten im Laufe der Zeit gedndert haben.
Sinneswandel vertritt Popper die klare Position, dass auf die Begriffe ,wahr’ und ,falsch’
verzichtet werden und man sich auf die logische Beziehung zwischen deduzierten
Priifimplikationen und intersubjektiv anerkannten, aber grundsitzlich falliblen Basissétzen
beschranken kann und soll (Popper, (1935) 2005, p. 261 f.). Auch in einem derartigen
Interpretationsrahmen ldsst sich zwar sagen, dass die Theorie mit dem hdchsten
Bewidhrungsgrad die beste Theorie ist, die wir kennen. Hiermit ist sodann aber nur gemeint,
dass sie unter allen bewéhrten Theorien, diejenige mit dem groten empirischen Gehalt, sowie
der hochsten Allgemeinheit und Bestimmtheit ist und bis zu diesem Zeitpunkt am strengsten
gepriift wurde. Wahrheit und Bewidhrung unterscheiden sich darin, dass erstere ein zeitloser,
rein logischer Begriff ist. Was gestern ,wahr’ war, ist es auch heute noch, wéhrend die

Bewihrung immer in Bezug zu den zu einem gegebenen Zeitpunkt intersubjektiv anerkannten

Basissétzen steht. Die heute am besten bewéhrte Theorie muss nicht identisch mit derjenigen

8 Popper selbst fiihrt seine verdnderte Einschitzung dieser Sachlage auf die Bekanntschaft mit Tarski zuriick
(Popper, (1935) 2005, p. 261 f.)

44



von gestern sein (Popper, (1935) 2005, p. 263). Bewdhrung und Wahrheit sind strikt zu

unterschieden.

Poppers spétere Konzeption besagt hingegen, dass die Tatsache, dass eine Theorie T, die
im Vergleich zu einer Theorie T, strengeren Priifungen standgehalten hat, einen groBeren
empirischen Gehalt und somit einen hoheren Bewidhrungsgrad aufweist, Anlass zu der
Vermutung gibt, dass T, der Wahrheit ndher kommt als T;. Dass T, der Wahrheit ndher
kommt soll hierbei besagen, dass sie mit den Tatsachen besser oder mit mehr Tatsachen
tibereinstimmt als T, (Popper, (1935) 2005, p. 516, (1963) 1994b, p. 338). Als Beispiel fiir
einen derartigen Fortschritt lieBe sich der Ubergang von Kepler und Galileo zu Newton und
schlieBlich zu Einstein anfiihren, wobei dann in Bezug auf Einsteins Theorie gesagt werden
kann, ,that it was a better approximation to truth® (Popper, (1971) 1974, p. 1101). Popper
beeilt sich zu versichern, dass es sich hierbei — da wir die Wahrheit nicht kennen — immer nur
um einen Vergleich der relativen Wahrheitsndhe von zwei oder mehreren Theorien handelt
(Popper, (1935) 2005, p. 516). Wie nah oder entfernt wir zu einem gegeben Zeitpunkt von der
Wabhrheit entfernt sind, ldsst sich nicht sagen (Popper, (1963) 1994b, p. 337). Es handelt sich
keineswegs um ein Kriterium zur Feststellung der Wahrheit, sondern lediglich um ein
,Kriterium des Fortschrittes in Richtung auf die Wahrheit* (Popper, (1963) 1994b, p. 330).
Der wissenschaftliche Fortschritt lasse sich somit als bestindige Anndherung an die Wahrheit
interpretieren. Dennoch soll die Behauptung, dass eine Theorie T, in Vergleich zu T; der
Wahrheit ndher komme, nach Popper selbst nur hypothetischen Charakter haben: Es handelt
sich hierbei - ganz im Sinne des Fallibilismus - um eine bloffe Vermutung, die zum
Gegenstand einer kritisch-rationalen Diskussion gemacht werden kann (Popper, (1963)
1994b, p. 342, (1971) 1974, p. 1011). Wenn Popper nun auch noch behauptet, dass seine in
der ,Logik der Forschung’ entwickelte Theorie an keiner Stelle auf die Idee der Annéherung
an die Wahrheit angewiesen sei (Popper, (1935) 2005, p. 510), dringt sich die Frage auf, wie
sich diese Behauptung im Rahmen seiner Methodologie tiberhaupt rechtfertigen lassen soll,

wenn letztere von derselben prinzipiell unabhéngig ist?

Man konnte vermuten, dass sich hinter dieser Behauptung letztendlich nur die Annahme
verbirgt, dass es tatsichlich eine von uns unabhédngige Wirklichkeit gibt, mit der die
wissenschaftlichen Hypothesen kollidieren konnen. Dies ist meines Erachtens aber nicht der
Fall. Beide Behauptungen miissen strikt auseinandergehalten werden und nur die Annahme
einer von uns unabhingigen Wirklichkeit 14sst sich mit einigem Recht (wenn auch nicht
absolut) begriinden. Inwiefern sich beide Behauptungen unterscheiden, lésst sich im Rekurs

auf instrumentalistische Positionen veranschaulichen. Der Begriff der Wahrheitsndhe wird

45



von Popper wunter anderem zur Abgrenzung seines Falsifikationismus von
instrumentalistischen Positionen benutzt.”’ So weist er an einer Stelle explizit darauf hin, dass
der Begriff der Wahrheitsdhnlichkeit den Vorteil habe, dass man in den Fillen, in denen die
Wissenschaften aufgrund fehlender Alternativen gezwungen sind, mit Theorien zu arbeiten,
von denen man weil}, dass es sich um bloe Anndherungen handelt (als Beispiel nennt er die
Sozialwissenschaften), diese Theorien nicht instrumentalistisch deuten muss. Man konne
sodann von einer besseren oder schlechteren Anndherungen an die Wahrheit sprechen
(Popper, (1963) 1994b, p. 343). Die instrumentalistische Lehre weist ,,mit ihrer Behauptung,
Theorien seien nur Instrumente” gerade den von Popper erhobenen Anspruch, ,,dass sie so
etwas wie eine wirkliche Welt beschreiben®, zuriick (Popper, (1963) 1994a, p. 169). Die
Moglichkeit der Falsifikation, d.h. des Zusammenstof3es von Theorien mit der Realitét, zeige
nach Popper aber ganz klar, dass es eine Wirklichkeit gibt, ,,etwas, womit sie kollidieren

konnen* (Popper, (1963) 1994b, p. 170):

»Aber wenn eine Theorie iiberpriifbar ist, dann folgt aus ihr, dass es Ereignisse bestimmter Art
nicht geben kann, sie sagt daher etwas iiber die Wirklichkeit aus. [...] Priifbare Vermutungen
sind also jedenfalls Vermutungen tiber die Wirklichkeit™ (ibidem).

Meines FErachtens sind dies aber Behauptungen, die durchaus mit einer
instrumentalistischen Position vereinbar sind. Wie spater in der Diskussion des methodischen
Kulturalismus ndher ausgefiihrt wird, hilt auch der Instrumentalismus gewisse Zwecke fiir
nicht realisierbar — die von uns unabhédngige Wirklichkeit setzt unserem Handeln Grenzen.
Die Theorien konnen, indem sie unserem Handeln als Anleitung dienen (z.B. bei der
Durchfithrung von Experimenten), mit der Wirklichkeit kollidieren. Entgegen von Poppers
Behauptung sieht der Instrumentalismus also durchaus die Mdglichkeit einer strengen
Uberpriifung und Widerlegung von Theorien vor: nidmlich an Hand von Experimenten
(Popper, (1963) 1994a, p. 162 ff.). Eine Theorie gilt im instrumentalistischen Rahmen als
gescheitert, wenn sie unsere Handlungen nicht auf zuverldssige und regelméfige Weise zum

Erfolg fiihrt:

,Mit dem Verweis auf das Gelingen und das Scheitern von Handlungen steht aber ein nicht
vollstandig diskursabhingiges Element des Einlosens von Geltungsanspriichen zur Verfiigung.
Dass es ein solches aufBerdiskursives Element gibt, ist das einzige Zugestéindnis, das dem
Realismus zu machen ist.” (Dirk Hartmann & Janich 1998, p. 19).

Die innerhalb des Instrumentalismus hervorgehobene Rolle des Experimentes als eines

planmiBigen, zweckgerichteten Handelns, das erst die Uberpriifung unserer

% Instrumentalistische Positionen bestimmen Wahrheit und Wissen nicht an Hand der Ubereinstimmung unserer
Vorstellungen mit einer von uns unabhéngigen Wirklichkeit, sondern versuchen Wahrheit und Wissen als Erfolg
im Handeln zu definieren. Auf einen instrumentalistischen Wahrheitsbegriff wird im Rahmen der Diskussion des
methodischen Kulturalismus nédher eingegangen.

46



wissenschaftlichen Hypothesen moglich macht, stimmt {ibrigens mit Poppers Einschétzung

der Sachlage iiberein:

»[S]o ist es doch immer wieder das Experiment, das uns davor bewahrt, unfruchtbare Wege zu
verfolgen, das uns hilft, ausgefahrene Geleise zu verlassen und uns vor die Aufgabe stellt, neue
zu finden® (Popper, (1935) 2005, p. 256).

Die Moglichkeit der Kollision und Falsifikation einer von uns unabhidngigen Wirklichkeit
lasst sich also keineswegs zur Stiitzung der These einer bestindigen Wahrheitsanndherung

anfiihren. Wie sieht es mit Poppers Einwand aus, dass es ein schwerer Fehler wire,

»daraus zu schlieBen, dass die Ungewissheit einer Theorie, das heifit also ihr hypothetischer oder
konjekturaler Charakter, ihren impliziten Anspruch vermindert, etwas Wirkliches zu
beschreiben (Popper, (1963) 1994a, p. 170)?

Lisst sich aus diesem von Popper postulierten ,impliziten Anspruch’ der Wissenschaften ein
Argument fiir die These der Wahrheitsanndherung gewinnen? In der Beantwortung dieser
Frage gilt es zweierlei zu unterscheiden: Wenn Popper mit dem genannten ,impliziten
Anspruch’ den Entdeckungszusammenhang einer wissenschaftlichen Theorie meint, ist
hiergegen nichts einzuwenden. Es lieen sich sodann aber beliebige ,implizite Anspriiche’
anfiihren, wie z.B. dass ein bestimmter Astronom an Hand seiner Forschungen nicht implizit
die Wirklichkeit in ihrer eigentlichen Struktur freizulegen, sondern insgeheim die nédchsten
Lottozahlen oder den Zeitpunkt der Apokalypse zu bestimmen hofft. Da Popper hier aber
offensichtlich auf den Geltungsanspruch der wissenschaftlichen Theorien anspielt, steht er in
der Pflicht, diesen Geltungsanspruch auch begriinden und einlésen zu konnen. Wie Popper
selbst zugesteht, lisst sich die Ubereinstimmung der wissenschaftlichen Theorien mit einer
von uns unabhingigen Wirklichkeit aufgrund des genannten Trilemmas nicht begriinden,
sodass man sich wieder auf die einzig verbleibende Moglichkeit der Falsifikation und
Kollision der wissenschaftlichen Theorien mit der Wirklichkeit zuriickgeworfen sieht, welche

aber, wie gezeigt, durchaus in einem instrumentalistischen Rahmen interpretiert werden kann:

»lUnsere] Theorien kénnen mit der Wirklichkeit kollidieren; und wenn das geschieht, dann
wissen wir, dass es eine Wirklichkeit gibt [...] Das ist der Grund, weshalb der Realist am Ende
Recht behalt” (Popper, (1963) 1994a, p. 171).

Dieser Realismus beschréankt sich sodann aber auf die Annahme einer von uns unabhingigen
Wirklichkeit, ohne die zusidtzliche These einer Wahrheitsdhnlichkeit der wissenschaftlichen
oder auch lebensweltlichen Theorien rechtfertigen oder begriinden zu kénnen. Sie bleibt ein

leeres, nicht einzuldsendes Versprechen.

Der Zweck dieser Anmerkungen ist nun nicht, Popper als verkappten Instrumentalisten zu
entlarven. Vielmehr soll die Tatsache, dass Poppers Begriff der Falsifizierbarkeit und somit

auch jener des Bewdhrungsgrades prinzipiell mit einer instrumentalistischen Deutung

47



vereinbar ist, verdeutlichen, dass die Interpretation des Bewdhrungsgrades als eines Grades
der Wahrheitsndhe selbst eine im Popperschen Sinn metaphysische Annahme ist. Sie ldsst
sich nicht begriinden. Man kann es durchaus fiir plausibel halten, dass eine Theorie T,, welche
alle von T; behandelten Probleme ebenso befriedigend zu 16sen vermag und sich zusétzlich
noch an neuen, erst auf der Grundlage von T, in Form von Priifimplikationen deduzierten
Phinomenen bewahrheitet, der Wahrheit ndher kommt als T; (wie dies z.B. ein Vergleich der
Theorien von Newton und Einstein nahelegen wiirde). Allerdings handelt es sich hierbei um
eine Vermutung, die keiner objektiven-kritischen Priifung im Sinne Poppers unterzogen
werden kann, da dies die Mdglichkeit der Deduktion von Priifimplikationen voraussetzt.
Welche Priifimplikationen und Basissitze zur Uberpriifung der These der relativen
Wahrheitsndhe einer Theorie herangezogen werden konnen, ist allerdings schleierhaft.
Natiirlich hat Popper nie behauptet, dass eine solch objektiv-kritische Priifung moglich sei.
Die Idee der Wahrheit soll vielmehr eine regulative Idee sein (Popper, (1963) 1994b, p. 329),
welche eher von methodologischem Wert ist. Da er aber seine gesamte Methodologie in der
Logik der Forschung, wie er selbst zugibt, losgelost von der Idee der relativen Wahrheitsnédhe
entwickelt hat und seine Theorie, wie er selbst sagt, ,,an keiner Stelle von dieser Idee abhdngt*
(Popper, (1935) 2005, p. 510), nimmt dieselbe sozusagen den Charakter einer von ihm so
stark kritisierten ad hoc Annahme an. Der metaphysische Realismus — im Sinne der Annahme
einer von uns unabhingigen Wirklichkeit, mit der unsere Hypothesen kollidieren kdnnen — ist
die einzige Voraussetzung dieser Art, die im Rahmen von Poppers Falsifikationismus zu
machen ist. In dieser Form ist sie aber durchaus mit instrumentalistischen und sogar
relativistischen Positionen vereinbar. Eine weitere Schwierigkeit der These der relativen
Wabhrheitsnihe, d.h. einer besseren Ubereinstimmung mit den Tatsachen, besteht darin, dass
sich die Falsifikationsmdglichkeiten und somit auch der Grad der Ubereinstimmung mit
etwaigen Tatsachen zum Teil nur theorieimmanent bestimmen lassen. Auf die

Inkommensurabilitdt der Falsifikationsmoglichkeiten werden wir sogleich zurtickkommen.

48



1.2.3. Lebensweltliche und wissenschaftliche Bewihrung

Nach diesen Ausfithrungen ldsst sich nun endlich zur Frage des Verhiltnisses von
Lebenswelt und Wissenschaft ibergehen. Was unterscheidet laut Popper unser Alltagswissen
von den Wissenschaften? Man koénnte vermuten, dass ein grundlegender Unterschied und
Defekt der lebensweltlichen Erfahrungsformen in ihrer logisch nicht begriindbaren,
induktiven Vorgehensweise auszumachen ist. Dem ist laut Popper aber nicht so. Wie bereits
oben angedeutet, soll seine Losung der logischen Form des Induktionsproblems
gleichermaflen auf die psychologische Fassung desselben anwendbar sein. Der
lebensweltliche Wissenserwerb ist dem Vorgehen des Wissenschaftlers analog: Es zeigt den
gleichen konjekturalen Charakter auf. Um auf das oben angefiihrte Beispiel der fiir das
Wohlbefinden nicht ganz zutrdglichen, Pilze zuriickzukommen: Nicht die wiederholte
Erfahrung der Ubelkeit geht der induktiven Bildung des Begriffes des Pantherpilzes vorher.
Vielmehr hat sich die (intuitiv gebildete) Hypothese, dass Pilze von dieser bestimmten Form
und Farbe unserem Wohlbefinden abtréglich sind, in der Erfahrung bewéhrt und konnte so als
mehr oder weniger gut gepriifte Hypothese zum festen Bestandteil unseres Alltagswissens
werden. Es ist zu vermuten, dass diese Hypothese in ihrer urspriinglichen Form einen
geringeren empirischen Gehalt und eine geringere Bestimmtheit aufwies, sodass Pilze von
dhnlicher Form und Farbe (wie der dem Pantherpilz sehr &hnliche Perlpilz) urspriinglich mit
unter diese Kategorie gerechnet wurden. Die hieraus resultierende Kollision mit der
Erfahrung aufgrund von Priifimplikationen, die nicht bestitigt wurden (in einigen Fillen
verursachen die unter die Hypothese fallenden Pilze Ubelkeit, in anderen nicht), hat eine
bestdndige Verfeinerung (Zuwachs an Bestimmtheit) der Hypothese veranlasst (z.B. weist der
genieBbare Perlpilz eine rotliche Verfarbung an verletzten Stellen auf, sein giftiger
Verwandter hingegen nicht), bis zu jenem Grade des empirischen Gehaltes, der fiir die
Zwecke des Alltags oder des Uberlebens hinreichend sind. Popper driickt dies so aus, dass wir
nicht in einem ,Lamarckschen’ Sinn durch Wiederholung von unserer Umwelt belehrt
werden, sondern, dass diese vielmehr unsere falschen Hypothesen eliminiert — was eher einem

,Darwinistischen’ Modell gleichkommen soll (Popper, (1971) 1974, p. 1023 f.).

Auf diese fragwiirdige Gleichsetzung der induktivistischen und falsifikationistischen
Modelle mit denjenigen von Lamarck und Darwin ist nicht weiter einzugehen. Sie dienen hier
lediglich zur Einflihrung einer hieran anschlieBenden, von Popper gebrauchten Metapher,

namlich derjenigen, dass der Kritizismus eine Art ,artificially intensified selection pressure

49



darstelle (Popper, (1971) 1974, p. 1024). Fiihrt man diesen Gedankengang fort, so liele sich
die besondere Giite des wissenschaftlichen Wissens daran festmachen, dass die
Wissenschaften unter dem ,verstdrkten Selektionsdruck’ der kritisch-rationalen Priifung zu
Wissen und Hypothesen von weitaus grolerem empirischen Gehalt und hoherer Bestimmtheit
gelangen konnte, als es im Rahmen der lebensweltlichen Erkenntnis moglich ist. Die
Wissenschaften sind diesem Bild zu Folge in Kontinuitdt zu unserem lebensweltlichen Wissen
zu sehen. Wie Popper sagt, ist ,,die wissenschaftliche Erkenntnis blofl eine Weiterentwicklung
der alltiglichen Erkenntnis*“ (Popper, (1935) 2005, p. XXIII). Beiden kommt ein
hypothetischer und fallibler Charakter zu, nur weisen erstere aufgrund der strengeren Priifung
und des hdoheren empirischen Gehalts einen weitaus hoheren Bewihrungsgrad auf.
Wissenschaft ldsst sich sodann als dasjenige System von Hypothesen oder Theorien

definieren, welches zu einem gewissen Zeitpunkt den hochsten Bewdhrungsgrad aufweist.

So stimmig das soeben gezeichnete Bild des Verhiltnisses von Lebenswelt und
Wissenschaft auch anmuten mag, so ist man doch versucht, noch einmal nachzuhaken und zu
fragen, wie sich Eddingtons Problematik der zwei Tische aus Poppers Sicht darstellt. Was
kann es heillen, bildlich gesprochen, dass der ,wissenschaftliche Tisch’ eine gegeniiber dem
Alltagstisch besser bewéhrte Hypothese ist? Die Rede von unterschiedlichen Graden der
Bewéhrung stoft angesichts von solch unterschiedlichen Begriffen, wie es diejenige des
Tisches und des Elektrons sind, an ihre Grenzen. In welchem Sinn ist eine wissenschaftliche
Hypothese beziiglich des Verhaltens von Elektronen allgemeiner oder bestimmter als eine
solche beziiglich der Eigenarten und Verwendungen von Tischen? Etwa weil die Messung
von elektrischen Ladungen eine viel feinere Messtechnik voraussetzt als sie der Schreiner fiir
die Herstellung eines Tisches bedarf oder die Elektronen in ,mehr Klassen von Ereignissen’
involviert sind als Tische? Lisst sich nicht in einem durchaus verniinftigen Sinne sagen, dass
das Wissen des Schreiners iiber die Herstellung und Eigenschaften von Tischen bewdhrter
und vollstidndiger ist, als dasjenige der Teilchenphysik, da der Schreiner alles relevante
Wissen tiber das Verhalten von Tischen gesammelt hat und die Physik aufgrund des hochst
spekulativen Charakters ihres Forschungsfeldes in vielen Bereichen noch im Dunkeln tappt?
In welche Richtung man diese Frage auch beantworten mag, hier tritt deutlich hervor, dass
dasjenige, was im Rahmen der Priifung von Theorien als relevantes und zu priifendes Ereignis
gilt, sich zum Teil nur ,theorieimmanent’ bestimmen lédsst, sodass sich die Klasse der
Falsifikationsmoglichkeiten nicht ohne weiteres miteinander vergleichen lassen. Angesichts

des Vergleichs von lebensweltlichen und wissenschaftlichen Theorien miissen sie zum Teil

50



als inkommensurabel bezeichnet werden: Der Schreiner hat es nirgends mit Elektronen, die

Quantenphysik nirgends mit Tischen zu tun.

Unter der Inkommensurabilitdt von Falsifikationsklassen sei (entgegen der Kuhnschen
Verwendung dieses Terminus, auf welche im dritten Teil der Untersuchung eingegangen

wird) hierbei nur Folgendes gemeint:

,Enthdlt von den Klassen der Falsifikationsmoglichkeiten zweier Sitze x und y keine Klasse die
andere als Teilklasse, so ist der Falsifizierbarkeitsgrad der beiden Sitze ,inkommensurabel’
(Popper, (1935) 2005, p. 94).

Aus dieser Inkommensurabilitit der Falsifikationsklassen wird ersichtlich, dass dasjenige, was
in einem bestimmten Kontext als bewidhrte und gut gepriifte Hypothese gilt, von dem
jeweiligen theoretischen Rahmen oder verfolgten Zweck abhédngt. So sind die Erkenntnisse
der Quantenphysik fiir den Schreiner mehr als unbrauchbar, im Rahmen der von ihm
verfolgten Zwecke konnen sich ihre Hypothesen in keiner Weise bewéhren. Dieses Versagen
im Bezug auf lebensweltliche Zwecke wiirde jedoch niemals als ernstzunehmende Kritik an
der Quantenphysik angesehen werden. Dennoch heif3t dies nicht, dass sich wissenschaftliche
Hypothesen nicht auch im lebensweltlichen Kontext bewdhren kénnen und von Interesse sind.
Wissenschaftliche Hypothesen beziiglich des Zusammenhangs von Krankheiten und
Bakterien oder Viren lassen sich durchaus erfolgreich im Alltag implementieren und kénnen
sich insofern auch in einem lebensweltlichen Kontext bewdhren, nimlich in Bezug auf den
Zweck der Verminderung von Krankheitsfiallen. In einem lebensweltlichen Kontext kdnnen
lokale Wissensbestinde durchaus mit wissenschaftlichen Hypothesen in einen direkten
Konkurrenzkampf treten und hinsichtlich ihres Bewédhrungsgrades tiberpriift werden. Gadenne
driickt dies so aus, dass die innerhalb des Alltags im Vordergrund stehende praktische
Vorziiglichkeit im Gegensatz zu den Wissenschaften nicht auf eine Bewdhrung schlechthin,
sondern lediglich auf ,,eine Teilkomponente der Bewahrung, ndmlich das Bestehen kritischer
Priifungen® aus ist (Gadenne, 2007, p. 142). Die Frage nach dem Verhiltnis von Lebenswelt
und Wissenschaft ldsst sich im Popperschen Rahmen demnach folgendermalien
umformulieren: Welche Anforderungen werden an die ,wissenschaftliche Bewdhrung’

gestellt, die fiir eine ,lebensweltliche Bewdhrung’ irrelevant, oder zumindest sekundér sind?

Meines Erachtens findet sich dieser grundlegende Unterschied in den Anforderungen, die
an die Reproduzierbarkeit der wissenschaftlichen Messungen, Experimenten und
Versuchsanordnungen gestellt werden. Diese Anforderungen spiegeln sich in der Normierung
der verwendeten Terminologie, der MaBeinheiten und der Versuchanordnungen der

Wissenschaften wider. Diese Normierung orientiert sich an gewissen Idealen, wie der

51



Eindeutigkeit der verwendeten Terminologie, die es moglichst genau zu definieren und in
ihrem Gebrauch festzulegen gilt. Aufgrund der Unzuldnglichkeit der Alltagssprache wird in
den Wissenschaften zu diesem Zweck auf sogenannte Fachsprachen rekurriert, welche im
Idealfall den Gebrauch von Begriffen eindeutig festlegen sollen. Diese Eindeutigkeit der
verwendeten Terminologie ist fiir die wissenschaftlich-intersubjektive Nachpriifbarkeit von
hochster Bedeutung. Nur wenn sich eindeutig feststellen ldsst, was genau mit einer
wissenschaftlichen Hypothese behauptet wird, kann dieselbe auch zum Gegenstand einer
strengen wissenschaftlichen Nachpriifung gemacht werden. Ahnliches wird von der
wissenschaftlichen Messkunst und Quantifizierung von Beobachtungen gefordert, nidmlich
dass sie sich ebenfalls einheitlicher und eindeutiger GroBenbegriffe bedient, die zudem
gewisse logische und mathematische Eigenschaften aufweisen miissen, ,,die den rechnenden
Umgang mit ihnen nicht sinnlos machen® (Janich 1997b, p. 25). Diese an die
wissenschaftlichen Begriffe und Messungen gestellte Forderung nach Eindeutigkeit
ermdglicht allererst die eindeutige und situationsinvariante  Uberpriifbarkeit ~ der
wissenschaftlichen Aussagen, d.h. dasjenige, was Popper mit seiner Forderung der
Objektivitdit und intersubjektiven Nachpriifbarkeit von wissenschaftlichen Sétzen wohl
eigentlich zu treffen suchte. An unser Alltagswissen werden hingegen keine solchen
Forderungen gestellt. Als ,lebensweltlich bewdhrt’ gilt eine Hypothese, wenn sie uns eine
hinreichende Orientierung im Alltagsleben gewihrleistet, wobei die Bewédhrung an dem
jeweils verfolgten, lebensweltlichen Zweck zu messen ist. ,Regionale’ Terminologien und
Messkiinste sind in dieser Hinsicht vollkommen ausreichend.” Fiir die Wissenschaften wird
hingegen mehr als eine einfache praktische Bewédhrung gefordert. An sie wird der explizite
und zusdtzliche Anspruch der situationsinvarianten, kurz: wissenschaftlich-intersubjektiven’'
Nachpriifbarkeit herangetragen, weshalb ein Versagen im lebensweltlichen Kontext auch
nicht als Falsifikation einer wissenschaftlichen Theorie gewertet werden kann und zugleich
die wissenschaftliche Falsifikation einer These nicht notgedrungen ihre ,lebensweltliche
Bewdhrtheit’ tangieren muss. Niemand wiirde aufgrund der wissenschaftlichen Falsifikation

von Newtons Theorie auf die Idee kommen, im alltdglichen Leben zur Berechung von

%% Dass heutzutage auch innerhalb der Lebenswelt de facto die normierten wissenschaftlichen GroBenbegriffe
benutzt werden, darf {iber diesen Unterschied nicht hinwegtéduschen. Zum einen werden innerhalb der
Lebenswelt durchaus auch andere Malleinheiten benutzt, die dennoch ihren Zweck erfiillen, sich also
,lebensweltlich” bewéhren kénnen, wie z.B. (ein Meter war gerade nicht zur Hand), dass der von mir bendtigte
Teppich ungefahr zwei meiner Schritte umfassen soll. Zum anderen gilt es hier zu unterscheiden zwischen der
Tatsache, dass unser Alltagswissen den Anforderungen der Eindeutigkeit und Situationsinvarianz durchaus unter
Umstidnden geniigen mag, und der expliziten an die Wissenschaften gestellten Forderung, dass sie diesen
Anforderungen zu geniigen haben, um als wissenschaftlich bewahrt angesehen werden zu konnen.

3! Das hier etwas umstindlich von der ,wissenschaftlich-intersubjektiven’ Nachpriifbarkeit geredet wird, liegt
daran, dass sie Poppersche Terminologie hier an ihre Grenzen gelangt, da sich sein Begriff der intersubjektiven
Nachpriifbarkeit gleichermallen auf lebensweltliches, als auch auf wissenschaftliches Wissen anwenden lasst.

52



physikalischen Grof3en auf die Relativitdtstheorie zu rekurrieren, ein Umstand, der iibrigens

auch von Popper bemerkt, aber nicht weiter erklért wird:

»Ein Astronom, der glaubt, Newtons Theorie habe sich als falsch erwiesen, wird nicht zogern,
den Formalismus dieser Theorie innerhalb der Grenzen ihrer Anwendbarkeit weiter zu
gebrauchen® (Popper, (1963) 1994a, p. 164).

Wie ist dieser Anspruch auf eine wissenschaftlich-intersubjektive Nachpriifbarkeit und
Geltung aber einzuldsen? Bei Popper finden sich keine Ansétze zur Kldrung dieser Frage.
Offenbar begniigt er sich mit der Feststellung, dass von den wissenschaftlichen Erkenntnissen
Reproduzierbarkeit und intersubjektive Nachpriifbarkeit gefordert wird, ohne sich nidher mit
der Frage zu beschiftigen, wie dieser Anspruch von den Wissenschaften auch tatsdchlich
eingelost werden kann. Ein moglicher Losungsvorschlag wird im zweiten und dritten Teil
dieser Untersuchung am Beispiel des methodischen Kulturalismus diskutiert, der im
Anschluss an die konstruktivistische Wissenschaftstheorie der Erlanger Schule diesen an die
Wissenschaften gestellten Anspruch an Hand des methodischen Aufbaus von Orthosprachen
und Protowissenschaften einzuholen versucht. An dieser Stelle kann nur geklirt werden, wie
sich diese, an die Wissenschaften gestellten, Anspriiche prinzipiell in den Popperschen Ansatz
integrieren lassen. Innerhalb der ,Logik der Forschung’ erdffnen sich zwei mogliche
Interpretationen: Entweder man versteht sie als empirisch-wissenschaftliche Hypothesen, die
sich in der Erfahrung zu bewéhren haben und also auch an Hand derselben falsifiziert werden
konnen, oder als methodologische Festsetzungen, die sodann anders zu begriinden sind.

Der Versuch, den Anspruch der situationsinvarianten Reproduzierbar- und
Nachpriifbarkeit in Form von empirisch-wissenschaftlichen Hypothesen zu fassen, ist zum
Scheitern verurteilt. Wie gesehen, konnen wissenschaftliche Hypothesen im Popperschen
Rahmen nur an Hand der Basissétze, d.h. der Erfahrung liberpriift werden, an der sie sich zu
bewihren haben. Wie Janich am Beispiel defekter Messgerite veranschaulicht (Janich 2006b,
p. 194 1)), lassen sich die an die Wissenschaften gestellten normativen Anspriiche aber nicht
empirisch falsifizieren. Dies ldsst sich hier kurz am Beispiel der Transitivitit der
Gewichtsverhiltnisse verdeutlichen (Janich 1973, p. 149 ff).** Von jeder einwandfrei
funktionierenden Waage, d.h. einer solchen, die zugleich die Eindeutigkeit und
Reproduzierbarkeit der mit ihrer Hilfe gewonnenen Messdaten sicherstellt, wird verlangt, dass
sie dem Postulat der Transitivitit der Gewichtsverhéltnisse gerecht wird. Letzteres besagt,

dass, wenn a leichter als b ist, b hingegen leichter als c ist, so ist aufgrund der Transitivitét des

32 Niheres hierzu findet sich im zweiten Teil der Untersuchung, in welchem der von Janich vollzogene
methodische Aufbau einer Protophysik der Raumes, der Zeit und der Materie diskutiert wird.

53



Gewichtsverhiltnisses a auch leichter als ¢. Wiirde es sich bei dieser, an die Messung von
Gewichtsverhéltnissen, gestellte Anforderung um eine empirisch-wissenschaftliche
Hypothese handeln, miisste sich dieselbe auch empirisch falsifizieren lassen. Niemand wiirde
nun aber aufgrund der nacheinander angestellten Beobachtungen, dass a leichter als b ist, b
leichter als ¢ ist und @ hingegen schwerer als ¢ ist zu der Konklusion gelangen, dass das
Postulat der Transitivitdt der Gewichtsverhidltnisse hiermit falsifiziert sei. Vielmehr wiirde
man entweder einen auf den Forscher zuriickzufithrenden Fehler in der Durchfiihrung der
Messung oder einen Defekt des Messgerdtes vermuten, oder aber die Messergebnisse auf
duBere physikalischen Bedingungen zuriickfiihren (z.B. a ist aus Holz, b und ¢ hingegen aus
Metall, und a hat aufgrund der Aufnahme von Feuchtigkeit im Laufe der Messungen an
Gewicht zugelegt). Dieses Beispiel verdeutlicht, dass es sich bei den an die Messgerite
gestellten Anforderungen, die die Eindeutigkeit und Reproduzierbarkeit, d.h. die Objektivitit
der Basissédtze sicherstellen sollen, keineswegs um empirische Hypothesen handeln kann.
Somit bleibt nur die zweite Moglichkeit, ndmlich den Anspruch der situationsinvarianten
Reproduzierbarkeit als methodologische Festsetzung zu verstehen, welche die Objektivitit
(im Sinne der Eindeutigkeit und Situationsinvarianz, nicht aber der Korrespondenztheorie von
Wahrheit) der wissenschaftlichen Resultate sicherstellt. In ihrer Relevanz scheint Popper die
Forderung nach der situationsinvarianten Reproduzierbarkeit unterschétzt zu haben:

»Bei der Festsetzung dieser [methodologischen, N.P.] Regeln gehen wir systematisch vor: Wir
stellen eine oberste Regel auf, eine Norm fiir die Beschlussfassung der tibrigen methodologischen
Regeln, also eine Regel von héherem Typus; ndmlich die, die verschiedenen Regelungen des
wissenschaftlichen Verfahrens so einzurichten, dass eine etwaige Falsifikation der in der
Wissenschaft verwendeten Sétze nicht verhindert wird“ (Popper, (1935) 2005, p. 31).

Nun ist aber gerade die Eindeutigkeit und Situationsinvarianz der verwendeten Begriffe und
Messungen die grundlegende Voraussetzung fiir die Falsifizierbarkeit der wissenschaftlichen
Sédtze, so dass sich Poppers Ansatz an der Einldsbarkeit dieses Geltungsanspruches der
Wissenschaften messen lassen muss, ndmlich dass sie im Unterschied zu unserem
lebensweltlichen Wissen dazu imstande sind, eindeutige und situationsinvariante Aussagen zu
machen. Es sollte noch kurz bemerkt werden, dass dieser Anspruch der Eindeutigkeit
keineswegs im Gegensatz zur grundsdtzlichen Fallibilitdt der wissenschaftlichen Hypothesen
und Basissdtze steht, da sie deren situationsinvariante und intersubjektive Nachpriifbarkeit
allererst moglich macht — es handelt sich somit vielmehr um eine conditio sine qua non eines

konsequenten Fallibilismus.

54



1.3. Zusammenfassung

Aus dem soeben Gesehenen sollte deutlich geworden sein, dass die erste mogliche Gewichtung
des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft mit einigen grundlegenden
Schwierigkeiten behaftet ist. Die aus Sicht des wissenschaftlichen Realismus vollzogene
Degradierung der Lebenswelt zu einer Ansammlung von fiir unsere alltdglichen Belange zwar
durchaus niitzlichen, aber dennoch verzerrten Erscheinungen lésst sich argumentativ nicht
einlosen, so plausibel eine derartige Interpretation im Lichte des wissenschaftlichen Erfolges
und Fortschrittes auch erscheinen mag. Ahnliches lisst sich fiir den kritischen Rationalismus
feststellen, zumindest insofern er an der These des wissenschaftlichen Fortschrittes als einer
bestindigen Anndherung an die Wahrheit im Sinne der Korrespondenztheorie festhélt. Auch
diese These ldsst sich nicht begriinden. Dennoch sind diese Alternativen gerade aufgrund der
ithnen zukommenden Plausibilitdt nicht einfach aus der Liste moglicher Deutungen des
Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft auszuschlieBen. Dass sich die These des
wissenschaftlichen Fortschrittes als einer bestindigen Wahrheitsanndherung nicht begriinden
lasst, heil3t nicht, dass sie nicht zutreffend ist. Wie gesehen lésst sich zwischen dem Vorliegen
von Wahrheit und der Entscheidbarkeit der Wahrheit unterscheiden. Und nur letzteres wurde
zum Gegenstand der Kritik dieser ersten Deutungsmoglichkeit gemacht. Es wird sich im
weiteren Verlauf der Untersuchung zeigen miissen, ob alternative Deutungsmoglichkeiten
diesem Mangel Abhilfe schaffen und den Anspruch der Wissenschaften auf eine besondere
Qualitédt ihres Wissens begriinden kénnen. In diesem Fall hitten letztere einen entscheidenden

Vorteil gegeniiber den soeben diskutierten Losungsvorschldgen zu verzeichnen.

Dreierlei gilt es noch anzumerken. Erstens ist die These der bestindigen
Wahrheitsanndherung keineswegs dem Popperschen Ansatz verpflichtet. Sie ldsst sich
prinzipiell auch weitgehend unabhingig von der von ihm entwickelten Begrifflichkeit
vertreten und wurde de facto auch bereits vor dem Erscheinen der Logik der Forschung von
anderen vertreten, wie das Beispiel Eddingtons zeigt.®> Die zweite Anmerkung bezieht sich
auf die im Rahmen der Diskussion des Popperschen Ansatzes entwickelte Unterscheidung
zwischen der lebensweltlichen und der wissenschaftlichen Bewdhrung von Hypothesen. Als
solche geht diese Unterscheidung natiirlich {iber Popper hinaus. Popper selbst hat an der
These der Wahrheitsanndherung festgehalten und in diesem Rahmen eine Art ,infinite onion’

oder ,Russian doll’ Metaphysik entwickelt (Musgrave, 2007, p. 98).

3 Dies wird spiter angesichts des abschlieBenden Vergleichs und der Beurteilung der einzelnen Positionen von
Bedeutung sein (siehe unter Punkt IV).

55



,»The picture of science [...] may be scetched as follows:

There is a reality behind the world as it appears to us, possibly a many-layered reality, of which
the appearances are the outermost layers. What the great scientist does is boldly to guess, daringly
to conjecture, what these inner realities are like” (Popper, (1971) 1974, p. 980).

An einer anderen Stelle spielt Popper direkt auf Eddingtons Beispiel der zwei Tische an:

,Es ist somit ein Fehler zu sagen, dass mein Klavier, wie ich es kenne, wirklich ist, wiahrend seine
angeblichen Molekiile und Atome nur ,logische Konstruktionen’ sind (oder was immer ihre
Unwirklichkeit ausdriicken soll). Ebenso fehlerhaft ist die Behauptung, dass die Atomtheorie
zeigt, dass das Klavier meiner Alltagswelt ,nur eine Erscheinung’ ist — eine Lehre, die offenbar
unbefriedigend ist, sobald wir sehen, dass die Atome ihrerseits erkldrt werden konnen [...] Alle
diese Vermutungen haben den gleichen Anspruch, die Wirklichkeit zu beschreiben, obwohl
einige von ihnen hypothetischer sind als andere* (Popper, (1963) 1994a, p. 168).

Im Wesentlichen lauft dieses ,Zwiebelmodell’ darauf hinaus, die einzelnen Theorien nach
ihrem jeweiligen Bewidhrungsgrad hierarchisch anzuordnen, wobei unsere lebensweltlichen
Theorien (aufgrund eines geringeren Bewidhrungsgrades) an der dulersten Schicht zu verorten
wiren. Einige Zeilen spiter wird die bereits als problematisch herausgestellte Deutung des
Bewidhrungsgrades als eines Grades der Wahrheitsdhnlichkeit nach alter scholastischer

Manier sogar zu einem Grade der Realitdt weiterentwickelt.

,Obgleich in einer Bedeutung des Wortes ,wirklich’ alle diese verschiedenen Niveaus gleich
wirklich sind, gibt es eine andere, jedoch eng verwandte Bedeutung, derzufolge wir sagen
konnten, dass die hoheren und in héherem MalBie hypothetischen Stufen die wirklicheren sind,
und zwar trotz der Tatsache, dass sie in hoherem Mafle hypothetisch sind. Sie sind nach unseren
Theorien wirklicher [...] in dem Sinn, in dem ein Tisch, ein Baum oder ein Stern wirklicher ist
als einer seiner Aspekte ““ (Popper, (1963) 1994a, p. 169).

Eine derartige Interpretation ist aufgrund der Inkommensurabilitit der Bewdhrungsgrade, die
ja gerade die hierarchische Anordnung ermdglichen sollen, nicht haltbar. Die im Rahmen der
Untersuchung entwickelte und iiber Popper hinausgehende Unterscheidung zwischen
lebensweltlichem und wissenschaftlichem Bewédhrungsgrad wiirde auch eher unter der dritten
Deutungsmoglichkeit des Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft zu verorten sein,
welche sowohl den lebensweltlichen, als auch den wissenschaftlichen Erkenntnisformen zu

ihrem jeweiligen Recht zu verhelfen sucht.

Eine dritte und letzte Anmerkung schlieft an die Inkommensurabilitit der
Bewidhrungsgrade an. Bisher wurde nur iiber die Inkommensurabilitit zwischen
lebensweltlichen und wissenschaftlichen Theorien gesprochen. Prinzipiell stellt sich diese
Schwierigkeit eines direkten Vergleiches zwischen Theorien aber bereits innerhalb der
Wissenschaften selbst, eine Einsicht, die von Kuhn zu seiner Paradigmentheorie
weiterentwickelt wurde und Popper den Vorwurf eines Abgleitens in den Relativismus
eingebracht hat. Diesem naheliegenden Einwand wurde an dieser Stelle nicht nachgegangen,

da er inhaltlich in die Diskussion des Kuhnschen Ansatzes und somit der dritten

56



Deutungsmoglichkeit des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft gehort. Die
Inkommensurabilitit, der hier im Rahmen des Kritischen Rationalismus nachgegangen wurde,
beschrankt sich, wie gesagt, auf den Vergleich von lebensweltlichen und wissenschaftlichen
Hypothesen und beinhaltet unter anderem, dass die wissenschaftliche Falsifikation einer
lebensweltlichen Hypothese nicht per se deren lebensweltliche Bewédhrung tangieren muss,
genauso wenig wie eine wissenschaftliche Hypothese allein deswegen als falsifiziert zu gelten
hat, weil sie sich in einem lebensweltlichen Rahmen nicht zu bewéhren und gegeniiber genuin
lebensweltlichen Konzeptionen durchzusetzen weiB.>* Die Wissenschaften konnen aufgrund
dieser Inkommensurabilitit auch nicht per definitionem als dem Alltagswissen iiberlegen
gefasst werden. Thre besondere Qualitét ist vorerst allein im Kriterium der eindeutigen und
situationsinvarianten Uberpriifbarkeit zu verorten. Es wird eine im weiteren Verlauf der
Untersuchung zu kldrende Frage sein, ob es sich hierbei um eine prinzipielle
Inkommensurabilitdt handelt, oder sich auch Fille denken lassen, in denen sich die

Wissenschaften als dem lebensweltlichen Wissen iiberlegen erweisen konnen.

3 Zu denken ist hierbei wiederum an das im dritten Kapitel (unter II1.1.3.) niher dargelegte lebensweltliche
Keimschema, welches eine Alltagskonzeption von Krankheitserregern darstellt, die aus der Sicht der
Wissenschaften als ungenau und also fehlerhaft zu charakterisieren ist. Dies tut deren lebensweltlichen
Bewihrung allerdings keinen Abbruch, da sie zur Vermeidung von Krankheitsfdllen und Neuansteckungen
bisweilen durchaus hinreichend ist. Umgekehrt hat deren lebensweltliche Bewéhrtheit keinerlei Einfluss auf die
wissenschaftliche Differenzierung zwischen unterschiedlichen Krankheitserregern (Bakterien, Viren, Pilze, etc.).
Auch lassen sich Fille der lebensweltlichen Klassifikation von Pflanzen oder Tieren denken, die vom
Standpunkt der Wissenschaften aus als nicht haltbar erscheinen und dennoch im Rahmen unserer Alltagsbelange
als hinreichend bewihrt gelten. Das lebensweltliche Wissen kann sich im Rahmen unseres Alltags auch als den
Wissenschaften {iberlegen erweisen. Fiir die Bewéltigung unserer alltéglichen Aufgaben kann es durchaus
effektiver erscheinen, nicht auf alle von den Wissenschaften zur Verfiigung gestellten Differenzierungen
einzugehen (z.B. die Unterscheidung zwischen unterschiedlichen Krankheitserregern oder die Klassifikation von
Flora und Fauna), sondern sich des aus Sicht der Wissenschaften ungenauen, dafiir aber auf die alltdglichen
Zwecke eigens zugeschnittenen lebensweltlichen Wissens zu bedienen. Hierzu mehr unter Punkt II1.1.3.

57



I1. Der Primat der Lebenswelt

Die zweite mogliche Gewichtung des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft
rdumt, wie Dbereits angedeutet, den lebensweltlichen Erfahrungsformen einen
erkenntnistheoretischen Primat gegeniiber den wissenschaftlichen Begriffen und Theorien ein.
Den lebensweltlichen Erfahrungsformen wird in diesem Rahmen nicht nur historisch eine
Vorrangstellung zugestanden, da de facto bereits lange vor Entstehung der neuzeitlichen
Wissenschaften in einem lebensweltlichen Kontext Wirklichkeit erfahren und Anspriiche auf
Wabhrheit und Wissen erhoben wurden. Die lebensweltlichen Erfahrungsformen sollen den
Wissenschaften auch in erkenntnistheoretischer Hinsicht vorgeordnet sein, da sie die
urspriingliche oder natiirliche Form der Wirklichkeitserfahrung darstellen. Die Natiirlichkeit,

respektive Urspriinglichkeit der lebensweltlichen Erfahrungsformen besteht darin,

,»,dass sie nicht eigens erworben oder reflexiv hergestellt werden muss, sondern immer schon in
ungebrochener Selbstverstandlichkeit aller Menschen Weltanschauung und insofern ,naiv’ ist®
(Welter, 1986, p. 47 f.).

Mogen die lebensweltlichen Wissensformen auch historisch entstanden und hinsichtlich
unserer anthropologischen Verfasstheit kontingent sein, so stellen sie doch die grundlegende
Form unseres Wirklichkeitsbezuges dar, im Rahmen derer uns urspriinglich so etwas wie

Wirklichkeit und Welt entgegentritt.

Da es sich hierbei um einen Versuch der Theoretisierung unseres Wirklichkeitsbezuges
handelt, sind die Wissenschaften gegeniiber dieser urspriinglichen Form der
Wirklichkeitserfahrung als methodisch sekunddr zu charakterisieren. Die von den
Wissenschaften vorangetriebene theoretische Beherrschung der uns umgebenden Wirklichkeit
setzt voraus, dass wir bereits in einem Verhéltnis zu derselben stehen: Der Urspriinglichkeit
der Lebenswelt ist die theoretische Konstruiertheit der Wissenschaften gegeniiberzustellen.
Gesteht man der Lebenswelt einen derartigen erkenntnistheoretischen Primat zu, stellt sich die
Frage, wie sich im Ausgang von derselben die wissenschaftlichen Begriffe und Theorien
gewinnen lassen, sowie welchen Status letztere gegeniiber der urspriinglicheren,
lebensweltlichen Form der Wirklichkeitserfahrung haben. Kommt den wissenschaftlichen
Begriffen trotz des erkenntnistheoretischen Primats der Lebenswelt ein eigenstidndiger Sinn zu
oder sind sie als bloBes Derivat derselben zu betrachten? Die Einzelheiten einer derartigen
Gewichtung des Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft werden, wie angekiindigt,

an Hand des Spatwerks von Wilhelm Schapp diskutiert.

58



11.1. Das Spitwerk von Wilhelm Schapp

Wihrend Schapps Dissertation, die er bei Edmund Husserl in Gottingen einreichte, dem
Ideenkreis des letzteren entstammt (Schapp, (1910) 2004, p. xv), ist der Bruch mit seinem
chemaligen Lehrer in seinem Spétwerk nicht zu iibersehen.”> Schapp selbst bezeichnet seinen
dortigen Ansatz als dem von Husserl ,,diametral entgegengesetzt™ (Schapp, (1953) 2004, p.
172). Im Folgenden wird nicht weiter auf die Differenzen zu Husserl eingegangen,36 da der
Rekurs auf das Schappsche Spétwerk vielmehr durch eine Gemeinsamkeit seines Ansatzes
mit der von Husserl begriindeten Phinomenologie motiviert ist. Ahnlich wie Husserl und
andere Phidnomenologen ist Schapp darum bemiiht, die ,natiirliche Weltsicht’ von den
theoretischen Konstruktionen und Erklarungsansitzen der Wissenschaften zu befreien, um sie
in ihrer Urspriinglichkeit zum Auftauchen zu bringen.”’ Obwohl Schapp selbst diesen
Ausdruck nirgends anfiihrt, l4sst sich sein Ansatz dennoch als Entwurf einer Philosophie der
Lebenswelt interpretieren und somit als Versuch, die ,kulturinvarianten Strukturen,
Gegebenheiten und Charakteristika® der urspriingliche Form des ,menschlichen
Weltvollzugs* herauszuarbeiten (Welter, 1986, p. 39), d.h. solche Strukturen, die grundlegend
und kennzeichnend fiir die aufferwissenschaftliche und lebensweltliche Auseinandersetzung

mit einer von uns unabhéngigen Wirklichkeit sind.

3% Mit dem Spitwerk von Wilhelm Schapp sind folgende drei Werke bezeichnet:
- (1953) 2004. In Geschichten verstrickt: zum Sein von Mensch und Ding. Frankfurt a.M.
- (1959) 1981. Philosophie der Geschichten. Frankfurt a.M.
- (1965) 1976. Wissen in Geschichten: zur Metaphysik der Naturwissenschaft. Wiesbaden.
%% Ein eingehender Vergleich zwischen Husserl und Schapp findet sich bei:
Martin Walde (1985). Husserl und Schapp: von der Phdnomenologie des inneren Zeitbewusstseins zur
Philosophie der Geschichten. Basel/Stuttgart.
Ebenso zeichnet Liibbe in unterschiedlichen Schriften nach, inwiefern Schapp iiber Husserl und seinen
phédnomenologischen Ansatz hinausgeht (Liibbe, 1954, 1972, p. 103 ff.). Des Weiteren sind zu nennen Wolf
(2002) und Liebsch (2010).
37 Liibbe sieht in diesem Bemiihen um die Restitution einer natiirlichen Weltansicht die historische Funktion der
Phinomenologie, welche es erlauben soll, die Vielfalt phinomenologischen Philosophierens auf einen
gemeinsamen Nenner zu bringen. Die Phinomenologie beansprucht seiner Auffassung nach
,,Kritik an solchen Theorien zu sein, die filir jenes ,natiirliche’ Subjekt keinen Platz lassen, das, anstatt
durch jene Theorien erklart zu werden, vielmehr das ist, was (unter anderem) jene Theorien betreibt. Die
starkste philosophiegeschichtliche Wirkung ist von der Phdnomenologie ausgegangen, sofern sie als der
methodisch gemachte Protest gegen alle Versuche verstanden wurde, an die Stelle des Subjekts und seiner
natiirlichen Lebenswelt theoretische Erklarungen desselben zu setzen, in denen sie als das, als was sie
anfénglich gegeben sind, nicht mehr vorkommen* (Liibbe, 1972, p. 98).
Inwieweit diese Charakterisierung tatsdchlich die Vielfalt der von Husserl ausgehenden phinomenologischen
Bewegung unter sich vereinigen kann, ist eine Frage, die im Rahmen dieser Untersuchung weder beantwortet
werden kann, noch einer Beantwortung bedarf. Fiir die vorliegende Untersuchung von Bedeutung ist allein, dass
diese Darstellung fiir Schapps eigene Bemiihungen und seine Sichtweise dessen, was eine phdnomenologische
Betrachtung zu leisten hat und worin folglich Husserl andere Philosophen seiner Meinung nach gescheitert sind,
kennzeichnend ist.

59



I1.1.1. Die lebensweltliche Erfahrung von Wirklichkeit

In seinen Bemiihungen um die Restitution der lebensweltlichen, im Sinne einer von den
Konstruktionen wissenschaftlicher Erklarungsversuche befreiten Weltsicht, lehnt Schapp eine
Gegeniiberstellung von erkennendem Subjekt und objektiver Wirklichkeit ab (Schapp, (1953)
2004, p. 144; Schapp, (1959) 1981, p. 93). Die Wahrnehmungssituationen stellen sich
zumindest fiir uns, d.h. die Wahrnehmenden selbst, nicht so dar, dass wir innerhalb derselben
als Erkenntnissubjekte einer objektiven Welt™® gegeniiberstehen, die in irgendeiner Weise auf
uns einwirkt und eine Art Abdruck in Form von Sinneseindriicken oder Empfindungen in uns
hinterldsst. Wie auch immer die physikalischen Lehren der Licht- und Tonwellen, sowie die
kognitionswissenschaftliche Untersuchung der Verarbeitung von Sinneseindriicken im
Einzelnen zu bewerten sind, hierbei handelt es sich laut Schapp, jedenfalls nicht um eine
Theorie des wahrnehmenden Subjekts selbst. Wendet man mit Schapp den Blick auf das sich
im Wahrnehmungsprozess befindende Subjekt selbst, so wird deutlich, dass wir es innerhalb
derselben nicht mit einzelnen Ton— oder Farbempfindungen zu tun haben, wir

,hiemals in der Vereinzelung Téne horen oder Farben sehen, sondern immer nur als Momente
einer auftauchenden Welt [...] Wir wagen auch nicht zu sagen, dass Tone oder Farben das, was
mit ihnen auftaucht, darstellen oder ausdriicken. Es ist uns unmoglich, das Gerdusch des
fahrenden Wagens von dem fahrenden Wagen zu trennen oder die Farben des Hauses von dem
Hause. Jede Untersuchung dieser Phdnomene muss mit der Einheit der Phinomene beginnen
und sich vor einer mechanischen Zerlegung des Auftauchenden hiiten. Die Redeweise, dass wir
eigentlich nur Farben sehen oder eigentlich nur Téne horen, beruht auf etwas Angelerntem, auf
einer vielleicht noch missverstandenen Lehre von Lichtwellen und Schallwellen® (Schapp,
(1953) 2004, p. 75).

Im Riickgang auf die lebensweltliche Erfahrungswelt gilt es, sich so weit wie moglich von

den wissenschaftlichen Erkldrungsversuchen zu beftreien:

,Uberall stellen sich hindernd unbesechens als  Ausgangspunkte genommene
naturwissenschaftliche Erkldrungen in den Weg. Dieser eiserne Ring, der um den modernen
Menschen liegt, muss iiberall erst durchbrochen werden, wenn man zu den Urgebilden
vordringen will* (Schapp, (1953) 2004, p. 41).

Die von Schapp gegeniiber den wissenschaftlichen Theorien erhobenen Bedenken sind
nicht einfach als Aufforderung zu verstehen, sich den ,,Schwierigkeiten der physikalisch —
physiologischen Erkenntnistheorie gegeniiber [...] naiv*“ zu stellen und das menschliche
Erkenntnissubjekt von vorneherein einfach so zu fassen, dass sich die Problematik der
Beziehung desselben zu einer von ihm unabhingigen, objektiven Wirklichkeit gar nicht erst
einstellt (Liibbe, 1960/61, p. 234). Hiermit wire eine nur unzureichende Kritik des

neurophysiologischen Wahrnehmungsmodells geleistet. Genau genommen stellt sich Schapp

¥ Mit dem Begriff der ,objektiven Wirklichkeit” oder ,objektiven Welt” ist im Rahmen des Schappschen
Ansatzes die Annahme einer von uns unabhingigen und in sich strukturierten Wirklichkeit gemeint.

60



nicht gegen die wissenschaftlichen Erklarungsversuche als solche, sondern allein dagegen,
dieselben ,,unbesehens als Ausgangspunkte“ zu nehmen (Schapp, (1953) 2004, p. 41).
Demgegeniiber wird im Rahmen des Schappschen Ansatzes der Status des
neurophysiologischen Wahrnehmungsmodells nun selbst zu einem philosophischen Problem.
Die Rede von Empfindungen und der Verarbeitung von Sinnesdaten ist schlieBlich nicht
allein den Kdpfen von in Meditationen zurlickgezogenen Philosophen entsprungen, sondern
erhdlt hinsichtlich ihrer Plausibilitit starken Riickhalt seitens der Wissenschaften. Der
Zusammenschluss der physikalischen Beschreibung von Licht- und Schallwellen und der
neurophysiologischen Untersuchung der Nervenreize ldsst die Annahme von Empfindungen
als Grundbausteinen unserer Wahrnehmung als &uBlerst plausibles Erkldrungsmodell
erscheinen.”® Schapp sieht sich mit folgender Situation konfrontiert: Einerseits weist er zu
Recht darauf hin, dass innerhalb unserer Wahrnehmung nirgends einzelne Rotempfindungen
auftauchen, sondern immer nur Ganzheiten, wie beispielsweise ein rotes Backsteinhaus oder
ein rotes Feuerwehrauto. Andererseits scheinen die wissenschaftlichen Untersuchungen des
menschlichen Wahrnehmungsapparats zu belegen, dass zumindest etwas, dieser Rede von
Empfindungen doch sehr Nahekommendes, in unserem Wahrnehmungsprozess involviert sein
muss. Wem ist hier der Vorzug zu geben: den eigenen Erfahrungen oder der Analyse der

Wissenschaften?

Da man es hier mit nichts anderem als einem Fall der oben angesprochenen
Gegeniiberstellung des lebensweltlichen ,Weltvollzugs’ und einer wissenschaftlicher Analyse
desselben zu tun hat, ist fiir Schapp der einzig mogliche Ausweg aus diesem scheinbaren
Dilemma vorgegeben: Aufgrund des Primats der lebensweltlichen Wirklichkeitserfahrung
miissen die wissenschaftlichen Erkldrungsversuche erst einmal zuriickgestellt werden, damit,
nach hinreichender Klirung dessen, was man innerhalb der Lebenswelt als Wahrnehmung
und Erfahrung von Gegenstéinden bezeichnen kann, die Frage nach der Beziehung und einer
moglichen Vermittlung zwischen beiden gestellt werden kann. Angesichts der Erfahrung von
Wirklichkeit ist laut Schapp die erste zu stellende Frage nicht (wie dies etwa aus Sicht des
wissenschaftlichen Realismus zu tun wire), wie einzelne Empfindungen oder Licht- und
Schallwellen es schaffen, Gegenstinde und Welt darzustellen, sondern umgekehrt, wie und an

welcher Stelle fiir uns erstmals so etwas wie einzelne Empfindungen oder Licht- und

% Dass die Annahme von Empfindungen im Sinne einer rezeptiven Wahrnehmungstheorie durch die
naturwissenschaftliche Analyse der in der Wahrnehmung involvierten Prozesse motiviert ist, wird beispielsweise
auch von Konersmann hervorgehoben. So sieht er in dem ,,Erscheinen der optischen Lehrwerke, mit denen um
das Jahr 1000 der islamische Aristotelismus [...] hervortritt den entscheidenden Einschnitt, der letztendlich die
Empfangstheorie, d.h. Vorstellung einer rezeptiven Wahrnehmung vorbereitet hat (Konersmann, (1997) 1999, p.
15).

61



Schallwellen, d.h. die (in Schappscher Terminologie) wissenschaftlichen Gebilde*
auftauchen. Aus der phanomenologischen Perspektive heraus erweist sich die lebensweltliche
Wirklichkeitserfahrung als ,,urhafter als die Gebilde der Wissenschaft (Schapp, (1959) 1981,

p. Xvi).

Wihrend die Riickweisung des Begriffs der Empfindung, sowie die Rede von Licht- und
Schallwellen angesichts des Projekts eines Restitution der lebensweltlichen Weltsicht
durchaus plausibel erscheint, stellt sich die Frage, weshalb laut Schapp hiermit zugleich eine
Gegeniiberstellung von Erkenntnissubjekt und objektiver Wirklichkeit abgelehnt werden
muss? Verhilt es sich nicht auch im Rahmen der Lebenswelt so, dass wir als Wahrnehmende
den von uns wahrgenommenen Gegenstinden in gewisser Weise gegeniiberstehen? Schapp
wiirde dies nicht bestreiten. Allerdings bestreitet er, dass sich die lebensweltliche Begegnung
mit Gegenstdnden treffend an Hand der Gegentiberstellung eines Erkenntnissubjekts und einer
objektiven Wirklichkeit beschreiben und fassen ldsst. Die Gegeniiberstellung von
erkennendem Subjekt und objektiver Wirklichkeit ist laut Schapp aufs engste mit der
wissenschaftlich geprdgten Vorstellung von Empfindungen und des sich hieran
anschlieBenden, rezeptiven Wahrnehmungsmodells verkniipft. Ein wesentlicher Grundzug des
kritisierten rezeptiven Wahrnehmungsmodells besteht genau darin, dass dem Wahrnehmenden
eine objektive, in sich strukturierte Wirklichkeit gegeniibergestellt wird, wobei die
Empfindungen sodann als ,,Verbindungsstiick zwischen Welt und Seele* (Schapp, (1965)
1976, p. 97), zwischen Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt dienen. Angesichts des
Projekts einer Restitution der lebensweltlichen und natiirlichen Weltsicht muss der Begriff
einer objektiven Wirklichkeit als Gegenstand und Ziel der menschlichen Erkenntnisleistungen
vorldufig auler Kraft gesetzt werden. Hiermit fallt laut Schapp, wie sogleich ndher gezeigt
wird, auch der Begriff des Menschen als eines den Gegenstinden gegeniibergestellten
Erkenntnissubjekts. Auch diese Vorstellung findet ihm zu Folge keine Entsprechung
innerhalb der lebensweltlichen Erfahrung, sondern sie gewinnt ihre Plausibilitdt und
Berechtigung gerade erst auf der Grundlage des ihr gegeniibergestellten Begriffs einer

objektiven (vornehmlich in naturwissenschaftliche Begriffe zu fassenden) Wirklichkeit.

Mit der Abschaffung der Empfindungen und der Gegeniiberstellung von Erkenntnissubjekt
und objektiver Wirklichkeit bleibt fiir Schapp auch kein Raum mehr fiir eine grundlegende

Trennung zwischen Leib und Seele und somit auch nicht fiir eine Lehre von seelischen

“ Die Bezeichnung , Gebilde’, die von Schapp sowohl in einem lebensweltlichen, als auch im wissenschaftlichen
Kontext gebraucht wird, ist als duBerst umfangreicher Terminus zu verstehen, der nicht nur postulierte Entititen
und Gegenstdnde im engeren Sinn, sondern zugleich auch dasjenige, was man gemeinhin unter die
Vorstellungen und Begriffe rechnen wiirde, umfasst.

62



Vermogen, d.h. von kognitiven oder intentionalen Akten (Schapp, (1953) 2004, p. 148;
(1959) 1981, p. 217; 336)."!

,»Wir selbst sind da nicht blutleere gespenstige Beziehungspunkte, die Sachverhalte intendieren
(Schapp, (1959) 1981, p. xv).

Die Annahme von im Wahrnehmungsprozess involvierten, kognitiven oder intentionalen
Akten ist laut Schapp ihrem Gehalt nach gleichermaBBen durch die kritisierte
Gegeniiberstellung von Erkenntnissubjekt und objektiver Wirklichkeit motiviert. Geht man
mit Schapp hinter diese Gegeniiberstellung zuriick, bedarf es auch keiner besonderen
seelischen Akte mehr, die die einzelnen Empfindungen zu einem Gegenstand zusammenfiigen
und so den Sprung zu einer uns gegeniiberstehenden, objektiven Welt ermoglichen. Fiir den
Wahrnehmenden selbst sind schlieBlich auch keine derartigen Akte innerhalb seiner
Wahrnehmung aufzufinden. Die Wahrnehmungssituationen stellen sich fiir uns vielmehr so
dar, dass uns innerhalb derselben die Gegenstinde als Ganzheiten mehr oder weniger
selbststindig entgegentreten, ohne dass dies gewohnlich einer besonderen geistigen
Betétigung oder Anstrengung unsererseits bedarf. Aus diesem Grund bevorzugt Schapp im
Rahmen seiner Analyse der lebensweltlichen Wahrnehmung die Bezeichnung des
Auftauchens oder der Selbstdarstellung von Gegenstinden (Schapp, (1959) 1981, p. 36 f.).
Der Begriff der Wahrnehmung ist nach Schapp dermafBlen eng mit der Annahme von
Empfindungen und der Gegeniiberstellung von Erkenntnissubjekt und objektiver Wirklichkeit
verkniipft, dass er, um der Gefahr des Riickfalls in diese uns in Fleisch und Blut
iibergegangenen wissenschaftlichen Konstruktionen zu entgehen, den Begriff der

Wahrnehmung weitgehend vermeidet:

»Der Ausdruck Selbstdarstellung ist verwandt mit Wahrnehmung. Wahrend Wahrnehmung aber
irgendwie auf die Beziehung zwischen Ich und Gegenstand hinweist, l1dsst Selbstdarstellung
diese Beziehung im Dunkel und legt das Gewicht auf die Begegnung mit einem Selbst von
etwas, ohne die Moglichkeit oder die Voraussetzung dieser Begegnung irgendwie zum Thema
zu machen® (Schapp, (1959) 1981, p. 123).

Nachdem Schapps Kritik an dem wissenschaftlich gepriagten Wahrnehmungsmodell in
ihren Grundziigen dargelegt wurde, gilt es nun zu kldren, wie der Schappsche Gegenentwurf
aussieht, beziehungsweise welchen Anforderungen er zu geniigen hat. Beziiglich der letzteren
Frage gilt es genauer herauszustellen, in welcher Hinsicht die wissenschaftlichen

Erklarungsansitze laut Schapp notwendigerweise fehl gehen oder zu kurz greifen. Die von

*I'In der Ablehnung des Begriffs eines (transzendentalen) Erkenntnissubjekt und einer Lehre von intentionalen
Akten ist einer der stiarksten Gegensitze zwischen Husserl und Schapp zu sehen.
»Diese Lehre ist uns so in Fleisch und Blut iibergegangen, dass es selbst nach jahrelanger Einsicht in die
Fehlerhaftigkeit dieser Lehre noch immer schwer ist, uns von den Konsequenzen dieser Lehre
fernzuhalten* (Schapp, (1965) 1976, p. 52).

63



Schapp an den wissenschaftlichen Konzepten geiibte Kritik ldsst sich dahingehend
zusammenfassen, dass es sich bei denselben um eine ,kiinstliche Abblendung* (Schapp,
(1953) 2004, p. 179), d.h. um eine Abstraktion und Verselbststindigung einzelner Momente
der Lebenswelt handelt, die in dieser verselbstindigten Form innerhalb der lebensweltlichen
Erfahrung nicht vorkommen. Diese Einsicht ldsst sich auf das gesamte Gebiet der
Wissenschaften ausdehnen. Ob es sich um die physikalische Beschreibung der Bewegung von
Festkorpern oder Lichtwellen, die chemische Bestimmung der Stoffe oder die
neurobiologische und kognitionswissenschaftliche Untersuchung der Empfindungen und
Nervenreizen handelt: Die Wissenschaften isolieren in ihrer Analyse der uns umgebenden
Wirklichkeit, je nach Forschungsgebiet unterschiedliche, einzelne Momente der
lebensweltlichen Erfahrung und erheben sie zu einem eigenstindigen Gegenstand der
Untersuchung. Mit seiner Kritik an den wissenschaftlichen Erklarungsversuchen wendet sich
Schapp also vornehmlich gegen die einzelwissenschaftliche Zersplitterung der Lebenswelt.
Der Mensch ist in seiner lebensweltlichen Ganzheit weder ein psychologisches oder
neurobiologisches Gebilde, noch handelt es sich bei den lebensweltlichen Gegenstéinden laut
Schapp primdr um in physikalische Begriffe zu fassende, raumzeitliche oder rein stoffliche
Gebilde. Um auf das Beispiel von Eddington zuriickzukommen: Der physikalische Tisch
unterscheidet sich vom Alltagstisch nach Schapp dadurch, dass der wissenschaftliche Tisch
das Resultat einer Analyse nur eines der Aspekte des Alltagstisches darstellt, ndmlich dessen
materieller Beschaffenheit. Der uns wohlbekannte Alltagstisch besteht hingegen aus viel
mehr, wozu aber nicht nur seine spezifische Farbe und Form gezidhlt werden miissen, die nach
Schapp selbst Abblendungen einzelner Momente des Alltagstisches darstellen (und insofern
zum Untersuchungsgegenstand der Geometrie, Statik oder einer Spektralanalyse gemacht
werden konnen). Als Gegenstand der lebensweltlichen Erfahrung ist der Alltagstisch
vornehmlich dadurch charakterisiert, dass er zu einem bestimmten Zweck (sei es maschinell
oder von einem Handwerker) hergestellt wurde. Er stellt, wie die meisten uns umgebenden
Gegenstdnde, ein ,Wozuding’ mit einer ihm eigenen und individuellen Herstellungs- und
Verwendungsgeschichte dar. Wenn Schapp also behauptet, dass mit dem Wozuding jederzeit
seine Geschichte mitauftaucht, der eigentliche Zugang zu demselben in seiner Geschichte zu
suchen ist, in deren Mittelpunkt letztendlich der Mensch steht, so ist hiermit nicht mehr
gesagt, als dass zum vollen Verstindnis des Wozudinges seine Herstellung durch den
Menschen, sowie der von dieser Person konzipierte Zweck des Wozudinges (eben das

,Wozu’) gehort. Insofern zum vollen Verstindnis des Wozudinges nach Schapp dessen

64



Geschichte gehort, konnen uns die Sinnesqualititen und seine rdumlich—stoffliche

Erscheinung tatséchlich nur wenig Auskunft tiber dasselbe geben:

»Die Wozudinge stehen in einer Geschichte, und diese Geschichte kann man nicht sinnlich
wahrnehmen, vor allen Dingen meint man, trifft man mit der sinnlichen Wahrnehmung nicht das
Geschichtenartige an den Wozudingen® (Schapp, (1959) 1981, p. 177).

Mit der Einfiihrung des Wozudinges wendet sich Schapp gegen den Begriff des
Gegenstandes, der ihm zu Folge bereits eine Abblendung und Verselbststdndigung einzelner
Momente der lebensweltlichen Erfahrung darstellt. Das Wozuding hat laut Schapp ,,nicht
seine Entsprechung in dem Blick der Augen®, seine momentane raumzeitliche und materielle
Erscheinung, auf welche der Begriff des Gegenstandes laut Schapp abzielt, stellt ,,nicht mehr
als ein Symbol*“ dar (Schapp, (1959) 1981, p. 83). Das ,,jeweilige Erscheinungsbild des
Wozudinges* ldsst sich nach Schapp nicht ohne weiteres abtrennen ,von seinem
Gesamtdasein® (Schapp, (1953) 2004, p. 59), das wesentlich in der angefiihrten individuellen
Herstellungs- und Verwendungsgeschichte besteht. Der Begriff des Gegenstandes basiert laut
Schapp auf einer Abblendung dieses geschichtlichen Zusammenhanges und der Reduktion
des Wozudinges auf seine materielle und momentane raumzeitliche Erscheinung. Als
Wozuding, d.h. als ein zu einem bestimmten Zweck eigens hergestellter oder verwendeter
Gegenstand,42 verweist dasselbe nicht nur auf die ,,Pldne, Entschliisse und korperliche

Betitigungen* des Menschen, sondern noch weiter zuriick

,auf die Stoffe [...], aus denen es hergestellt ist, oder die zu seiner Herstellung gebraucht sind,
und auf die Gewinnung dieser Stoffe zur Vorbereitung der Herstellung. Der Charakter des
Wozudinges kann nun schon abférben auf die Stoffe, aus denen es gemacht wurde. Diese Stoffe
konnen einen abgeleiteten Wozucharakter erhalten (Schapp, (1953) 2004, p. 17).

Mit den Wozudingen ist nach Schapp also zugleich die Rede von den Stoffen, als dem
,Auswas’ der Wozudinge gegeben (Schapp, (1953) 2004, p. 15). Dass jedes Wozuding bereits
implizit auf sein Auswas und den ihm zugrundeliegenden Stoff oder Materie verweist, erhellt
bereits dadurch, dass nicht jeder beliebige Stoff die zur Herstellung eines bestimmten
Wozudinges benétigten Eigenschaften (Starrheit, Elastizitit, Schwere, Durchléssigkeit, etc.)
aufweist. Ausschlaggebend fiir die Schappsche Analyse ist, dass die Rede von Stoffen (oder
Materie) und deren Bestimmtheiten in einem lebensweltlichen Kontext nicht (wie Schapp dies

offenbar fiir die physikalische oder chemische Behandlung von ,Stoffen’ unterstellt) als

* Die sogenannten Wozudinge umfassen nach Schapp nicht nur eigens zu einem bestimmten Zweck hergestellte
und bearbeitete Gegenstinde. Fiir die Rede von einem Wozuding ist es hinreichend, dass sich fiir dasselbe ein
Bezug zu den menschlichen Handlungen und Zwecksetzungen herstellen lasst:
,,Der Kutscher, der seine Peitsche zu Hause vergessen hat, pfliickt sich etwa einen passenden Zweig oder
Ast von ndchsten Baum [...], dann hat er einen Ersatz fiir eine Peitsche, ein Wozuding in unserem Sinne
[...] Der Charakter des Wozudinges kann ganz verwischt werden, so wenn jemand etwa einen Stein vom
Boden hebt, um einen Hund damit abzuwehren* (Schapp, (1953) 2004, p. 13).

65



isolierte Momente auftauchen, sondern uns ebenso wie die Wozudinge in dem genannten

praktisch-geschichtlichen Sinnzusammenhang entgegentreten:

,»Es hat zundchst den Anschein, als ob der titige Mensch an einer vorgefundenen Materie, an
einem vorgefundenen Stoff arbeite. Wir glauben aber, dass der Zusammenhang anders ist, dass
erst in der Téatigkeit und mit der Tatigkeit Stoff auftaucht, und dass die Bestimmtheiten des
Stoffes nur verstiandlich werden aus dieser Tatigkeit heraus“(Schapp, (1953) 2004, p. 20).

Innerhalb des lebensweltlichen Kontextes tritt uns Stoff oder Materie, wie Schapp dies

formuliert, nicht selbststdndig entgegen, sondern es borgt

,seinen Charakter und seine Bestimmtheiten von dem unselbststindigen ,Auswas’ der
Wozudinge, welches auf kiinstliche Weise verselbststindigt ist oder wird“ (Schapp, (1953)
2004, p. 31).

An spiterer Stelle wird zu kldren sein, wie sich hierzu diejenige wissenschaftliche
Verwendungsweise des Begriffes der Materie verhilt, in der die Materie offenbar ,,mit dem
Anspruch des Ewigdagewesenseins® (Schapp, (1953) 2004, p. 165) auftritt, ndmlich als
demjenigen, aus dem sich historisch alles Leben und somit auch der Mensch mit seinen

Tatigkeiten heraus entwickelt hat.

Mit den genannten Tétigkeiten, in deren Kontext die Rede von Stoffen und deren

Bestimmtheiten ihren Ursprung und priméren Sinn hat, zielt Schapp vornehmlich

,,ab auf das Arbeiten an den Dingen, auf die Beschiftigung des Handwerkers, Arbeiters mit den
Dingen und ihrem Stoff, auf das Sdgen, Bohren, Hdmmern, Feilen, Hacken, Schlagen,
Schleppen, Zichen, Schieben und alles, was in dieser Richtung liegt™ (Schapp, (1953) 2004, p.
20).

Ebenso wie die Wozudinge ihre Eigenschaften den menschlichen Tatigkeiten und
Zwecksetzungen entlehnen und nur im Rahmen dieses praktisch-geschichtlichen
Zusammenhangs einer vollstindigen Bestimmung fahig sind, finden auch die einem
jeweiligen Stoff zukommenden Eigenschaften ihre Entsprechungen in den menschlichen
Tétigkeiten: So entspricht beispielsweise dem ,,Schleppen, Ziehen, Wuchten* die Schwere,
dem ,Biegen, Brechen, Himmern“ die Starrheit, usw. (ibidem). Zieht man alle
handwerklichen und maschinellen Bearbeitungsmoglichkeiten in diese Betrachtungen mit ein,
lasst sich die Liste der den Stoffen zukommenden Eigenschaften fast beliebig erweitern:

,Jede Kenntnis und jedes Wissen von dem Stoff scheint mit dem Hantieren mit diesen
Werkzeugen zu beginnen. Wir kénnen immer nur die Bestimmtheiten dieses Stoffes von diesen
Werkzeugen her bestimmen* (Schapp, (1953) 2004, p. 21).

Schwere, Starrheit, Tragheit und dergleichen sind dieser Betrachtungsweise zu Folge keine an
sich existierenden Eigenschaften oder gar (physikalische) Gegenstindlichkeiten, die als

solche in einer von uns unabhingigen Welt vorzufinden sind, sondern Bestimmungen, die fiir

66



den Menschen erst im Rahmen seiner Téatigkeiten auftauchen und ihren eigentlichen und

urspriinglichen Sinn in diesem praktisch-geschichtlichen Zusammenhang haben:

»Wozudinge und Auswas befruchten sich gegenseitig. In immer neuen Behandlungsweisen
treten, von aullen betrachtet, immer neue Seiten des Was zutage [...] Die Entdeckung neuer
Seiten am Stoff hélt genau Schritt mit der Entwicklung der Wozudinge* (Schapp, (1959) 1981,
p. 308).

Mit anderen Worten: Die durch den technischen Fortschritt eroffneten, neue
Behandlungsweisen des Stoffes konnen zur Entdeckung (in Schappscher Terminologie: zum
Auftauchen) bisher unbekannter Eigenschaften desselben fiihren, die wiederum die
Herstellung und Realisierung neuer Wozudinge und menschlicher Zwecksetzungen

ermoglichen.

Mit der Riickfilhrung der Wozudinge und deren materieller Beschaffenheit in den
praktisch-geschichtlichen Kreis der menschlichen Tétigkeiten ist allerdings nur ein Teil der
von Schapp zu leistenden Arbeit vollbracht. Auch wenn dieser titige Umgang mit der uns
umgebenden Wirklichkeit der urspriingliche Ort fiir das Auftauchen der Wozudinge, sowie
des Stoffes und seiner Bestimmtheiten ist, so ist hiermit noch nicht gezeigt, auf welche Weise
sich diese Betrachtungen auf den gesamten Bereich der lebensweltlichen Wahrnehmung und
Erfahrung von Wirklichkeit ausdehnen ldsst. Nicht immer steht der Mensch actualiter in einer
tatigen Beziehung zu der ihn umgebenden Lebenswelt. Muss in diesen Féllen also doch auf
die von Schapp kritisierte Vorstellung einer rezeptiven Wahrnehmung zuriickgegriffen
werden? Des Weiteren gilt es zu kldren, wie sich die sogenannten natiirlichen, im Sinne der
von Menschenhand unbearbeiteten Dinge (z.B. Naturgebilde und Naturphdnomene) und die
gesamte Pflanzen- und Tierwelt in Schapps Analyse der lebensweltlichen Erfahrung von
Wirklichkeit integrieren lassen? Wie ldsst sich in diesen Féllen ein Bezug zu den

menschlichen Tatigkeiten herstellen?

Die Gefahr eines Riickfalls in das rezeptive Wahrnehmungsmodell versucht Schapp durch
den Verweis auf die sogenannte tdtige Wahrnehmung zu umgehen. Auch denjenigen
Wahrnehmungssituationen, in denen actualiter kein titiger Umgang im Sinne eines
tatsdchlichen Eingreifens seitens des Menschen stattfindet, liegt nach Schapp dennoch ,,immer
ein Spielen mit dem Eingreifen oder den Eingreifmdglichkeiten zu Grunde* (Schapp, (1965)
1976, p. 53). Mit anderen Worten: Auch ohne ein titiges Eingreifen seitens des Menschen,
stellen die urspriinglich im Rahmen der Tétigkeiten erworbenen Unterscheidungen dennoch
die Grundlage fiir die Wahrnehmung und Bestimmung der uns entgegentretenden
lebensweltlichen Gebilde und ihrer Eigenschaften dar. So ist die wahrgenommene Festigkeit

oder Schwere eines gegeniiberstehenden Gegenstandes - man denke etwa an einen Stein oder

67



ein Gebirge - nichts anderes als ein Derivat, d.h. eine Ableitung derjenigen Eigenschaft, die in
den Titigkeiten des Schleppens, Himmerns, usw. ihren Ursprung und eigentlichen Sinn hat.
Hierbei handelt es sich insofern um ein ,Spielen mit Eingriffsmoglichkeiten’, da das
Zusprechen von derartigen Eigenschaften letztendlich nichts anderes beinhaltet als die
Unterstellung und Erwartung, dass angesichts eines tatsdchlichen Eingreifens sich der
wahrgenommene Gegenstand den entsprechenden Titigkeiten (im Falle der Festigkeit eben
dem Hadmmern, Bohren, etc.) unterwerfen ldsst. Auch in diesen Féllen ist der (implizite)
Bezug zu den menschlichen Tétigkeiten, Zwecksetzungen und Wozudingen konstitutiv fir die
lebensweltliche Wahrnehmung und Strukturierung von Wirklichkeit: Ohne diesen impliziten
Bezug zu den menschlichen Titigkeiten konnte den jeweiligen wahrgenommenen und

postulierten Bestimmungen kein konkreter Sinn und Gehalt verliehen werden.

Dass sich auf dieser Grundlage auch die sogenannten natiirlichen, im Sinne der von
Menschenhand unbearbeiteten und unberiihrten Dinge in den Schappschen Ansatz integrieren
lassen, sollte hiermit deutlich geworden sein. Auch die den natiirlichen Dingen
zugesprochenen  Eigenschaften  sind  solche, die  uns  urspriinglich  als
Wozudingbestimmtheiten, d.h. im Rahmen wunserer Tatigkeiten und Handlungen
entgegengetreten. Nicht anderes ist gemeint, wenn Schapp davon spricht, dass die natiirlichen
Dinge als negative, mogliche oder zukiinftige Wozudinge in unseren Gesichtskreis treten, d.h.
als ,,Dinge, die sich mehr oder weniger zu Wozudingen eignen, oder die hinderlich sind fiir
die Ausbreitung der Wozudinge“ (Schapp, (1965) 1976, p. 81; 115). All diese AuBerungen
sind als ein ,Spielen mit Eingriffsmoglichkeiten’ zu interpretieren, ohne ein tatsidchliches
Eingreifen seitens des Menschen voraussetzen zu miissen. Was die Frage nach dem Pflanzen-
und Tierreich angeht, so ist nach Schapp ,,die Briicke zu den Wozudingen {iber Zdhmung,
Wartung und Pflege leicht zu schlagen® (Schapp, (1959) 1981, p. 41). Die im Rahmen dieses
tatigen Umgangs mit Tieren und Pflanzen erworbenen Bestimmungen (z.B. hinsichtlich des
Verhaltens, der Wachstumsphasen, der Fortpflanzung und der Kreuzungsmoglichkeiten,
sowie allgemein der Nutzbarmachung tierischer und pflanzlicher Erzeugnisse fiir die
menschlichen Zwecke, etc.) lassen sich sodann, dhnlich wie dies bereits fiir die Wahrnehmung
der unbelebten Gegenstinden gesehen wurde, als konstitutiv fiir die Wahrnehmung,
Bestimmung und Klassifizierung der weiteren, nicht in einem direkten tdtigen Zusammenhang

stehenden Tier- und Pflanzenarten auffassen.

Da im Rahmen des Schappschen Ansatzes immer wieder der enge Bezug der
lebensweltlichen Erfahrungsformen zu den menschlichen Tatigkeiten herausgestellt wurde,

stellt sich die Frage, wie sich dieser geschichtlich-praktische Zusammenhang zu den bereits

68



im ersten Kapitel angestellten Uberlegungen verhilt. So wurde dort beispielsweise die
Unterscheidung zwischen Perl- und Pantherpilz auf das Interesse des eigenen Wohlbefindens
und Uberlebens zuriickgefiihrt. Mit dem Verweis auf die sogenannte ,lebensweltliche
Bewidhrung” wurde im ersten Teil der Untersuchung natiirlich suggeriert, dass sich diese
Bestimmungen und Unterscheidungen insgesamt auf die unterschiedlichen von Menschen
verfolgten Interessen und Zwecksetzungen zuriickfiihren lassen, ohne dass des ndheren darauf
eingegangen wurde, ob und wie sich eine derartige Behauptung in dieser Allgemeinheit
aufrecht erhalten lisst. Letzteres kann nun auf der Grundlage der Schappschen Uberlegungen
nachgereicht werden. Insofern weiter oben mit dem Verweis auf die Herstellungs- und
Verwendungsgeschichte von Wozudingen bereits die Rede von menschlichen Plinen,
Entschliissen und Handlungen eingefiihrt wurde, ldsst sich der von Schapp am Beispiel der
handwerklichen Tétigkeiten herausgestellte geschichtlich-praktische Sinnzusammenhang
ohne weiteres um die Vielfalt der {iiber eine handwerkliche Auseinandersetzung
hinausgehenden auBerwissenschaftlichen Zwecksetzungen erweitern. Die alltdgliche
Erfahrung der uns umgebenden Wirklichkeit - ob es sich hierbei nun um Wozudinge,
natiirliche Gegenstidnde, Naturereignisse oder die Klassifizierung von Pflanzen und Tieren
handelt - lédsst sich insofern auf den von Schapp hervorgehobenen praktisch-geschichtlichen
Zusammenhang zuriickfiihren, als dass die in dem lebensweltlichen Kontext getroffenen
Unterscheidungen (Schapp wiirde von auftauchenden Gebilden reden) ihren Ursprung und
thren primdren Sinn in den Titigkeiten und Handlungen, d.h. den unterschiedlichen
Zwecksetzungen des Menschen haben. Im Riickgang auf den Schappschen Begriff der titigen
Wahrnehmung ldsst sich der geschichtlich-praktische Zusammenhang (d.h. die
aullerwissenschaftlich verfolgten Zwecksetzungen und Interessen) auch dann noch als
konstitutiv fiir die lebensweltliche Erfahrung von Wirklichkeit ausweisen, wenn gerade kein
tatsdchliches handelndes Eingreifen seitens des Menschen vorliegt. Die Unterscheidung von
Perl- und Pantherpilz muss also nicht mehr als eine &ufBerlich an die von uns unabhéngige
Wirklichkeit herangetragene Hypothese verstanden werden. Stattdessen kann sie durch ihre
Zuriickfiihrung auf die menschlichen Zwecksetzungen, in deren Kontext und
Sinnzusammenhang uns die Gebilde (d.h. die unterschiedlichen Pilzarten) urspriinglich
entgegentreten, als konstitutiv fiir die lebensweltliche Wahrnehmung von Wirklichkeit

angesehen werden.

Nach Schapp erfiillen wir also nicht einfach die Funktion eines der Welt

gegeniibergestellten Beobachters, sondern sind in dieselbe als tdtige und handelnde Menschen

69



gestellt. Im Gegensatz zu dem kritisierten rezeptiven Wahrnehmungsmodell, verwandelt sich

fiir Schapp

»die Lehre von der Wahrnehmung und von der Vorstellung als seelischem Akt [...] in eine
Lehre vom Auftauchen in Geschichten und mit Geschichten* (Schapp, (1953) 2004, p. 148).

Wie bereits angefiihrt stehen alle Wozudinge nach Schapp in Geschichten, ndmlich ihrer
individuellen Herstellungs- und Verwendungsgeschichten, wobei diese geschichtlich-
praktische Zusammenhang nichts ist, das in einem herkdmmlichen Sinn Gegenstand der
sinnlichen Wahrnehmung ist und primér an Hand von Empfindungen oder Sinneseindriicken
vermittelt werden kann:

»Wenn man den Wozudingen die Stellung einrdumt, die wir ihnen zuteilen, so verlagert sich das
Gewicht der Auflenwelt von dem Raumlich-Stofflichen auf all das, was mit den Wozudingen
auftaucht, auf die Bestimmtheiten und Charaktere der Wozudinge, auf die Sinnhaftigkeit der
Wozudinge, auf das Geschichtliche und Geschichtenhafte, so wie damit auf den schaffenden
Menschen, der immer im Horizont der Wozudinge auftaucht® (Schapp, (1953) 2004, p. 72).

Das ,,sozusagen Gesehene®, d.h. dasjenige, was man im Rahmen der philosophischen und
wissenschaftlichen Tradition gewohnlich mit dem Begriff der Wahrnehmung zu treffen
versuchte, fiihrt in Gebiete, ,,die sicher nicht gesehen werden konnen* (Schapp, (1959) 1981,
p. 101). Wéhrend die Rede von der Sinnhaftigkeit der Wozudinge und aller sich hieraus
ableitenden Bestimmungen durchaus seine Plausibilitét hat, stellt sich die Frage, weshalb man
mit Schapp diesen Zusammenhang als ein Auftauchen von , Geschichten’ bezeichnen sollte?
Ist es fiir die von Schapp verfolgten Belange nicht hinreichend, auf den allgemeinen Begriff
des Wozudinges oder den mit den menschlichen Titigkeiten und Handlungen in enger
Beziehung stehenden allgemeinen Begriff des Zweckes zu rekurrieren? Was wird im
Gegensatz zu letzteren mit dem Rekurs auf die individuellen Herstellungs- und

Verwendungsgeschichten zusitzlich getroffen?

Wie sich bereits erahnen ldsst, fillt auch die Rede von allgemeinen Begriffen oder
allgemeinen Gegenstinden Schapps Kritik an ungerechtfertigten Abstraktionen zum Opfer.
Genauso wenig wie wir es innerhalb der lebensweltlichen Erfahrung mit einzelnen
Empfindungen und kognitiven Akten zu tun haben, ldsst sich nach Schapp die Rede von
allgemeinen Begriffen oder allgemeinen Gegenstdnden aufrechterhalten: Es handelt sich
hierbei um theoretische Konstrukte, die als solche nirgends in der Lebenswelt angetroffen

werden.” Im Rahmen der Lebenswelt treten uns nach Schapp immer nur Einzelgegenstinde

* Dass Schapp seine Kritik an den Allgemeinbegriffen nicht auf die wissenschaftlichen Begriffe beschréinkt,
sondern auch auf unsere lebensweltlichen Begriffe angewandt wissen will, zeigt sich bereits an den von ihm zur
Veranschaulichung herangezogenen Beispielen, die unter anderem solch alltigliche Gegenstiande und Begriffe
wie ,,Tasse, Hammer, Sége* umfassen (Schapp, (1953) 2004, p. 56). Auch im Rahmen der Lebenswelt treten
uns ihm zur Folge nur Einzelgebilde entgegen. Die Frage nach dem Ubergang von den lebensweltlichen zu den

70



und Individuen, sozusagen eine empirische Mannigfaltigkeit, nirgends aber so etwas wie
allgemeine Gegenstinde entgegen. Dass wir es im Rahmen unserer lebensweltlichen
Erfahrung vornehmlich mit Einzelgegenstinden zu tun haben, darin mag man Schapp
beipflichten. Dennoch scheint uns auch im lebensweltlichen Kontext etwas den allgemeinen
Begriffen verwandtes zu begegnen, ndmlich dann, wenn wir von ,dem Tisch’ reden oder
allgemeine Aussagen wie ,Der Pantherpilz ist fiir den Menschen unvertrdglich’ machen. Was
also ist gemeint, wenn man in einem lebensweltlichen Kontext einen Gegenstand als Tisch
oder (um das von Schapp diskutierte Beispiel zu iibernechmen) als Automobil identifiziert?
Wenn nicht durch den Verweis auf einen allgemeinen Gegenstand, muss sich dergleichen
dennoch auf andere Weise argumentativ einholen lassen. Hinsichtlich der Beantwortung
dieser Frage lohnt es, etwas ausfiihrlicher auf Schapps Kritik an allgemeinen Gegenstdnden

(Schapp redet von dem Begriff der Gattung) einzugehen.

Da der Stoff oder die Materie, wie gesehen, nichts ist, dem innerhalb des lebensweltlichen

Kontexts als eines an sich Seienden begegnet wird,

~muss zugleich die traditionelle Auffassung berichtigt werden, nach der in der zweckhaft
herstellenden Arbeit des Menschen eine Allgemeinvorstellung, eine Idee qua Gattungsbegriff,
der zuvor schon gegebenen Materie eingebildet und so je und je zur Individualitdt gebracht wird
[...]: die Materie als principium individuationis einerseits und der im Hinblick auf die Pluralitét
seiner Individuationen ,Gattung’ zu nennende Allgemeinbegriff [sind nach Schapp, N.P.]
phdanomenologisch unauffindbare Bestdnde® (Liibbe, 1954, p. 650).

Die Wozudinge treten (ebenso wie die natiirlichen Gegenstéinde) im Rahmen der Lebenswelt
urspriinglich nicht als ein ,,Stoff von besonderer Form* auf (Schapp, (1953) 2004, p. 15).
Form und Materie werden nicht als voneinander gesonderte Gegenstindlichkeiten
vorgefunden, sondern diese Unterscheidung beruht auf einer nachtraglichen Abblendendung
und Verselbststindigung einzelner Momente der lebensweltlichen Erfahrung. Mit der
traditionsbehafteten Unterscheidung und Trennung von Form und Materie fallt fiir Schapp

zugleich die metaphysische Lehre,

,hach der der eigentliche, sein Sein begriindende Grund jedes Dinges sein Wesen sei, und dieses
unverdndert bleibe in den Verdnderungen des Dinges seinen dufleren, ,zufdlligen’ Akzidenzien
nach® (Liibbe, 1954, p. 655).

Wie auch immer die lebensweltliche Rede von dem Tisch, dem Perlpilz oder dem Automobil
sich rechtfertigen lésst: Irgendeinen ,,allgemeinen Gegenstand®, der iiber den Einzeldingen
schwebt oder in diesen exemplifiziert wire, ,,bekommen wir hier nicht zu Gesicht* (Schapp,
(1953) 2004, p. 57). Was die einzelnen Wozudinge, wie z.B. die einzelnen Automobile

miteinander verbindet, was ihnen gemeinsam ist, ist laut Schapp nichts anderes als ihr

wissenschaftlichen Begriffen und Gebilden ist eine hiervon abgesonderte Problematik, der unter Punkt I1.1.2.
und II.2. nachgegangen wird.

71



individueller Herstellungs- und Verwendungszusammenhang, iiber den sie sich in einen
groflen geschichtlichen Zusammenhang einreihen lassen: in die sogenannten Serien (Schapp,

(1953) 2004, p. 56).

Wie bereits mehrmals dargelegt, ist uns das Wozuding nicht als rdumlich—stoffliche

Erscheinung in einer punktuellen Gegenwart gegeben. Stattdessen taucht es auf

,»mit einer Vergangenheit, mit einer Geschichte, mit einem Alter. Diese Vergangenheit, diese
Geschichte wird immer mit gegenwartig. Wir brauchen dafiir die Redeweise, dass die
Vergangenheit im Horizont auftaucht. Dieser Horizont kann im Auftauchen mehr oder weniger
ausgefiillt sein. Er ist aber auch ohne Ausfiillung irgendwie vorhanden® (Schapp, (1953) 2004,

p. 17).
Im  Horizont der (mehr oder weniger ausgefiillten) Herstellungs- und
Verwendungsgeschichte* tritt nach Schapp nicht nur der Mensch als Hersteller des einzelnen
Automobils und Wozudinges auf, sondern zugleich alle anderen Automobile als Vorgédnger
und Realisate desselben Produktionszusammenhanges: Aufgrund des ihnen gemeinsamen
Produktionszusammenhanges lassen sich die einzelnen Automobile in Serien
zusammenfassen. Verfolgt man die einzelnen Serien nun selbst wiederum in ihrem
(kultur)geschichtlichen Zusammenhang, sto3t man nach Schapp ,,schlieBlich auf das erste
Automobil, wir kommen aber nirgends zu einem Gebilde wie Gattung, sondern nur auf eine
immer wachsende Summe von Einzelautomobilen® (Schapp, (1953) 2004, p. 57 f.). Auf diese
Weise ldsst sich nach Schapp jedes Wozuding in eine Serie einordnen, die ebenso ein
Einzelgegenstand ist, ,,eine Summe von Einzelgegenstinden®, wie das einzelne Wozuding
(Schapp, (1953) 2004, p. 56). Auch beim Erfinder des Wozudinges stoBen wir nach Schapp

nicht auf eine Idee,

,die wieder die Grundlage bilden konnte fiir die Rede von der Gattung, wobei die Idee wieder
der Herstellung des ersten Automobils voranginge. Wir sehen auch hier in dem, was dem
Erfinder vorschwebt, immer nur konkrete Automobile oder Vorversuche zu konkreten
Automobilen, die schlieBlich zu dem ersten brauchbaren Automobil fiihren* (Schapp, (1953)
2004, p. 58).

,Dieselbe Uberlegung trifft auch noch zu, wenn wir versuchen, das Wozuding selbst als
,Gattung’ in den Griff zu bekommen. [...] Auch hier stoen wir nicht auf einen allgemeinen
Gegenstand, sondern nur auf die Fiille der Wozudinge und die Zusammenhéinge, in denen sie
stehen® (Schapp, (1953) 2004, p. 61).

* Die Rede von einem mehr oder weniger ausgefiillten Horizont verweist auf die Tatsache, dass ein
vorgefundener Gegenstand auch dann als Wozuding identifiziert wird, d.h. ,mit seiner Geschichte auftaucht’ und
auf diese verweist, wenn der konkrete Bezug zu dem urspriinglicher Hersteller desselben uns unbekannt ist,
entweder weil er als irrelevant erachtet wird (wie dies im Zeitalter der industriellen Herstellung héufig der Fall
ist), oder trotz aller Bemiihungen und Nachforschungen nicht mehr vollstidndig rekonstruiert werden kann. Noch
deutlicher lésst sich die Rede von einem mehr oder weniger ausgefiillten Horizont durch den Verweis auf
archdologische Funde veranschaulichen, die zwar deutliche Spuren einer zweckgerichteten menschlichen
Bearbeitung aufweisen, angesichts derer unter den Forschern aber Uneinigkeit hinsichtlich der tatsachlichen
Verwendungsweise besteht.

72



Die Suche nach einem ersten Wozuding, dem ,,Stammvater der Wozudinge* verliert sich

schlieBlich irgendwo im Horizont (ibidem).

Uber diesen individuellen Produktionszusammenhang lésst sich nach Schapp sodann die

Bildung von allgemeinen Sitzen aufkliren:

»Wenn die Sprache hier allgemeinen Sétze bildet, etwa der Art: das Automobil Serie X der
Fabrik Y Jahrgang 1950 hat keine gute Federung, so scheint uns das nur eine Abkiirzung zu sein
dafiir, dass die 10000 Automobile, die zu dieser Serie gehdren, keine gute Federung haben‘
(Schapp, (1953) 2004, p. 57).

Die scheinbar auf allgemeine Gegenstidnde referierenden Aussagen entpuppen sich somit als
Aussagen iiber den allen Einzelexemplaren gemeinsamen Produktionszusammenhang:

»Alles, was man iiber Gattung ausdriicken will, kann man sehr viel schirfer, wenn auch
umstindlicher ausdriicken, wenn man auf diese Zusammenhidnge zuriickgeht. Immer tauchen
nur numerische, zahlenméfig bestimmte oder bestimmbare Individuen in einem grofien
Zusammenhang auf™ (Schapp, (1953) 2004, p. 60).

Wihrend diese Analyse angesichts des von Schapp gewdhlten Beispiels der Automobile
natiirlich besonders einleuchtend erscheint,*’ stellt sich die Frage, ob sich diese Uberlegungen

auch auf das gesamte Feld der lebensweltlichen Erfahrungen ausweiten lassen?

Gemill dem Beispiel des Automobiles nun auch alle anderen Wozudinge iiber die ihnen
gemeinsame Herstellungs- und Verwendungsgeschichte in einen jeweiligen grof3en
Zusammenhang, d.h. einzelne Serien einzuordnen, bereitet keinerlei Schwierigkeiten. Was
den Tisch zu einem Tisch macht, ist nicht seine Teilhabe an einer Idee des Tisches, sondern
die Tatsache, dass er das Produkt eines bestimmten Herstellungsprozesses ist, der zwar je
nach Tisch gewisse Abwandlungen aufweisen kann (beziiglich der GroBle, Form, Farbe des
Tisches und des verwendeten Materials), sodass sich hier dhnlich wie bei den Automobilen
einzelne Serien bilden lassen (Esstisch, Beistelltisch, Nachttisch, Glas- oder Holztisch, etc.).
Ungeachtet dieser Unterschiede lassen sich diese Einzelexemplare dennoch {iiber ihre
einheitliche Verwendungsweise in einen grofleren, die einzelnen Serien umgreifenden
Zusammenhang einordnen: Alle Einzeltische eignen sich (insofern es sich nicht um defekte
oder ,missratene’ Exemplare handelt) zum Abstellen von Gegenstinden. Mit den Aussagen

iiber den Tisch, wie z.B. ,Der Tisch ist ein Mobelstiick’ referieren wir nach Schapp wiederum

*> Man denke in diesem Kontext an die von einzelnen Automobilherstellern initiierten ,Riickrufaktionen’,
anlésslich derer ganze Serien, d.h. Produktionsreihen von Automobilen aufgrund eines Produktionsfehlers
wieder aus dem Verkehr gezogen werden. Niemand kdme hier auf die Idee, diese Riickrufaktionen auf eine
Analyse eines allgemeinen Gegenstandes zuriickzufiihren, sondern dergleichen wird selbstverstindlich als eine
an dem individuellen Produktionszusammenhang festgestellte Unzulénglichkeit interpretiert. Wahrend
dergleichen, wie gesagt, angesichts des gewéhlten Beispieles natiirlich besonders einleuchtend erscheint,
beansprucht Schapp diese Uberlegungen auf alle allgemeinen Aussagen ausdehnen zu kénnen.

73



nur auf die Gesamtheit dieser einzelnen Serien, was sich gleichermallen flir den Begriff des

Mobelstiickes, sowie dessen Einordnung in die Reihe der Wozudinge wiederholen lief3e.

Ahnliches lisst sich fiir den Begriff des Stoffes bewerkstelligen. Wie gesehen taucht der
Stoff mitsamt seinen Bestimmtheiten im Rahmen der Lebenswelt ebenso wie die Wozudinge
nur iber die menschlichen Tatigkeiten und Handlungen, d.h. iiber bestimmte
Produktionszusammenhinge auf. Im Rahmen des Schappschen Ansatzes lassen sich sodann
Aussagen lber das Gold, das Eisen oder das Holz als Aussagen iiber die individuellen
Bearbeitungs- und Behandlungsarten interpretieren, denen sich der jeweilige Stoff

unterwerfen lasst:

,»Ich kann Eisen gliihend machen und dann himmern, hérten. Ich kann es auch gieBen, ich kann
es feilen, drehen. So mag es wohl hundert und tausend Arten geben, wie man Eisen bearbeitet
immer im Hinblick auf seine weitere Verwendung. All das kommt bei Holz nicht vor. Beim
Holz muss man Riicksicht auf seine Struktur nehmen. Ich kann allerdings Holz auch zu einem
Holzbrei machen‘ (Schapp, (1959) 1981, p. 305).

Das sich auf unterschiedliche Stoffe beziehende und in Form allgemeiner Sitze ausgedriickte
Wissen des Schreiners, Schmiedes, Maurers oder handwerklichen Laien ldsst sich nach
Schapp also gleichermaflen in Aussagen iiber einen individuellen und kulturgeschichtlich
tradierten  Produktionszusammenhang, d.h. in Aussagen iiber Eingriffsmdglichkeiten
auflésen, wie dies flir die Serie der Automobile festgestellt wurde. Auch hier treten uns keine
allgemeinen Eigenschaften oder Gegenstindlichkeiten entgegen, sondern jeweils nur
individuelle, immer wieder aufs Neue hinsichtlich ihrer Bewidhrung zu iiberpriifende

Handlungszusammenhénge und Eingriffsmoglichkeiten.

Da im Riickgriff auf die Schappsche Analyse der tdtigen Wahrnehmung die
lebensweltlichen Zwecke als konstitutiv fiir die Erfahrung von Wirklichkeit und insofern als
konstitutiv fiir die Lebenswelt selbst ausgewiesen wurden, lassen sich die sich auf die
lebensweltlichen Unterscheidungen und Bestimmungen beziehenden Aussagen auch
prinzipiell als Aussagen tiber die jeweiligen, an die lebensweltlichen Interessen ankniipfenden

Handlungszusammenhénge interpretieren.

»Die Gattung ist bei Lebewesen und Wozudingen nicht aufgebaut auf Gleichheit und
Ahnlichkeit, sondern auf Zugehorigkeit zu einem Ganzen, welches die Gleichheit und
Ahnlichkeit fundiert (Schapp, (1959) 1981, p. 38).

Die Rede von dem Perl- oder dem Pantherpilz ist nach Schapp also nicht in Bezug auf eine
den einzelnen Exemplaren an sich zukommende Ahnlichkeit, d.h. einen identischen
Wesenskern zu rechtfertigen, sondern zuriickzufiihren auf die einheitliche Behandlungsweise,

der sie sich jeweils unterwerfen lassen. Die Zuriickfiihrung aller lebensweltlichen

74



Unterscheidungen auf den geschichtlich-praktischen Zusammenhang menschlicher
Handlungen und Zwecksetzungen macht den Begriffsrealismus und eine sich hieran
anschlieBende Wesensmetaphysik zu einer flir Schapp unhaltbaren Position. Allgemeine

Aussagen sind in diesem Kontext nichts anderes als Aussagen tliber Eingriffsmoglichkeiten.

I1.1.2. Die Wissenschaften im Lichte der Schappschen Analyse der Lebenswelt

Dass die wissenschaftlichen Erkenntnisbemiihungen laut Schapp auf einer Abblendung
und Verselbstindigung einzelner Momente der lebensweltlichen Erfahrung beruhen, wurde
bereits angefiihrt. Dergleichen ldsst sich erst einmal als eine Feststellung hinsichtlich der
methodischen Vorgehensweise der Wissenschaften interpretieren: Im Ausgang von der
lebensweltlichen Erfahrung (als der urspriinglichen Form der Wirklichkeitserfahrung) werden
einzelne Aspekte der Lebenswelt, wie z.B. die rdumliche Bewegung der Festkorper, die
Eigenschaften der unterschiedlichen Stoffe oder die leibliche Beschaffenheit und
Reproduktion der Lebewesen zum Gegenstand einer eigenstdndigen Untersuchung erhoben.
Die Vorteile einer derartigen Vorgehensweise liegen auf der Hand: Die Beschrinkung und
Konzentration auf einen oder einige wenige Aspekte der lebensweltliche Gebilde ermdglicht
eine umfassende und detaillierte Analyse und somit weitaus prézisere theoretische
Beherrschung derselben, als dies ohne die durch die Entstehung der Spezialwissenschaften
vollzogene Arbeitsteilung moglich wére. Aber auch in anderer Hinsicht sind die von den
Wissenschaften vollzogenen Abblendungen methodisch von Bedeutung. So beruht z.B. das
im experimentellen Rahmen angestrebte Ideal der Kontrolle aller kausal relevanten Variablen
gleichermallen auf einer Abblendung, nidmlich einer Abblendung (d.h. Herausstellung)
derjenigen Aspekte der lebensweltlichen Erfahrung, die nicht nur den experimentellen Erfolg,
sondern zugleich die Reproduktion und Nachpriifbarkeit der experimentellen Resultate
sicherstellen und ermdglichen. Insofern man, wie im ersten Kapitel geschehen, die Forderung
einer eindeutigen und situationsinvarianten Uberpriifbarkeit zum grundlegenden
Charakteristikum aller wissenschaftlichen Erkenntnisbemiihungen erklért, erweisen sich die

genannten Abblendungen als eine conditio sine qua non der Wissenschaften.

Mit dem Verweis auf die von den Wissenschaften vollzogenen Abblendungen ist Schapp
allerdings weder an der Moglichkeit einer Einlosung dieses Geltungsanspruches interessiert,

noch iiberhaupt darum bemiiht

75



,wie andere philosophische Untersuchungen einen festen Unterbau [zu] liefern flir die strengen
Wissenschaften, etwa fiir die Mathematik und die Naturwissenschaften* (Schapp, (1953) 2004,
p- 87).

Vielmehr nimmt er es in Kauf, dass sein Ansatz ,,diese Wissenschaften nicht unterbaut,
sondern unterminiert” (Schapp, (1953) 2004, p. 87). In den Wissenschaften und ihren
Methoden sieht Schapp kein Vorbild fiir die eigene Untersuchung.

,.Der Respekt vor der Wissenschaft, vor der Konstruktion der Mathematik, vor dem
Experiment der Naturwissenschaft und im weitesten Sinne vor der Nachpriifbarkeit, Verifikation
aller Behauptungen, der Respekt vor der Grenze von Wissen und Glauben ist nicht nur uns
anerzogen, wir teilen ihn mit allen Gelehrten, wie sie seit vielen Jahren an unseren Universititen
ausgebildet worden sind* (Schapp, (1959) 1981, p. xvii).

Schapp will es aber ,keineswegs einleuchten, dass das, was der Mathematiker und der
Physiker treibt”, den Vorrang haben soll, ,,den Platon, Descartes, Leibniz und Kant diesem
Treiben oder dieser Beschiftigung zuerkennen® (Schapp, (1959) 1981, p. 249). Die sich hierin
bekundende Dominanz der Wissenschaften miindet laut Schapp in einer ,,Sonderwelt des
Abendlandes®”, die ,unter dem Leitbild des Atoms* stehend, vor allem ,negativ
gekennzeichnet” ist ,,durch die Unabhéngigkeit von Religion und vom Menschen* und
»dadurch in Gegensatz zu den positiven Welten®, d.h. zur Lebenswelt tritt (Schapp, (1959)
1981, p. 29).* Mit den von den Wissenschaften vollzogenen Abblendungen ist nidmlich

immer die Gefahr gegeben,

»von diesem verselbststindigten Moment aus oder um dies Moment herum eine Welt
aufzubauen, eine Welt zu konstruieren und diese Welt dann an die Stelle der urspriinglichen
Welt zu setzen® (Schapp, (1953) 2004, p. 52),

Diese von Schapp geduBlerten Bedenken gilt es ndher darzulegen.

Dass der Lebenswelt, als dem urspriinglichen Ort der Wirklichkeitserfahrung, gegeniiber
den Wissenschaften ein erkenntnistheoretischer und methodischer Primat zukommt, wurde
bereits hervorgehoben. Aus diesem erkenntnistheoretischen Primat allein ldsst sich nun aber
kein Einwand gegen das wissenschaftliche Projekt einer Theoretisierung dieses
urspriinglichen Wirklichkeitsbezuges ableiten: Die Urspriinglichkeit der lebensweltlichen
Erkenntnisformen spricht an sich nicht gegen eine methodisch auf dieselbe aufbauende,
wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der von uns unabhdngigen Wirklichkeit. Eine
derartige Behauptung hétte nicht nur, wie von Schapp und der Phdnomenologie getan, die

Urspriinglichkeit der lebensweltlichen Erfahrung darzulegen, sondern dariiber hinaus den

* Mit den sogenannten positiven Welten werden von Schapp die Lebenswelten unterschiedlicher Zeiten und
Kulturen bezeichnet. So spricht er z.B. von der positiven Welt der alten Griechen gegeniiber der positiven Welt
der Inder oder der Naturvolker. Der Ausdruck ,positive Welt’ spielt, wie Schapp eigens hervorhebt, auf die
Bezeichnung ,positive Religion’ an (Schapp, (1959) 1981, p. 15). Im Folgenden kann aber nicht weiter auf die
Rolle der Religion in der Schappschen Philosophie der Lebenswelt eingegangen werden.

76



Nachweis zu liefern, dass es sich hierbei um die einzige uns mogliche Form der
Wirklichkeitserfahrung handelt. Dergleichen lésst sich aber keineswegs auf der Grundlage des
Schappschen Ansatzes rechtfertigen. Zumindest im ersten Band der in seinem Spétwerk
entwickelten ,Philosophie der Geschichten’ scheint Schapp aber eine derartige Konsequenz

vertreten zu wollen. Er setzt sich dort bisweilen

,»in ein einseitig destruktives Verhiltnis zur neuzeitlichen Naturwissenschaft und bestreitet, dass
es iiberhaupt sinnvoll sei, im Sinne etwa der Geologie und Paldontologie vom Sein und Werden
der Erde, ihrer urzeitlichen Flora und Fauna vor und auf3erhalb aller menschlichen Geschichte zu
sprechen (Liibbe, 1954, p. 663).

Wie gesehen tritt uns der Stoff oder die Materie mitsamt den ihnen zukommenden
Bestimmungen im lebensweltlichen Kontext nicht selbststindig und ,,mit dem Anspruch des
Ewigdagewesenseins* (Schapp, (1953) 2004, p. 165) entgegen, sondern im geschichtlich-
praktischen Zusammenhang der menschlichen Handlungen und Zwecksetzungen. Nun konnte
aber schon angesichts der titigen Wahrnehmung gezeigt werden, dass sich die urspriinglich
im Handlungszusammenhang erworbenen Bestimmungen (als ein Spielen mit
Eingreifsmdglichkeiten) durchaus auch auf jene Gebiete der lebensweltlichen Erfahrung
ausweiten lassen, in denen kein tatsdchliches Eingreifen seitens des Menschen vorliegt. Mit
der Deutung der allgemeinen Aussagen als Aussagen iiber dergleichen Eingriffsmoglichkeiten
lasst sich dieser Anwendungsbereich noch einmal erheblich erweitern und zwar prinzipiell
auch iiber den Bereich der gesamten Menschheitsgeschichte, d.h. die Geschichte der
menschlichen Handlungen hinaus. Die im handelnden Umgang erworbenen Bestimmungen
hinsichtlich der Eigenschaften der Materie (Gravitation, Zentrifugalkraft, etc.) lassen sich also
durchaus in die Vergangenheit projizieren und so versuchsweise eine Theorie der Entstehung
der Erde (oder gar des Universums) konstruieren, genauso wie die im handelnden Umgang
mit Lebewesen erworbenen Bestimmungen und Unterscheidungen verschiedener
Reproduktionsmechanismen die Grundlage fiir eine Evolutionstheorie abgeben konnen.
Schapp scheint hier zweierlei zu verwechseln: namlich erstens die Tatsache, dass es sich
hierbei um urspriinglich im geschichtlich-praktischen ~Zusammenhang erworbene
Bestimmungen und also nicht um den Gegenstdnden an sich zukommende Eigenschaften
handelt, sowie zweitens die dariiber hinausgehende Behauptung, dass diese Bestimmungen
nur angesichts eines tatsichlichen Eingreifens seitens des Menschen berechtigterweise
Verwendung finden diirfen. Mit dem Begriff der titigen Wahrnehmung hat Schapp sich nun
aber schon selbst {iber die letztere Behauptung hinweggesetzt. Eine derartige Einschrinkung
lasst sich nun auch nicht mehr fiir den Bereich der ur- oder vorgeschichtlichen Ereignisse

aufrechterhalten.

77



Eine dhnliche Konfusion scheint auch vorzuliegen, wenn Schapp davon spricht, dass
dasjenige
»was in der titigen Wahrnehmung Widerstand leistet [...] nichts auerhalb der Geschichten,
sondern ein Moment in den Geschichten [ist]* (Schapp, (1953) 2004, p. 164).
Nun lésst sich aber aus der Tatsache, dass uns Wirklichkeit urspriinglich im geschichtlich-
praktischen Zusammenhang der menschlichen Handlungen und Zwecksetzungen
entgegentritt, kein Argument daflir gewinnen, dass es iiberhaupt keine von diesen
menschlichen Tétigkeiten unabhiangige Wirklichkeit geben kann. In Anlehnung an die soeben
angestellten Betrachtungen, muss diese Behauptung dahingehend abgeschwicht werden, dass
uns der geschichtlich-praktische Zusammenhang immer nur dariiber Kenntnisse verschaffen
kann, wie uns die Wirklichkeit im Kontext der lebensweltlichen Handlungen und
Erfahrungsformen entgegentritt, nicht aber dariiber, wie diese an sich und unabhéngig von
den menschlichen Handlungen und Zwecksetzungen beschaffen sein mag. Sind im Lichte
dieser Einschrinkung die von Schapp gegeniiber den Wissenschaften erhobenen Bedenken

demnach als gegenstandslos zu erachten?

Bei ndherem Hinsehen zeigt sich, dass Schapps Vorbehalte gegeniiber der fortschreitenden
Verwissenschaftlichung des Weltbildes sich letztendlich gegen eine besondere Interpretation

der wissenschaftlichen Erkenntnisleitungen richten, ndmlich jene, die

»davon ausgeht, dass eine Wirklichkeit aufgefasst wird und dass man mit der Auffassung immer
ndher an die Wirklichkeit heranzukommen versucht, bis man eines Tages die Wirklichkeit
erreicht hat (Schapp, (1965) 1976, p. 111).

sJede Zeit, die etwas wie Physik kennt, scheint anzunehmen, dass diesen Gebilden ein
feststellbares Sein zukommt, dass sie im Laufe der Untersuchung dieselben bleiben, seitdem es
eine Wissenschaft gibt, und dass sie wohl auch im wesentlichen schon vor dem Aufkommen von
Wissenschaft fixiert sind in dem Sinne, den sie heute noch haben‘ (Schapp, (1959) 1981, p. 30).
,Fur uns ist die Welt der modernen Naturwissenschaft kein Objekt, und insbesondere ist sie kein
Objekt, das erkannt wird. Fiir uns liegt also die Sache nicht so, dass diese naturwissenschaftliche
Welt von heute schon ebenso zu Hesiods und Homers Zeiten vorhanden war und von diesen nur
unzureichend erkannt worden ist™ (Schapp, (1959) 1981, p. 209).

Die Auffassung, gegen die Schapp sich hier vornehmlich wendet, ist jene des
wissenschaftlichen Realismus, der die besondere Qualitit der wissenschaftlichen
Errungenschaften daran festzumachen sucht, dass diese die Wirklichkeit in ihrer eigentlichen
und von uns unabhéingigen Struktur freilegen, die in sich strukturierte Wirklichkeit also das
eigentliche Objekt der wissenschaftlichen Erkenntnis darstellt, mit einem (von den

Wissenschaften) feststellbaren Sein. Im Zuge des wissenschaftlichen Realismus wird

»das Verhiltnis von Mensch und Welt auf eine neue Grundlage gestellt [...] Der Mensch ist ein
Beobachter oder ein Erkennender geworden® (Schapp, (1959) 1981, p. 220).

78



Wihrend bei Schapp der handelnde und titige Mensch im Mittelpunkt der Betrachtungen
steht, muss dieser fiir den wissenschaftliche Realismus in den Hintergrund treten: Die
Beziehung desselben zu der von ihm unabhingigen Wirklichkeit wird als eine
Gegeniiberstellung von Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt gefasst, wobei unterstellt
wird, dass letzteres in den ihm an sich zukommenden Bestimmungen zumindest anndhernd
erfasst werden kann. Jegliche Wahrheit und Realitdt wird auf Seiten der Wissenschaften
verortet und die lebensweltlichen Phanomene zu einer Ansammlung von triigerischen oder
verzerrten Erscheinungen erkldrt. Oder wie Schapp dies formuliert: Im Ausgang von den
wissenschaftlichen Begriffen wird eine Welt konstruiert und diese dann an die Stelle der
Lebenswelt, d.h. der urspriinglichen Welt gesetzt. Schapp will sich aber ,,mit einer solchen
Zweiteilung der Welt nicht zufrieden geben* (Schapp, (1959) 1981, p. 250). Wie im ersten
Kapitel dargelegt, muss Schapp dies auch keineswegs, da sich die vom wissenschaftlichen

Realismus erhobenen Anspriiche argumentativ nicht einholen lassen.

Wenn also nicht nach Mafigabe des wissenschaftlichen Realismus, so muss sich doch auf
andere Weise das Verhiltnis der urspriinglichen Lebenswelt zu den in einem methodisch
spateren Schritt vollzogenen wissenschaftlichen Abblendungen aufkliren lassen. Zu Beginn
der Diskussion der Schappschen Ansatzes wurde bereits kurz darauf hingewiesen, dass diese
Problemstellung aus der Sicht von Schapp und der Urspriinglichkeit der Lebenswelt als Frage
verstanden werden muss, wie und an welcher Stelle im Ausgang von der Lebenswelt die
wissenschaftlichen Gebilde (wie z.B. die Lichtwellen) zum Auftauchen gebracht werden
konnen. Schapps Auskunft, dass die Antwort auf die Frage, wie der Zugang zu den
wissenschaftlichen Gebilden ,,faktisch gewonnen* wird, ,sich aus einer Geschichte der
Naturwissenschaft® ergibt (Schapp, (1965) 1976, p. 103), ist in diesem Zusammenhang wenig
hilfreich. Etwas vielversprechender ist hingegen sein Hinweis, dass die Verbindung zwischen

Lebenswelt und Wissenschaft in der Technik zu suchen ist:

»Man kann mit Hilfe der Technik, der Naturwissenschaft und der Physik innerhalb der Welt
Homers [d.h. der Lebenswelt, N.P.] messen, berechnen, mischen, ja sogar voraussagen
(Schapp, (1959) 1981, p. 249).

Dass die Technik als Briicke zwischen lebensweltlichen und wissenschaftlichen Gebilden
dient, ldsst sich an dem angefiihrten Beispiel der Lichtwellen veranschaulichen: Die uns auch
im Rahmen der Lebenswelt zuginglichen Lichtstrahlen®’ lassen sich mit Hilfe eines eigens zu

diesem Zweck technisch hergestellten Prismas in ein Spektrum unterschiedlicher

" Wie Schapp eigens hervorhebt, darf man die ,,Lichtstrahlen, die wir gelegentlich vor unserem Auge haben und
die auf unser Auge zuzugehen scheinen® nicht verwechseln mit dem wissenschaftlichen Gebilde der Lichtwellen
(Schapp, (1959) 1981, p. 103). Erstere stellen ein genuin lebensweltliches Phdnomen dar, wahrend letztere am
Ende einer physikalischen Analyse der lebensweltlichen Lichtphdnomene stehen.

79



Wellenldngen (in die sogenannten Spektralfarben, respektive monochromatisches Licht)
brechen, die wiederum unter Einbeziehung von weiterem technischen Gerit (z.B.
Interferometer, etc.) genauer bestimmen werden kdnnen (hinsichtlich Wellenlédnge, Frequenz,
etc.). Ein #hnlicher Ubergang ldsst sich auch ganz allgemein fiir die lebensweltlichen
Gegenstinde (Wozudinge und natiirliche Gegenstinde) und die sogenannten Stoffe aufzeigen.
Mit Hilfe von Meter, Waage, und Messzylinder ist jeder beliebige lebensweltliche
Gegenstand (wie z.B. der Tisch) in ein physikalisches Gebilde umwandelbar (Eddingtons
,pointer-readings’), oder (insofern man Lineal, Zirkel und Winkelmesser hinzuzieht) in einen
Gegenstand der Geometrie. Auch die sogenannten Stoffe konnen unter dem Einsatz der
Technik zum Gegenstand einer wissenschaftlichen Betrachtung gemacht werden. So lésst sich
die Dichte eines Stoffes an Hand der Masse und des Volumens errechnen, die wiederum auf
technischem Wege (mit Waage und Messzylinder) ermittelt werden konnen. Von den
natiirlichen Stoffen zu dem Ideal der Reinstoffe oder homogenen Stoffe gelangt man dann
beispielsweise liber die Forderung, dass das Verhéltnis der Masse zum Volumen (d.h. die
Dichte) fiir jede beliebige (Teil)Menge eines gegebenen Stoffes identisch zu sein hat.
Derartige Reinstoffe lassen sich vermittels der unterschiedlichen technischen Trennverfahren
(Zentrifugation, Destillation, Elektrolyse, etc.) sogar bis zu einem gewissen Grade tatsachlich
herstellen. Von dem Ideal der Reinstoffe gelangt man schlielich iiber die konstanten und
multiplen Proportionen*® in die Nihe der chemischen Elemente und zum Atommodell. Dass
sich auf technischem Wege auch die gesamte Tier- und Pflanzenwelt (mitsamt dem
Menschen) in eine wissenschaftliche Betrachtungsweise tliberfiihren ldsst (auf banale Weise
lasst sich dies bereits {liber die Masse oder stoffliche Beschaffenheit derselben

bewerkstelligen), sollte hinreichend deutlich geworden sein.

Dass sich nun gerade die Technik als Briicke zwischen lebensweltlichen und
wissenschaftlichen Gebilden eignet, ist zum Teil darauf zurlickzufiihren, dass der Einsatz
technischen Gerits einzelne Aspekte der lebensweltlichen Gebilde abblendet, d.h. besondere
Eigenschaften derselben hervorhebt und deren restliche Bestimmungen hingegen in den
Hintergrund treten lédsst: Lineal, Zirkel und Winkelmesser reduzieren die lebensweltlichen

Gebilde auf ihre duflere Form, Waage und Messzylinder lassen alle lebensweltlichen

* Das Gesetz der konstanten Proportionen besagt, dass in einer bestimmten chemischen Verbindung die
jeweiligen Reinstoffe (oder Elemente) immer im gleichen Massenverhéltnis vorkommen. Das Gesetz der
multiplen Proportionen besagt hingegen, dass sich angesichts einer chemischen Verbindung die Proportion der
Massenanteile der jeweiligen Reinstoffe (oder Elemente) immer als ein Verhiltnis von natiirlichen Zahlen
ausdriicken lasst (z.B. 2:1, oder 3:1, usw.). Diese konstanten Masseverhiltnisse liefern einen entscheidenden
Hinweis auf das Vorhandensein von unterschiedlichen elementaren Teilchen, eben die chemischen Elemente,
aus denen die verschiedenen Stoffe aufgebaut sind.

80



Bestimmung zu Gunsten der Masse oder des Volumens in den Hintergrund treten. Auch die
Brechung in Spektralfarben hebt vor allem eine besondere Eigenschaft des Lichtes, ndmlich
dessen unterschiedliche Wellenldnge, hervor, ebenso wie die chemischen Trennverfahren an
unterschiedlichen Eigenschaften der Stoffe ansetzen: Das Verfahren der Zentrifugation macht
sich die unterschiedliche Dichte der Stoffe, die Destillation hingegen deren unterschiedliche
Siedepunkte zu Nutzen, wihrend das Verfahren der Elektrolyse auf deren Wechselwirkung
mit Gleichstrom basiert. Sind diese unterschiedlichen Eigenschaften erst einmal isoliert,
konnen sie vermittels mathematisch-logischer Formalisierungen auch zum Gegenstand

weiterer wissenschaftlicher Hypothesen und Theorien gemacht werden.

Der genauere Blick verrdt nun aber leicht, dass die Verwendung technischen Gerits
keineswegs auf den wissenschaftlichen Bereich beschrinkt ist, dieser also an Hand der
Technik allein nicht hinreichend von den lebensweltlichen Wissensformen abgegrenzt werden
kann. Diese Einsicht ergibt sich sogar unmittelbar aus der Schappschen Analyse der
Lebenswelt selbst. Wie gesehen, hebt Schapp angesichts der lebensweltlichen
Erfahrungsformen den geschichtlich-praktischen Zusammenhang der menschlichen
Handlungen und Zwecksetzungen hervor. Insofern man unter der ,z€yvy’ den Bereich der
menschlichen Handlungen und den Gebrauch von Artefakten versteht, sind somit auch die
lebensweltlichen Erfahrungsformen, in denen fiir Schapp, wie gesehen, das Sidgen, Bohren,
Hammern und somit der Gebrauch von Werkzeugen im Mittelpunkt steht, unter die ,zéyvy’ zu
rechnen. Die Frage nach dem Verhiltnis von Lebenswelt und Wissenschaft ist also
dahingehend zu préazisieren, wie sich die lebensweltliche von der wissenschaftlichen

Verwendung der Technik unterscheidet.

Wie bereits im ersten Teil der Untersuchung, ldsst sich auch hier wiederum die Forderung
der FEindeutigkeit wund Situationsinvarianz als unterscheidendes Merkmal der
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit angeben. Nicht also die mit
Hilfe der Abblendungen vollzogene Reduktion der lebensweltlichen Gebilde auf ihre Lange,
Form, Gewicht, Dichte, usw. ldsst bereits die wissenschaftlichen Gebilde auftauchen. Letztere
sind uns (zumindest bis zu einem gewissen Grade) bereits im Rahmen der handwerklichen
und lebensweltlichen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit zuginglich. Auch der
Schreiner betrachtet in seiner handwerklichen Téatigkeit das zu bearbeitende Material (z.B. das
Holz) nicht in seiner ,lebensweltlichen Ganzheit’, sondern allein hinsichtlich der fiir eine
bestimmte Zwecksetzung (wie die Herstellung eines Tisches) erforderlichen Grof3e, Festigkeit
und Form. Obwohl er zur Realisierung dieses Zweckes durchaus auch auf die durch die

Wissenschaften zur Verfligung gestellten Erkenntnisse und Messgeréte zurlickgreifen kann

81



(und dies hdufig auch tut), sind fiir die in einem lebensweltlichen Kontext im Vordergrund

stehende praktische Bewdhrung regionale Messkiinste hinreichend:

,»Ein Schreiner misst nicht etwa, um die Linge einer Tiir in Metern aufschreiben zu koénnen,
sondern damit die Tiir in den Tiirstock oder in einen Schrank passt® (Janich 1997a, p. 41).

Die von den Wissenschaften beanspruchte intersubjektive Uberpriifbarkeit ihrer Aussagen
stellt hingegen zusitzliche Anforderungen an die zu verwendende (Mess)Technik, namlich
die eindeutige und situationsinvariante Reproduktion und Uberpriifbarkeit der erhaltenen
Messresultate. Mit dem Verweis auf ,,die Technik als Nahtstelle® zwischen Lebenswelt und
Wissenschaft (Schapp, (1959) 1981, p. 32) ist demnach erst die Hélfte der Arbeit geleistet. Es
gilt dariiber hinaus zu zeigen, wie sich im Ausgang von der Lebenswelt (als der
urspriinglichen Form der Wirklichkeitserfahrung) normierte Messgroflen gewinnen und in

Messgeriten realisieren lassen:

,Die physikalischen Messungen unterscheiden sich von den Messungen der Techniker und
Handwerker vor allem dadurch, dass Physiker nach transsubjektiv giiltigen Aussagen suchen,
die auf (in den Messgeriteeigenschaften!) universell reproduzierbaren Messergebnissen
beruhen. Damit sind situationsinvariante Messgerateeigenschaften gefordert (Janich 1997a, p.
43).

Wie also lassen sich, um bei der elementarsten Form der Messung anzusetzen, im Ausgang
von der Lebenswelt eindeutige und situationsinvariante Bestimmungen der rdumlichen
GroBen (Lange, Winkel, etc.) gewinnen? Da es sich bei der quantitativen Bestimmung der
rdumlichen GroBen letztendlich um eine Anwendung geometrischer Grundbegriffe handelt, ist
diese Frage dahingehend umzuformulieren, wie sich im Riickgang auf die Lebenswelt die
idealen Gebilde* der Geometrie zum Auftauchen bringen und zur Grundlage der eindeutigen
und situationsinvarianten Bestimmung der rdumlichen GroBen und Verhiltnisse machen

lassen?

In Anbetracht seiner bereits dargelegten Kritik an den allgemeinen Gegenstianden, sollte es
nicht verwundern, dass laut Schapp auch die idealen Gegenstinde der Geometrie (Punkt,

Linie, Flache, Winkel, etc.) nirgendwo innerhalb der Lebenswelt angetroffen werden kdnnen:

,,Wir suchen diese idealen Gegenstiande vergeblich in unserer Welt. Wir meinen nicht, dass das,
was mit dem Phidnomen idealer Gegenstand anvisiert ist, mit einer leichten Handbewegung
weggewischt werden kann. Wir meinen vielmehr, dass in der Philosophie mit diesen
Untersuchungen ein Hohepunkt erreicht ist, der sich aber nicht halten 1dsst, wenn unsere Lehre
von den Geschichten richtig ist“ (Schapp, (1965) 1976, p. 132).

Gegeniiber der philosophischen Lehre von einer apriorischen Erkenntnis oder Konstruktion

der geometrischen Formen und Sétze hélt Schapp daran fest,

* Mit der Idealitit der geometrischen Gebilde oder Formen sei auf deren nicht-empirischen Charakter
hingewiesen, d.h. die Tatsache, dass es sich bei Punkt, Gerade, Linie, Ebene, etc. um innerhalb der empirischen
Erfahrung nicht anzutreffende theoretische Konstrukte, eben Ideale handelt.

82



,,dass die Figuren in der Wirklichkeit, dass etwa das Kreidedreieck auf der Tafel doch vielleicht
das Urspriingliche ist gegeniiber dem euklidischen Dreieck* (Schapp, (1965) 1976, p. 60).

,»Die Berlihrungspunkte der vor uns auftauchenden Gebilde zu den Gebilden der Geometrie
liegen in den Wozudingen [...] An Hand der starren Wozudinge scheinen wir an die Gebilde
Korper, Flache, Linie und Punkte, wie sie der Mathematiker im Auge hat, nahe
heranzukommen. Am starren Wozuding kénnen wir iiber die Oberfldche zur Fliche und von da
aus wieder zur Ebene gelangen. In der Fliche konnen, wenn auch zunidchst mehr wie
Ornamente, Linien und Figuren auftauchen, die auch einen Teil der Fliche von der librigen
Flache abtrennen konnen, und am Schnittpunkt von Linien scheint etwas wie ein Punkt
aufzutauchen® (Schapp, (1953) 2004, p. 45).

Laut Schapp taucht im Rahmen der handwerklichen Auseinandersetzung mit der von uns
unabhingigen Wirklichkeit also durchaus etwas den geometrischen Gebilden Verwandtes auf,
ndmlich dann, wenn beispielsweise der Schreiner durch Sigen, Schleifen, Bohren und
Héammern an den Wozudingen unterschiedliche Formen zu realisieren sucht. Wie Schapp aber
zu Recht darauf hinweist, sind diese nicht zu verwechseln mit den idealen Gebilden der
Geometrie. Bei den handwerklich zu realisierenden Formen handelt es sich ebenso um in
einem geschichtlich-praktischen Zusammenhang (den handwerklichen Tétigkeiten) stehende
Reihen von Einzelgebilden (einzelne Flachen, Dreiecke, gerade Kanten, etc.), wie dies weiter
oben generell fiir die Bildung von allgemeinen Aussagen gezeigt wurde. Die geometrischen
Sédtze sind im Rahmen der Schappschen Analyse also ebenfalls als Aussagen liber einzelne
Produktionszusammenhénge, d.h. Eingriffsmoglichkeiten zu verstehen, ohne dass ihnen z.B.
im Vergleich zu den Aussagen iiber stoffliche Eigenschaften eine besondere Geltung

zugesprochen werden konnte.

Ob und wie sich auf dieser Grundlage (ndmlich einer Einreihung der geometrischen
Aussagen unter die empirischen Sdtze oder Hypothesen) noch eine eindeutige und
situationsinvariante Bestimmung der rdumlichen Formen und Verhiltnissen begriinden ldsst,
ist, wie bereits im Rahmen der Diskussion des Popperschen Ansatzes erldutert wurde, mehr
als fraglich. Wiahrend sich die geforderte Eindeutigkeit und Situationsinvarianz prinzipiell in
den Popperschen Ansatz integrieren ldsst (ndmlich in Form einer methodologischen
Festsetzung), scheint sich eine solche Mdoglichkeit im Rahmen des Schappschen Ansatzes
nicht aufzutun. Nun ldsst sich aber sowohl die Schappsche Einsicht in den
erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt, als auch seine Analyse des praktisch-
geschichtlichen Zusammenhangs menschlicher Handlungen und Zwecksetzungen ohne
weiteres in einen iiber denselben hinausgehenden Losungsvorschlag integrieren, ndmlich den

im Folgenden am Beispiel von Janich skizzierten Aufbau einer Protophysik des Raumes, der

83



Zeit und der Masse.”” Diese beansprucht eine operationale Begriindung und Definition®' der
Grundbegriffe der Geometrie, Chronometrie und Hylometrie leisten zu konnen, die die
eindeutige und situationsinvariante Reproduktion und Realisierung dieser Grundbegriffe in
Form von Messgerdten und somit auch die Eindeutigkeit und Situationsinvarianz der

wissenschaftlichen Messresultate selbst sicherstellt:

»Wir konnen also als vorldufiges Ziel des Messens die Feststellung von MaBverhiltnissen
angeben, wobei die jeweilige GroBle oder Qualitdt (wissenschaftstheoretisch auch ,Parameter’),
um die bzw. den es geht, allein durch ein Verfahren definiert ist. Verwendet man eine Waage,
geht es ums Gewicht, verwendet man gerade Stéibe oder Schniire, geht es um die Lénge. Es
,gibt” also nicht in der Welt Gewichte, Langen, Dauern, usw. sozusagen von Natur aus, sondern
diese ,Gegenstiande’ kommen durch die Messhandlungen von Menschen in die Welt“ (Janich
19970, p. 88 f.).

Wihrend man also allgemein die Handlung des Messens als den Einsatz von Messgeriten
definieren kann (ob es sich nun um die lebensweltliche Verwendung von Schniiren, Balken
oder technisch aufwendigere Artefakte handelt), wird von den wissenschaftlichen Messungen

explizit Eindeutigkeit und Situationsinvarianz gefordert:
»Messergebnisse sollen unserem allgemeinen Vorverstéindnis nach in den Wissenschaften nicht
davon abhidngen, welche Person mit welchen Messgerdten in welchen Situationen misst [...]
Das heif3t, die Messresultate sollen mefgeréteinvariant sein; diese Invarianz ist aber ersichtlich
eine Eigenschaft, die der Mefgerdtekonstrukteur und —hersteller kiinstlich herbeifiihren muss,
und zwar als eine FEigenschaft, die sich im Messgeritevergleich zeigt. Wenn also zwei
bestimmte Korper auf einer Waage das Gewichtsverhéltnis von z.B. 3:1 haben, so auch auf allen
anderen Waagen. Und wenn zwei Stibe oder zwei Vorginge das Liangenverhéltnis bzw.

Dauerverhidltnis von n:m haben, so auch bei Vermessung mit beliebigen anderen
Langenmessgeriten bzw. Uhren® (Janich 19970, p. 88).

Wie bereits im ersten Teil der Untersuchung am Beispiel der Gewichtsverhiltnisse
angedeutet, werden mit der Forderung der Eindeutigkeit und Situationsinvarianz normative
Anspriiche an die zu verwendende Messgerite gestellt, welche sich unter protophysikalischen
Gesichtspunkt zu Vorschriften zur Herstellung von Messgerdten und Messgerdteigenschaften
umdeuten lassen. Gerade weil es sich bei dem protophysikalischen Rekonstruktionsprogramm
nicht um Behauptungen iiber eine von uns unabhiangige Wirklichkeit, sondern letztendlich um

,»ein Wissen iiber unsere Handlungen* handelt (Janich 1997b, p. 125) lésst sich dasselbe auch

% Janichs protophysikalisches Begriindungsprogramm ist eigentlich unter dem methodischen Kulturalismus zu
verorten, welcher im dritten Teil dieser Untersuchung ndher dargelegt wird. Der methodische Kulturalismus
beansprucht, iiber die protophysikalische Begriindung der Messungen hinaus, eine Rekonstruktion aller
wissenschaftlichen Begriffe (also nicht nur der quantifizierenden) in Form von Protowissenschaften und
Orthosprachen leisten zu kdnnen. Da hier nur zu zeigen ist, dass sich auch unter der Voraussetzung des Primats
der Lebenswelt prinzipiell die Moglichkeit einer eindeutigen und situationsinvarianten Reproduzierbarkeit von
Messungen denken lisst, sollen Janichs protophysikalischen Uberlegungen bereits an dieser Stelle kurz skizziert
werden. Im dritten Teil lassen sich diese sodann auf eine breitere Basis stellen.

3! Mit der operationalen Definition ist die Erlauterung eines Begriffes vermittels der Angabe von Handlungen
gemeint, wie z.B. Schapp den Begriff der Schwere an Hand der Tétigkeiten des Schleppens und Wuchtens zu
erldutern versucht.

84



mit der Schappschen Analyse der Lebenswelt, welche alle Aussagen als Aussagen iiber

Eingriffsmoglichkeiten verstanden wissen will, vereinbaren.

Im Riickgriff auf die protophysikalischen Begriindungen er6ffnet sich nicht nur entgegen
Schapps eigenen Bekundungen die Moglichkeit einer Begriindung der idealen Gebilde und
Sitze der Geometrie, sondern es ldsst sich zugleich zeigen, dass auch unter der Voraussetzung
des erkenntnistheoretischen Primats der Lebenswelt die Eindeutigkeit und Situationsinvarianz
der wissenschaftlichen Messungen argumentativ eingeholt werden kann. Schapps
Charakterisierung der Wissenschaften als einer defizitiren Form der Darstellung von
Wirklichkeit erweist sich hiermit als hinfillig. Auch wenn in den lebensweltlichen
Erfahrungen die urspriingliche Form der Wirklichkeitserfahrung zu sehen ist, so lassen sie
sich dennoch nicht zur einzig mdglichen Form der Auseinandersetzung mit einer von uns

unabhingigen Wirklichkeit erklédren.

11.2. Die protophysikalische Begriindung von Geometrie, Chronometrie und

Hylometrie

Die eindeutige und situationsinvariante Reproduktion der Messergebnisse wandelt sich im
Lichte der Protophysik um in die Frage nach der Mdglichkeit einer ,prototypenfreien’

Reproduktion von raumlichen Formen,

,,d.h. wie in methodischer Ordnung die Gegenstidnde der Geometrie handelnd gewonnen werden
konnen* (Janich 1997b, p. 120).

Mit der Forderung einer prototypenfreien Reproduktion ist die Mdglichkeit einer eindeutigen
und situationsinvarianten Herstellung der betreffenden rdumlichen Formen ohne Riickgriff auf
einen bereits normierten Standardgegenstand, wie etwa die Verwendung einer Setzwaage,
eines Lineals oder Winkelmessers (im Fall der Chronometrie und Hylometrie einer
funktionierenden Uhr und Waage) gemeint, da in letzteren die gesuchten geometrischen
Formen der Ebene, der Geraden, des rechten Winkels, etc. bereits realisiert sind. Die Frage
nach einer operationalen Bestimmung der geometrischen Grundformen wiirde im Riickgriff
auf derartige technische Hilfsmittel gerade nur verschoben werden: Aufgrund der
Zirkelhaftigkeit ist ein derartiges Herstellungs- und Begriindungsverfahren als logisch
fehlerhaft zu kennzeichnen. Mit dem Verweis auf die methodische Ordnung ist nichts weiter
als die Vermeidung derartiger Zirkel geboten, da andernfalls der verfolgte Handlungszweck

(in diesem Fall die Herstellung rdumlicher Formen und die operationale Bestimmung der

85



Gegenstinde der Geometrie) gerade nicht erreicht und die Handlungsanweisungen sich somit
als weitgehend unbrauchbar herausstellen wiirden.”> Eben diese methodische Ordnung
gebietet es auch (wie im Verlaufe der einzelnen Rekonstruktionsschritte ersichtlich werden
wird) das protophysikalische Rekonstruktionsprogramm mit den geometrischen Grundformen
der Ebene, Geraden und Orthogonalen zu beginnen, um iiber dieselben zur Konstruktion von
Parallelogrammen und damit zu einem quantitativen Langenvergleich iibergehen zu kdnnen
(und sodann spédter zur Chronometrie und Hylometrie). Im Folgenden kann die
protophysikalische Herstellung und Bestimmung der Grundformen der Geometrie,
Chronometrie und Hylometrie nicht in ihren technischen und logischen Einzelheiten dargelegt
und diskutiert werden, da dies den Rahmen dieser Untersuchung mehr als sprengen wiirde.>
Die Grundformen der Geometrie, Chronometrie und Hylometrie werden hier nur soweit
erldutert, dass sich entgegen Schapps eigenen Behauptungen die Mdglichkeit einer
Begrindung der Rede von idealen Formen auch unter der Voraussetzung des

erkenntnistheoretischen Primats der Lebenswelt einsehen 14sst.
a. die protophysikalische Begriindung der Geometrie

Die methodische Rekonstruktion der geometrischen Formen hat laut Janich bei der Ebene
anzusetzen, da diese als ,,methodisch erste raumliche Form‘ handwerklich hergestellt werden

kann,

,»ohne dass iiberhaupt irgendeine weitere, andere oder auch ebene Form an einem anderen
Korper bereits vorhanden sein muss* (Janich 1997b, p. 120).

Die Ebene ldsst sich laut Janich also (wie vom Prinzip der methodischen Ordnung gefordert)
prototypenfrei realisieren. Das methodische Verfahren zur Herstellung von Ebenen, oder
genauer gesagt Flachen,™ besteht in dem sogenannten ,Dreiplattenverfahren’. Zur
prototypenfreien Herstellung von Flachen werden hinreichend feste Korper, d.h. Platten
ausgewdhlt (z.B. aus Stein) und so lange paarweise aneinander abgeschliffen, bis sie frei
verschiebbar aufeinander passen. Der Riickgriff auf drei aneinander abzuschleifende Platten
ist deswegen notwendig, da eine Beschrinkung der Anzahl auf zwei zu einer sphérischen

(konkaven, respektive konvexen) Gestalt der Platten flihren konnte. Die Flache lésst sich

>* Auf das Prinzip der methodischen Ordnung wird im Rahmen der Diskussion des methodischen Kulturalismus
unter Punkt I11.2.2 eingegangen.

> In ,Das Maf3 der Dinge. Protophysik von Raum, Zeit und Materie’ (1997) findet sich eine Zusammentragung
der wichtigsten Uberlegungen und Schriften von Janich zur Protophysik von Raum, Zeit und Materie.

5% Da zwischen den idealen Gebilden der Geometrie (Ebene, Linie, Punkt, gerade, winkelgleich, orthogonal, etc.)
und der Realisierung dieser Formen an einzelnen Koérpern (Flache, Kante, Ecke, 6ffnungsgleich, aufrecht, etc.),
die im Vergleich zu diesen idealen Formen immer nur Approximationen und mangelhafte Realisate darstellen,
unterschieden werden muss, wird im Rahmen der protophysikalischen Rekonstruktion zwischen beiden
Bereichen auch terminologisch differenziert.

86



operational dadurch definieren, dass die Passstiicke bei fester Berithrung’” fiei untereinander

verschiebbar sind (womit z.B. Korper in der Form eines Wellbleches ausgeschlossen sind).

Ausgehend von der Flachen und dem Dreiplattenverfahren lassen sich sodann alle weiteren

geometrischen Grundformen realisieren:

,Durch die Erzeugung zweier sich schneidender, ebener Oberflichenstiicke auf demselben
Korper erhdlt man einen Keil mit einer geraden Kante, die sich als Lineal fiir geometrische
Zeichenkonstruktionen auf einer anderen ebenen Kdorperoberfliche verwenden ldsst.

Erzeugt man drei Keile derart, dass je zwei von ihnen, mit ihren Kanten und einer Flidche
aneinandergelegt, sich zur Ebene erginzen, so erhdlt man rechte Winkel bzw. rechtwinklige
Keile. Schneidet man einen Keil eines beliebigen Offnungswinkels im rechten Winkel durch, so
erhdlt man zwei Schnittflachen, die mit ihren Kanten jeweils den gleichen Winkel einschlieen.
Legt man solche gleichwinkligen Keile mit ihren Schnittflichen so zusammen, dass sie das
bekannte Bild der Wechselwinkel bieten, so erhdlt man ein Paar paralleler Ebenen bzw. ein Paar
paralleler Kanten. Wir haben damit die Mittel, Parallelogramme zu konstruieren und an ihnen zu
definieren, dass die gegeniiberliegenden Seiten gleichlang heillen. Wir haben dariiber hinaus die
Mittel, solche Parallelogramme zu konstruieren, deren Diagonalen aufeinander senkrecht stehen.
Diese Parallelogramme, die auch Rauten heillen, weisen — per definitionem — gleiche Linge
nicht nur bei gegeniiberliegenden, sondern auch bei aufeinander treffenden Kanten auf (Janich
19970, p. 120).

Mit diesen methodisch aufeinander aufbauenden Herstellungsanweisungen ist sodann nicht
nur die Moglichkeit gegeben, zwei beliebige sich in rdumlicher Ndhe befindende Strecken als
gleichlang herauszustellen (oder etwa skalierte Lineale herzustellen), sondern dartiiber hinaus
auch Liangenverhéltnisse festzustellen. Gilt es z.B. das Langenverhéltnis der Strecken AB und

AC zu bestimmen (siehe Figur unten), so

,konstruiere man liber AB ein Rechteck, zeichne deren Diagonale und fille vom Diagonalen
Schnittpunkt wieder ein Lot auf AB. Der FuBBpunkt dieses Lotes halbiert (beweisbar) die Strecke
AB, und erlaubt damit ein Urteil, ob AC groBer oder kleiner ist als AB x Y. Durch Fortsetzung
dieser Konstruktion ldsst sich mit jeder gewiinschten und technisch machbaren Genauigkeit der
Punkt C in ein Teilungsintervall einschlieBen und damit mit jeder gewlinschten Genauigkeit das
Langenverhiltnis von AC zu AB angeben® (Janich 1997b, p. 122).

Diese dullerst gedrungene Skizzierung der einzelnen methodischen Herstellungsschritte muss
hier geniigen, um zu einer grundlegenderen Fragestellung iiberzugehen, ndmlich inwiefern auf
dieser Grundlage zu den idealen Formen der Geometrie libergegangen werden kann. In
diesem Kontext spielen, wie zu zeigen sein wird, das Ideationsverfahren und die sogenannten

Homogenitdtsprinzipien eine wichtige Rolle.

> Eine feste Beriihrung liegt dann vor, wenn bei einer relativen Bewegung zweier sich beriihrender Korper
zueinander ,,kein neues Beriihrungsstellenpaar gefunden werden kann, ohne ein altes aufzugeben* und die
Anzahl der Beriihrungsstellenpaare zwischen den Kérpern maximal ist (Janich 1997a, p. 46), wodurch
beispielsweise Kugeln aus der Definition der Flachen ausgeschlossen werden konnen.

87



A C B

Der Ubergang von den Herstellungsanweisungen und dem Diskurs iiber an Einzelkdrpern
zu realisierende Formen (Flache, Kante, etc.) zu dem eigentlichen geometrischen Vokabular
(Ebene, Linie, rechter Winkel, etc.) vollzieht sich laut Janich in einem Ideationsschritt. Das
sogenannte Ideationsverfahren besteht im Wesentlichen in der Einfiihrung einer ,Als ob’-
Redeweise. Bei dem urspriinglich im Rahmen des handwerklichen Herstellungsverfahren
erarbeiteten Vokabular handelt es sich um exemplarisch eingefiihrte rdumliche Pridikatoren,®
die jeweils einzelnen Kdorpern zu- oder abgesprochen werden konnen. Ist dieses Vokabular
erst einmal eingeiibt, lassen sich diese Termini in einem zweiten Schritt zum Gegenstand
einer solchen Diskussion machen, die allein die mit diesen handwerklichen Tatigkeiten
verfolgten Herstellungsziele thematisiert. Im Rahmen der Ideation wird sowohl von den
einzelnen, konkreten Herstellungshandlungen®’ abgesehen als auch davon, ob gerade
tatsdchlich und mit welchem Grad der technischen Genauigkeit die zu thematisierenden

Herstellungsziele realisiert werden:

,Das Reden iiber die Herstellungsziele ldsst sich daher auch auffassen als eine ,als-ob-Rede’,
namlich als ob die Herstellungsverfahren bereits vorschriftsgerecht durchgefiihrt wiren und als
ob die vorschriftsgerecht bearbeiteten Korper keine anderen als die durch die Bearbeitung
herbeigefiihrten Eigenschaften hitten. Im Schrift von der Ebene der Herstellungsverfahren zur
Ebene der Herstellungsziele und ihrer logischen Folgen besteht das Verfahren der Ideation*
(Janich 1997a, p. 60).

Hinsichtlich der geometrischen Sitze braucht man

,,also nicht mehr an einen diffusen philosophischen Ideenhimmel zu denken, sondern kann von
Zwecken sprechen, die von handelnden Menschen bei der technischen Produktion rdumlicher
Formen verfolgt werden. Diese Zwecke sind z.B. im Falle der Ebene die Herstellung einer
raumlichen Form mit der Existenz zweier verschiebbar passender Passstiicke™ (Janich 1997b, p.
122 f)).

% Auf das Verfahren der exemplarischen Einfithrung wird ebenfalls im dritten Teil der Untersuchung unter
Punkt II1.2.3. néher eingegangen.

" D.h. es ist im Rahmen der Ideation z.B. davon abzusehen, welches Material oder welche konkrete Werkzeuge
jeweils verwendet werden.

88



Der methodische Ursprung der geometrischen Begriffe und Sétze ist laut Janich also darin zu
verorten, dass die Geometrie rdumliche Formen und Verhéltnisse als Herstellungszwecke
diskutiert und zwar (im Gegensatz zur lebensweltlichen und handwerklichen
Auseinandersetzung mit den rdumlichen Verhéltnissen) unabhidngig von der Frage nach einer
mehr oder minder guten technischen Realisierbarkeit derselben, d.h. ,als ob’ diese mit der
hochsten und idealen Genauigkeit realisiert wiren. Die geometrischen Termini (Ebene, Linie,
rechter Winkel, etc.) sind dementsprechend Ideatoren und ihr Gebrauch zeigt an, dass man
sich mit seiner Aussage allein auf die als ideal realisiert unterstellten Herstellungsziele bezieht

(und also von allen Realisierungsméngeln abstrahiert).

Mit dem Definitionstyp der Ideation wird also einerseits unter der Beriicksichtigung des
erkenntnistheoretischen Primats der Lebenswelt die Frage nach dem logisch-methodischen
Ursprung der geometrischen Begriffe einer Antwort zugefiihrt und andererseits die
Problematik umgangen, wie sich die idealen Begriffe der Geometrie auf den Bereich der
empirischen Erfahrung anwenden lassen, da uns innerhalb derselben schlieflich nichts diesen
idealen Gebilden Entsprechendes, sondern stets nur Approximationen und mangelhafte
Realisate gegeben sind (Janich 1997b, p. 123). Was das erstere angeht, so sind die
geometrischen Sétze, wie gesehen, in Bezug auf die genannten lebensweltlichen Praxen und
Zwecksetzungen (d.h. die Herstellung rdumlicher Formen) zu rechtfertigen. Es handelt sich
bei denselben also nicht um Behauptungen {iber an sich existierende ideale Formen oder
Gegenstiandlichkeiten, sondern gleichermallen um Bestimmungen, die ihren eigentlichen und
urspriinglichen Sinn in dem praktisch-handwerklichen Zusammenhang der menschlichen
Handlungen und Zwecksetzungen haben, wie dies bereits angesichts der Schappschen
Analyse der Lebenswelt gesehen wurde. Mit dem Riickgang auf die handwerklichen
Herstellungszusammenhénge weill das genannte Ideationsverfahren also der Schappschen
Einsicht in den erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt Geniige zu tun. Dennoch geht
dieses Ideationsverfahren {iber den Schappschen Ansatz hinaus, da den geometrischen Sétzen
(wie dies Schapp in letzter Konsequenz vertreten wollte) kein bloB empirischer Charakter
zugesprochen werden muss: Durch das Unterstellen von ideativen Normen, ndmlich die
sogleich noch ndher zu prizisierenden Homogenititsprinzipien, konnen die (idealisierten)
rdumlichen Formen im Rahmen der Geometrie allein hinsichtlich ihrer logischen Folgen und
Beziehungen untereinander betrachtet werden, sodass sich diese aus der logisch-
mathematischen Analyse und Formalisierung ergebenden Sitze nicht mehr auf eine rein
empirische Geltung reduzieren lassen. Dass beliebige Flachen oder Ebenen frei untereinander

verschiebbar sind, sie in dieser Hinsicht (d.h. der Eigenschaft ihrer Ebenheit oder Flachheit)

&9



also ununterscheidbar sind, ist dann kein Wissen mehr, das sich empirisch widerlegen oder
falsifizieren liele. Vielmehr wiirde man aus der Tatsache, dass eine bestimmte Ebene oder
Flache E; in Bezug auf E, keine derartige freie Verschiebbarkeit aufweist, auf gewisse
Realisierungsméngel oder Fehler in der Herstellung (z.B. dass ein fiir die Herstellung von
Ebenen ungeeignetes, weil zu pordses Material gewidhlt wurde) derselben schliefen und
gegebenenfalls dazu auffordern, noch einmal nachzuschleifen, respektive die
Herstellungshandlungen zu wiederholen. Ahnliche normative Forderungen lassen sich sodann
fir die Relation der Liangengleichheit, Parallelitdt, etc. aufstellen, sowie fiir die

Quantifizierung der Langenverhiltnisse.

Dass die zweite oben genannte Frage, ndmlich nach der Anwendbarkeit der idealen
Begriffe, im Rahmen eines derartigen Ideationsverfahrens ohne Schwierigkeiten einer Losung
zugefiihrt werden kann, ist leicht einzusehen. Die Implementierung der geometrischen
Begriffe im Rahmen der handwerklichen Tétigkeiten ldsst sich als Frage deuten, welcher Grad
der technischen Genauigkeit zur Realisierung des jeweils verfolgten Zweckes von Noten ist,
eine Frage, die je nach verfolgtem Zweck duBerst verschieden beantwortet werden kann und
insbesondere im Bereich der Lebenswelt und der Wissenschaften unterschiedlichen

Mafstiaben unterworfen ist:

»Das konkrete Herstellungsziel ist nicht die ideale Ebene usw. an einem Messgerit [...],
sondern eine hinreichend gute Anndherung an die ideale Ebene usw. Ob ecine Flache eine
hinreichend gute Annéherung ist, hat der Verwender der Flachen — in der Regel ein Techniker
oder Experimentalphysiker — zu entscheiden [...] Die protophysikalischen Normen schreiben
also herstellungsverfahrens—invariant Herstellungsziele vor, bei denen es nicht darum geht sie zu
erreichen, [...] sondern die als Verbesserungskriterien fungieren, wo immer aus technisch-
praktischen Griinden eine Verbesserung angezeigt ist“ (Janich 1997a, p. 62).

Als derartige normative Verbesserungskriterien und Kriterien fiir die Ungestortheit der
verwendeten Messgeriéte (siche das Beispiel der defekten Waage), fungieren nun gerade die
Homogenitdtsprinzipien (Ununterscheidbarkeitsforderungen). Was hat man sich unter einer
derartigen Ununterscheidbarkeitsforderung vorzustellen? Wie bereits angekiindigt, konnen an
dieser Stelle die Ununterscheidbarkeitsforderungen und Eindeutigkeitsbeweise fiir die Ebene,
Orthogonalitit und Parallelitdt nicht in ihren Einzelheiten dargelegt und diskutiert werden
(dasselbe gilt fiir die chronometrische Grundform der gleichférmigen Bewegung und die
hylometrische Grundform der homogenen Dichte). Um dennoch zumindest ein rudimentéires
Verstindnis fiir die Relevanz der Homogenitétsprinzipien in der Definition einer stérungsfreie
Funktion von Messgerdten gewinnen zu konnen, soll dergleichen beispielhaft fiir die

geometrische Grundform der Ebene geleistet werden.

90



Im Fall der Ebene ist folgendes Homogenitétsprinzip zu formulieren (Janich 1997a, p. 62):
1{S/G A S’/G A a(S/G) — a(S’,G).”® Hiermit ist die Ununterscheidbarkeit der Stellen (S) des
jeweils an einem bestimmten Korpers zu betrachtenden Gebiets (G) gefordert. Diese
Ununterscheidbarkeitsforderung besagt, dass sofern die Stellen S und S’ in dem relevanten
Gebiet G liegen, sie hinsichtlich einer bestimmten Aussage a invariant zu sein haben. Als
solches stellt dieses Homogenitétsprinzip eine bloBe Satzform dar, in die (je nach
Herstellungsziel) unterschiedliche Prédikatoren eingesetzt werden konnen. Zur
Veranschaulichung: Wire das Ziel die Realisierung eines gleichmifBig eingefarbten Korpers
(respektive Gebiet des Korpers), lieBe sich fiir die einzelnen Stellen eines Gebiets fordern,
dass sie hinsichtlich einer bestimmten Vergleichsfarbe ununterscheidbar zu sein haben (wobei
der erforderliche Grad der Ununterscheidbarkeit wiederum je nach Zweck variieren kann). Da
es in dem vorliegenden Fall aber um die operationale Bestimmung der Ebene geht, ist

folgende Aussage einzusetzen:

,,Es gibt Passstiicke P’ und P’ zu einem Teilgebiet von G, so dass S eine Beriihrungsstelle auf
P’ bzw. P”’ hat, und P’ und P’ aufeinander passen® (Janich 1997a, p. 63).

Wie sich leicht einsehen ldsst, beruht diese Homogenititsforderung auf dem
Dreiplattenverfahren, d.h. es fordert fiir eine Ebene die Ununterscheidbarkeit der Stellen eines
Gebietes hinsichtlich ihrer Beriihrungseigenschaften mit zwei Passungsstiicken,” sowie die
Passung der letzteren untereinander. Bei genauerem Hinsehen zeigt sich aber, dass hierdurch
nicht auszuschlieBen ist, dass es sich bei den beiden Passstiicken um solche von jeweils
konvexer und konkaver Form handelt. Denn auch in diesem Fall wiirden sich die inneren
Stellen® eines Gebietes als ununterscheidbar hinsichtlich ihrer Beriihrungseigenschaften mit
den jeweiligen Passstiicken erweisen, ohne dass es sich um eine Flache handelt. Mit anderen
Worten: Als normatives Herstellungsziel ist dieses Homogenititsprinzip allein unzureichend,
da hiermit noch nicht sichergestellt und bewiesen ist, dass auch die Flachen aus
verschiedenen, unabhingig voneinander durchgefiihrten Dreiplattenverfahren untereinander
passen. Die Eindeutigkeit des Herstellungsverfahrens und der operationalen Bestimmung der

Ebene ist hiermit also noch nicht sichergestellt.

% S/G ist zu lesen als ,Die Stelle S liegt im Gebiet G* (Janich 1997a, p. 62).

> Das Verhiltnis der Passung ist folgendermaBen zu definieren:

,Zwei Korper K' und K? passen in den Gebieten G', und G, aufeinander (in symbolischer Notation: p (Glx,
G?,), wenn jede Stelle aus G', eine Beriihrstelle einer Stelle in G ist und umgedreht. Passung kann praktisch
durch Anfertigung eines Abdrucks (z.B. mit Gips) oder durch Aufdriicken eines plastischen auf einen festen
Korper oder zweier plastischer Korper aufeinander erreicht werden® (Janich 1997a, p. 46).

5 Mit dem Verweis auf die inneren Stellen wird hier dem Umstand Rechnung getragen, dass sich die duBeren
Stellen einer Flachen, d.h. ihre Kanten, durchaus in ihrem Beriihrungseigenschaften unterscheiden, da z.B. die
Moglichkeit besteht, die Kanten einer Flachen in eine schmale Kerbe einzufiihren, ohne dass die im Inneren der
Flachen liegenden Stellen sich mit einer Stelle in der Kerbe in Beriihrung bringen lassen.

91



Um auszuschlieBen, dass sich ein nach diesen Ununterscheidbarkeitsforderungen
richtendes Herstellungsverfahren zu Platten von konkaver/konvexer Form fiihrt, d.h. um die
Eindeutigkeit des Realisierungsverfahrens zu gewihrleisten, ist nach Janich folgende

Ergénzung zu machen:

,Fur einen Nachweis, dass Flachen aus verschiedenen Tripeln aufeinander passen, geniigt es
jetzt, die Félle auszuschlieBBen, dass sie genau ein oder aber kein inneres Beriihrungsstellenpaar
haben‘ (Janich 1997a, p. 67).

Die Beschrinkung auf die inneren Berlihrungsstellenpaare erklirt sich daraus, dass, wie
bereits angedeutet, nur fiir dieselben eine Ununterscheidbarkeit der Beriihrungseigenschaften
gefordert ist. Haben zwei Platten genau ein inneres Beriihrungsstellenpaar, so weist
mindestens eine der beiden eine konvexe Form auf (sie berithren sich also nur am
Kriimmungsmittelpunkt der konvexen Fldche), weisen sie keine inneren Beriihrungspunkte
auf, so hat mindestens eine der beiden eine konkave Form (sie beriihren sich nicht im Inneren,
sondern hochstens an der Kante der konkaven Fliche). Da die Flache iiber die
Unterscheidbarkeit der Beriihrungseigenschaften ihrer (inneren) Stellen beziiglich zweier
Passstiicke und dieser Passstiicke untereinander bestimmt wurde, soeben aber der Fall
ausgeschlossen wurde, dass es keine oder nur ein inneres Beriihrungsstellenpaar, ist hiermit
sichergestellt, dass die Flache iiber die genannte Ununterscheidbarkeitsforderung hinreichend
bestimmt ist. Flachen lassen sich demnach eindeutig und situationsinvariant herstellen. Die
ideative Rede iiber die geometrische Form der Ebene ergibt sich sodann dadurch, dass man
sich auf diejenigen Folgen beschrinkt, die sich logisch aus diesem Homogenitdtsprinzip
ergeben. Als normatives Kriterium fungiert diese Ununterscheidbarkeitsforderung insofern,
als dass hiermit einerseits ein Kritertum zur technischen Realisierung von immer besseren
Anndherungen an dieses Ideal gegeben ist, andererseits aber auch als Kriterium zur
operationalen Entscheidung des Vorliegens einer Ebene (indem man z.B. zwei Passstiicke aus
Gips anfertigt und hinsichtlich ihrer Passung untereinander iiberpriift), d.h. ein Priifverfahren

zur Entscheidung, ob es sich bei einem gegeben Korper tatsédchlich um eine Ebene handelt.

Wie bereits angedeutet, sind entsprechende Ununterscheidbarkeitsforderungen und
Eindeutigkeitsbeweise gleichermallen fiir die Formen der Orthogonalitét und der Parallelitét
anzugeben, womit sodann die Moglichkeit einer eindeutigen und situationsinvarianten
Langenmessung sichergestellt ist. Dergleichen kann hier nicht geleistet werden. Stattdessen
soll ein kurzer Einblick in die protophysikalische Bestimmung der Grundformen der

Chronometrie und Hylometrie gegeben werden.

92



b. die protophysikalische Begriindung der Chronometrie

Ebenso wie fiir den Vergleich und die Messung von rdumlichen Gréfen, wird auch fiir den
Vergleich und die Messung von Dauer in einem wissenschaftlichen Kontext (und im
Unterschied zur lebensweltlichen Bestimmung von zeitlichen Verhéltnissen)®' gefordert, dass
die erhaltenen Messresultate unabhédngig sind von dem verwendeten Gerdt und der die
Messung durchfithrenden Person. Angesichts der Chronometrie stellt sich also gleichermal3en
das Problem einer operationalen Bestimmung der =zeitlichen Verhiltnissen und der
technischen Realisierung von Uhren: Da es sich bei dem gleichméfligen Gang von Uhren um
eine kiinstlich an Messgeriten zu realisierende Eigenschaft handelt, stellt sich die Frage, wie
sich diese Eigenschaft im Ausgang von der Lebenswelt operational gewinnen ldsst? Der
Hinweis, dass fiir die Bestimmung zeitlicher Verhéltnisse nichts weiter als eine konstante
Geschwindigkeit als Vergleichsmal} erforderlich ist, hilft hier wenig weiter, da die konstante
Geschwindigkeit wiederum zu definieren ist als das ,,Durchlaufen von gleichen Wegstrecken

in gleichen Zeiten — und diese gilt es ja erst einmal zu messen* (Janich 1997b, p. 133).%

Dass auch angesichts der Bestimmung von Zeitverhéltnissen normative Anforderungen an
die verwendeten Messgerdte zu stellen sind, d.h. ,,die Homogenitidt des Uhrengangs, die
Ununterscheidbarkeit seiner Teile* (Janich 1997a, p. 137) gefordert wird, ldsst sich leicht am
Beispiel gestorter oder defekter Uhren veranschaulichen. Lauft eine Uhr unregelméBig oder

bleibt sie gar stehen, wiirde niemand

»auf die absurde Behauptung verfallen, nun liefen z.B. alle Planetenbewegungen unendlich
schnell, weil sie fiir bestimmte Wege auf seiner stehenden Uhr keine Zeit mehr beanspruchten®
(Janich 1997b, p. 135)

Fiir die zu messenden Zeitverhdltnisse wird gleichermaflen Reflexivitit, Symmetrie und
Transitivitit als Ideal erfordert, wie dies angesichts des Langenvergleichs gesehen und im
Vorfeld fiir die Gewichtsverhdltnisse angedeutet wurde. Die einzelnen Schritte zur
operationalen Bestimmung der zeitlichen Verhiltnisse konnen hier lediglich kurz skizziert

werden.

%' Auch hier darf die Tatsache, dass wir im Alltag zur Bestimmung von Zeitverhltnissen de facto Uhren
verwenden (ebenso wie in Meter, Kilogramm, etc. gemessen und gerechnet wird) nicht dariiber hinwegtéuschen,
dass auch fiir die lebensweltliche Bestimmung von Zeitverhdltnissen lediglich eine praktische Bewahrtheit zu
veranschlagen ist, d.h. es soll z.B. sichergestellt werden, dass man den Bus nicht verpasst, der Braten nicht zu
trocken wird, etc. Prinzipiell sind hierfiir regionale Vergleiche und Messkiinste hinreichend. Der Gebrauch der
von den Wissenschaften zur Verfiigung gestellten Technik erleichtert die Realisierung dieser Zwecke natiirlich
erheblich. Dennoch steht im lebensweltlichen Kontext allein die praktische Bewahrung im Vordergrund.

52 Der Hinweis auf die gleichen Wegstrecken verdeutlicht, dass zur eindeutigen und situationsinvarianten
Bestimmung von Zeitverhéltnissen (geméf dem Prinzip der methodischen Ordnung) die Bestimmung rdumlicher
GroBen operational bereits verfiigbar sein muss.

93



Ahnlich wie dies bereits angesichts der riumlichen Pridikatoren gesehen wurde, lassen
sich auch die auf zeitliche Unterscheidungen und Verhéltnisse referierenden Pradikatoren
(friiher als, gleichzeitig, spéter als, etc.) an Handlungen exemplarisch einfiihren und einiiben.
Auf der Grundlage dieses Vokabulars ldsst sich bereits ein Geschwindigkeitsvergleich bei
gleichzeitig ablaufenden Bewegungen operational gewinnen: Fiihrt man zwei Korper
mechanisch (z.B. vermittels von Schienen) gleichzeitig entlang einer geraden Bahn lésst sich
ein Vergleich der bis zu einem bestimmten Zeitpunkt von den beiden Kd&rpern jeweils
zuriickgelegten Strecke (die Messung von Langenverhiltnissen ist schlieBlich operational
bereits verfiigbar) bewerkstelligen (z.B. dass das Verhéltnis der durchlaufenen Streche 3:2
ist). Ein Beispiel fiir einen quantitativen, aber immer noch uhrenfreien Bewegungsvergleich

l4sst sich auch an Hand von Zahnridern konstruieren:

,Man denke etwa an zwei ineinandergreifende Zahnrdder, deren Umfinge sich wie 1:2
verhalten, woraus wir schlieBen, dass sich das kleinere genau doppelt so schnell dreht wie das
groBere (Janich 1997b, p. 136).

Auch ohne dies in den technischen und logischen Einzelheiten auszufiihren, ldsst sich
einsehen, dass sich auf diese Weise (immer noch beschrinkt auf den Fall von gleichzeitig
zueinander ablaufenden Bewegungen) bereits operational (und also prototypenfrei)
Bewegungen kiinstlich herstellen und definieren lassen, die zueinander in einem konstanten
Gangverhéltnis stehen, d.h. ,deren relativen Ganggeschwindigkeiten zueinander passen‘
(Janich 1997b, p. 138). Wie weit man derartige operationale Bestimmungen des
Geschwindigkeitsvergleichs von gleichzeitig ablaufenden Bewegungen aber auch fiihren

mag,* es liegt auf der Hand,

,dass im gleichzeitigen Bewegungsvergleich gerade nicht das Problem einer Zeitmesstheorie
liegt [...] Die Rede von Bewegungsformen wird erst sinnvoll, wenn ohne Schwierigkeiten auf
eine allgemeine Standardbewegung Bezug genommen werden kann und damit Pradikatoren fiir
Bewegungsformen explizit einstellig gebraucht werden kénnen, ohne Mehrdeutigkeiten nach
sich zu ziehen* (Janich 1997a, p. 166 f.).

Erst durch die operationale Gewinnung eines derartigen einstelligen Prédikators, d.h. die
kiinstliche Herstellung einer Standardbewegung, die sodann als Uhr zu definieren ist, lassen
sich auch Bewegungen, die zu unterschiedlichen Zeitpunkten ablaufen, miteinander

vergleichen.

Aus dem soeben erlduterten ldsst sich bereits eine erste Norm zur zirkelfreien und
technischen Herstellung einer (in idealer Sprechweise) gleichformigen Standardbewegung,

d.h. einer Uhr, ableiten. Dies ist die Aufforderung zueinander passende Gerite herzustellen,

83 Weitere Ausfiihrungen zu den Moglichkeiten eines exakten Geschwindigkeitsvergleichs bei gleichzeitig
ablaufenden Bewegungen finden sich bei Janich (1997a, p. 148 ft.).

94



d.h. solche, deren Gangverhéltnis (Zeigerbewegungen) konstant ist und als zueinander
passend bestimmt werden kann. Da man es hier aber wiederum nur mit einer Passung der
relativen Ganggeschwindigkeit zueinander zu tun hat und nicht auszuschlieBen ist, dass
dieselben in ihren einzelnen Teilvorgidngen (d.h. den einzelnen Zeigerbewegungen) relativ
zueinander schneller oder langsamer werden, sich die einzelnen Teilvorgdnge also hierin
voneinander unterscheiden, ist diese Norm fiir die Forderung der Homogenitit, d.h.
Ununterscheidbarkeit aller Teilvorginge und momentanen Geschwindigkeitsverhdltnisse
nicht hinreichend. In Anlehnung an die operationale Bestimmung der Ebene, fiir welche freie
Verschiebbarkeit bei Passung gefordert wurde, spricht Janich angesichts der gleichférmigen
Bewegungen von einer Verschiebbarkeit bei Passung: Die Zeigerbewegungen zweier Gerite
sind nur dann als gleichférmig zu bestimmen, wenn alle Teilvorgidnge derselben auch bei
Verschiebbarkeit ein zueinander passendes Gangverhéltnis aufweisen, d.h. das konstante
Gangverhéltnis muss sich auch dann noch beobachten lassen, wenn die Uhren z.B. zeitlich

zueinander versetzt gestartet werden.

Hiermit sind fiir die operationale Definition von Uhren, d.h. die zirkelfreie Bestimmung

der gleichférmigen Bewegung, zwei technisch realisierbare Forderungen aufgestellt:

»(1) Voneinander unabhingig laufende Gerite sollen bei gleichzeitigem Starten zueinander
konstantes Gangverhiltnis aufweisen.

(2) Dies sollen sie auch dann zeigen, wenn sie nicht gleichzeitig gestartet werden.

Erfiillt ein Paar von Geréten diese beiden Forderungen, so nennen wir jedes von ihnen eine Uhr*
(Janich 1997b, p. 139)

Die zirkelfreie Bestimmung der gleichférmigen Bewegung ist somit tliber die Forderung der
Homogenitit der Vorginge (Zeigerbewegungen) zu gewinnen, d.h. letztere miissen

hinsichtlich ihrer Stellung ununterscheidbar sein:

»lm Hinblick auf die erlduterte Homogenitit von zueinander verschiebbaren Vorgédngen sollen
diese auch ,gleichméfig’ heiflen. GleichmiBig ist damit ein durch Definition bestimmter
Pradikator fiir reale, an bestimmten Gerdten erzeugte Vorginge™ (Janich 1997a, p. 187).

Ebenso wie fiir die Geometrie ist mit der genannten Homogenitétsforderung ein normatives
Kriterium zur technischen Verfeinerung der Messtechnik, d.h. einer bestindigen Annéherung
an das als ideal unterstellte Herstellungsziel der gleichférmigen Bewegung gegeben, als auch
eine Definition der Ungestortheit der zur Zeitmessung verwendeten Messgerdte aufgestellt.
An Hand des (zu beweisenden) Eindeutigkeitssatz dieser operationalen Definition der
gleichformigen Bewegung, ist sichergestellt, dass beliebige Uhren auch bei relativer

Verschiebung ein zueinander konstantes Gangverhiltnis aufweisen (Janich 1997b, p. 139),

95



womit die Eindeutigkeit und Situationsinvarianz des Vergleichs von zeitlichen Verhiltnissen

sichergestellt ist.
c. die protophysikalische Begriindung der Hylometrie

Dass auch angesichts des Vergleichs von Massenverhiltnissen normative Anforderungen
an die zu verwendenden Messgerite gestellt werden, wurde bereits im ersten Teil der
Untersuchung am Beispiel der Waage erldutert: Fiir den Vergleich von Massenverhéltnissen
wird gleichermaBlen Reflexivitit, Symmetrie und Transitivitit gefordert, wie dies fiir den
Vergleich rdumlicher und zeitlicher Verhiltnisse dargelegt wurde. Es gilt demnach, im
Ausgang von den lebensweltlichen Erfahrungsformen (vermittels des Verfahrens der
exemplarischen Bestimmung) eine operationale Definition der Grundbegriffe der Hylometrie
zu leisten und auf dieser Grundlage die Moglichkeit eines eindeutigen und

situationsinvarianten Vergleichs von Massenverhéltnissen zu begriinden.

Analog zur Ebene als der Grundform der Geometrie, findet sich in der homogenen Dichte
der Grundbegriff der Hylometrie, d.h. derselbe ldsst sich gemidB dem Prinzip der
methodischen Ordnung prototypenfrei realisieren und zirkelfrei definieren. Zur Bestimmung
der homogenen Dichte gilt es zuerst die Relation der Zuggleichheit®® zweier Korper
festzulegen. Diese ldsst sich mit Hilfe einer Seilwaage® (siche Figur unten) operational

gewinnen:

»Zwei solche Korper K; und K, heilen zuggleich, wenn sie an einer Seilwaage ununterscheidbar
sind, d.h. wenn sie an einer Seilwaage keinen Ausschlag hervorrufen® (Janich 1997a, p. 279).

Fiir die Funktion der Seilwaage ist nach Janich eine Norm aufzustellen, ndmlich, dass es sich
bei der Zuggleichheit um eine Aquivalenzrelation zu handeln hat (womit eben Reflexivitit,

Symmetrie und Transitivitdt gefordert ist):

,Dies ist eine Gerdtefunktionsnorm, die die Verwendung und Herstellung von Seilwaagen als
technisches Ziel leitet™ (Janich 1997a, p. 280)

8 Zur Bestimmung des Priadikators ,Zug’, d.h. was es heif3t, einen Zug auszuiiben, kann wiederum auf das
Verfahren der exemplarischen Bestimmung zuriickgegriffen werden: Es lésst sich an als unproblematisch
empfundenen lebensweltlichen Beispielen, ndmlich an der jedermann zugénglichen Handlung des Ziesens (man
vergleiche hierzu Schapps Erlduterung des Begriffs der Schwere am Beispiel des Schleppens, Ziehens und
Wuchten.), darlegen und bestimmen, was es heifit, einen Zug auszuiiben.

% Da die Geometrie operational bereits verfiigbar ist, lisst sich die Seilwaage (nach dem Vorbild des
lebensweltlich zur Bewegung von Lasten genutzten Zuggeschirrs) als symmetrische Balkenwaage (gleicher
Abstand der Mittelpunkte vom Drehpunkt) mit nicht dehnbaren Seilen (d.h. ihre Lange bleibt konstant)
konstruieren, sowie sicherstellen, dass die Zugrichtung der Seile zueinander und zur Zugrichtung der Waage
parallel ist. Der Unterschied der auf diese Weise konstruierten Seilwaage zur klassischen Balkenwaage besteht
darin, dass dieselbe nicht nur vertikal, sondern auch horizontal zur Bestimmung der Zuggleichheit zweier Korper
genutzt werden kann, was fiir die Aquivalenz von schwerer und triiger Masse von Bedeutung ist (Janich 1997a,
p. 279 f).

96



Praktisch lésst sich die einwandfreie Funktion einer derartigen Seilwaage (dhnliches ldsst sich
fiir eine herkdmmlichen Balkenwaage bewerkstelligen) dadurch tiberpriifen, dass man zuerst
iiberpriift, ob sie sich ohne angehingten Korper, ,als ein bei Zug symmetrisch sich
verhaltendes Gerét“ erweist, sodann mit zwei Korpern in unterschiedlicher Richtung
(horizontal, vertikal und rotierend) bewegt oder aber indem man die Waage erneut mit

denselben, aber seitenverkehrt angebrachten Kdrpern testet (Janich 1997a, p. 280 f.).

L

K K,

Auf der Grundlage der Zuggleichheit ldsst sich sodann bereits die Definition der
homogenen Dichte gewinnen: Ein Kdorper ist genau dann als homogen dicht zu bezeichnen,
wenn beliebige, aber volumengleiche®® Teilkorper desselben sich als zuggleich erweisen
(Janich 1997a, p. 281). Die entsprechende Ununterscheidbarkeitsforderung lautet sodann:
{S/M A S’/M A a(S/M) = a(S’/M)}, d.h. fiir jede in einem bestimmten Material (M) liegende
Stelle (S) wird gefordert dass sie beziiglich einer bestimmten Aussage (a) invariant zu sein
haben. Dieser Homogenitdtssatz ist im Fall der homogenen Dichte laut Janich mit folgender

Aussage aufzufiillen ist:

»~Wenn S und S* in M liegen und wenn fiir alle Kugeln aus M mit Mittelpunkt S alle
volumengleiche Kugeln aus M zuggleich sind, so sind auch fiir alle Kugeln aus M mit
Mittelpunkt S’ alle volumengleiche Kugeln aus M zuggleich® (Janich 1997a, p. 282).

Fir die operationale Definition der homogenen Dichte wird demnach als ideales
Herstellungsziel die Ununterscheidbarkeit aller Teilmengen eines bestimmten Korpers
hinsichtlich der Eigenschaft der Zuggleichheit bei Volumengleichheit gefordert. Dass es sich
hierbei um ein ideales Herstellungsziel, d.h. um ein normatives Verbesserungskriterium und
Kriterium fiir die Ungestortheit der Verwendung von Messgerdten handelt, erhellt bereits

daraus, dass das Ideal der homogenen Dichte (ebenso wie dasjenige der Ebene) technisch

% Die Volumengleichheit ldsst sich wiederum mit Hilfe der Geometrie bestimmen

97



nicht realisierbar ist.*” Es lassen sich immer nur hinsichtlich des jeweils verfolgten Zwecks

hinreichend gute Annéherungen an dasselbe herstellen.

Mit der genannten Ununterscheidbarkeitsforderung ist somit die Mdoglichkeit einer
prototypenfreien Reproduktion eines Massenmalles gegeben (ndmlich die Form eines
homogen dichten Korpers), sodass sich das Massenverhiltnis beliebiger Korper
situationsinvariant und unabhingig von der verwendeten Waage (die der oben genannten
Aquivalenzrelation zu geniigen hat) und dem verwendeten Eichmaterial (d.h. unabhingig
davon, ob die verwendeten Gewichtssidtze aus Holz, Eisen, etc. sind) als immer gleich
feststellen ldsst. Es lassen sich zwischen einzelnen Ko&rpern also Massenverhiltnisse
bestimmen, welche unabhéingig von der messenden Person und dem verwendeten Gerét, d.h.

eindeutig und situationsinvariant sind.®®

I1.3. Zusammenfassung

Obwohl der Schappschen Einsicht in den erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt
sicherlich beigepflichtet werden muss — es handelt sich hierbei im Vergleich zu den
Wissenschaften um die urspriingliche Form der Wirklichkeitserfahrung, so dass die
wissenschaftlichen Gebilde im Ausgang von der Lebenswelt erst eigens zum Auftauchen
gebracht werden miissen — erweist sich seine negative Sichtweise der Wissenschaften als
ungerechtfertigt und nicht haltbar. Aus dem erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt
lasst sich keinerlei Argument dafiir gewinnen, dass es sich hierbei um den einzigen uns
moglichen Zugang zu der von uns unabhingigen Wirklichkeit handelt. Insbesondere ldsst sich

hieraus kein stichhaltiger Einwand gegen das wissenschaftliche Projekt einer Theoretisierung

7 Wie weiter oben bereits angedeutet, handelt es sich bei den Reinstoffen, d.h. Stoffen, die aus nur einer
Teilchensorte bestehen (Sauerstoff, Wasserstoff, etc.) um ein technisch nicht realisierbares Ideal, weshalb in den
industriell hergestellten Reinstoffen jederzeit der Grad der Verunreinigung anzugeben ist.

% Angesichts der operationalen Bestimmung der homogenen Dichte ist natiirlich ebenso ein

Eindeutigkeitsbeweis zu fithren. Dieser hat folgendes darzulegen (Janich 1997a, p. 284):

(1) sollten sich volumengleiche Teilmengen aus unabhidngig voneinander hergestellten Korpern
homogener Dichte als zuggleich erweisen, so besteht eine derartige Zuggleichheit fiir alle
volumengleichen Teilmengen dieser Korper.

(ii) sollte sich beim Vergleich von Teilmengen aus unabhéngig voneinander hergestellten Korpern
homogener Dichte eine Zuggleichheit bei einem ganzzahligen Volumenverhidltnis (z.B.
Zuggleichheit bei doppelten Volumen) oder einem Volumenverhéltnis von 1/n oder m/n ergeben, so
besteht eine derartige Zuggleichheit auch fiir alle anderen (in dem jeweiligen Volumenverhiltnis
stehenden) Teilmengen beider Korper.

98



dieser urspriinglichen Wirklichkeitserfahrung gewinnen. Der kurze Einblick in das
protophysikalische Rekonstruktionsprogramm hat vielmehr gezeigt, dass sich die an die
Wissenschaften gestellten Anforderungen der Eindeutigkeit und Situationsinvarianz auch
unter Beriicksichtigung des erkenntnistheoretischen Primats der Lebenswelt einlosen und

begriinden lassen.

Wihrend bei Schapp also grundlegende Defizite hinsichtlich einer angemessenen
Bestimmung der Wissenschaften zu verzeichnen sind, ist die Starke seines Ansatzes sicherlich
in seiner Analyse der lebensweltlichen Erfahrungsformen zu sehen. Angesicht derselben
wurde bereits im ersten Teil dieser Untersuchung das Kriterium der praktischen Bewéhrung in
den Mittelpunkt gestellt. Auf der Grundlage der Schappschen Analyse der tétigen
Wahrnehmung und seiner Deutung aller Aussagen als solche iiber einzelne
Produktionszusammenhidnge und Eingriffsmdéglichkeiten, ldsst sich diese Einsicht auf eine
breitere Basis stellen. Die lebensweltlichen Bestimmungen sind ebenso wenig hinsichtlich
ihrer Ubereinstimmung mit einer in sich strukturierten Wirklichkeit zu beurteilen, wie dies
bereits im ersten Teil fiir die Wissenschaften festgestellt wurde. Da es sich bei demselben um
urspriinglich im  praktischen Zusammenhang der menschlichen Handlungen und
Zwecksetzungen erworbene Bestimmungen handelt, lassen sich dieselben auch nicht mehr
nachtrdglich aus diesem Zusammenhang l6sen und etwa zu Eigenschaften einer an sich
existierenden Wirklichkeit erkldren. Gleiches gilt fiir die im Rahmen der Protophysik
operational definierten Grundbegriffe der Geometrie, Chronometrie und Hylometrie. Auch bei
diesen handelt es sich nicht um Bestimmungen einer in sich strukturierten Wirklichkeit,
sondern um urspriinglich im praktischen Zusammenhang der menschlichen Handlungen und
Zwecksetzungen erworbene Begrifflichkeiten, um ein Wissen iiber unser Handeln, d.h.
bestimmte Eingriffsmdglichkeiten. Auch diese lassen sich sodann nicht mehr nachtréglich aus
diesem urspriinglichen praktischen Zusammenhang I6sen und etwa in Sinne eines
wissenschaftlichen Realismus deuten, d.h. zu Bestimmungen der in sich strukturierten

Wirklichkeit erkliren.

An zweierlei Einsichten aus der Diskussion des Schappschen Ansatzes ist festzuhalten,
namlich dem erkenntnistheoretischen Primat und dem weitgehend pragmatischen Charakter
der lebensweltlichen Erkenntnisformen. Was das erstere angeht, so hat jeder Versuch der
Rekonstruktion und Bestimmung der besonderen Qualitit des wissenschaftlichen Wissens
diesem erkenntnistheoretischen Primat Geniige zu tun, d.h. es muss sich zeigen lassen, wie
sich im Ausgang von der Lebenswelt die eindeutige und situationsinvariante Uberpriifbarkeit

der wissenschaftlichen Aussagen begriinden ldsst. Dariiber hinaus ist im Verlauf dieser

99



Untersuchung zu kldren, wie sich in dem genannten Pragmatismus die lebensweltliche Rede

von Wahrheit und Wissen verankern 1ésst.

I11. L.ebenswelt und Wissenschaft

Die dritte mdgliche Gewichtung des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft,
nimmt, wie bereits angefiihrt, eine Mittelstellung zwischen den beiden ersten ein. Es gilt,
sowohl der Bewihrtheit und Verlésslichkeit unseres lebensweltlichen Wissens, als auch der
besonderen Qualitdt des wissenschaftlichen Wissens Genlige zu tun, ohne wie der
wissenschaftliche Realismus jegliche Wahrheit und Realitédt auf Seiten der Wissenschaften zu
verorten, oder wie Schapp die Lebenswelt zur einzig genuinen Form der
Wirklichkeitserfahrung zu verklaren. Als Veranschaulichung einer derartigen Gewichtung des
Verhiéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft dienen der Relativismus und der sogenannte

methodische Kulturalismus.

I11.1. Der Relativismus in der Wissenschaftsphilosophie

Als relativistisch sind sich solche Positionen zu bezeichnen, die die Malstibe zur
Begriindung von Wahrheit und Wissen unweigerlich an besondere (meist sprachliche oder
kulturelle) Kontexte zuriickgebunden sehen. Die zentrale These des Relativismus besteht im
Bestreiten der Existenz von kontextunabhingigen Mallstaben: Was in dem einen Kontext als
wahr oder begriindet gilt, kann innerhalb eines anderen Kontextes durchaus als unbegriindet
oder sogar als falsch angesehen werden, wobei eben aufgrund des Fehlens von
kontextunabhiingigen Malstiben zwischen beiden Einschdtzungen nicht endgiiltig
entschieden werden kann. Bezogen auf das Verhéltnis von Lebenswelt und Wissenschaft
bedeutet dies, dass die Ilebensweltlichen Wissensformen zwar aus der Sicht der
Wissenschaften und der von ihnen propagierten Normen und Malstibe als defizitar
erscheinen mogen, diese in einem lebensweltlichen und eigenen MaBstéiben unterworfenen

Kontext aber nicht notwendigerweise anerkannt werden miissen.

100



I11.1.1. Kuhns Paradigmentheorie

Obwohl Kuhn dieser Bezeichnung eher ablehnend gegeniiberstand (Kuhn, (1962) 1996, p.
207), soll er hier dennoch zur Veranschaulichung einer relativistischen Position herangezogen
werden. Diese Vorgehensweise bedarf einer Erlduterung. Mit seiner Paradigmentheorie
beansprucht Kuhn keineswegs (wie etwa Eddington, Popper oder auch der methodische
Kulturalismus), eine Theorie der Begriindung der Wissenschaften liefern zu konnen.
Vielmehr ist er um eine angemessene Charakterisierung desjenigen historischen Prozesses
bemiiht, den er als eine Abfolge von wissenschaftlichen Revolutionen bezeichnet. Mit den
wissenschaftlichen Revolutionen sind bei Kuhn die Abldsungen bisher allgemein anerkannter
und erfolgreicher wissenschaftlicher Theorien (Paradigmen) durch ihre jeweiligen
Nachfolgetheorien gemeint (wie etwa der Ubergang von der Phlogiston- zur
Sauerstofftheorie), ein wissenschaftsgeschichtlicher Prozess, den Kuhn in seinen allgemeinen
und grundlegenden Strukturen freizulegen versucht. Dennoch lassen sich aus seinen
wissenschaftsgeschichtlichen  Betrachtungen  Folgerungen fiir eine  angemessene
Charakterisierung der Wissenschaften und der sogenannten wissenschaftlichen Methode
ziehen. Wenn, wie Kuhn dies behauptet, der Sieg eines wissenschaftlichen Paradigmas {iber
ein anderes weder auf der Grundlage logisch-mathematischer Beweise, noch durch den
Rekurs auf Erfahrung und Beobachtung erklért werden kann, so wirft dies naturgemif3 Fragen
hinsichtlich der tragenden Rolle von Logik, Mathematik und Beobachtung innerhalb der
Wissenschaften und somit auch hinsichtlich der Begriindung der besonderen Qualitit des von
thnen zur Verfligung gestellten Wissens auf. Sind die Wissenschaften nicht, wie gerne
angenommen, durch ihre logisch-mathematische Struktur gegeniiber den lebensweltlichen
Wissensformen auszuzeichnen, muss sich deren besondere Giite auf andere Weise

argumentativ einholen lassen.

Der Relativismus wurde oben durch das Ablehnen von kontextunabhingigen Malstiben
zur Beurteilung und Begriindung von Wahrheit und Wissen gekennzeichnet. Auf Kuhn trifft
dies dann insofern zu, als ithm zu Folge die Wissenschaften ein paradigmengeleitetes
Unternehmen sind, es aber keine paradigmenunabhidngigen Malstibe (wie eben Logik,
Mathematik, Beobachtung, etc.) gibt, die angesichts eines wissenschaftlichen
Paradigmenstreits als neutrale Schiedsinstanz auftreten konnten. Die konkurrierenden Parteien

sehen sich in ihrer Auseinandersetzung auf ihre Ubersetzungs- und Uberzeugungskiinste

101



zuriickgeworfen. Der Sieg eines der konkurrierenden Paradigmen vollzieht sich vornehmlich

in Form des Aussterbens der gegnerischen Position:

,»Competition between segments of the scientific community is the only historical process that
ever actually results in the rejection of one previously accepted theory or in the adoption of
another (Kuhn, (1962) 1996, p. 8).

Dem wissenschaftlichen Konsens wire sodann ein lebensweltlicher Konsens
entgegenzusetzen, zwischen welchen zwar gleichermallen der Versuch einer gegenseitigen
Ubersetzung oder Uberzeugung gemacht werden kann, ohne allerdings auf irgendwelche

kontextunabhingige Maf3stibe zuriickgreifen zu kdnnen.

Laut Kuhn ist das Bild der Wissenschaften als eines kumulativen Unternehmens eine
verzerrte Sichtweise, die es durch den Blick auf die Wissenschaftsgeschichte richtigzustellen
gilt (Kuhn, (1962) 1996, p. 1). Der wissenschaftliche Fortschritt vollzieht sich ihm zu Folge
nicht, wie etwa Popper dies will, in Form einer bestindigen Anndherung an die Wahrheit. Die
neueren Theorien konnen laut Kuhn nicht als Erweiterung der von ihnen iiberholten
theoretischen Ansidtze angesehen werden, da sie mit denselben inkompatibel sind und eine im
Vergleich mit den é&lteren Theorien inkommensurable Sichtweise darstellen. Das
herkémmliche Entwicklungsmuster einer reifen Wissenschaft besteht laut Kuhn im Ubergang
von einem Paradigma zum nichsten, wobei dieser Ubergang — aufgrund der genannten
Inkommensurabilitit der Paradigmen — eben nicht als Einverleibung der {iberholten Ansichten
verstanden werden kann, etwa dergestalt, dass das neue Paradigma das tliberholte sozusagen
als Grenzfall noch in sich enthalten konnte.®” Der Paradigmenwechsel vollzieht sich vielmehr
in Form einer wissenschaftlichen Revolution, die eine Rekonstruktion und Neubewertung der

dlteren Ansichten notwendig macht (Kuhn, (1962) 1996, p. 7; 12; 99 ff.).

Da die Wissenschaften vornehmlich als paradigmengeleitetes Unternechmen zu
kennzeichnen sind, gilt es zuerst zu kldren, was man sich unter einem Paradigma vorzustellen

hat. Der Begriff wird von Kuhn auf zweierlei Arten gebraucht:

,,On the one hand, it stands for the entire constellation of beliefs, values, techniques, and so on
shared by the members of a given community. On the other hand, it denotes one sort of element
in that constellation, the concrete puzzle-solutions which, employed as models for examples, can
replace explicit rules as a basis for the solution of the remaining puzzles of normal science”
(Kuhn, (1962) 1996, p. 175).

In der ersten, allgemeineren Bedeutung — zur Differenzierung fithrt Kuhn die Bezeichnung
Jdisziplindre Matrix” ein - umfasst ein Paradigma vor allem symbolische

Verallgemeinerungen, Modelle und Musterbeispiele. Die Festlegung auf eine Reihe

% Hierauf wird spiter, angesichts der Diskussion der Inkommensurabilitit der Paradigmen, noch
zuriickzukommen sein.

102



symbolischer Verallgemeinerungen (z.B. H,O; f = ma) ermdglicht die Anwendung der Logik
und Mathematik auf das jeweilige Forschungsgebiet, wahrend die innerhalb eines Paradigmas
geteilten Modelle zum einen bloB heuristischer Funktion sind, zum anderen aber auch
metaphysische Festlegungen beziiglich der innerhalb eines Forschungsgebietes zu
postulierenden Entititen und Eigenschaften darstellen (Kuhn, (1974) 1977, p. 392 ff)).”° Die
sogenannten Musterbeispiele sind schlieBlich dasjenige, was Kuhn in einem engeren Sinn als
Paradigmen bezeichnet. In dieser engeren Bedeutung stellen Paradigmen mustergiiltige
Losungen wissenschaftlicher Probleme dar, die innerhalb eines wissenschaftlichen
Forschungsgebietes als vorbildlich oder ,paradigmatisch’ fiir die Losung verwandter, aber
auch weiter entfernter Fragestellungen angesehen werden. Nach Anerkennung eines
derartigen Paradigmas sind die Wissenschaften in der Folge bestrebt, diese als
auBBerordentliche Errungenschaft gefeierte Problemlosung so weit wie moglich auf das
gesamte Forschungsfeld auszuweiten und analoge Problemldsungen zu forcieren: ,,a strenuous
and devoted attempt to force nature into the conceptual boxes™ (Kuhn, (1962) 1996, p. 5).
Ausschlaggebend ist hierbei, dass die Paradigmen bei ihrem urspriinglichen und ersten
Auftreten, zumindest was ihre Anwendung und Fruchtbarmachung fiir weitere
wissenschaftliche Fragestellungen angeht, duflerst vage und unbestimmt sind. Es handelt sich
bei denselben eher um Schemata, die den erst auf ihrer Grundlage zu entwickelnden

Begriffen, Gesetzen und Theorien vorhergehen (Kuhn, (1962) 1996, p. 11; 187 ff.).

Zur Veranschaulichung des Begriffs des Paradigmas rekurriert Kuhn vornehmlich auf
Beispiele aus der Physik und Chemie. So stellt das Zweite Newtonsche Gesetz laut Kuhn
insofern ein Schema dar, als dass sich an dessen Grundform (f = ma) nicht ohne weiteres
ablesen ldsst, welche komplexe symbolische Formen es in der Anwendung auf Einzelfille
(freier Fall, Pendel, usw.) annehmen muss, geschweige denn, wie eine mogliche Ausweitung
desselben auf andere Bereiche, wie beispielsweise die Chemie aussehen konnte (Kuhn, (1962)
1996, p. 188).”" Die Anwendung des Paradigmas auf konkrete Ereignisse und Problemfille
setzt voraus, dass diese als ,Newtonsche Situationen’ identifiziert werden, d.h. es muss sich
eine Analogie oder Ahnlichkeit zwischen der anerkannten und erfolgreich durchgefiihrten,

paradigmatischen Problemlosung und denjenigen Einzelfdllen herstellen lassen, die einer dem

S0 haben z.B. Atommodelle einerseits eine rein heuristische Funktion, d.h. sie dienen als Veranschaulichung,
die aber durchaus zu neuen Fragestellungen inspirieren kann. Andererseits stellen die Atommodelle
,metaphysische Festlegungen’ dar, da sie uns etwas iiber die Bestandteile und innere Struktur von Atomen
verraten.

I Und selbst bei dieser allgemein bekannten symbolischen Darstellung des Grundgesetzes der Dynamik handelt
es sich nicht um die urspriingliche Form, wie sie von Newton in den Principia entwickelt wurde, sondern bereits
um eine weitere symbolische Ausarbeitung desselben.

103



Paradigma analoge Problemldsung erfahren sollen (Kuhn, (1970) 1974, p. 263 f.). Diese
,Herstellung von Ahnlichkeitsbeziehungen’ muss dem konkreten Versuch der Anwendung und
der Ausarbeitung (i) einer auf den Einzelfall passenden symbolischen Darstellung des
Newtonschen Gesetzes, sowie (i) eines geeigneten experimentellen Rahmens zur
Uberpriifung der Prognosen, zeitlich und logisch vorausgehen. Die Alternative zu einem
derartigen zeitlichen und logischen Primat des Paradigmas und der Herstellung von
Ahnlichkeiten wire eine unsystematische Vorgehensweise. Ohne die vorhergehende
Feststellung von Ahnlichkeitsbezichungen wiren die Wissenschaftler gezwungen, eine
Anwendung der theoretischen Ansdtze auf diejenigen Einzelfille zu versuchen, die ihnen
gerade zufillig unterkommen. Diese Vorgehensweise erinnert aber eher an die Versuche des
Kleinkindes, das durch wahlloses, sukzessives Ausprobieren die passende Offnung des
Spielzeugwiirfels zu derjenigen Form zu finden sucht, die es gerade zufillig in der Hand hélt.
Dies ist eine weitaus ineffizientere Vorgehensweise als die Beschriankung auf diejenigen
Fille, die im Lichte des Paradigmas (aufgrund der wahrgenommenen Ahnlichkeiten) einer
Losung fahig erscheinen (z.B. im Falle des Spielzeugwiirfels die Beschrinkung auf die
runden, respektive eckigen Offnungen). Diese von den Paradigmen geleisteten
Orientierungshilfen sind in den Wissenschaften gerade deswegen von besonderer Relevanz,
da sich die Anwendung und Ausweitung der paradigmatischen Problemlosung auf weitere
Problemfille nicht von selbst vollzieht, sondern gewdhnlich einer betrdchtlichen Menge an
theoretischer und experimenteller Vorarbeit bedarf. Die theoretische und experimentelle
Ausarbeitung der paradigmatischen Schemata ist die Aufgabe der sogenannten
Normalwissenschaft. Voraussetzung der normalwissenschaftlichen FleiBarbeit ist aber die
vorherige Anerkennung einer paradigmatischen Problemlosung. Eine derartige Orientierung
an paradigmatischen Problemlosungen ist auch keineswegs auf die Naturwissenschaften
beschriankt. Als Beispiel ldsst sich der Versuch der Ausweitung des Darwinschen Konzepts
der Angepassung der Organismen an ihre Umwelt auf Fragen der Erkenntnistheorie und der

Kognitionswissenschaften anfiihren (Gutmann & Weingarten, 1990).

Die zentrale Rolle, die Kuhn den Paradigmen in den Wissenschaften zuspricht, entspricht
der naheliegenden und dennoch héufig vernachléssigten Einsicht, dass bisher noch keine
ausgearbeitete und erfolgreiche wissenschaftliche Theorie von Himmel gefallen ist. Obwohl
Wissenschaft natiirlich von Einzelpersonen betrieben wird, sind die wissenschaftlichen
Theoriegebdude, auf die Bezeichnungen wie ,Newtonsche Mechanik’ oder ,Darwinsche
Evolutionstheorie’ referieren, doch wesentlich Gruppenleistungen, die sich nicht auf das

theoretische Werk ihrer Namensgeber reduzieren lassen, sondern an denen unterschiedliche

104



Wissenschaftler mehrere Jahre gearbeitet haben (Kuhn, (1970) 1974, p. 245). Die
Wahrnehmung und Herstellung von Ahnlichkeiten ist nach Kuhn einerseits eine
Voraussetzung flir die innerhalb der Normalwissenschaft in Auseinandersetzung mit
konkreten Einzelproblemen vollzogene theoretische Ausarbeitung von Gesetzen und Theorien
(eine Situation wird als ,Newtonsche’ erkannt und sodann eine entsprechende symbolische
Formulierung des Grundgesetzes angestrengt). Andererseits ist das Herstellen von
Ahnlichkeitsbeziehungen zugleich eine Voraussetzung der Anwendung der bereits
ausformulierten symbolischen Verallgemeinerungen auf konkrete Einzelfille (z.B. dass sich
ein bestimmtes physikalisches Problem als Pendel beschreiben ldsst und somit eine
Anwendung der entsprechenden Symbolismen und GesetzesméBigkeiten zulédsst). Die
Paradigmen geben also gleichermallen Aufschluss dariiber, wie die Wissenschaften zu ihren
speziellen symbolischen Formalismen kommen, als auch dariiber, wie sich die einmal
erstellten Formalismen und theoretischen Begriffe mit der Natur wieder in Verbindung
bringen lassen (Kuhn, (1974) 1977, p. 394 ff.). Diese zentrale Funktion der Musterbeispiele
zeigt sich nach Kuhn auch in der Art und Weise, wie wissenschaftliches Wissen
weitergegeben, beziehungsweise sich angeeignet wird. Die Beschiftigung mit
paradigmatischen Problemldsungen dient dem Schiiler oder Studenten nach Kuhn nicht etwa
dazu, das von ihm Dbereits in Form von Gesetzen und Theorien verinnerlichte

wissenschaftliche Wissen anzuwenden:
,.Eher ist es so, dass sich das Sich-Beschiftigen mit den Problemen das Erlernen der Sprache der

Theorie und das Aneignen der Kenntnis jener Natur ist, die in diese Sprache eingebettet wurde*
(Kuhn, (1970) 1974, p. 264).

Die eigentliche Aneignung desjenigen Teils des wissenschaftlichen Wissens, der in Form von
allgemeinen Aussagen und Gesetzen dargestellt wird, vollzieht sich in der Beschéftigung mit
den paradigmatischen Anwendungsfillen, die es den Studenten allererst ermoglichen, jene
Ahnlichkeitsbeziehungen zu erkennen und herzustellen, die die Anwendung der Gesetze und

Theorien auf eine von uns unabhingige Wirklichkeit erlauben:

»Solange dies jedoch nicht angeeignet wurde, war fiir sie Newtons Zweites Gesetz kaum mehr
als eine Reihe von nicht-interpretierten Symbolen. Auch wenn sie es kannten, wussten sie nicht,
was es bedeutet, und darum sagte es ihnen wenig iiber die Natur. Was sie jedoch noch dazu zu
lernen hatten, war nicht in zusétzlichen symbolischen Formulierungen verkorpert. Es wurde eher
durch einen solchen Prozess gewonnen wie Aufzeigen, unmittelbare Konfrontation mit einer
Reihe von solchen Situationen, von denen ihnen mitgeteilt wurde, es handle sich um
Newtonsche Situationen‘ (ibidem).

An dieser Stelle lieBBe sich folgender Einwand erheben:

,Angenommen, die Wissenschaftler erwerben und speichern tatsdchlich Wissen in gemeinsamen
Beispielen, muss sich dann der Wissenschaftstheoretiker damit beschiftigen? Kann er nicht

105



stattdessen die Beispiele untersuchen und daraus Zuordnungsregeln ableiten, die in Verbindung
mit den formalen Bestandteilen der Theorie die Beispiele iiberfliissig machen wiirden?* (Kuhn,
(1974) 1977, p. 410).

Mit anderen Worten: Sollte das Herstellen von Ahnlichkeitsbeziehungen auch eine wichtige
Rolle im Genesezusammenhang, d.h. in der urspriinglichen Ausarbeitung eines Paradigmas
spielen, so lédsst sie sich dennoch in einem spiteren Stadium durch die Angabe einer Reihe
von Definitionen (notwendige und/oder hinreichende Kriterien) und Anwendungsregeln
ersetzen. Angesichts des Versuchs einer Rekonstruktion dieser Ahnlichkeitsbeziehungen an
Hand einer Liste von Kriterien und Zuordnungsregeln gibt Kuhn zweierlei zu bedenken:
Erstens geht das Wahrnehmen von Ahnlichkeiten der Erstellung dieser Kriterien- und
Regelliste weiterhin logisch und zeitlich vorher. Zweitens wird in der Ersetzung der
Ahnlichkeitswahrnehmungen durch eine Kriterienliste eine Form der Datenverarbeitung
durch eine andere ersetzt (Kuhn, (1974) 1977, p. 398 ff.; 410 ff.). Der Versuch einer
derartigen Rekonstruktion birgt die Gefahr in sich, dass diese Liste angesichts der Ausweitung
auf neue, als dhnlich wahrgenommene Probleme immer wieder angepasst und umgearbeitet
werden muss. Aus diesem Grund stellt eine Rekonstruktion der wissenschaftlichen
Terminologie und Vorgehensweise an Hand einer Liste von Kriterien und Zuordnungsregeln
laut Kuhn keine hinreichende Analyse und Erkldrung der konstatierten Einhelligkeit und
Problemlosigkeit dar, mit der die Wissenschaften einen theoretischen Ansatz auf neue

Problemfelder auszudehnen und anzuwenden vermégen.

Dass die allgemeine Anerkennung® eines bestimmten Paradigmas durch eine
Forschergemeinschaft eine notwendige Voraussetzung der Wissenschaft ist, begriindet Kuhn
folgendermallen: Den sicheren Gang einer reifen Wissenschaft kann eine intellektuelle
Auseinandersetzung mit der Natur erst dann einschlagen, wenn der Bereich der legitimen
Fragestellungen und der anzuwendenden Methoden hinreichend abgegrenzt ist. Nach Kuhn
erfillt gerade die allgemeine Anerkennung eines Paradigma diese normative und
methodologische Funktion. Prinzipiell l4sst sich eine theoretische Auseinandersetzung mit der
uns umgebenden Wirklichkeit zwar auch ohne die Leitung eines allgemein anerkannten

Paradigmas denken und betreiben, diese weist sodann aber nicht die systematische Form einer

72 Kuhn behaupten nicht, dass sich iiberhaupt kein System von Zuordnungsregeln finden lisst. Er hilt es
allerdings fiir zweifelhaft,
,»dass die so herausgefundenen Zuordnungsregeln ihrer Zahl und ihrem Gehalt nach auch nur anndhernd
zur Erklarung der tatsédchlichen Zuordnungen zwischen Formalismus und Experiment ausreichen wiirden,
die die Mitglieder der Gruppe stdndig und problemlos vornehmen* (Kuhn, (1974) 1977, p. 398).
3 Man bemerke, dass hier nur von allgemeiner, nicht von universaler Anerkennung eines Paradigmas die Rede
ist. Innerhalb einer Forschungsgemeinschaft gibt es immer auch ,Querdenker’, d.h. Personen, die Kritik an dem
herrschenden Paradigma iiben und an alternativen Erkldrungsansitzen arbeiten. Wie sich im Folgenden zeigen
wird, ist das Vorhandensein solcher ,Nichtkonformisten’ laut Kuhn grundlegend fiir die Besténdigkeit der
wissenschaftlichen Forschung.

106



Wissenschaft auf. Da keine ilibergeordnete Instanz die Probleme und Fakten nach ihrer
jeweiligen Relevanz zu ordnen vermag, werden die erhobenen Daten und Probleme
unsystematisch und rhapsodisch, wie sie den einzelnen Vertretern eben gerade unterkommen,
aufgenommen und behandelt. Dadurch, dass sie auf kein gemeinsames Paradigma oder eine
allgemein anerkannte disziplindre Matrix zuriickgreifen konnen, sind die Forscher in ihrer
Kommunikation untereinander gezwungen, das Forschungsfeld jedes Mal von den
Grundfesten an neu aufzubauen, ob dies nun die Bestimmung der jeweils gebrauchten
Begrifflichkeiten und Symbolismen oder die Begriindung der von ihnen an annehmbare
Losungsvorschldge gestellten Anforderungen betrifft. In einem derartigen Umfeld sind subtile
und ,esoterische’ Forschungen”, wie sie die neuzeitlichen Spezialwissenschaften betreiben,

nicht moglich (Kuhn, (1962) 1996, pp. 11-20).

Den Paradigmen kommt somit zugleich eine kognitiv-psychologische, als auch eine
normativ-methodologische Funktion zu. Als methodologische Festsetzungen fungieren sie
insofern, da die paradigmatischen Problemlosungen mustergiiltig fiir alle weiteren, als
hinreichend und zufriedenstellend anzusehende Erkldrungsversuche sind. Sie dienen als
implizite Definition desjenigen, was unter einem bestimmten Paradigma als wissenschaftliche
Erklarung angesehen werden kann. So schreibt das Zweite Newtonsche Gesetz fiir die
wissenschaftliche Erkldrung von Bewegungen eine Restriktion auf Kréfte, Masse und
Beschleunigung vor. Die Aristotelische Bezugnahme auf den natiirlichen Ort der jeweiligen
Elemente muss unter diesem Paradigma als unwissenschaftliche Erkldirung von Bewegungen
gelten. Ebenso gebietet die Orientierung am Darwinschen Evolutionsmodell den unter diesem
Paradigma arbeitenden Kognitionswissenschaftler, sich in ihrer Erkldrung der
Erkenntnisleistungen auf Anpassungs- und Selektionsmechanismen zu beschridnken.
Teleologische Erklarungsmuster sind in diesem Kontext als unwissenschaftlich abzulehnen.
Die Paradigmen iibernehmen die Rolle einer methodologischen Festsetzung desjenigen, was
unter dem jeweiligen Paradigma als wissenschaftliche Vorgehensweise zu gelten hat. Die
psychologisch-kognitive Funktion der Paradigmen liegt vornehmlich in der Herstellung von
Ahnlichkeitsbeziehungen. Allerdings ist diese nicht vollkommen von ihrer normativen
Funktion getrennt. In ihrer Funktion als Vorbild fiir eine als wissenschaftlich zu erachtenden
Erkldrung legen die Paradigmen zugleich fest, welche Ahnlichkeiten fiir die wissenschaftliche
Erklarung relevant sind (z.B. Masse und Beschleunigung), welche hingegen nicht (z.B. die

Aristotelische Unterscheidung zwischen natiirlicher und kiinstlicher Bewegung).

™ Kuhns Ausdruck fiir die detaillierte Untersuchung von Einzelproblemen, die erst durch die zunehmende
Spezialisierung der Wissenschaft moglich wird.

107



Wie aber kommt es nach Kuhn zur Anerkennung eines Paradigmas und somit zur
Entstehung eines Forschungsfeldes, welches das Priadikat ,wissenschaftlich’ verdient?
Obwohl Kuhn zwischen der erstmaligen, allgemeinen Anerkennung eines Paradigmas, das zur
Entstehung einer Normalwissenschaft fiihrt, und den spéteren innerwissenschaftlichen
Paradigmenwechsel unterscheidet, ldsst sich dennoch eine allgemeine Antwort auf die Frage
nach der Anerkennung von Paradigmen geben: Dem ewigen Kampfplatz wird de facto durch
den Triumph einer der praparadigmatischen Schulen ein Ende gesetzt. Dieser Triumph ist
aber nicht mit vollkommener Willkiir gleichzusetzen, in dem Sinne, dass sich keine guten
Griinde fiir die Wahl und den Triumph gerade dieses Paradigmas anbringen lieen. Derartige
gute Griinde konnen in der Genauigkeit der Vorhersagen, der Einfachheit in der theoretischen
Darstellung der Problemldsungen, oder der Fruchtbarkeit des Ansatzes hinsichtlich einer
moglichen Ausweitung des Paradigmas auf weitere Probleme und Forschungsfelder liegen

(Kuhn, (1962) 1996, p. 10; 199).

In seiner Liste der fiir eine ,gute’ wissenschaftliche Theorie charakteristischen
Eigenschaften (Tatsachenkonformitit, Widerspruchsfreiheit, Reichweite, Einfachheit,
Fruchtbarkeit) stimmt Kuhn mit Vertretern anderer wissenschaftsphilosophischer Positionen
(siehe z.B. Popper) iiberein (Kuhn, (1973) 1977, p. 422 {f.). Im Gegensatz zu den letzteren
spricht Kuhn der Paradigmenwahl aber insofern ein arbitrdres Moment zu, als der
paradigmatische und schemenhafte Charakter dieser, ganze Forschungsprogramme
begriindenden Losungsansitze beinhaltet, dass sie bei ithrem ersten Auftreten &dullerst vage
und in ihrer Anwendbarkeit auf andere Félle noch sehr restringiert sind. Die genannten
Kriterien kommen zum einen eher einem Versprechen gleich, das es im Rahmen der
Normalwissenschaft einzulosen gilt (Kuhn, (1962) 1996, p. 23 f.). Im Laufe der Zeit kann sich
der soeben inaugurierte Forschungszweig als Sackgasse erweisen und die erwartete
Fruchtbarkeit des Ansatzes als Irrtum herausstellen.”” Zum anderen differieren die Vertreter
einer wissenschaftlichen Disziplin, auch wenn sie die genannten Kriterien anerkennen,
dennoch (i) in der Anwendung der einzelnen Kriterien, oder (ii) da die einzelnen Kriterien
miteinander in Konflikt geraten kénnen, in der Gewichtung derselben (Kuhn, (1973) 1977, p.
423)."6

> Als rezentes Beispiel fiir einen derartigen Zusammenbruch eines paradigmengeleiteten Forschungsprogramms
lasst sich Uexkiills Umweltlehre anfiihren. Der Mitte der 20er Jahre eigens fiir ihn an der Universitit Hamburg
eingesetzte Lehrstuhl fiir Umweltforschung wurde bereits rund 40 Jahre spéter wieder abgeschafft, womit die
aktive Ausarbeitung des von ihm begriindeten Paradigmas zum Stillstand kam (Uexkiill, 1956, p. 170 f.). Der
frithere Lehrstuhl soll nun in ein Archiv umgewandelt werden.

78 Dass sich die Kriterien unterschiedlich anwenden lassen, veranschaulicht Kuhn gerade am Beispiel desjenigen
Kriteriums, von dem man noch am wenigsten eine derartige Uneinigkeit in der Anwendung erwarten wiirde,
nédmlich dem Kriterium der Tatsachenkonformitit:

108



Wenn Kuhn der Paradigmenwahl ein arbitrares Moment zuspricht, so ist damit vor allem
gemeint, dass die genannten Kriterien keine Grundlage fiir einen ,allgemeinen Algorithmus
der Theorienwahl’ abgeben, der die Wissenschaftler in der Paradigmenwahl vollkommen zu
bestimmen wiisste. Bei dieser Vorstellung von wissenschaftlicher Rationalitit oder
Objektivitdt handelt es sich um ein uneinholbares Ideal. Die genannten Kriterien sind Werte,
die die Entscheidungen der Wissenschaftler nicht eindeutig bestimmen, sondern lediglich
beeinflussen konnen (Kuhn, (1973) 1977, p. 428; 432 f.). Allerdings sieht Kuhn dies im
Gegensatz zu gegnerischen Positionen nicht als eine zu bedauernde ,menschliche Schwéche’,
sondern als eine wichtige ,Eigenart der wissenschaftlichen Erkenntnis’ (Kuhn, (1973) 1977,
p. 427). Die Wahl eines Paradigmas ist gerade in seinem Frithstadium ein duBerst riskantes
Unternehmen, da sich, wie angefiihrt, ein Forschungsansatz jederzeit als Sackgasse erweisen
kann. Wiirden die Wissenschaftler in ihrer Anwendung und Bewertung der Kriterien nicht
differieren, so dass die Gefahren, die jede Paradigmenwahl in sich birgt, ,,unter den
Mitgliedern der Gruppe verteilt werden®, wire das wissenschaftliche Unternehmen zum

Scheitern verurteilt (Kuhn, (1970) 1974, p. 254):

,»S0ll eine Entscheidung unter solchen Umstdnden getroffen werden, unter denen auch das
vorsichtigste und iiberlegenste Urteil falsch sein kann, so mag es lebenswichtig sein, dass die
verschiedenen Individuen auf verschiedene Weise die Wahl treffen (Kuhn, (1970) 1974, p.
233).

Stellt sich ein Forschungsansatz als Sackgasse heraus, hat man gut daran getan, dass nicht alle
Forscher ,einem allgemeinen Algorithmus folgend’ sich demselben angeschlossen haben,
sondern parallel an alternativen Ansitzen gearbeitet oder die Ausdifferenzierung des alten
Paradigmas weiter vorangetriecben haben. Ahnlich verhilt es sich im Falle des
Zusammenbruchs eines bisher erfolgreichen Paradigmas. Gerdt ein die Forschung
bestimmendes Paradigmas angesichts einer Reihe von Anomalien — der Kuhnsche Ausdruck
fiir diejenigen natiirlichen Phdnomene, die sich einer erfolgreichen Subsumierung unter ein
Paradigma wiederholt widersetzen — an seine Grenzen (Kuhn spricht sodann von einer
wissenschaftliche Krise), wird die wissenschaftliche Forschung nur dadurch vor einen
kompletten = Zusammenbruch  bewahrt, dass dank einiger ,Querdenker’ und
,Nichtkonformisten’ immer alternative Erklarungsversuche zumindest dem Ansatze nach

vorhanden sind. Ein wissenschaftlicher Liberalismus, der nicht zu verwechseln ist mit Willkiir

.30 war allgemein anerkannt, dass die Sauerstofftheorie die Gewichtsverhéltnisse bei chemischen
Reaktionen erklirte, was die Phlogistontheorie nicht einmal versucht hatte. Doch diese konnte im
Unterschied zu ihrer Konkurrentin erkldren, warum die Metalle einander so viel starker dhnelten als die
Erze, aus denen sie — durch Aufnahme von Phlogiston — entstanden* (Kuhn, (1973) 1977, p. 424).

Je nachdem welcher Form der Tatsachenkonformitét ein Chemiker dieser Zeit den Vorrang gab, fand er sich auf
der Seite der Verfechter des alten oder eben des neuen Paradigmas wieder.

109



oder Irrationalismus,’’ ist demnach konstitutiv fiir die Wissenschaften und ihren bestindigen
Fortschritt. In diesem Kontext ist Kuhns Behauptung zu lesen, dass es keinen Punkt gibt, an
dem der Widerstand gegen ein neues Paradigma als unlogisch oder unwissenschaftlich zu

bezeichnen wire:

,,At most he may wish to say that the man who continues to resist after his whole profession has
been converted has ipso facto ceased to be a scientist” (Kuhn, (1962) 1996, p. 159) .

Ein so verstandener wissenschaftlicher Liberalismus ist kein Aufruf zur subjektivistischen
Beliebigkeit, er zeigt ,,eher die Bedeutung als die Beschrinkung der [wissenschaftlichen,
N.P.] Objektivitit auf (Kuhn, (1973) 1977, p. 442). Der notgedrungen ,arbitrdre’ Charakter
der Paradigmenwahl ldsst sich (unabhingig von Kuhns Betrachtungen) auf -einer
grundlegenderen, erkenntnistheoretischen Ebene verankern. Wie im Rahmen des
Miinchhausentrilemmas gesehen, ldsst sich die Wahrheit eines Satzes oder einer Theorie

niemals stringent begriinden:

,»Observation and experience can and must drastically restrict the range of admissible scientific
belief, else there would be no science. But they cannot alone determine a particular body of such
belief” (Kuhn, (1962) 1996, p. 4).

Die Anerkennung eines Paradigmas muss schon allein aufgrund dieser Schwierigkeiten

jederzeit dogmatisch, d.h. nicht begriindbar, und also auch ,arbitrédr’ sein.

Hat sich ein Paradigma einmal historisch durchgesetzt, ist die Moglichkeit der sogenannten
Normalwissenschaft gegeben. Da das Forschungsgebiet nun nicht mehr jedes Mal von den
Grundfesten an neu aufgebaut werden muss, konnen sich die einzelnen Vertreter auf die, wie
Kuhn es nennt, ,esoterische’ Forschung konzentrieren, d.h. auf eine detaillierte Untersuchung
der im Lichte des Paradigmas als relevant angesehenen wissenschaftlichen Probleme. Die
Normalwissenschaft besteht nach Kuhn vornehmlich in der Ausweitung und Spezifierung des
Paradigmas, d.h. es wird nach méglichen Beriihrungspunkten und Ubereinstimmungen

zwischen Paradigma und Natur gesucht:

.| T]hat enterprise seems an attempt to force nature into the preformed and relatively inflexible
box that the paradigm supplies. No part of the aim of normal science is to call forth new sorts of
phenomena: indeed those that will not fit the box are often not seen at all” (Kuhn, (1962) 1996,
p. 24).

Auf Kuhns genauere Charakterisierung der Normalwissenschaft soll hier nicht eingegangen,
sondern lediglich dreierlei festgehalten werden: Die ,dogmatische’ Anerkennung des

Paradigmas und strikte Konzentration der Wissenschaftler auf diejenigen Probleme, die vom

"7 Kuhn bezeichnet den Versuch Feyerabends, seinen Ansatz ,,als Verteidigung der Irrationalitéit in der
Wissenschaft hinzustellen nicht nur als absurd, sondern auch als ,,ein wenig schamlos* (Kuhn, (1970) 1974, p.
255).

110



Paradigma als relevant und einer Losung fahig ausgewiesen werden, mag auf den ersten Blick
als Defekt angesehen werden. Dennoch ist genau diese Charakteristik fiir den eigentlichen

Erfolg der Wissenschaften verantwortlich (Kuhn, (1962) 1996, p. 24), da dies:

1. eine priazise Ausarbeitung und Ausweitung des Paradigmas auf weitere und
neue Anwendungsgebiete mit sich bringt. In Popperscher Terminologie: Aufgrund der
zunehmenden Allgemeinheit und Bestimmtheit wird der Falsifizierbarkeitsgrad des

Paradigmas erhdht.

2. allererst den rasanten wissenschaftlichen Fortschritt ermdglicht, der als
kennzeichnend fiir dieses Unternehmen angesehen wird. Der Erfolg der
Wissenschaften in der Ausweitung des Paradigmas beruht gerade darauf, dass sie sich
vorwiegend auf diejenigen wissenschaftlichen Probleme konzentrieren, die aufgrund
der wahrgenommenen Ahnlichkeiten als einer Losung fihig erscheinen.”® In diesem
Zusammenhang erkldrt sich das Bild der Wissenschaften als eines kumulativen

Unternehmens.

3. notgedrungen (aufgrund der stindig erhdhten Allgemeinheit und Bestimmtheit,
d.h. des Falsifizierbarkeitsgrades des Paradigmas) die Aufdeckung von Anomalien
nach sich zieht, d.h. von wissenschaftlichen Problemen, die sich nicht an Hand des
Paradigmas 16sen lassen und so in den von Kuhn konstatierten Kreislauf von
Normalwissenschaft, Krise, wissenschaftlicher Revolution und Paradigmenwechsel

fithrt.

In der Ablosung eines aufgrund der Widerstindigkeit der Natur an seine Grenzen
gelangten Paradigmas wiederholt sich das oben beschriebene Bild der Paradigmenwahl: Der
aussichtsreichste Kandidat geht als Sieger hervor, ohne dass sich diese Wahl aufgrund der
bereits genannten Griinde logisch stringent begriinden lieBe. Insbesondere der dritte Punkt ist
von Relevanz. Obwohl die Normalwissenschaft per se nicht auf die Entdeckung neuartiger
Phidnomene ausgerichtet ist, ermdglicht gerade die fiir dieselbe charakteristische, bestéindige
Verfeinerung des Paradigmas und der Experimental- und Messapparatur erst das
Sichtbarmachen von Anomalien, die in einem priparadigmatischen Kontext nicht zum

Vorschein hitten gebracht werden kdnnen.

" Hier gilt es noch einmal zu betonen, dass das Konstatieren einer Analogie kein Garant fiir die erfolgreiche
Anwendung des Paradigmas auf ein bestimmtes wissenschaftliches Problem darstellt. Letzteres kann sich dem
wiederholten Versuch einer Subsumierung unter das Paradigmas widersetzen und zu einer das Paradigma in
seiner Haltbarkeit bedrohenden Anomalie werden. Dennoch stellt dies eine weitaus systematischere und
effizientere Vorgehensweise dar, als das oben angefiihrte ,planlose’ Herumprobieren des Kleinkindes oder die
rhapsodische Behandlung von Fragestellungen, die die praparadigmatische Auseinandersetzung mit der Natur
kennzeichnen.

111



,,The more precise and far-reaching the paradigm is, the more sensitive an indicator it provides
of anomaly and hence of an occasion for paradigm change® (Kuhn, (1962) 1996, p. 64 f.).

Diese zugegebenermallen recht gedrungene Darstellung der Kuhnschen Sichtweise muss an
dieser Stelle geniigen, um zu einer grundlegenderen Problematik, nadmlich der

Inkommensurabilitit der Paradigmen iiberzugehen.

I11.1.2. Die Inkommensurabilitit von Paradigmen

Obwohl dies von Kuhn an keiner Stelle systematisch ausgearbeitet wird, scheint er
dennoch zwischen der Inkompatibilitdt und der Inkommensurabilitdt von Paradigmen und
Theorien zu unterscheiden.” Dass zwei aufeinanderfolgende Paradigmen inkompatibel sind,
belegt Kuhn mit dem Verweis auf die unterschiedlichen Prognosen, die sich an Hand
derselben deduzieren lassen. ,,That difference could not occur, if the two were logically
compatible” (Kuhn, (1962) 1996, p. 97). Wenn T, eine Anomalie erkldren kann, diese also
mit den deduzierbaren Priifimplikationen konform ist, wahrend die Vorgidngertheorie T; an
einem derartigen Versuch scheitert, miissen die beiden laut Kuhn in irgendeinem Punkt
logisch inkompatibel sein. Der Rekurs auf die unterschiedlichen Priifimplikationen birgt
allerdings die Schwierigkeit in sich, dass sich sodann eine logische Inkompatibilitdt nicht nur
zwischen verschiedenen Paradigmen, sondern notwendigerweise auch paradigmenintern,
ndmlich zwischen unterschiedlichen Stadien der Ausdifferenzierung ein und desselben
Paradigmas ergibt. Wie Kuhn betont, flihrt nicht jede anfingliche Anomalie zu einer
Paradigmenverwerfung. Héufig verhdlt es sich vielmehr so, dass sich eine scheinbare
Anomalie nach anfinglichen Schwierigkeiten doch noch in den bisherigen theoretischen
Rahmen integrieren ldsst. Die gegeniiber T; erweiterte Theorie T;+ — als Veranschaulichung
lieBe sich wiederum Kuhns eigenes Beispiel der Ausdifferenzierung des zweiten
Newtonschen Gesetzes anfithren (Kuhn, (1962) 1996, p. 96) — unterscheidet sich hinsichtlich
der deduzierbaren Priifimplikationen und den von ihr erfolgreich beschreibbaren
Phéanomenen. Beide miissten in dem genannten Sinn als logisch inkompatibel bezeichnet
werden, ohne dass sich im Ubergang von T; zu T;+ nach Kuhn ein Paradigmenwechsel
vollzogen hédtte. Man bemerke, dass gerade die prominente Rolle, die Kuhn den

Musterbeispielen und Ahnlichkeitswahrnehmungen in der Ausdifferenzierung eines

7 The normal-scientific tradition that emerges from a scientific revolution is not only incompatible but often
actually incommensurable with that which has gone before [meine Hervorhebung, N.P.]* (Kuhn, (1962) 1996,
p. 103).

112



theoretischen Ansatzes zuspricht, zum Teil fiir die hier angetroffenen Schwierigkeiten
verantwortlich ist. LieBe sich die Ausdifferenzierung und Ausweitung des Paradigmas auf
weitere wissenschaftliche Problemfille an Hand einer Liste von Kriterien und
Zuordnungsregeln rekonstruieren (was Kuhn eben bestreitet), konnte der Ubergang von T+ zu
T, moglicherweise — eben durch das Hinzunehmen etwaiger Zuordnungsregeln — als ein
solches der logischen Deduktion gefasst und somit hinreichend von dem Fall eines

paradigmatischen Wechsels unterschieden werden.

Um auf eine logische Inkompatibilitdt von Theorien oder Paradigmen schlieBen zu kénnen,
ist der Blick auf die deduzierbaren Priifimplikationen demnach nicht hinreichend — es sei denn
man ist entweder gewillt, jede weitere Ausarbeitung eines Paradigmas als logische
Inkompatibilitét zu fassen, was aber weder dem Begriff der logischen Inkompatibilitéit, noch
dem Verfahren der theoretischen Ausdifferenzierung eines Paradigmas gerecht wird. Oder
man definiert den Begriff der logischen Inkompatibilitit {iber denjenigen des
Paradigmenwechsels, womit aber einfach vorausgesetzt wird, was es zu zeigen gilt. Etwas
mehr Klarheit 14sst sich erhoffen, wenn man in Betracht zieht, was nach Kuhn die Alternative
zur logischen Inkompatibilitdt von Paradigmen darstellt, d.h. wie sich das Verhiltnis der
aufeinanderfolgenden Paradigmen présentieren wiirde, wenn keine logische Inkompatibilitét
vorldage. Dies ist fiir ihn das Verhéltnis der logischen Inklusion, d.h. die Vorstellung, dass eine
neue Theorie (z.B. die Einsteinsche Relativititstheorie) ihre Vorgingertheorie (die
Newtonsche) sozusagen noch als Grenz- oder Spezialfall in sich enthélt (Kuhn, (1962) 1996,
p. 97 ff.), eine Vorstellung, die Kuhn gerade kritisiert. Zwischen dem Fall einer weiteren
Ausdifferenzierung desselben Paradigmas (von T; zu T;+) und demjenigen eines
Paradigmenwechsels (von T zu T,) lieBe sich dann insofern differenzieren, dass im Ubergang
von T; zu T+ zwar moglicherweise nicht das Verhéltnis einer logischen Deduktion, aber aus
Sicht von T+ zumindest dasjenige einer logischen Inklusion vorliegt, im paradigmenexternen
Ubergang von T; zu T, hingegen nicht. Es gilt demnach zu untersuchen, welche Argumente
Kuhn dagegen vorzubringen weil3, das Verhiltnis der Einsteinschen (T;) und Newtonschen

Physik (T)) als dasjenige einer logischen Inklusion zu fassen.

,» 1o prove the aedequacy of Newtonian dynamics as a special case, we must add to the Ei’s [die
Gesetze der Einsteinschen Relativititstheorie, N.P.] additional statements, like (V/c)2 << 1,
restricting the range of the parameters and variables. This enlarged set of statements is then
manipulated to yield a new set, Ny, Ny, ...,Np,, which is identical in form with Newton’s laws of
motion, the law of gravity, and so on.

Yet the deviation is spurious, at least to this point. Though the N;’s are a special case of the
laws of relativistic mechanic, they are not Newton’s Laws.” (Kuhn, (1962) 1996, p. 101).

113



Trotz der Eingrenzung auf diejenigen Fille, fiir die im Rahmen der Newtonschen Dynamik
eine hinreichend genaue Vorhersage gemacht werden kann, so dass die aus T; und T, zu
deduzierenden Prognosen weitgehend identisch sind, kann man laut Kuhn dennoch nicht von
einer Ableitung der Newtonschen Gesetze aus denjenigen der Relativititstheorie reden, ,,at
least not in any sense of ,derive’ now generally recognised* (Kuhn, (1962) 1996, p. 102). Die
in ,Nj, Np, ...,N;,,’ enthaltenen Formalismen reprisentieren immer noch die Einsteinschen
Begriffe des Raumes, der Zeit und der Masse, welche keineswegs mit den Newtonschen

Konzepten gleichen Namens identisch sind.

,It has not [...] shown Newton’s Laws to be a limiting case of Einstein’s. For in the passage to
the limit it is not only the forms of the law that have changed. Simultaneously we have had to
alter the fundamental structural elements of which the universe to which they apply to is
composed” (ibidem).

Nach Kuhn sind es demnach die subtilen Bedeutungsverschiebungen im Ubergang von T
zu T,, die fiir die logische Inkompatibilitit beider Theorien verantwortlich ist. Die
Formalismen und Begriffe differieren hinsichtlich ihrer Bedeutung und Verwendungsweise,
so dass sie nicht ohne weiteres gleichgesetzt und in ein Verhéltnis der logischen Ableitbarkeit
gesetzt werden konnen. Sie sind in diesem Sinne logisch inkompatibel. Dieser logischen
Inkompatibilitit konnte nur durch die direkte Ubersetzung der Newtonschen in die
Einsteinschen Begriffe abgeholfen werden. Dies wiederum wiirde die direkte
Vergleichbarkeit beider Paradigmen erfordern, womit zur Frage der Inkommensurabilitit der

Paradigmen tlibergegangen werden kann.

Obwohl hiermit eine Einschrinkung in der Vergleichbarkeit zweier Paradigmen postuliert
wird, ist mit der These der Inkommensurabilitit, wie Kuhn selbst betont, weder gemeint, dass
zwei Paradigmen vollkommen ,unvergleichbar’ sind, noch dass die Kommunikation zwischen
Vertretern unterschiedlicher Paradigmen zum Scheitern verurteilt ist (Kuhn, (1970) 1974, p.
258). Dem Ursprung nach bedeutet der Begriff der Inkommensurabilitit, dass sich zwei Dinge
(bei Euklid Diagonale und Seite eines Quadrats) nicht an Hand desselben MaBles oder
derselben MaBleinheit ausdriicken lassen (Bailer-Jones & Friebe, 2009, p. 14). Und tatsichlich
verwirft Kuhn ein besonderes Mal} des Vergleiches von Theorien, mit dem Popper noch
geliebdugelt hatte: das Mall der Wahrheitsnihe oder Wahrheitsdhnlichkeit. Laut Kuhn kann
der Behauptung, eine neue Theorie stelle eine bessere Anndherung an die Wahrheit dar, kein

konkreter Sinn gegeben werden kann:
»Sagt man z.B. liber eine Feldtheorie, dass sie ,ndher an die Wahrheit herankommt’ so bedeutet
dies [...], dass die letzten Bestandteile der Natur eher wie Felder und nicht wie Stoff und Kraft

aussehen. Aber es ist keineswegs klar, wie in diesem ontologischen Zusammenhang der
Ausdruck ,eher so aussieht ... als’ zu verstehen sei [...] Auf alle Félle ist die Evidenz, von der

114



aus Schliisse in Bezug auf einen ontologischen Grenzwert zu ziehen wéren, der Vergleich nicht
ganzer Theorien, sondern ihrer empirischen Konsequenzen. Das ist jedoch ein grofer Sprung,
besonders angesichts des Theorems, dass jede endliche Reihe von Konsequenzen einer Theorie
auch von einer mit ihr unvereinbaren abgeleitet werden kann‘ (Kuhn, (1970) 1974, p. 257).

Kuhn stimmt mit der im Rahmen der Diskussion des Popperschen Ansatzes gemachten
Feststellung iiberein, dass sich die These der Wahrheitsannidherung nicht begriinden lésst.
Zum einem stellt er heraus, dass man es in der Beurteilung der relativen Wahrheitsnéhe nie
mit einem Vergleich ganzer Theorien, sondern lediglich der empirischen Konsequenzen der
jeweiligen Theorien zu tun hat. In Popperscher Terminologie ausgedriickt: mit einem
Vergleich der aus den Theorien deduzierbaren Priifimplikationen. Die Kollision oder
Vereinbarkeit der empirischen Konsequenzen mit einer von uns unabhingigen Wirklichkeit
lasst sich aber, wie gezeigt, durchaus in einem instrumentalistischen Rahmen interpretieren,
ohne sie zugleich als mehr oder weniger addquate Darstellung einer von uns unabhidngigen
Wirklichkeit fassen zu miissen. Der Blick auf die Priifimplikationen stellt keine hinreichende
Basis fiir einen Riickschluss auf die Wahrheitsdhnlichkeit der zu Grunde liegenden
theoretischen Annahmen dar. Zum anderen veranschaulicht Kuhn die Problematik eines
derartigen Riickschlusses mit dem Verweis auf die empirische Unterbestimmtheit jeder
Theorie, d.h. des im ersten Kapitel diskutierten Einwandes, dass es zu einer jeden Theorie T
zumindest eine alternative Theorie T’ gibt, die in Bezug auf die deduzierbaren
Priifimplikationen mit T &quivalent ist, sich aber hinsichtlich der theoretischen Annahmen
von T grundlegend unterscheidet. Da sich dieselben Priifimplikationen aus unterschiedlichen
theoretischen Annahmen (T und T’) deduzieren lassen, kénnen sie auch nicht als Garant fiir
die Wahrheitsdhnlichkeit der ihnen zugrundeliegenden theoretischen Annahmen angefiihrt

werden.

Kuhn mochte die Frage der vergleichenden Bewertung von Theorien aber nicht
vollkommen negativ beantworten und sich dem Vorwurf einer relativistischen Beliebigkeit
aussetzen. Wie er mehrmals betont, ist sein ,,Bild von der wissenschaftlichen Entwicklung

grundlegend evolutionistisch®:

,Ich glaube, es wire leicht, eine Reihe von Kriterien zu entwerfen — darunter auch solche wie:
groBte Genauigkeit der Voraussagen, Grad der Spezialisierung, Anzahl (aber nicht Reichweite)
der konkreten Problemlésungen — die jedem Beobachter, der keiner der Theorien verpflichtet
ist, ermoglichen wiirde zu sagen, welche Theorie die éltere ist. Darum hat die wissenschaftliche
Entwicklung fiir mich nur eine Richtung, und sie ist irreversibel. [...] In diesem Sinne bin ich
kein Relativist [...] Ich kann noch hinzufiigen, dass die spétere Theorie als Werkzeug fiir die
Praxis der Normalwissenschaft besser war “ (Kuhn, (1970) 1974, p. 256).

Wie sich sogleich zeigen wird, macht es ein bestimmter Aspekt in Kuhns Deutung der

Paradigmen allerdings schwierig, seiner positiven Antwort auf die Frage der Vergleichbarkeit

115



von Paradigmen einen konkreten Sinn zu geben. Die soeben zitierte Stelle konnte Anlass zu
der Vermutung geben, dass sich laut Kuhn die Theorien, wenn auch nicht hinsichtlich ihres
Grades der Wabhrheitsndhe, so doch — &dhnlich wie bei Popper — hinsichtlich ihres
Bewidhrungsgrades, d.h. der Anzahl der erfolgreichen Problemlésungen vergleichen lassen.
Eine T, lieBe sich sodann als einer Theorie T; liberlegen bezeichnen, wenn sie alle von T
erfolgreich erkliarten Ereignisse auf ebenso befriedigende Weise zu erkldren weifl, und
dartiber hinaus noch solche Problemfille einer Losung zukommen lésst, (i) die im Lichte von
T, als Anomalien, d.h. als keiner wissenschaftlichen Erkldrung fahigen Ereignisse erscheinen
mussten, oder (i1) die sogar erst auf der Grundlage von T, entdeckt werden konnten. Ohne auf
irgendeine Form der Wahrheitsndhe rekurrieren zu miissen, lieBe sich dann sagen, T ,, is a
better instrument for discovering and solving puzzles® (Kuhn, (1962) 1996, p. 206). Eine
derartige Interpretation wird aber dadurch erschwert, dass es laut Kuhn keine gemeinsame
Basis fiir die einheitliche Beschreibung der empirischen Konsequenzen (Priifimplikationen)
unterschiedlicher Theorien gibt (Kuhn, (1970) 1974, p. 257 f.). Das Fehlen einer derartigen
neutralen Beschreibungsebene fiihrt er auf die Rolle der Paradigmen in der
Konzeptualisierung von Wirklichkeit zuriick. Die Begriffe ,phlogistonarme Luft’ und
,Sauerstoff” sind in dem Sinne inkommensurabel, dass sie nicht nur eine unterschiedliche
Beschreibung derselben Wirklichkeit darstellen. Sie sind nach Kuhn dariiber hinaus auch

konstitutiv fiir die Wirklichkeit (Natur) selbst:

.1 have so far argued only that paradigms are constitutive of science. Now I wish to display a
sense in which they are constitutive of nature as well” (Kuhn, (1962) 1996, p. 110).

Diese und weitere AuBerungen Kuhns tendieren in die Richtung eines Sprachrelativismus
oder Konstruktivismus, der eine vergleichende Beurteilung der empirischen Konsequenzen
unterschiedlicher Theorien unmdglich zu machen droht, da dieselben sozusagen
unterschiedlichen Welten angehdren. Einer dhnlichen Schwierigkeit wurde bereits im Rahmen
des Popperschen Ansatzes begegnet, ndmlich dass sich die flir die Priifung einer Theorie
relevanten Ereignisklassen nur theorieimmanent bestimmen und somit nicht ohne weiteres mit
denjenigen einer anderen Theorie iibereinstimmen und vergleichen lassen. Kuhn radikalisiert
diese Einsicht. Mit den Theorien dndern sich nicht nur die relevanten Ereignisklassen, ,,the
world itself changes with them* (Kuhn, (1962) 1996, p. 111). Es gilt herauszustellen, welche
Griinde Kuhn zu einer derartigen Schlussfolgerung fiihren. Erst nachdem die Frage nach der
Vergleichbarkeit von wissenschaftlichen Theorien hinreichend geklért ist, 1dsst sich dieselbe

an spéterer Stelle auch fiir das Verhéltnis von Lebenswelt und Wissenschaft stellen.

116



Dass sich die Bedeutung und Verwendungsweise von symbolischen Formalisierungen und
theoretischen Begriffen im Ubergang von einem Paradigma zum nichsten verindern, ist an
sich keine These, gegen die ernsthaft Widerstand geleistet werden kann. So hat sich z.B. der
Begriff des Atoms in seiner Bedeutung und Verwendungsweise von der Antike bis hin zu den
auf Bohr aufbauenden Modellen wesentlich gewandelt. Ebenso sind die Begriffe des Raumes
und der Zeit unter historischem Gesichtspunkt betrdchtlichen Verdnderungen unterworfen.
Aufgrund der grundlegenden Funktion der Paradigmen in der Aneignung und Anwendung
von Formalismen und Begriffen lassen sich diese semantischen Verschiebungen jedoch nicht
so leicht fassen. Die Neuinterpretation der Termini kann aufgrund der fehlenden
Anwendungsregeln nicht als ,,blo logische Operation® verstanden werden (Kuhn, (1970)
1974, p. 259). Die ,erlernte Fahigkeit, Gegenstinde und Situationen in solche
Ahnlichkeitsklassen zu gruppieren — ein Vorgang, der sich nach Kuhn iibrigens nicht auf das
Erwerben der wissenschaftlichen Begriffe beschrinkt, sondern ebenso das Erlernen der
alltdglichen Begriffe im lebensweltlichen Kontext betrifft (Kuhn, (1974) 1977) — ist ,,in dem
Sinne primitiv, dass die Gruppierung ohne Antwort auf die Frage erfolgt, ,,in welcher Hinsicht
und wozu dhnlich?’* (Kuhn, (1970) 1974, p. 266 f.). Es stehen keine platonischen Formen zur
Verfiigung, die als gemeinsamer und iibergeordneter Bezugspunkt dienen kdnnten, sondern
nur die empirische Mannigfaltigkeit, die sich je nach Interesse oder Paradigma zu
unterschiedlichen Ahnlichkeitsklassen zusammenfassen ldsst. Das Fehlen eines derartigen
iibergeordneten Bezugssystems bringt es mit sich, dass sich die Klassen und
Ahnlichkeitsbeziehungen je nach Interesse und Paradigma grundlegend verindern kdnnen.
Angesichts eines Paradigmenwechsels sieht man sich laut Kuhn mit der Situation

konfrontiert, dass Anhédnger unterschiedlicher Paradigmen

»auf denselben Stimulus mit Beschreibungen und Verallgemeinerungen reagieren, die
miteinander unvereinbar sind. Und eben weil keiner von ihnen behaupten kann: ,ich benutze das
Wort Element (oder Mixtur oder Planet oder freie Bewegung) auf eine Art und Weise, die durch
solche und solche Kriterien bestimmt wird’, kann man auch die Quelle des Versagens ihrer
Kommunikation nicht leicht isolieren und {iberwinden* (Kuhn, (1970) 1974, p. 267).

Gesteht man zu, dass sich die Aneignung und Anwendung von Begriffen in der von Kuhn
beschriebenen Weise vollzieht, sowie dass sich hieraus (aufgrund der fehlenden Kriterienliste)
grundlegende  Einschrinkungen in der interparadigmatischen Ubersetzung und
Kommunikation ergeben — folgt dann sogleich, dass hiermit der Boden einer uns allen
gemeinsamen Wirklichkeit verlassen ist, die Anhdnger verschiedener Paradigmen somit in
unterschiedlichen Welten leben? Kuhn scheint dergleichen behaupten zu wollen und
begriindet dies damit, dass die Wahrnehmung des Waissenschaftlers angesichts eines

Paradigmenwechsels umerzogen (re-educated) wird: ,,he must learn to see a new gestalt™

117



(Kuhn, (1962) 1996, p. 112). Was man sich unter der Umerziehung der menschlichen
Wahrnehmung vorzustellen hat, erldutert Kuhn an einem von ihm erweiterten,
neurophysiologischen ~ Wahrnehmungsmodell.*®  Wie  oben  zitiert, filhrt ein
Paradigmenwechsel nach Kuhn dazu, dass der eine Wissenschaftler angesichts derselben
Stimuli ,Sauerstoff’, der andere hingegen ,phlogistonarme Luft’ ruft. Die Stimuli sind nach
Kuhn dasjenige, was durch Einwirkung auf den Organismus in uns ,,Empfindungen oder
Komplexe von Empfindungen® hervorruft, wobei zwischen beide neuronale
Verarbeitungsmechanismen treten (Kuhn, (1974) 1977, p. 403). Die Beziehung zwischen
Stimuli und Empfindungen ist nach Kuhn aber keineswegs eineindeutig. Wie die sogenannten
Kippbilder zeigen (entweder man sieht eine Ente oder einen Hasen) kdnnen dieselben Stimuli
unterschiedliche Empfindungen hervorrufen. Die Beziehung zwischen beiden weist demnach

eine gewisse Plastizitit auf.

Die paradigmatischen Begriffsverschiebungen greifen nach Kuhn nun nicht erst auf der
Ebene der Empfindungen, sondern sind diesen vorgeschaltet: Angesichts eines
Paradigmenwechsels werden nach Kuhn nicht einfach nur unsere Sinnesdaten anders
interpretiert, sondern ,,ein Teil des Nervensystems® ist ,,umprogrammiert worden, und es
haben sich die Daten [Empfindungen, N.P.] verdndert, die aus Stimuli hervorgehen* (Kuhn,
(1974) 1977, p. 405). An einer anderen Stelle spricht Kuhn davon, dass die Stimuli als
Resultat eines Lernprozesses zu neuen, unterschiedlichen Ahnlichkeitsklassen gebiindelt
werden und so zu unterschiedlichen Wahrnehmungen fiihren (Kuhn, (1970) 1974, p. 267).
Zieht man nun in Betracht, dass die Empfindungen die grundlegenden Elemente der
Wahrnehmung einer von uns unabhdngigen Wirklichkeit sind, ist es nur noch ein Schritt zu
der Behauptung, dass unterschiedliche Empfindungen zu einer (natiirlich nur zum Teil)

unterschiedlichen Wahrnehmung und Konstruktion von Wirklichkeit fiihren:

,Notice now that two groups, the members of which have systematically different sensations on
receipt of the same stimuli, do in some sense live in different worlds* (Kuhn, (1962) 1996, p.
193).

Angesichts einer derartigen Situation gibt es dann tatsdchlich keine neutrale, allen
gemeinsame Beschreibungsebene mehr, da selbst die Empfindungen als grundlegende

Elemente unserer Wahrnehmung von Wirklichkeit differieren kdnnen.

% Wihrend Eddington die Problematik der Ubereinstimmung eines mentalen Bildes mit der von uns
unabhingigen Wirklichkeit nur fiir den Bereich der Lebenswelt thematisiert hat, weitet Kuhn diese also auch auf
den Bereich der wissenschaftlichen Erkenntnis aus. Dies geht konform mit der im Rahmen der Diskussion des
Miinchhausentrilemmas gemachten Feststellung, dass sich diese Problematik ebenso fiir die Wissenschaften
stellt.

118



,Under these circumstances we may at least suspect that scientists are right in principle as well
as in practice when they treat oxygen and pendulum (and perhaps also atoms and electrons) as
the fundamental ingredients of their immediate experience” (Kuhn, (1962) 1996, p. 127 f.).

Wie lésst sich diese Analyse der Wahrnehmung und Konstruktion von Wirklichkeit nun
aber mit denjenigen AuBerungen Kuhns vereinbaren, die dem Vergleich von Theorien doch
noch einen positiven Sinn abzugewinnen suchen? Kuhn rdumt sogar ein, dass man angesichts
von zwei Theorien davon sprechen kann, dass die iiberlegene Theorie besser mit den
Tatsachen tibereinstimmt (Kuhn, (1962) 1996, p. 147). Ebenso méchte er z.B. Lavoisier,
Kepler oder Einstein eine Uberlegenheit hinsichtlich der quantitativen Genauigkeit ihrer
Theorien gegeniiber den ihnen vorhergehenden Paradigmen einrdumen (Kuhn, (1962) 1996,
p. 153 ff.). Wie soll man sich einen solchen Vergleich vorstellen, wenn selbst unsere
Wahrnehmung von Wirklichkeit differiert und die sogenannten ,Tatsachen’ zumindest zum
Teil menschliche Konstruktionen sind? Kann man auf dieser Grundlage iiberhaupt noch von
einem experimentum crucis sprechen und beispielsweise behaupten, dass die
Sonnenfinsternisexpedition von 1919, wenn auch nicht die Wahrheit, so doch die

Uberlegenheit der Einsteinschen gegeniiber der Newtonschen Physik dargelegt hat?

Kuhn glaubt, die Uberlegenheit einer Theorie beziiglich der quantitativen Genauigkeit auf
der Grundlage der normalwissenschaftlichen Konsolidierungsarbeit erkldren zu kénnen. Die
wesentliche Funktion des Messens besteht nach Kuhn nicht darin, bestehende Theorien zu
priifen oder neue GesetzesméaBigkeiten aufzustellen, sondern darin, die durch ein Paradigma
vorgezeichnete Ordnung auch tatsdchlich zu verwirklichen, d.h. die Natur in die vom
Paradigma vorgegebenen Schubladen zu zwingen (Kuhn, (1962) 1977, p. 263 f.). In dem
Versuch, eine Ubereinstimmung zwischen Natur und Theorie herzustellen, beweist der

Wissenschatftler seine Fahigkeit,

»durch Erzielung eines Ergebnisses, von dem die gesamte wissenschaftliche Gemeinschaft
vorab angenommen hatte, dass es eines Tages jemand erzielen wiirde. Sein Erfolg besteht nur im
expliziten Aufzeigen einer zuvor impliziten Ubereinstimmung zwischen Theorie und Welt“
(Kuhn, (1962) 1977, p. 267).

Im Rahmen der Normalwissenschaft steht demnach nicht die Theorie auf dem Priifstand,
sondern die Fahigkeit des Wissenschaftlers, solche Formalisierungen und experimentelle
Rahmenbedingungen zu entwickeln, die eine Anwendung des Paradigmas auf diejenigen
konkreten Einzelfille erlauben, von denen aufgrund der postulierten Ahnlichkeiten erwartet
wird, dass sie sich unter das Paradigma subsumieren lassen. Die Messdaten sind nach Kuhn
also nichts ,unmittelbar Gegebenes’ oder gar objektive und theorienunabhingige Tatsachen

(Kuhn, (1962) 1977, p. 268). Aus Sicht des Wissenschaftlers stellen vielmehr die Paradigmen

119



das ,Gegebene’ dar.®' Die Aufgabe der Normalwissenschaft besteht darin, Beriihrungspunkte
zwischen Natur und Paradigma zu entwickeln und diejenigen Messergebnisse zu erlangen, die
aus Sicht des Paradigmas vorgegeben oder zu erwarten sind. Die wesentliche Rolle des

Paradigmas besteht in ,,der Verringerung der Streuung der Messergebnisse®, so dass

»ein Kriterium fiir die Verldsslichkeit der Instrumente und experimentellen Methoden
notwendigerweise die Vertrdglichkeit der Ergebnisse mit der bestehenden Theorie* ist
(Kuhn, (1962) 1977, p. 269 1.).

Die Verlisslichkeit der Messinstrumente ist nicht an Hand der Ubereinstimmung der von ihr
gelieferten Daten mit einer von uns unabhédngigen Wirklichkeit zu beurteilen (eine
Konzeption, die in die Schwierigkeiten des Begriindungstrilemmas fiihrt), sondern an Hand

der Ubereinstimmung mit den paradigmenintern konstruierten Prognosen.

Interparadigmatisch ldsst sich die quantitative Genauigkeit nach Kuhn dann als Vergleich
der tatsidchlich erhaltenen Messdaten in Bezug auf die paradigmeninterne Vorhersage oder
Prognose fassen. Wéhrend Vertreter der Phlogistontheorie und der Sauerstofftheorie also
durchaus wuneinig in Bezug auf ihre Wahrnehmung sein konnen (der eine ,sieht’
phlogistonarme Luft, der andere Sauerstoff), ldsst sich nach Kuhn dennoch zeigen, dass auf
der Grundlage der Sauerstofftheorie weitaus genauere quantitative Vorhersagen, z.B. in
Bezug auf die Gewichtsverhéltnisse bei Verbrennungen machen lassen, als dies fiir die
Phlogistontheorie moglich ist (Kuhn, (1962) 1977, p. 284 f.). Ebenso weichen
paradigmenintern die Vorhersagen der Newtonschen Theorie in Bezug auf die durch die
Sonne verursachte Lichtablenkung weitaus stirker von den tatsdchlich erhaltenen Messdaten
ab, als dies fiir die allgemeine Relativititstheorie festgestellt wurde. Die
Sonnenfinsternisexpedition von 1919 ist also nicht in dem Sinne ein experimentum crucis,

dass hier zwei konkurrierende Theorien hinsichtlich ihrer Ubereinstimmung mit einer

8! Einer der Hauptkritikpunkte, die Kuhn gegen Poppers Falsifikationismus anfiihrt, besteht gerade darin, dass
Popper eine, wie Kuhn sagt, ,Revolution in Permanenz’ fordere (Kuhn, (1970) 1974, p. 234). Mogen seine
Betrachtungen auch auf die krisengeschiittelte Wissenschaft zutreffen, so stellt das Poppersche Ideal der
Falsifikation nach Kuhn dennoch eine verzerrte Sichtweise dar, da im Rahmen der Normalwissenschaft nicht
die Theorie auf dem Priifstand steht, sondern eben die Fihigkeit des Wissenschaftlers, eine Ubereinstimmung
zwischen Theorie und Natur herzustellen. Wiirde es angesichts jeder Anomalie zu einer Verwerfung oder
Falsifikation des Paradigmas kommen, wire ein wissenschaftlicher Fortschritt nahezu unméglich. Dies ist umso
bedeutender, weil kein Paradigma alle Probleme zu 16sen weil3, so dass sich jederzeit Gegenbeispiele oder
Anomalien finden lassen. Nur indem die Wissenschaftler trotz der jederzeit vorhandenen Anomalien an einem
anerkannten Paradigma festhalten, konnen sie die Normalwissenschaft zu einem derart erfolgreichen
Unternehmen machen. ,,In gewissem Sinne — so konnte man Sir Karls Auffassung auf den Kopf stellen — ist der
Ubergang zur Wissenschaftlichkeit gerade durch das Aufhoren der kritischen Diskussion gekennzeichnet*
(Kuhn, (1970) 1977, p. 363). Hochstens im Rahmen der auBlerordentlichen Forschung, wenn ein anerkanntes
Paradigma zunehmend in den Verdacht gerit, die normalwissenschaftliche Forschung nicht mehr hinreichend
leiten zu konnen, kann man nach Kuhn davon sprechen, dass ein Paradigma auf dem Priifstand steht. Aber auch
hier steht streng genommen nicht ein einzelnes Paradigma auf dem Priifstand, sondern es findet immer ein
Vergleich mehrerer Paradigmen untereinander statt, mit dem Ziel, den aussichtsreichsten Kandidaten
auszuwahlen (Kuhn, (1962) 1996, p. 77).

120



unabhingigen Wirklichkeit getestet wurden, sondern insofern, dass die Ubereinstimmung von
Prognose und Messung innerhalb der jeweiligen Paradigmen verglichen wurde, d.h. das
Ausmal, in dem sich die Newtonschen Berechnungen im Rahmen des eigenen Paradigmas
bewahrheiten und die FEinsteinschen im Rahmen des Paradigmas der allgemeinen
Relativititstheorie.*” Quantitative Vorhersagen unterschiedlicher Paradigmen lassen sich also
durchaus miteinander vergleichen, ohne einen Realismus vorauszusetzen und sich in die
Schwierigkeiten des Begriindungstrilemmas begeben zu miissen. Paradigmenabhéngig ist
dieser Vergleich in einem doppelten Sinne. Einerseits lassen sich Prognose und Messung
immer nur paradigmenintern konstruieren. Andererseits ist das Kriterium der ,verniinftigen
Ubereinstimmung’ von Messdaten und Theorie selbst paradigmenabhiingig.

,,Was fiir Ptolemius und seine unmittelbaren Nachfolger verniinftige Ubereinstimmung

zwischen astronomischer Theorie und Beobachtung war, das war fiir Kopernikus ein

deutlicher Beweis, dass das Ptolemdische System falsch sein miisse* (Kuhn, (1962)
1977, p. 260 f.).

Dennoch weisen paradigmenintern die Vorhersagen der kopernikanischen Theorie eine
hohere Genauigkeit und Ubereinstimmung mit den (wohlgemerkt paradigmenintern

konstruierten) Tatsachen auf.

Hiermit ist auch eine Antwort auf die im Rahmen des Popperschen Ansatzes angetroffene
Schwierigkeit gefunden, dass sich die Falsifikationsmdglichkeiten immer nur theorieintern
bestimmen lassen. Einerseits hat sich der Verdacht bestdtigt, dass nicht nur im Vergleich von
lebensweltlichen und wissenschaftlichen Wissen von einer Inkommensurabilitit der
Falsifikationsmoglichkeiten geredet werden muss (hierauf ist sogleich zuriickzukommen),
sondern dass sich eine solche Inkommensurabilitit angesichts jedes Vergleichs von Theorien
feststellen ldsst. Andererseits impliziert diese Inkommensurabilitit nicht per se die
Unmoglichkeit eines Vergleichs der Genauigkeit der jeweiligen Theorien. Der
Vergleichbarkeit der wissenschaftlichen Theorien sind aber aufgrund des fehlenden
unabhingigen Mallstabes Grenzen gesetzt. Sie stellt ein weitaus schwierigeres Unterfangen
dar, als dies diejenigen wissenschaftsphilosophischen Positionen nahelegen, die die
Genauigkeit der wissenschaftlichen Theorien an einer von uns unabhingigen Wirklichkeit
glauben messen zu konnen. Auch Popper hat diese Schwierigkeiten des Vergleichs und der
Ubersetzbarkeit von Theorien unterschiitzt oder ihnen zumindest keine angemessene

Darstellung im Rahmen seines eigenen Ansatzes zukommen lassen. Die Vergleichbarkeit von

%2 Wie sich spiter im Rahmen der Diskussion des methodischen Kulturalismus zeigen wird, iibersieht Kuhn hier
allerdings eine grundlegende Gemeinsamkeit im erkenntnisleitenden Interesse beider Paradigmen. Sowohl die
Newtonsche, als auch die Einsteinsche Theorie beanspruchen, wenn auch mit unterschiedlichen Erfolg, die
gravitative Lichtablenkung vorhersagen und erkliren zu konnen.

121



Theorien stoft genau dort an ihre Grenzen, wo eine Kommunikation zwischen Vertretern
unterschiedlicher Paradigmen nicht mehr mdglich ist und sich nicht einmal ansatzweise eine
Ubersetzung zwischen unterschiedlichen Paradigmen denken lisst, beziehungsweise unter den
Wissenschaftlern keine Einigkeit beziiglich der interparadigmatischen Ubersetzung erreicht
werden kann. Letzteres wurde bisher noch nicht eigens hervorgehoben: Im Rahmen der
Kuhnschen Konzeption stellt die Forschergemeinschaft nicht nur die letzte Richtinstanz dar,
wenn es um die Frage der Anerkennung der Paradigmen und der Haltbarkeit einzelner
Problemldsungen geht. Auch beziiglich der Frage der Ubersetzbarkeit und des wertenden
Vergleichs von Theorien ist der Konsens der Forschergemeinschaft ausschlaggebend. Der
letzteren obliegt die Entscheidung, welche Form die interparadigmatische Ubersetzung
bestimmter wissenschaftlicher Termini anzunehmen hat und wann eine solche Ubersetzung

fiir unmoglich angesehen werden muss.

Auf der Grundlage der Kuhnschen Uberlegungen ist es aber #duBerst unwahrscheinlich,
dass eine Situation eintreffen sollte, in der keine Kommunikation oder Ubersetzung zwischen
Theorien desselben Forschungsgebietes denkbar wire. Zum einen sind unseren begrifflichen

Konstruktionen aufgrund der Widerstdndigkeit der Natur enge Grenzen gesetzt:

»[D]ie Natur ldsst sich nicht in eine Reihe von willkiirlichen begrifflichen Schachteln
hineinzwingen® (Kuhn, (1970) 1974)1974, p. 255).%

Zum anderen stellt die Gesamtheit unserer biologischen und kulturellen Verfasstheit eine
weitere gemeinsame Grundlage dar, auf die Vertreter unterschiedlicher Paradigmen in ihrer
Kommunikation untereinander zuriickgreifen konnen. Beides zusammen ist nach Kuhn ein
hinreichender Garant fiir die (eingeschriankte) Vergleichbarkeit von Theorien und
Paradigmen. Kuhn ist kein Relativist in dem Sinne, dass sich im Rahmen seiner Konzeption
iiberhaupt kein wertender Vergleich zwischen unterschiedlichen Theorien denken ldsst.

Allerdings muss angesichts des wissenschaftlichen Fortschritts die Vorstellung einer

%3 Mit der Widerstindigkeit der Natur ist aber nun aber keineswegs der erkenntnistheoretische Realismus durch
die Hintertiir wieder eingefiihrt, sondern lediglich ein durchgehender Idealismus ausgeschlossen. Mit dieser
Behauptung ist also nur gemeint, dass sich die Natur nicht beliebigen theoretischen Manipulationen unterwerfen
lasst, ohne dass sich iiber die theoretischen Manipulationen (oder deren Grenzen) die Moglichkeit einer
Erkenntnis der in sich strukturierten Wirklichkeit er6ffnet. Es kann also keineswegs davon die Rede sein, dass
mit der Widerstdndigkeit der Natur entgegen Kuhns Beteuerungen nun doch ein paradigmenunabhéngiger
MafBstab zur Beurteilung und den Vergleich von wissenschaftlichen Hypothesen und Theorien zur Verfligung
steht. Um die von uns unabhéngige Wirklichkeit als einen derartigen Mal3stab nutzen zu kdnnen, bedarf es eines
direkten und paradigmenunabhéngigen Zugangs zu der letzteren, was von Kuhn aber gerade bestritten wird.
Dass die von uns unabhéngige Wirklichkeit keinen derartigen paradigmenunabhangigen Maf3stab abgibt, lasst
sich durch folgendes Beispiel veranschaulichen: Angesichts von zwei unterschiedlichen, aber leistungsgleichen
Theorien T; und T, d.h. solchen, die auf dieselbe befriedigende Art und Weise Anlass zu der gleichen Anzahl
von Problemldsungen geben, ldsst sich nicht entscheiden, welche von beiden der Wahrheit und Wirklichkeit
néher kommt. Die Féhigkeit zur Problemldsung ist das einzige Kriterium, das uns zur Beurteilung von Theorien
zur Verfligung steht.

122



,evolution-toward-what-we-wish-to-know* durch jene der ,evolution-from-what-we-do-
know* ersetzt werden (Kuhn, (1962) 1996, p. 171). Ein wissenschaftlicher Fortschritt findet
nach Kuhn nur insofern statt, als dass die Theorien jiingeren Datums zu einem immer
besseren ,,instrument for discovering and solving puzzles® werden, nicht aber in dem Sinne,
dass sie eine immer bessere ,representation of what nature is really like* liefern (Kuhn,
(1962) 1996, p. 206). Der wissenschaftliche Fortschritt ldsst sich nicht als ein auf eine
bestindige Wahrheitsanndherung ausgerichteter, teleologischer Prozess verstehen. Zumindest

lasst sich eine derartige Behauptung nicht begriinden.

,Die Menge des wissenschaftlichen Wissens steigt zwar eindeutig mit der Zeit an, aber was ist
iiber das Nichtwissen zu sagen? Die Probleme, die in den letzten 30 Jahren gelost wurden, gab
es als offene Fragen vor einem Jahrhundert noch gar nicht [...] Ist es nicht méglich, oder sogar
wahrscheinlich, dass die heutigen Wissenschaftler weniger von dem wissen, was es liber ihre
Welt zu wissen gébe, als die Wissenschaftler des 18. Jahrhunderts iiber die ihre?* (Kuhn, (1970)
1977, p. 380 f.).

Aufgrund der Inkommensurabilitit der Paradigmen und der von ihnen konstituierten
Tatsachen ldsst sich nicht ohne weiteres behaupten, dass im Laufe des wissenschaftlichen
Fortschrittes einfach Nichtwissen durch Wissen ersetzt wird (Kuhn, (1962) 1996, p. 95). Eine
derartige Sichtweise wiirde zwischen T, und der von ihr iiberholten Theorie T; gerade ein
Verhiltnis der logischen Inklusion voraussetzen: Die erfolgreichen Problemlésungen von T
werden beibehalten und ihnen auf der Grundlage von T, noch weitere hinzugefiigt, so dass
sich Stiick fiir Stiick ein vollstdndigeres Bild der von uns unabhidngigen Wirklichkeit ergibt.

Auf die Schwierigkeiten einer derartigen Vorstellung wurde oben zu geniige eingegangen.

111.1.3. Lebensweltlicher und wissenschaftlicher Konsens

Wie stellt sich laut Kuhn nun aber das Verhéltnis von Lebenswelt und Wissenschaft dar?
Es liegt nahe, den Vergleich von Lebenswelt und Wissenschaft als Gegeniiberstellung
unterschiedlicher Paradigmen zu fassen. Kuhn selbst hat den Begriff des Paradigmas
keineswegs auf den Bereich der Wissenschaften beschrinkt. Der Erwerb und die Anwendung
von lebensweltlichen Begriffen vollziehen sich laut Kuhn zum Teil auf dhnliche Weise, wie
dies angesichts der Wissenschaften gesehen wurde. So lernt ein Kind nicht dadurch zwischen
Schwinen, Gédnsen und Enten zu unterscheiden, dass ihm eine Liste von Zuordnungsregeln
angegeben wird, sondern indem ithm Exemplare der jeweiligen Arten aufgezeigt werden und
es von seinen Eltern im Gebrauch der Termini stédndig berichtigt wird. In Ermangelung einer

Kriterienliste lernt das Kind Ahnlichkeitsbeziehungen zwischen den ihm aufgezeigten

123



Exemplaren herzustellen, die ihm eine Ausweitung und Anwendung der genannten Begriffe
auf weitere Exemplare ermoglichen (Kuhn, (1974) 1977, p. 404 ff.). Geht man davon aus,
dass ein Teil unseres lebensweltlichen Wissens die Form solcher Ahnlichkeitsbeziehungen
annimmt — ein weiterer wird ebenso wie in den Wissenschaft allgemeine Regeln, Gesetze,
Modelle und Theorien umfassen - stellt sich die Frage, wie sich dieses Wissen von den
wissenschaftlichen Wissensformen abgrenzen und unterscheiden lisst. Kann im Kuhnschen
Rahmen den Wissenschaften ebenso eine Uberlegenheit gegeniiber dem Alltagswissen
eingerdumt werden, wie dies angesichts des Vergleichs unterschiedlicher wissenschaftlicher
Theorien moglich ist? Wie zuvor dargestellt, hingt die Beantwortung dieser Frage im
Kuhnschen Rahmen davon ab, inwiefern eine Kommunikation oder Ubersetzung zwischen

lebensweltlichen und wissenschaftlichen Paradigmen moglich ist.

Der Vergleich und die Ubersetzung von lebensweltlichem und wissenschaftlichem Wissen
stoft auf besondere Schwierigkeiten, da, wie Kuhn betont, der Erfolg der Wissenschaften

gerade auf ihre Isolation von den lebensweltlichen Belangen zuriickzufiihren ist:

»|TThe insulation of the scientific community from society permits the individual scientist to
concentrate his attention upon problems that he has good reason to believe he will be able to
solve* (Kuhn, (1962) 1996, p. 164).

Das erfolgreiche Fortschreiten der Wissenschaften beruht auf der Anerkennung eines
Paradigmas und der Konzentration auf diejenigen Félle, die im Lichte des Paradigmas einer
Losung fahig erscheinen. Die Vermengung des wissenschaftlichen, paradigmengeleiteten
Problemlosens mit lebensweltlichen Zwecken muss aus Sicht der Wissenschaften
notwendigerweise zu einer Effizienzverminderung fiihren, da diese sich sodann nicht mehr
strikt auf diejenigen Félle konzentrieren konnen, die aus Sicht des Paradigmas einer Losung
fahig erscheinen, sondern eben solchen Fragen den Vorzug geben miissen, die beispielsweise
gerade auf der politischen Agenda stehen (Kuhn, (1962) 1996, p. 164). Dariiber hinaus hat die
Arbeit unter einem von der Forschergruppe allgemein anerkannten Paradigma den Vorteil,
dass das jeweilige Forschungsgebiet nicht immer wieder von den Grundfesten an neu
aufgebaut werden muss. Die Offnung gegeniiber lebensweltlichen Belangen wire auch in
dieser Hinsicht kontraproduktiv. Man bemerke, dass sich diese Effizienz der Wissenschaften
nur aus der Binnenperspektive ergibt: Die Wissenschaften stellen aufgrund ihrer allgemeinen
Anerkennung eines Paradigmas und der Isolation von der Gesellschaft ein duflerst effizientes
Instrument zur Losung der von einem wissenschaftlichen Paradigma gestellten Probleme dar
(Kuhn, (1962) 1996, p. 166). Welchen Wert diese von den Wissenschaften geleisteten
Fortschritte aus Sicht der Lebenswelt haben, bleibt hiervon vollig unberiihrt. Die

Wissenschaften sind aber auch nicht an einer Anerkennung seitens des Laien und der

124



Alltagswelt interessiert: ,there is no standard higher than the assent of the relevant
community” (Kuhn, (1962) 1996, p. 94). Die Wissenschaften sind nach Kuhn wohl die
einzige Tétigkeit, bei der die Gemeinschaft der Praktizierenden zugleich die einzige

Zuhorerschaft und Richterin ist (Kuhn, (1970) 1974, p. 246).

Kuhn greift in diesem Kontext auf eine Argumentationsfigur zuriick, der bereits im
Rahmen des Popperschen Ansatzes begegnet wurde, nidmlich das Darwinsche
Evolutionsmodell. Eine Parallele zwischen Darwin und Kuhn besteht in der Ablehnung von
teleologisch gerichteten Prozessen. Weder in der Natur noch in der Wissenschaft 1dsst sich der
jeweilige Fortschritt an Hand einer bestindigen Anndherung an ein vorgegebenes Ziel (eine
von Gott vorhergesehene Ordnung oder die Wahrheit) erklidren. In beiden Fillen ist der
gegenwirtige  Stand  der  Entwicklung  einfach  das  Resultat  vergangener

Selektionsmechanismen (natiirliche Auslese, Paradigmenwechsel):

,The net result of a sequence of such revolutionary selections, separated by periods of normal
research, is the wonderfully adapted set of instruments we call modern scientific knowledge”
(Kuhn, (1962) 1996, p. 172).

Im Gegensatz zu Popper ist die ,Erhohung des Selektionsdruckes’, die zur Erklarung der
besonderen Giite des wissenschaftlichen Wissens herangezogen werden konnte, bei Kuhn
nicht auf die kritisch-rationale Priifung zuriickzufiihren, sondern auf die Isolation der
Forschergemeinschaft und die allgemeine Anerkennung eines die Forschung leitenden
Paradigmas. Allerdings kann auch der Riickgriff auf das Darwinsche Evolutionsmodell die
Effektivitit der Wissenschaften nur aus der Binnenperspektive heraus erldutern, ndmlich in
Bezug auf das paradigmengeleitete Problemlosen. Mag die Quantenphysik in einem
wissenschaftlichen Kontext auch ein &duBlerst effektives Instrument der Problemldsung
darstellen, so wird sie dem Schreiner in seinem lebensweltlichen Kontext erst einmal von

geringem Nutzen sein.

Kuhn liefert eine duBerst einleuchtende Erkldrung fiir die grundlegenden Unterschiede
zwischen dem lebensweltlichen und dem wissenschaftlichen Wissen, die schlieBBlich auch den
Ausgangspunkt dieser Untersuchung gebildet haben: Beide differieren in dem konstatierten
Malle, da die Abwendung von lebensweltlichen Belangen gerade zu den grundlegenden
Eigenschaften der Wissenschaften gehdrt und allererst den bestidndigen wissenschaftlichen
Fortschritt ermoglicht. Insbesondere kann Kuhn diesen Umstand (im Gegensatz zu Popper)
erkldren, ohne auf Wahrheit oder eine Anndherung an dieselbe rekurrieren und sich somit in
die Schwierigkeiten des Begriindungstrilemmas begeben zu miissen. Die Effizienz und

besondere Qualitdt des wissenschaftlichen Wissens ldsst sich durch den alleinigen Bezug auf

125



das wissenschaftliche Problemlosen definieren. Wahrend hierdurch erklart wird, weshalb
diese beiden menschlichen Wissensformen dermalien differieren konnen, ist noch nichts tiber
die Art dieser Differenz gesagt. Wenn unser Alltagswissen und die Wissenschaften also nicht
in Bezug auf ihren Wahrheitsgehalt differieren, worin unterscheiden sich dann die
lebensweltlichen von den wissenschaftlichen Problemldsungen? Lisst sich eine Ubersetzung
der wissenschaftlichen Problemldsungen in einen lebensweltlichen Kontext denken, so dass
sich trotz der konstatierten Inkommensurabilitdt dennoch ein Vergleich der lebensweltlichen

und wissenschaftlichen Problemlésungen denken lésst?

Obwohl Kuhn dies an keiner Stelle ausfiihrt, muss im Rahmen seiner Konzeption der
Unterschied zwischen lebensweltlichen und wissenschaftlichen Problemlosungen darin
bestehen, dass erstere auf einem lebensweltlichen, letztere hingegen auf einem
wissenschaftlichen Konsens beruhen. Wie bereits zitiert, gibt es laut Kuhn aufgrund der
fehlenden logischen, mathematischen oder empirischen Entscheidungskriterien ,,no standard
higher than the assent of the relevant community* (Kuhn, (1962) 1996, p. 94). Diese
Gegeniiberstellung eines lebensweltlichen und wissenschaftlichen Konsenses erinnert an
diejenige einer lebensweltlichen und wissenschaftlichen Bewéhrung, die im Rahmen der
Diskussion des Popperschen Ansatzes herausgearbeitet wurde. Lésst sich der dort entwickelte
Losungsvorschlag, ndmlich den  Unterschied zwischen lebensweltlicher  und
wissenschaftlicher Bewidhrung in der Forderung einer eindeutigen und situationsinvarianten
Uberpriifbarkeit der wissenschaftlichen Problemldsungen zu verorten, ebenfalls auf den
Kuhnschen Ansatz iibertragen? Man kénnte meinen, dass die These der Inkommensurabilitit
der Paradigmen, sowie das Fehlen von expliziten Definitionen und Zuordnungsregeln
dergleichen unmoglich machen wiirden. Die Inkommensurabilitit der Paradigmen stellt fiir
sich genommen keine uniiberwindbare Hiirde dar. Mit der Forderung der eindeutigen und
situationsinvarianten Reproduktion ist schlielich nicht gemeint, dass Vertreter
unterschiedlicher Paradigmen wissenschaftliche Grundbegriffe wie Raum, Zeit, Gravitation
oder Atom auf ein und dieselbe Weise gebrauchen miissen. Letzteres kime der Forderung der
Eineindeutigkeit der Begriffe und somit der Behauptung gleich, dass sich die von uns
unabhingige Wirklichkeit nur auf eine einzige Weise beschreiben ldsst. Eine derartige
Behauptung ist aber weder mit den Einsichten Kuhns, noch mit der konstatierten
Gegeniiberstellung von lebensweltlichem und wissenschaftlichem Wissen vereinbar. Die

Eindeutigkeit und Situationsinvarianz muss lediglich paradigmenintern gewéhrleistet sein.

126



Das Fehlen von expliziten Definitionen und Zuordnungsregeln stellt hingegen eine gréfere
Schwierigkeit dar. Die Funktion der Ahnlichkeitsbezichung in dem Erwerb und der
Anwendung von wissenschaftlichen Begriffen stellt eine grundlegende Einschrinkung fiir
jeden Versuch einer logischen Rekonstruktion der wissenschaftlichen Begriffe dar. Nimmt
man die Einsichten Kuhns ernst, ldsst sich die Eindeutigkeit der verwendeten Terminologie
nicht mehr allein an Hand von formalen Zuordnungsregeln rekonstruieren und sicherstellen.
Fiir die Forderung der Eindeutigkeit bedeutet dies, dass derselben zum Teil nur an Hand von
ostensiven Definitionen nachgekommen werden kann, d.h. dadurch, dass auf paradigmatische
Einfiihrungssituationen zurlickgegriffen wird, in denen der Gebrauch von wissenschaftlichen
Begriffen erldutert und festgelegt wird. Man kann es als grundlegende Einschriankung
empfinden, dass der Gebrauch und die Ausweitung eines theoretischen Begriffes auf neue
Problemfille nicht logisch determiniert sind. Es gilt allerdings zu bedenken, dass das Fehlen
von logischen Regeln nicht mit absoluter Willkiir gleichzusetzen ist. Ob die Ausweitung eines
wissenschaftlichen Begriffes (z.B. Kraft, Masse, Energie) auf neue Probleme als
gerechtfertigt angesehen werden muss, lisst sich danach beurteilen, ob die auf den Begriff
aufbauenden GesetzméBigkeiten (z.B. die Newtonschen Gesetze) ebenfalls erfolgreich auf
den neuen Problemfall anwenden lassen und zu Priifimplikationen Anlass geben, die sich im
Rahmen des Paradigmas bestitigen lassen. Auf diese Weise ldsst die Ausweitung des
Begriffes jederzeit rechtfertigen und begriinden. Die Forderungen der Eindeutigkeit und
Situationsinvarianz werden durch den Riickgriff auf ostensive Definitionen also keineswegs
unmdglich gemacht. Jede rationale Rekonstruktion, die die Eindeutigkeit der
wissenschaftlichen Begriffe und Theorien sicherzustellen sucht, muss dieser Besonderheit und

Einschriankung allerdings gerecht werden.

Kuhn ist auch auf die Moglichkeit einer eindeutigen und situationsinvarianten
Uberpriifbarkeit angewiesen, da die von ihm konstatierten Einhelligkeit in der Bewertung
vergangener und neuer Problemlosungen innerhalb einer paradigmengeleiteten
Forschergemeinschaft ansonsten wohl kaum einer Erkldrung féahig wire. Die Wissenschaften
unterscheiden sich laut Kuhn gerade in der Einhelligkeit der Bewertung und Anerkennung der
Problemldsungen von allen anderen menschlichen Unternehmen (Kuhn, (1962) 1996, p. 161),
eine Tatsache, die ohne die eindeutige und situationsinvariante Reproduzierbarkeit der
Problemlosungen einem wunderlichen Zufall gleichkdme. Die Notwendigkeit der
Eindeutigkeit und Situationsinvarianz wurde von Kuhn auch nicht vollkommen iibersehen. Er
kommt dieser Forderung zum Teil an Hand des Begriffs einer von allen Vertretern geteilten

interdisziplindren Matrix nach. Die interdisziplindre Matrix umfasst, wie gesehen,

127



symbolische Formalismen, Modelle und die paradigmatischen Problemlosungen, so dass die
fiir die Eindeutigkeit und Situationsinvarianz erforderlichen Definitionen und Normierungen
in diesem Netz von Begriffen und Instrumenten zu suchen ist. Kuhn geht aber ebenso wenig
wie Popper auf die Frage ein, wie sich diese Forderung der eindeutigen und
situationsinvarianten Reproduzierbarkeit von Problemlésungen methodologisch einldsen ldsst,

sondern nimmt sie ebenso als gegeben hin.

Lassen sich Eindeutigkeit und Situationsinvarianz also einfach Kuhns Liste der fiir eine
,gute’ wissenschaftliche Theorie charakteristischen Eigenschaften (Tatsachenkonformitit,
Widerspruchsfreiheit, Reichweite, Einfachheit, Fruchtbarkeit) hinzufiigen oder kommt ihnen
eine ausgezeichnete Stellung zu? Tatsdchlich muss der Forderung der eindeutigen und
situationsinvarianten ~ Uberpriifbarkeit eine  Vorrangstellung eingeriumt  werden.
Tatsachenkonformitdt, Widerspruchsfreiheit, Reichweite, Einfachheit und Fruchtbarkeit sind
Forderungen, die gleichermallen an unser Alltagswissen herangetragen werden: Hinsichtlich
der lebensweltlichen Unterscheidung zwischen Perl- und Pantherpilz wird von dem
Alltagswissen durchaus auch Tatsachenkonformitdt und Widerspruchsfreiheit verlangt. Es
handelt sich bei denselben um grundlegende Eigenschaften jeder Form von Wissen, sodass sie
fiir eine Unterscheidung zwischen Lebenswelt und Wissenschaft unbrauchbar sind. Ebenso
sind Reichweite, Einfachheit und Fruchtbarkeit Eigenschaften, die auch in einem
lebensweltlichen Kontext als positiv und wiinschenswert angesehen werden. Die Forderung
der eindeutigen und situationsinvarianten Reproduzierbarkeit ist das einzige, exklusiv an die
Wissenschaften herangetragene Kriterium, das dieselben also auch allein hinreichend von
dem lebensweltlichen Wissen abzugrenzen erlaubt. Die Mannigfaltigkeit und Heteronomie
der lebensweltlichen Zwecke, mit denen wir alltiglich konfrontiert sind, ldsst es durchaus
effektiver erscheinen, nicht fiir jeden von uns verfolgten Zweck eine eindeutige und
situationsinvariante Ausformulierung der Problemlosungen anzustrengen, da dies, wie die
Wissenschaften zeigen, ein auBerordentliches Maf3 an Detailforschungen voraussetzt, sondern

uns mit regionalen, auf die jeweiligen Zwecke zugeschnittenen Losungen zufrieden zu geben.

Der wissenschaftliche Konsens zeichnet sich der hier vertretenen Ansicht nach also durch
die Eindeutigkeit und Situationsinvarianz der angestrebten und erreichten Problemldsungen
aus, wahrend dem lebensweltlichen Konsens wiederum lediglich eine regionale Geltung
zukommt, die sich an dem jeweils verfolgten, lebensweltlichen Zweck orientiert und an
diesem zu messen ist. Die Vielheit der moglichen Zwecke, sowie die fehlende Eindeutigkeit
der verwendeten Terminologie und MalBeinheiten fiihren innerhalb der Lebenswelt zu jener

Heterodoxie der einzelnen (Interesse)Gruppen und deren jeweiligen Bewertungsmalstiben,

128



die laut Kuhn fiir jede Nicht-Wissenschaft so kennzeichnend ist. Wie sich im Kuhnschen
Rahmen gezeigt hat, zeichnen die Forderungen der Eindeutigkeit und Situationsinvarianz
zugleich fiir den bestdndigen Fortschritt und den Erfolg der Wissenschaften verantwortlich:
Da das Forschungsfeld nicht mehr jedes Mal von den Grundfesten an neu aufgebaut werden
muss und die Wissenschaftler in ihrer Kommunikation untereinander auf gemeinsame
MaBstibe und symbolische Formalismen zuriickgreifen konnen, werden allererst die

detaillierte Forschungen der Spezialwissenschaften ermdglich

Es gilt allerdings noch zu kldren, ob sich iiber den konstatierten Unterschied der
Regionalitit der Lebenswelt gegeniiber der Eindeutigkeit und Situationsinvarianz der
Wissenschaften hinaus behaupten ldsst, dass die Wissenschaften den lebensweltlichen
Wissensformen in der gleichen Hinsicht iiberlegen sind, wie dies fiir den Vergleich
unterschiedlicher Theorien festgestellt wurde. Wie angefiihrt, betrifft dies die Frage der
Ubersetzbarkeit von lebensweltlichem und wissenschaftlichem Wissen. Eine besondere
Schwierigkeit stellt hierbei die Bestimmung der fiir die Ubersetzung zustéindigen Richtinstanz
dar. Wihrend diese Frage angesichts des Vergleichs der wissenschaftlichen Theorien
untereinander in Bezug auf den Konsens der Forschergemeinschaft gelost werden kann, lésst
sich dergleichen fiir den Vergleich von lebensweltlichem und wissenschaftlichem Wissen
nicht mehr bewerkstelligen. Der wissenschaftliche steht dem lebensweltlichen Konsens oder
sogar, aufgrund der Verschiedenheit der lebensweltlich verfolgten Zwecke, unterschiedlichen
lebensweltlichen Konsensen gegeniiber. Diese Schwierigkeiten lassen sich an einem Beispiel
veranschaulichen. Wihrend im lebensweltlichen Kontext eine Ubersetzung von
wissenschaftlichen Begriffen, wie z.B. die Rede von Bakterien, Viren, oder Pilzen dann als
erfolgreich angesehen werden kann, wenn sie den lebensweltlich verfolgten Zweck der
Verringerung von Krankheitsféllen zu realisieren erlaubt, muss die Wissenschaft ganz andere
Kriterien fiir die Ubersetzbarkeit dieser Konzepte anfiihren. So stellt das von d'Andrade

84

diskutierte lebensweltliche ,germ-scheme“” (die deutsche Entsprechung wire wohl der

% Der in den Kognitionswissenschaften und insbesondere in der kognitiven Ethnologie benutzte Begriff des
Schemas entspricht zum Teil dem des Kuhnschen Paradigmas, insofern die kognitiv-kulturellen Schemata
ebenfalls der Herstellung von Ahnlichkeitsbeziehungen dienen, ohne dass sich fiir die Ubertragung der
kognitiven Schemata auf neue Félle explizite Kriterien und Anwendungsregeln angeben lassen. Zugleich kommt
diesen Schemata eine normative Funktion zu, da sie zugleich Anweisungen geben, wie angesichts eines unter das
Schema fallenden Einzelfalles vorzugehen ist (D'Andrade, 1995, p. 122 ff.). Das sogenannte Keimschema (germ
scheme) wurde von d’Andrade im Rahmen seiner Untersuchung des sich auf Krankheiten beziehenden
Alltagswissens der Nordamerikaner eingefiihrt. Wie sich in seiner kognitiv-psychologischen Untersuchung
herausstellte, spielt in dem alltédglichen Wissen und Umgehen mit Krankheiten die Vorstellung von Keimen,
,.very small cellular disease causing creatures which can travel from one person to another through various kinds
of contact or through the air,making the disease contagious”, eine wichtige Rolle (D'Andrade, 1995, p. 129).
Obwohl die lebensweltliche Vorstellung von Keimen aus der wissenschaftlichen Forschung entlehnt ist,
unterscheidet sie sich dennoch grundlegend von den jeweiligen wissenschaftlichen Begriffen hinsichtlich der

129



lebensweltliche Begriff eines Keimes, im Sinne eines Krankheitserregers), das in seinem Kern
eine Vermengung der Begriffe und Eigenschaften von Bakterien, Viren oder Pilzen darstellt,
aus Sicht der Wissenschaften eine fehlerhafte Ubersetzung dieser wissenschaftlichen Begriffe
dar (z.B. besitzen Bakterien einen eigenen Stoffwechsel, Viren hingegen nicht, usw.). Solange
sich dieses Schema in einem lebensweltlichen Kontext bewéhrt, d.h. eine Kindergértnerin die
Zahl der Krankheitsfdllen und Infektionen unter ihren Schiitzlingen deutlich vermindert kann
(durch Vorsichtsmaflnahmen wie Desinfektion, Vermeidung von direkten Kontakten mit
betroffenen Kindern durch Beurlaubung, etc.), wird die von den Wissenschaften angebrachte
Kritik und Forderung einer eindeutigen Bestimmung und Unterscheidung der einzelnen
Begriffe aus lebensweltlicher Sicht belanglos sein. Die von den Wissenschaften geiibte Kritik
kann erst dann im Rahmen der lebensweltlichen Zwecke Gehor finden, wenn die Ausweitung
des ,germ scheme‘ auf weitere lebensweltliche Zwecke zu Schwierigkeiten fiihrt. Wahrend
das sogenannte ,germ scheme’, d.h. die lebensweltliche Vorstellung von Keimen in der
Vermeidung von Krankheiten und Neuansteckungen duflerst effektiv ist, kommt demselben
z.B. aufgrund der fehlenden Differenzierung zwischen Bakterien und Viren ein wesentlicher
Defekt zu, wenn es um die aktive Bekdmpfung von Krankheiten geht. Wihrend Antibiotika
sich im Prinzip hervorragend zur Bekdmpfung von Bakterien eignen, sind sie gegen Viren —
aufgrund des fehlenden Stoffwechsels — wirkungslos. Das , germ-scheme * stellt sich somit in
Bezug auf den lebensweltlichen Zweck der aktiven Krankheitsbekdmpfung (z.B. im Falle des
Versuchs einer Selbstmedikamentation) als mangelhaft heraus. Diese Mangelhaftigkeit ist im
lebensweltlichen Kontext aber nicht an der fehlerhaften Ubersetzung der wissenschaftlichen
Begriffe zu messen, sondern daran, dass sich der lebensweltliche ausgebildete Begriff des
Keims (germ-scheme) in Bezug auf den lebensweltlichen Zweck der Krankheitsbekdmpfung

als unzureichend herausstellt.®

Angesichts des Vergleichs von Lebenswelt und Wissenschaft haben wir es also nicht
einfach mit einer Inkommensurabilitit von Paradigmen zu tun, der durch den Rekurs auf das
Kriteritum der erfolgreichen Problemlosung abgeholfen werden kann. Aufgrund der

unterschiedlichen Zwecksetzungen des wissenschaftlichen und lebensweltlichen Wissens —

Bestimmtheit (Eindeutigkeit), was sich unter anderem darin &uf3ert, dass bei genauerem Nachfragen hinsichtlich
des Status und der Eigenschaft der sogenannten Keimen, die meisten Personen keine klaren Angaben zu machen
wussten (ibidem). Dennoch handelt es sich hierbei um lebensweltliches Wissen, da dasselbe zur Erreichung
gewisser lebensweltlicher Zwecke, wie eben der Vermeidung von Neuansteckungen, bisweilen hinreichend und
erfolgreich ist.

% Dass in einem lebensweltlichen Kontext die praktische Bewidhrung im Vordergrund steht, zeigt sich gerade
daran, dass die Frage nach einer korrekten, respektive inkorrekten Implementierung und Ubersetzung von
wissenschaftlichen Konzepten erst dann aufgeworfen wird, wenn sich die lebensweltliche Verwendungsweise
derselben in Bezug auf die Realisierung bestimmter Zwecke als unzureichend erweist.

130



ersteres ist auf die Bereitstellung von eindeutigen und situationsinvarianten Problemlésungen,
letzteres lediglich auf die Realisierung unterschiedlicher lebensweltlicher Zwecke
ausgerichtet — haben wir es hier mit einer Gegeniiberstellung von unterschiedlichen
MaBstiben zu tun, der nicht mehr durch Fragen der Ubersetzung und Kommunikation
abgeholfen werden kann. Es ldsst sich nicht ohne weiteres behaupten, dass die
Wissenschaften unserem lebensweltlichen Wissen insofern iiberlegen sind, dass sie ein
besseres und effektiveres Instrument zum Problemldsen darstellen (wie dies angesichts des
Vergleichs der wissenschaftlichen Theorien untereinander gesehen wurde), da die
lebensweltlichen und wissenschaftlichen Kriterien der Effektivitit und Angemessenheit von
Problemlosungen differieren. Die Mannigfaltigkeit und Heteronomie der lebensweltlichen
Zwecke lésst es, wie oben gesehen, eben durchaus effizienter erscheinen, uns auf regionale
Begrifflichkeiten und Problemlosungen zu beschrinken. Im Rahmen der Kuhnschen
Konzeption steht der lebensweltliche dem wissenschaftlichen Konsens also weitgehend
unvermittelt gegeniiber, so dass auch hier (dhnlich wie zu Ende des ersten Kapitels gesehen)
streng genommen nicht von einer prinzipiellen Uberlegenheit der Wissenschaften gesprochen

werden kann.

I11.2. Der methodische Kulturalismus

Beim ,methodischen Kulturalismus’ handelt es sich um eine selbst gewihlte Bezeichnung

der Mitglieder

»eines Anfang der 90er Jahre in Marburg entstandenen, philosophischen Arbeitskreises um Peter
Janich* (Hartmann & Janich 1996, p. 68).

Es geht hier also nicht darum, meine eigenen Unterscheidungsabsichten zu rechtfertigen,
sondern kritisch nachzuvollziehen, welches philosophische Projekt sich hinter der
Bezeichnung des methodischen Kulturalismus verbirgt und sozusagen den inneren, allen
Vertretern gemeinsamen Kern herauszustellen. Obwohl der methodische Kulturalismus dem
eigenen Anspruch nach ein &uferst umfangreiches Projekt darstellt, welches ,,Thesen zu
Kultur, Wissenschaft, Wissenschaftsphilosophie, Erkenntnistheorie und Ethik* umfasst
(Hartmann & Janich 1996, p. 31), findet sich eine solche Gemeinsamkeit in der Behauptung,

dass es sich bei den Wissenschaften um hochstilisierte lebensweltliche Praxen handelt.

131



I11.2.1. Die Wissenschaften als hochstilisierte lebensweltliche Praxen

Hinter der These der Hochstilisierung verbirgt sich nicht nur eine Behauptung hinsichtlich
der historischen Genese der Wissenschaften, da man beispielsweise in der Ziichtung von
Tieren und Pflanzen einen historischen Vorldufer der Biologie oder in der Herstellung von
Legierungen und Metallen einen Vorldufer der Chemie sehen kann. In diesem Fall hitte man
es mit der Postulierung eines eher duferlichen historischen Zusammenhangs zwischen
lebensweltlichen Praxen und Wissenschaften zu tun. Wéhrend Schapp (bereits iiber die
historische These hinausgehend) auf den erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt
verweist, spricht der methodische Kulturalismus von einer inhaltlichen Bezogenheit der

Wissenschaften auf die lebensweltlichen Praxen:

»Spezifisch flir die Auszeichnung einer Praxis als ,Wissenschaft’ ist, dass ihr praxisleitendes
Interesse (nach Habermas auch ,erkenntnisleitendes Interesse’ genannt) in der theoretischen
Stiitzung anderer Praxen besteht (aus welchen sie sich z.T. durch Hochstilisierung entwickelt
hat). ,Theoretische Stiitzung” meint, dass die Handlungsregeln, die in einer Praxis zur
Durchsetzung des praxisleitenden Interesses vorgesehen sind, unter Zuhilfenahme von Theorien
begriindet, aber auch kritisiert und modifiziert werden.“ (Hartmann & Janich 1996, p. 40).

Die Wissenschaften sind dieser Auffassung zu Folge nicht nur urspriinglich aus den
lebensweltlichen  Praxen  heraus  entstanden, sondern auch  inhaltlich  auf
aullerwissenschaftliche, d.h. lebensweltliche Praxen und Zwecke bezogen. Den
lebensweltlichen Interessen und Zwecksetzungen wird eine grundlegende Funktion in der
Einlosung des Geltungsanspruchs der Wissenschaften zugesprochen. Den Kern dieses

Wissenschaftsverstidndnisses bildet eine instrumentalistische Konzeption von Wahrheit:

,,Wahrheit ist nicht ein Zeichen der Ubereinstimmung mit (gar noch menschenunabhingiger)
Wirklichkeit, sondern ein Aspekt gelingender Praxis“ (Janich 2006e, p. 187).

Der Grund dafiir, dass die Wissenschaften als hochstilisierte lebensweltliche Praxen zu
betrachten sind, ist also nicht allein in ihrer historischen Genese, sondern vornehmlich in dem
von ihnen erhobenen Wahrheits- und Geltungsanspruch zu suchen. Wie diese Behauptung zu

verstehen und ob sich dergleichen halten 14sst, wird im Folgenden zu diskutieren sein.

Zuforderst gilt zu kldren, was man mit den sogenannten Praxen gemeint ist. Laut Janich
sind mit den Praxen Handlungsweisen bezeichnet, ,,die von vielen Menschen iiber lingere
Zeit hinweg gelibt werden™ (Janich 1997b, p. 22). Als Beispiel fiir derartige Praxen nennt er
das Handwerk, zu dem einerseits die manuellen Fertigkeiten des Handwerkers gehoren, die
iiber Generationen hinweg tradiert werden, sowie andererseits die jeweilige Fachsprache, die

fiir das Gelingen und das Uberliefern der handwerklichen Titigkeiten von ebenso groBer

132



Bedeutung ist. Die Kennzeichnung dieser Praxen als lebensweltlich bezieht sich darauf, dass
es sich um ,,Praxen der Lebensbewdltigung handelt, d.h., dass die etablierten Praxen der
Befriedigung allgemeiner Bediirfnisse dienen® (Janich 1997b, p. 23). Die lebensweltlichen
Praxen sind im Unterschied zu den wissenschaftlichen solche, die aullerwissenschaftlich,
wenn auch teilweise unter Zuhilfenahme von den durch die Wissenschaften zur Verfiigung
gestellten Mitteln, zur Befriedigung allgemeiner Bediirfnisse betrieben werden. Der Begriff
der lebensweltlichen Praxen ist allerdings dahingehend einzuschrinken, dass es sich bei
denselben nicht um Praxen handelt, die man in aller Heimlichkeit fiir sich selbst ausgebildet
hat. Der Begriff der Praxis ist auf diejenigen Handlungsweisen beschriankt, die von vielen
Menschen iiber einen gewissen Zeitraum hinweg getlibt werden, d.h. auf solche, die man im
weitesten Sinn unter dem Begriff der Kultur fassen kann, was, zusammen mit der Tatsache,
dass die Wissenschaften selbst als vom Menschen hervorgebracht und als Produkt einer
Kulturgeschichte angesehen werden (Hartmann & Janich 1996, p. 32), die Bezeichnung
JKulturalismus’ erklédrt. Mit der Kennzeichnung dieser Praxen als kultiirlich ist aber inhaltlich
nichts gewonnen, sondern im Wesentlichen nur zweierlei gemeint: einerseits, dass diese
Praxen von Menschen hervorgebracht wurden, selbst also nicht zum Natiirlichen im Sinne des
vom Menschen Unberiihrten gerechnet werden konnen (Hartmann & Janich 1996, p. 39),
sowie andererseits, dass sie nicht in Isolation, sondern im Rahmen einer menschlichen
Handlungs- und Kommunikationsgemeinschaft erschaffen und tradiert wurden (Hartmann &
Janich 1996, p. 32). Die lebensweltlichen und wissenschaftlichen Praxen sind Produkte einer

Kulturgeschichte und werden als solche von der Philosophie historisch vorgefunden.

Da dies unmittelbar die Frage der Anwendbarkeit des instrumentalistischen
Wahrheitsbegriffes betrifft, sollte hervorgehoben werden, dass der Begriff der Praxis vom
methodischen Kulturalismus keineswegs auf poietische, im Sinne von herstellenden
Handlungen beschriankt wird, sondern auch nicht-poietische, sodann einfach als praktisch zu

bezeichnende Handlungen umfasst:

,wJemanden zu griiBen, ein Gedicht zu rezitieren, oder eine Wahl anzunehmen sind praktische
Handlungen, wie iiberhaupt alle das Reden, Denken, Beobachten usw. betreffenden Handlungen
praktische sind““ (Janich 1997b, p. 36).

Genauer genommen handelt es sich hierbei um Handlungsschemata, sodass die zu einen
gegebenen Zeitpunkt und von einer bestimmten Person tatsdchlich ausgefiihrten Handlungen
als Aktualisierung eines poietischen oder praktischen Handlungsschemas, d.h. eines
bestimmten Typs von Handlungen zu verstehen sind (Janich 1997b, p. 33). Auf eine genauere

Charakterisierung des Begriffs der Handlung, wird an spiterer Stelle einzugehen sein.

133



Wihrend die Kaultiirlichkeit den lebensweltlichen und wissenschaftlichen Praxen
gemeinsam ist, bringt die Hochstilisierung die letzteren erstmals hervor und hebt sie von den
lebensweltlichen Praxen ab. Die Hochstilisierung erfolgt dadurch, dass zu den lebensweltlich,
d.h. auBerwissenschaftlich gegebenen Zwecksetzungen, besondere Zwecksetzungen
hinzukommen. An die Einzelwissenschaften wird nicht nur die Forderung herangetragen, dass
sie dhnlich wie die lebensweltlichen Praxen eine praktische Bewédhrung aufweisen, d.h. die
von ihnen verfolgten Zwecke regelmifig zu realisieren erlauben. Laut methodischem

Kulturalismus haben die Wissenschaften daruber hinaus das

Ziel, transsubjektiv giiltiges Wissen (oder auch kurz: transsubjektives Wissen) bereitzustellen,
wobei mit der Transsubjektivitat vor allem gemeint ist, dass ,,der Bezug auf die Einzelperson als
Finder oder Triger des Wissens, {iberwunden und vermieden werden soll* (Janich 1997b, p. 41).

Der Begriff der Transsubjektivitit entspricht somit der Forderung der eindeutigen und

situationsinvarianten Uberpriifbarkeit der wissenschaftlichen Problemldsungen.

Was hat man sich im Falle der Wissenschaften unter der sogenannten Hochstilisierung
vorzustellen? Der Begriff der Hochstilisierung verweist auf den erkenntnistheoretischen
Primat der Lebenswelt. Dass es sich bei den Wissenschaften um hochstilisierte
lebensweltliche Praxen handelt, beinhaltet ndmlich, dass sich die wissenschaftlichen Begriffe
und Gegenstidnde urspriinglich aus den lebensweltlichen Erkenntnisformen heraus entwickelt
haben, sie sich also auch im Ausgang von derselben rekonstruieren lassen miissen. Die
Wissenschaften stellen in diesem Sinne eine Hochstilisierung, d.h. eine Theoretisierung dieses
urspriinglichen Wirklichkeitsbezuges dar. Nun fiihrt aber natiirlich nicht jede Bildung von
Hypothesen oder Theorien zu einer Etablierung desjenigen, was wir als Wissenschaften
anzusprechen pflegen. Derartige Hochstilisierungen lassen sich ndmlich prinzipiell auch im
Bereich der Kunst oder der Religion denken, in dem Sinne, dass auch fiir letztere die Frage
gestellt werden kann, wie sie sich aus bestimmten lebensweltlichen Praxen heraus entwickelt
haben. Wie bereits mehrmals betont, werden im Falle der Wissenschaften besondere
Anspriiche an die Theoretisierung und Hochstilisierung des lebensweltlichen
Wirklichkeitsbezuges gestellt. Die Bildung von wissenschaftlichen Begriffen, Aussagen,
Hypothesen und Theorien steht unter der Forderung der eindeutigen und situationsinvarianten
Uberpriifbarkeit oder eben kurz: der Transsubjektivitit. Die so verstandene Hochstilisierung
fithrt

,durch Universalisierung regionaler Sprachen, Verfahren und allgemein, Praxen zu

transsubjektiv kontrollierbaren wissenschaftlichen Terminologien, Methoden und Resultaten®
(Hartmann & Janich 1996, p. 52).

134



Von einer wissenschaftlichen Hochstilisierung kann also dann gesprochen werden, wenn die
lebensweltlichen Préidikatoren soweit normiert sind, dass sie die Moglichkeit einer

transsubjektiven Reproduktion und Uberpriifung erdffnen.

In diesem Kontext gilt es zwischen der faktisch vollzogenen Hochstilisierung, d.h. der
historischen Genese der Wissenschaften, und einer methodischen Rekonstruktion der
wissenschaftlichen Begriffe und Theorien zu unterscheiden. Wie man sich letztere
vorzustellen hat, wurde bereits im Ansatz angesichts der protophysikalischen Begriindung der
Geometrie gesehen (unter 11.2). Der Ubergang von der alltiglichen und handwerklichen
Verwendung rdumlicher Pradikatoren zu den Begriffen der Geometrie wurde durch die
Angabe von Homogenititsprinzipien bewerkstelligt, welche die Mdglichkeit von
messgerdteinvarianten und somit transsubjektiven Resultaten garantieren. Was dort fiir den
besonderen Fall der geometrischen Begriffe gezeigt wurde, wird weiter unten auf den
gesamten Bereich der wissenschaftlichen Terminologie ausgeweitet (siche 111.2.3), d.h. es
wird zu zeigen sein, wie sich im Ausgang von den lebensweltlichen Pradikatoren und deren
Normierung die eindeutige und situationsinvariante Uberpriifbarkeit auch aller anderen
wissenschaftlichen Resultate und Aussagen sicherstellen ldsst. Die faktische Genese der
Wissenschaften diirfte sich hingegen in mehreren Punkten von deren methodischen
Rekonstruktion unterscheiden. Wie die einzelnen Wissenschaften historisch urspriinglich
entstanden und zu einer normierten Verwendungsweise ihrer Begriffe gekommen sind, ist im
Rahmen einer wissenschaftshistorischen Untersuchung zu kldren. Trotz dieser
unterschiedlichen Fragestellung der methodischen und historischen Rekonstruktion wird auch
von der faktischen Genese und Hochstilisierung gefordert, dass sie letztendlich zu einer
eindeutigen und situationsinvarianten Uberpriifbarkeit der wissenschaftlichen Hypothesen
fiihrt. Ob die Einzelwissenschaften und Theorien tatsdchlich diesem Anspruch geniigen, 14sst
sich gerade an Hand einer methodischen Rekonstruktion ihrer Begriffe und Theorien

iiberpriifen und begriinden.

Mit dem Begriff der Hochstilisierung wird also einerseits der grundlegenden Einsicht
Rechnung getragen, dass, wihrend man auch angesichts der lebensweltlichen Erfahrung hin
und wieder beansprucht, im Besitz von Wissen zu sein, mit der Bezeichnung
,wissenschaftlich’ ein besonderer Anspruch hinsichtlich der Qualitit dieses Wissens erhoben
wird. Selbst wenn einige lebensweltliche Praxen diesen Anforderungen zufillig geniigen
sollten, so werden sie dennoch nicht explizit an diese herangetragen. In der Begriindung
dieser Anspriiche und der Mittel ihrer Einlosung sieht der methodische Kulturalismus eine der

Hauptaufgaben der Wissenschaftsphilosophie (Janich 1997b, pp. 16 - 17):

135



,.Wihrend die auBBerwissenschaftlichen Praxen von den Wissenschaften gestiitzt werden, ist die
Stiitzung der Wissenschaften Aufgabe der Wissenschaftsphilosophie® (Hartmann & Janich
1996, p. 43).

Angesichts dieser Aufgabe soll laut methodischem Kulturalismus an der Bestimmung von

Wissen als wahrer, begriindeter Meinung festgehalten werden:

»Wissen’ soll [...] vom bloBen Meinen (einschlieBlich aller Mehrheitsmeinungen) sowie vom
Irrtum [...] unterschieden werden. Der Unterschied von Wissen und Irrtum betrifft die
traditionelle Unterscheidung von wahr und falsch, wiahrend der Unterschied von Wissen und
Meinen den Unterschied von begriindet und unbegriindet betrifft (Janich 1997b, p. 41).

Hierbei kommen fiir den methodischen Kulturalismus nur Satzwahrheiten in Betracht, d.h.
solche, die eine propositionale Form aufweisen (Janich 1996a, pp. 131, 139, 144, 19970, p.
42). Andererseits wird durch die Definition der Wissenschaften als hochstilisierte Praxen dem
erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt Rechnung getragen. Die Wissenschaften sind
also bereits allein deswegen als hochstilisierte lebensweltliche Praxen zu verstehen, da die
wissenschaftlichen Begriffe im Ausgang von der Lebenswelt, als der urspriinglichen Form der
Wirklichkeitserfahrung, erst eigens hervorgebracht werden miissen.®® Im Riickgang auf die
lebensweltlichen Erfahrungsformen (im Rahmen des methodischen Kulturalismus ist, wie
spéter noch zu sehen ist, in diesem Kontext von einem prédaktiven Konsens die Rede) miissen
sich die wissenschaftlichen Begriffe, die als solche ein Resultat der Theoretisierung dieses

urspriinglichen Wirklichkeitsbezuges darstellen, rekonstruierend gewinnen lassen.

Mit dem Bestreben, die besondere Qualitdt des wissenschaftlichen Wissens begriindend
darzulegen, sind dem methodischen Kulturalismus zu Folge eine Reihe von Wahrheits- und
Begriindungskonzeptionen als mdgliche Alternativen auszuschlieBen. Gegenstand der Kritik
sind vor allem die Korrespondenztheorien der Wahrheit. Die mit denselben verbundenen
Schwierigkeiten werden als uniiberwindbar und fiir die Bestimmung von Wissen als wahrer,
begriindeter Meinung als unzuldnglich eingestuft. Eine addquate Erfassung dessen, was
insbesondere die Wissenschaften zu leisten im Stande sind, soll mit ihrer Hilfe nicht moglich
sein. Hinsichtlich der Begriindung von Wahrheitsanspriichen wird seitens des methodischen

Kulturalismus ein Mittelweg zwischen den als iiberzogen bewerteten Formen der Absolut-

% Dies muss getrennt von der Frage betrachtet werden, ob die Wissenschaften auch inhaltlich auf die
theoretische Stiitzung der lebensweltlichen Praxen ausgerichtet sind, d.h. ob sie sich zur Einlésung ihres
Geltungsanspruches auch innerhalb der Lebenswelt zu bewdhren haben. Zur Einldsung des Geltungsanspruches
der Wissenschaften ist es meines Erachtens hinreichend, dass sie sich im Rahmen der Labor- und
Experimentalpraktiken bewdhren, welche dem hier vertretenen Versténdnis nach aber nicht unter die
lebensweltlichen Praxen zu rechnen sind. Dass diese von den lebensweltlichen Praxen unterschieden werden
miissen, zeigt sich bereits daran, dass an die Labor- und Experimentalpraxis ebenso die Anforderung der
eindeutigen und situationsinvarianten Reproduktion und Uberpriifbarkeit gestellt wird, wie dies allgemein fiir die
wissenschaftlichen Aussagen festgestellt wurde. Innerhalb des methodischen Kulturalismus scheint mir zwischen
beiden Fragen nicht immer hinreichend unterschieden zu werden, was aber, wie gesagt, dessen zentrale These,
dass es sich bei den Wissenschaften um hochstilisierte lebensweltliche Praxen handelt, nicht tangiert. Diese
ergibt sich bereits aus dem erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt.

136



oder Letztbegriindung und den ebenso als unbefriedigend angesehenen, relativistischen
Positionen angestrebt (Hartmann & Janich 1996, pp. 33 - 34). Absolutbegriindungen von
Wissen gelten den Vertretern des methodischen Kulturalismus als uneinholbares Ideal. Ein
Festhalten an derartigen Anspriichen flihrt lediglich dazu, dass (wie im ersten Teil dieser
Untersuchung gesehen) angesichts der gegenwartigen Wissenschaften iiberhaupt nicht mehr
von Wissen gesprochen werden kann, was laut methodischem Kulturalismus aber keineswegs
dem tatsdchlichen Bild der Wissenschaften entspricht. Derartige Konzeptionen fordern mehr,
als sie selbst und die Wissenschaften je einzuldsen vermogen und sind daher zu Gunsten einer
gemaBigten Position fallen zu lassen, ohne allerdings in das andere Extrem einer
relativistischen Begriindungskonzeption zu verfallen. Relativistische Konzeptionen (wie
diejenige von Kuhn) machen sich gerade diese Einsicht in die Uneinldsbarkeit des absoluten
Begriindungsideals zu eigen, weshalb sie die Rede von Wahrheit und Wissen unweigerlich als
an bestimmte Kontexte (Paradigmen) zuriickgebunden ansehen, ohne dass vermittels eines
kontextunabhingigen, d.h. absoluten Maf3stabes zwischen den einzelnen Geltungsanspriichen
endgiiltig entschieden werden kann. Die relativistischen Begriindungskonzeptionen greifen
laut methodischem Kulturalismus wiederum zu kurz. Die Wissenschaften miissen sich
hinsichtlich ihres Geltungsanspruchs keineswegs mit einer relativistischen Beliebigkeit
zufriedengeben. Letzteres ist eine Spitze, die sich gegen eine an Kuhn ankniipfende Tradition
der Wissenschaftsphilosophie richtet (Hartmann & Janich 1996, pp. 27 - 30). Auf die Frage
nach der Stichhaltigkeit dieser Kritik und des Anspruchs, tatsdchlich beide Extreme

vermeiden zu konnen, wird spdter zuriickzukommen sein.

Zur kritischen Diskussion und Beurteilung der vom methodischen Kulturalismus
erhobenen Anspriiche ist es hilfreich, néher auf die Kritik an der Definition von Wahrheit als
Ubereinstimmung mit einer von uns unabhingigen Wirklichkeit einzugehen. Der Versuch,
Wahrheit als mehr oder weniger vollkommene Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit zu
definieren, steht, insofern man nicht Gott als Garanten heranziehen will, vor der im Rahmen
des Miinchhausentrilemmas diskutierten Schwierigkeit, Kriterien flir die Feststellung einer
derartigen Korrespondenz formulieren zu miissen. Nach Janich gerdt man entweder in einen
Zirkel, da man fiir die sprachliche Formulierung von derartigen Kriterien selbst wiederum
Wahrheit beanspruchen muss. Oder man zieht sich auf eine blo relative Wahrheit zuriick,
indem man die Wahrheit eines Satzes auf die Wahrheit eines anderen Satzes zuriickfiihrt, fir
dessen Wahrheit aber notgedrungen wiederum das gleiche gilt, und so weiter. In beiden Fillen
muss man zur Bestimmung von Wahrheit ,,die Worter wahr und falsch schon verwenden*

(Janich 2006e, p. 190), so dass dasjenige, was Wahrheit ist, letztendlich ungeklart bleibt. Ein

137



handfestes Verfahren fiir die Feststellung und Begriindung von Wahrheit ldsst sich auf diese
Weise nicht gewinnen. Dergleichen Argumentationsliicken sind fiir den methodischen
Kulturalismus aber nicht tragbar, wenn man ernsthaft gewillt ist, an der Bestimmung von

Wissen als wahrer, begriindeter Meinung festzuhalten.

Im Rahmen der zuerst genannten Alternative, nimlich doch noch ein Kriterium und eine
Begriindung fiir die Ubereinstimmung einer Aussage mit der Wirklichkeit geben zu kénnen,
verdienen zwei Rettungsversuche einige Aufmerksamkeit. Nicht nur weil ihnen diese
Aufmerksamkeit auch seitens des methodischen Kulturalismus geschenkt wird, sondern vor
allem deswegen, weil sie sich explizit auf die Autoritit des wissenschaftlichen Wissens
berufen — eine Autoritit, die den Wissenschaften schlieBlich auch seitens des methodischen
Kulturalismus zuerkannt wird. Der erste Rettungsversuch sieht folgendermallen aus: Mdgen
die genannten Schwierigkeiten auch im Rahmen der lebensweltlichen Erfahrung bestehen, so
trifft dies dennoch nicht auf die wissenschaftlichen Erkenntnisse zu. Insbesondere in ihrer
Eigenschaft als quantifizierende Erfahrungswissenschaften stehen den Naturwissenschaften
(im Gegensatz zur aullerwissenschaftlichen Erfahrung) modernste Messverfahren und
wissenschaftliche Untersuchungsmethoden zur Verfligung, deren Genauigkeit sicherlich im
Laufe des technischen und wissenschaftlichen Fortschritts noch eine Steigerung erfahren
wird, zum heutigen Zeitpunkt aber bereits keinen ernstzunehmenden Zweifel mehr
hinsichtlich der anndhernden Adéquatheit der Messdaten und Untersuchungsergebnisse
gestattet. Die Naturwissenschaften und ihre wissenschaftlichen Forschungsmethoden stellen
selbst einen hinreichenden Garanten fiir die Ubereinstimmung ihrer Aussagen und Theorien
mit der Wirklichkeit dar. Obwohl dieser erste Rettungsversuch von einzelnen Vertretern des
methodischen Kulturalismus als , Naturalismus’ bezeichnet wird (Hartmann & Janich 1996, p.
19), scheint es treffender, die demselben zu Grunde liegende Auffassung als szientistisch zu
bezeichnen.®” Wissen fillt dieser Auffassung zu Folge mit Wissenschaft zusammen. Die
hinreichende Bedingung dafiir, dass eine Meinung als wahr und begriindet und insofern als
Wissen angesehen werden kann, ist die Tatsache, dass sie an Hand wissenschaftlicher
Methoden zu Stande gekommen oder liberpriift wurde. Der zweite Rettungsversuch beruft sich
statt auf Gott auf die Evolution als Garanten fiir die Ubereinstimmung zwischen Vorstellung
und Wirklichkeit. Es handelt sich hierbei um eine Spielart der sogenannten evolutioniren
Erkenntnistheorie. Erkenntnis wird als Endprodukt eines evolutiondren Anpassungsprozesses

verstanden. Unsere Erkenntnisse konnen deswegen als Wissen, d.h. als wahre, begriindete

%7 Ein in dieselbe Richtung zielender Verbesserungsvorschlag wurde bereits von Lange vorgebracht (Lange,
1998, pp. 29 - 30).

138



Meinung angesehen werden, da sich unser Erkenntnisapparat im Laufe der biologischen
Evolution an die Struktur der AuBBenwelt angepasst hat und diese demnach in addquater Weise

widerspiegelt oder repriasentiert:

,,Eine organische Struktur bildet also ebenso reale Eigenschaften der“AuBenwelt ab, wie es
Denkformen tun; beides beruht auf Anpassungsvorgédngen, die die Uberlebensfédhigkeit der
jeweiligen Organismen sichern* (Gutmann & Weingarten, 1990, p. 316).

Bevor auf die von Seiten des methodischen Kulturalismus erhobene Kritik eingegangen
wird, sollte gekldrt werden, welche konkreten Entwiirfe sich hinter den hier nur rudimentér
skizzierten Rettungsversuchen verbergen konnten. Obwohl bisweilen unterschiedliche Namen
genannt werden, wird innerhalb des methodischen Kulturalismus meist Quines Plddoyer fiir
eine Naturalisierung der Erkenntnistheorie als Beispiel fiir den ersten, und exemplarisch fiir
den zweiten Rettungsversuch mit Vorliebe Konrad Lorenz angefiihrt. Wéhrend beziiglich
Quines  Projekt  einer naturalisierten  Erkenntnistheorie  eine  differenziertere
Auseinandersetzung stattfindet (Janich 2006a, pp. 225 - 231; Lange, 1998, pp. 28 - 30), wird
Konrad Lorenz meist nur als Schlagwort fiir den zu kritisierenden Ansatz der evolutioniren
Erkenntnistheorie genutzt. Dass sich nicht um eine differenzierte Darstellung der Position von
Lorenz bemiiht wird, ist mdglicherweise auf die widerspriichlichen oder zumindest
uneinheitlichen AuBerungen von Lorenz selbst zuriickzufiihren. So weist Lorenz an einer
Stelle explizit darauf hin, dass die Beziehung unserer Anschauungsformen und Kategorien zu
den, wie er selbst sagt, ,,Eigenschaften der Dinge an sich®, nicht so zu fassen ist, als ob sie auf

diese Eigenschaften absolut passen wiirden

,»oder auch nur so genau, dass man sagen konnte, ihre Form kdme der des Dinges an sich gleich.
Wenn wir auch als Naturwissenschaftler stets in gewisser Weise naive Realisten sind und
bleiben, halten wir also keineswegs die Erscheinungen fiir Dinge an sich, die empirische Realitét
flir das Absolut Existente!** (Lorenz, 1941, p. 102).

Vielmehr kann man nach Lorenz lediglich vom ,,Verhiltnis einer weiter oder weniger
weitgehenden Analogie* ausgehen, die fiir die jeweilige Art praktisch-biologisch ausreichend
ist (ibidem), d.h. insoweit an die realen Strukturen einer unabhidngigen Aullenwelt angepasst

sind, wie es fiir die Erhaltung der Art und des Individuums notwendig ist:

»Die Leistung unseres Erkenntnisapparates gleicht in dieser Hinsicht dem, was ein roher und
primitiver Robben- und Wahlfischfianger liber das Wesen seiner Beute weil3, ndmlich nur das,
was flir seine Interessen praktisch von Belang ist™ (Lorenz, 1973, p. 17).

Lorenz begniigt sich an dieser Stelle mit einer eher vorsichtigen, auf unsere (artspezifischen)
Interessen rekurrierenden Formulierung. Die Anpassung unseres Erkenntnisapparates an eine
unabhingige Wirklichkeit wird hier nicht an Hand einer wie auch immer gearteten

Ubereinstimmung unserer Vorstellungen mit einer in sich selbst strukturierten AuBenwelt

139



gemessen, sondern an unsere Uberlebens- und Handlungsfihigkeit zuriickgebunden. Dem
lassen sich AuBerungen gegeniiberstellen, die eine weitaus umfassendere Behauptung

aufstellen:

,.Nur davon sind wir liberzeugt, dass alle Einzelheiten, die unsere Apparatur wiedergibt [gemeint
ist unser Erkenntnisapparat, N.P.], tatsdchlich Gegebenheiten am An sich der Dinge adidquat
korrespondieren® (Lorenz, 1941, p. 114).

Wenn wir auch nicht berechtigterweise annehmen koénnen, dass unser Erkenntnisapparat alle
Einzelheiten der realen Aulenwelt addquat zu reprisentieren in der Lage ist, so konnen und
miissen wir nach Lorenz allerdings davon ausgehen, dass diejenigen Details, die von uns
erfasst werden, auch tatsachlich dem ,4n sich’ der Dinge korrespondieren. Es ist vor allen die
letztere, stirkere Formulierung, die nicht nur den Vertretern des methodischen Kulturalismus
ein Dorn im Auge ist. Welche der beiden Formulierungen der These der evolutionédren
Angepasstheit unseres Erkenntnisapparates der Position Lorenz’ letztendlich am gerechtesten
wird, wiirde eine eingehende Untersuchung seiner Schriften erfordern. Dergleichen ldsst sich
aber umgehen, wenn gezeigt werden kann, dass beide Lesarten zur Rettung der

Korrespondenztheorie von Wahrheit unzureichend sind.

Wie sehen die einzelnen Kritikpunkte nun aus? Laut methodischem Kulturalismus sind
beide Versuche, die Korrespondenztheorie mit der Mdoglichkeit einer Begriindung von
Wahrheit zu versehen, letztendlich doch dazu gezwungen, die Bestimmung von Wissen als
wahrer, begriindeter Meinung aufzugeben, da sie nicht im Stande sind, einen derartigen
Anspruch einzuldsen. Beide leiden an einer ,,Selbstwiderspriichlichkeit [...], wonach sie
konsequent den Unterschied von Wahr und Falsch opfern miissen* (Janich 2006d, p. 63).
Dem im engeren Sinn szientistischen Rekurs auf die Resultate der wissenschaftlichen
Untersuchungsmethoden mangelt es an einem Kriterium zur Unterscheidung von einwandfrei
funktionierenden und gestorten Messgeriten oder Versuchsanordnungen.®® Die szientistische
Auffassung fullit auf dem ungebrochenen Vertrauen in die wissenschaftlichen
Untersuchungsmethoden, insbesondere in die naturwissenschaftlich-kausale Beschreibung der
Welt, welche die Ubereinstimmung der Aussagen und Theorien mit einer von dieser
Beschreibung unabhéngigen Realitdt garantieren sollen. Als problematisch erweist sich
hierbei, dass sich an Hand einer naturwissenschaftlich-kausalen Beschreibung defekte oder
gestorte Messgerdte nicht von ihren einwandfrei funktionierenden Gegenstiicken
unterscheiden lassen: beide funktionieren nach Naturgesetzen. Eine defekte Uhr oder eine

falsch eingestellte Waage falsifiziert kein Naturgesetz, so dass im Umkehrschluss die

% Dass an die zu verwendenden Messgerite normative Anforderungen gestellt werden, wurde im zweiten Teil
dieser Untersuchung, im Rahmen der Diskussion der Protophysik, bereits dargelegt.

140



Naturgesetze auch nicht per se richtige Messergebnisse implizieren (Janich 2006d, pp. 63 -
64, 2006e, pp. 194 - 195). Mochte man die gestorten von den einwandfrei funktionierenden
Messgeriten unterscheiden und die unbrauchbaren Daten aussortieren, muss man auf einen
vorgdngig definierten Wahrheitsbegriff rekurrieren und kann diesen nicht erst aus den
wissenschaftlichen Resultaten heraus gewinnen. Der szientistische Rettungsversuch halt
demnach nicht, was er verspricht, sondern bleibt auf einen vorgéngig und unabhingig von den

wissenschaftlichen Methoden und Messungen definierten Wahrheitsbegriff angewiesen.

Es gilt nun zu klédren, inwiefern sich die vorgetragene Kritik auf Quines Forderung nach
einer naturalisierten Erkenntnistheorie anwenden lisst.*® Quine ldsst sich natiirlich leicht der
vorgetragenen Kritik unterwerfen, wenn man einfach nur die aus seinen Betrachtungen
gezogene Konklusion heranzieht, ohne des ndheren zu untersuchen, auf welchem Weg er zu

seiner Forderung der Naturalisierung der Erkenntnistheorie gelangt:

,Epistemology, or something like it, simply falls into place as a chapter of psychology and
hence of natural science. It studies a natural phenomenon, viz., a physical human subject®
(Quine, 1969, p. 82).

Wenn Erkenntnistheorie nur noch in der naturwissenschaftlichen Beschreibung der
menschlichen Erkenntnisleistungen bestehen soll, stellt sich ein #hnliches Problem, wie
angesichts der gestorten Messgerite, da der menschliche Kognitionsapparat gleichermallen
fiir alle zutreffenden, wie fiir alle unzutreffenden Kognitionen verantwortlich ist. Um die
,gestorten” von den ,ungestorten’ Erkenntnisleistungen abgrenzen zu kénnen, muss man
wiederum von vorneherein die Unterscheidung von Wahr und Falsch in die Untersuchungen
investieren und kann diese nicht erst aus den empirisch-psychologischen
Untersuchungsergebnissen ablesen. Diese Kritik ist durchaus stichhaltig. Es stellt sich
allerdings die Frage, ob Quine zu Recht auf eine solch naive Weise gedeutet werden kann.
Zweifel an einer solch naiven Deutung werden dadurch gendhrt, dass Quine auf die soziale
Form des Spracherwerbs hinweist, im Rahmen dessen die korrekte Verwendung von Wortern
und somit die Unterscheidung zwischen wahren und falschen Aussagen erworben wird
(Quine, 1969, pp. 81, 85 - 86). Diese vorgingig und auBBerwissenschaftlich im Rahmen einer
Sprachgemeinschaft erworbene Unterscheidung von Wahr und Falsch kann sodann die

Grundlage fiir eine Aussonderung der ,gestorten’ Kognitionen abgeben. Das Bestehen eines

% Mit seiner Forderung einer Naturalisierung der Erkenntnistheorie wendet sich Quine gegen den Versuch einer
rationalen Rekonstruktion und Begriindung desjenigen, was im alltdglichen oder auch wissenschaftlichen
Kontext unter Wahrheit, Erkenntnis und Wissen zu verstehen ist. Da letzteres laut Quine zum Scheitern verurteilt
ist, bleibt nur die Moglichkeit einer empirischen Untersuchung der Rede von Wahrheit und Wissen. Es obliegt
den empirischen Erfahrungswissenschaften (Psychologie, Soziologie, etc.) letzteres als rein empirisches
Phénomen zu analysieren und zu erkléren. Es handelt sich hierbei insofern um eine Naturalisierung der
Erkenntnistheorie, da Erkenntnis hier als Naturphdnomen betrachtet wird, welches somit auch allein mit den
Mitteln der Naturwissenschaften zu erforschen ist.

141



derartigen intersubjektiven Konsenses ldsst sich im Rahmen einer psychologischen
Versuchsreihe, d.h. unter wissenschaftlich kontrollierten Bedingungen, iiberpriifen. Die
Wabhrheit von Beobachtungsséitzen wiirde sodann auf einen faktischen, aber wissenschaftlich

feststellbaren Konsens innerhalb einer Sprachgemeinschaft zuriickgefiihrt werden.

Greift angesichts dieser erweiterten Betrachtung die vom methodischen Kulturalismus
vorgebrachte Kritik noch? Bei der Beantwortung dieser Frage wird allzu leicht dadurch
Verwirrung gestiftet, dass im Rahmen dieser erweiterten Betrachtungsweise mit zwei
unterschiedlichen Wahrheitsbegriffen operiert wird: einerseits mit der Bestimmung von
Wahrheit als Ubereinstimmung mit einer von uns unabhingigen Wirklichkeit, andererseits
mit der Bestimmung von Wahrheit als Ubereinstimmung im Sinne eines intersubjektiven
Konsenses innerhalb der Sprachgemeinschaft. Will man Quines Naturalisierungsprogramm
weiterhin im Rahmen einer Korrespondenztheorie von Wahrheit diskutieren, muss man die
fragwiirdige Deutung vertreten, dass Quine an Hand eines derartigen Konsenses die
Ubereinstimmung der als wahr befundenen Beobachtungssitze mit einer von uns
unabhingigen Wirklichkeit garantieren will. Es liegt auf der Hand, dass diese Vermengung
von unterschiedlichen Wahrheitsbegriffen nur eine unzureichende Begriindung fiir die
Korrespondenz der Sédtze mit einer menschenunabhingigen Wirklichkeit liefern kann. Wie
bereits angedeutet, stellt dies allerdings eine &uBerst fragwiirdige Lesart des Quineschen
Naturalisierungsprogramms dar, die auf der von Hartmann und Janich gemachten Behauptung
beruht, dass ,,jeder Naturalist - mindestens implizit - auch Realist sein“ muss, wenn auch
nicht umgekehrt (Hartmann & Janich 1996, p. 20). Die Schwierigkeiten einer solchen
Deutung sind innerhalb des methodischen Kulturalismus nicht unbemerkt geblieben und
wurden dementsprechend kritisiert (Lange, 1998). Ohne diese Kritik hier in allen Einzelheiten
aufzurollen, sollte dennoch deutlich geworden sein, dass eine realistische Interpretation des
Quineschen Naturalisierungsprogramms keineswegs zwingend ist, sondern dieses sich auch

methodologisch deuten lasst.”

Aber auch eine rein methodologische Deutung des Quineschen Naturalisierungsprogramms
kann den von Seiten des methodischen Kulturalismus gestellten Anspriichen nicht geniigen.

Laut methodischem Kulturalismus steht die Wissenschaftsphilosophie vor der Aufgabe, die

% Unter Realismus ist nach Hartmann und Janich die Auffassung zu verstehen,
,»dass der erkennende Mensch einer unabhéngig von ihm existierenden und strukturierten und in diesen
Strukturen zu erkennenden Wirklichkeit gegeniibersteht™ (Hartmann & Janich 1996, p. 20).
Realismus impliziert dieser Deutung zu Folge eine Korrespondenztheorie von Wahrheit. Eine methodologische
Deutung des Quineschen Naturalisierungsprogramms wiirde diese letztere These hingegen gerade nicht
implizieren, sondern lediglich behaupten, dass die empirischen Wissenschaften die besten oder einzig uns
verfligbaren Mittel zur Erforschung der menschlichen Erkenntnisleistungen darstellen.

142



Autoritdt und besondere Qualitdt der wissenschaftlichen Methoden zu begriinden. In seinem
Pladoyer fiir die Naturalisierung der Erkenntnistheorie begniigt sich Quine diesbeziiglich mit
dem Verweis auf das Scheitern aller bisherigen Versuche einer rationalen Begriindung und
Rekonstruktion von Wissen und dem offenkundigen Erfolg der Naturwissenschaften, die
sodann per Ausschlussverfahren als einzig ernstzunehmende Alternative zur Erforschung der

menschlichen Erkenntnisleistungen iibrigbleiben:

,»If all we hope for is a reconstruction that links science to experience in explicit ways short of
translation, then it would seem more sensible to settle for psychology” (Quine, 1969, p. 78).

Hiermit zeichnet sich in aller Deutlichkeit ab, dass der methodische Kulturalismus unter
Zugzwang steht, will er die Glaubwiirdigkeit seiner Kritik aufrechterhalten. Es gilt zu zeigen,
dass eine stichhaltige Begriindung des menschlichen Wissens und der Wissenschaften
geleistet werden kann, die in zweierlei Hinsichten iiber Quines Ansatz hinausgeht. Erstens
indem die lebensweltliche Unterscheidung zwischen Wahrheit und Irrtum selbst argumentativ
eingeholt, d.h. begriindend dargelegt und rekonstruiert wird. Dass der methodische
Kulturalismus diesen Anspruch vertritt, zeigt sich darin, dass keineswegs bestritten wird, dass
die Psychologie und die empirischen Kognitionswissenschaften ,,als Hilfswissenschaften zur
Losung erkenntnistheoretischer Probleme tauglich sind“. Es wird lediglich darauf
hingewiesen, dass diese ,notgedrungen methodisch sekunddir® sind gegeniiber einem
vorgidngig, ndmlich auBerwissenschaftlich bestimmten Wahrheits- und Wissensbegriffs
(Janich 1996a, p. 117). Wihrend Quine diese Unterscheidung zwischen Wahrheit und Irrtum
in Form eines innerhalb einer Sprachgemeinschaft bestehenden Konsenses zu fassen versucht,
glaubt der methodische Kulturalismus die lebensweltliche Unterscheidung zwischen Wahrheit
und Irrtum mit einer Begriindung versehen zu konnen. Zweitens geht der methodische
Kulturalismus, wie bereits angefiihrt, insofern iiber Quines Forderung einer Naturalisierung
der Erkenntnistheorie hinaus, da er sich nicht mit dem Verweis auf die faktischen Erfolge der
empirischen Wissenschaften begniigt, sondern dariiber hinaus beansprucht, die besondere

Qualitit, d.h. Transsubjektivitit der wissenschaftlichen Methoden begriinden zu kénnen.”!

Es ldsst sich erahnen, in welche Richtung die Kritik an Lorenz und dem zweiten

Rettungsversuch zielen muss. Ahnlich wie bei Quine stellt auch hier die Aussonderung der

%! Insofern handelt es sich beim methodischen Kulturalismus selbst um eine Rekonstruktion des Quinschen
Naturalisierungsprogramms. Allerdings lasst sich dieser Naturalismus sodann nicht mehr im Sinne eines
wissenschaftlichen Realismus interpretieren, da es sich bei den zu rekonstruierenden Begrifflichkeiten, wie
bereits im Rahmen des Schappschen Ansatzes angedeutet und hier noch genauer gezeigt werden soll, um
urspriinglich in einem praktischen Zusammenhang erworbene Bestimmungen handelt, die uns also per
definitionem keine Auskunft iiber die Beschaffenheit der von uns unabhéngigen und in sich strukturierten
Wirklichkeit zu geben wissen.

143



,gestorten” Kognitionen und Erkenntnisleistungen das eigentliche Problem dar. Es wird
iibersehen, dass ,,dieselben Organismusdispositionen®, die einerseits so hervorragend an die
,realen’ Strukturen der AuBenwelt angepasst sein sollen, andererseits ,,auch fiir alle
Missverstandnisse und Irrtlimer verantwortlich sind“ (Janich 2006f, p. 374). Selbst wenn man
die von Lorenz vertretene These der evolutiondren Anpassung der Organismen fiir bare
Miinze nimmt,”” lassen sich die mit der Korrespondenztheorie verbundenen Schwierigkeiten
keineswegs 1osen. In der oben angefiihrten, stirkeren Formulierung seiner These der
Angepasstheit unseres Erkenntnisapparates stellt sich selbst dann, wenn wir annehmen, dass
einige unserer Kognitionen Ausschnitte aus der ,realen” Aullenwelt addquat wiedergeben, die
Schwierigkeit, in einem begriindeten Verfahren zu bestimmen, welche dies sind. Die
Aussonderung der ,gestorten’ Daten und Kognitionen erfordert ebenso wie bei Quine den
Rekurs auf einen vorgédngig definierten Wahrheitsbegriff. Aber auch Lorenz’ schwéchere
These, die die Anpassung unserer Erkenntnisleistungen an unserer Handlungs- und
Uberlebensfihigkeit misst, kann die Schwierigkeiten der Korrespondenztheorie von Wahrheit
nicht beheben. Streng genommen wird hier Wahrheit iiberhaupt nicht mehr als
Ubereinstimmung mit einer von uns unabhingigen Wirklichkeit thematisiert. Die
Korrespondenztheorie der Wahrheit wird hier in Richtung eines wie auch immer gearteten
Pragmatismus iiberstiegen. ,Storungsfreie’ Kognitionen sind in diesem Rahmen als solche zu
definieren, die uns eine erfolgreiche Orientierung und Handlungsféhigkeit ermoglichen.
Inwiefern diese mit einer von uns unabhéngigen Wirklichkeit korrespondieren, ist im Rahmen

einer derartigen Konzeption weder relevant, noch iiberhaupt entscheidbar.”

Die von Seiten des methodischen Kulturalismus erhobenen Einwénde lassen sich demnach
daran festmachen, dass Wissen, insofern es sich hierbei um wahre und begriindete Meinung
handeln soll, nicht einfach mit der wissenschaftlichen Methode gleichgesetzt werden kann.

Dies wiirde ndmlich bedeuten, dass das Begriindungsproblem einfach verschoben wird,

%2 Eine andersgeartete Kritik an dem zweiten Rettungsversuch richtet sich nicht gegen die
erkenntnistheoretischen Anspriiche, sondern gegen die demselben zu Grunde liegende biologische Sichtweise
der Evolution. So greifen Gutmann und Weingarten die Grundannahme an, dass der Evolutionsprozess einfach
als Anpassung des Organismus an die Au3enwelt analysiert werden kann und stellen dem eine Auffassung
gegeniiber, welche Evolution vornehmlich als Steigerung der organismusinternen Mechanismen versteht, die an
Hand von morphologisch-konstruktiven Prinzipien zu analysieren ist (Gutmann & Weingarten, 1990). Da dies
einen eingehenden Vergleich und Diskussion der unterschiedlichen Sichtweisen der Evolution erfordern wiirde,
soll auf diese Kritik hier nicht ndher eingegangen werden. Aber selbst wenn man die von Gutmann und
Weingarten vertretene Deutung der Evolution nicht in ganzer Breite iibernehmen will, scheint mir der Verweis
auf die (in ihrer Tragweite erst noch zu bestimmende) Rolle der morphologisch-konstruktiven Prinzipen
innerhalb des Evolutionsprozesses dennoch zusitzliche Schwierigkeiten fiir den zweiten Rettungsversuch
bereitzuhalten.

% Ahnliches wurde bereits in Rahmen des Schappschen Ansatzes gesehen: Die urspriinglich in einem
handelnden Umgang erworbenen Bestimmungen konnen nicht nachtraglich aus diesem praktischen
Zusammenhang herausgelost und zu Bestimmungen der in sich strukturierten Wirklichkeit erklart werden.

144



wihrend die Vertreter des methodischen Kulturalismus daran festhalten, dass sich sowohl die
Unterscheidung zwischen Wahrheit und Irrtum, als auch die Transsubjektivitdt (Eindeutigkeit
und Situationsinvarianz) der wissenschaftlichen Methoden und Theorien selbst wiederum
ausweisen und begriinden lassen muss. Der methodische Kulturalismus ist an diesem
Anspruch der Begriindbarkeit von Wahrheit und Wissenschaftlichkeit zu messen, womit sich
der eigentliche Hintergrund abzeichnet, vor dem die Bemiihungen des methodischen

Kulturalismus zu lesen und zu bewerten sind: das Miinchhausentrilemma.

Das Begriindungstrilemma beruht, wie im ersten Teil gesehen, auf der Uneinlosbarkeit des
Ideals einer absoluten Begriindung. Dass die Idee einer absoluten Begriindung ein
uneinholbares Ideal darstellt, ist eine Einschétzung, die auch von Seiten des methodischen
Kulturalismus geteilt wird. Ebenso mochte dieser, wie bereits angedeutet, das andere Extrem
einer relativistischen Begriindungskonzeption vermeiden. Wie aber ist die Moglichkeit einer
relativistischen Begriindung von Wissen aus Sicht des Miinchhausentrilemmas zu bewerten?
In gewisser Weise handelt es sich bei den relativistischen Begriindungskonzeptionen ebenfalls
um einen dogmatischen Abbruch der Begriindungskette, allerdings um einen solchen, der
offen zugestanden wird. Um dies am Beispiel von Kuhn zu erldutern: Wéhrend sich die
wissenschaftlichen Sétze intraparadigmatisch an Hand der innerhalb des Paradigmas geteilten
theoretischen Grundannahmen begriinden lassen, kann die Anerkennung des Paradigmas
selbst weder durch den Verweis auf logisch-mathematische Beweise, noch durch den Rekurs
auf Beobachtungen erzwungen und begriindet werden. Die Anerkennung und Ubernahme

eines Paradigmas ist in diesem Sinne dogmatisch.

Im Folgenden gilt es zweierlei zu kldren. Erstens muss sich zeigen lassen, ob und
inwiefern der methodische Kulturalismus tatsichlich die mit dem absoluten Begriindungsideal
verbundenen Schwierigkeiten zu umgehen weill. Zweitens gilt es an Hand des direkten
Vergleichs mit Kuhn zu kldren, ob der methodische Kulturalismus tatsédchlich eine iiber die
relativistischen ~ Positionen  hinausgehende  Begrindung von  Wahrheit  und

Wissenschaftlichkeit zu liefern vermag.

145



I11.2.2. Der instrumentalistische Wahrheitsbegriff als Mittelweg zwischen Absolut- und

Relativbegriindung

Wenden wir uns zuerst der Frage nach der Absolutbegrindung zu. Der methodische
Kulturalismus versucht, das ,klassische’, auf einen archimedischen Punkt ausgerichtete
Begriindungsdenken dadurch zu iiberwinden, dass die Frage nach dem jeweiligen Zweck von
Wabhrheit und Begriindungen in die Betrachtungen miteinbezogen wird. Gegeniiber der

Position von Popper und Albert wird geltend gemacht, dass

,das Anfangsproblem von Begriindungen und Widerlegungen zu einem Dilemma, Trilemma
oder prinzipiell unlosbaren Problem zu erkldren [...] selbst eine misslungene philosophische
Klarungsbemiihung“ darstellt, welche sich ,ungerechtfertigten Abblendungen des
tatsdchlichen und legitimen Zwecks von Begriindungen verdankt (Janich 1996b, p.
141).

Dem methodischen Kulturalismus zu Folge findet die Suche nach Wahrheit und Begriindung
nicht im ,,leeren Raum der bloBen logischen Mdglichkeiten statt™ (Hartmann & Janich, 1996,
p. 153). Letzteres ist eine philosophische Fiktion, die zu einer verzerrten Sichtweise der
eigentlichen Problemlage fiihrt. Die Suche nach Wahrheit und Begriindung erfolgt vielmehr
immer im Rahmen einer Kulturgemeinschaft, innerhalb derer unterschiedliche Interessen,
Zwecksetzungen und Praxen geteilt werden. Der Frage: ,,Was ist Wahrheit?* wird von Seiten
des methodischen Kulturalismus die Frage nach dem Zweck der Unterscheidung von
Wahrheit und Irrtum entgegengestellt (Janich 1996b, p. 23). Wie man sich eine derartige
Begriindung in den Einzelheiten vorzustellen hat, soll zuerst allgemein am Beispiel der
lebensweltlichen Praxen dargelegt werden, um sodann zu der besonderen Frage nach einer

Begriindung der Transsubjektivitit der Wissenschaften iiberzugehen.

Wie also lésst sich laut methodischem Kulturalismus die lebensweltliche Unterscheidung
zwischen Wahrheit und Irrtum argumentativ einholen? Der Frage nach Wahrheit und
Begriindung muss, wie soeben gesehen, diejenige nach dem Zweck der jeweiligen Praxis
vorangestellt werden. Um z.B. erfolgreich einen Tisch zu schreinern muss eine bestimmte
Kette von Handlungen in der richtigen Reihenfolge ausgefiihrt werden. Zwar steht es jedem
prinzipiell frei, die Handlungen in einer beliebigen anderen Reihenfolge auszufiihren.
Allerdings wird in vielen Féllen eine Vertauschung der Schrittfolge nicht zur Realisierung des
gewiinschten Zweckes fithren. Der jeweilige Zweck schreibt eine pragmatische Ordnung vor,
d.h. eine Abfolge von Handlungsschritten, die es einzuhalten gilt, wenn man es auf Erfolg im
Handeln abgesehen hat (Hartmann & Janich 1996, p. 46). Das Kennen der pragmatischen

Ordnung garantiert natiirlich noch nicht per se, dass der jeweilige Zweck auch tatsachlich

146



realisiert wird. So konnen beispielsweise eine schlampige Ausfiihrung oder dulere Umstande
(z.B. faules Holz, kaputtes Sdge) den Erfolg des Handelns verhindern. Es gibt ,kein
bedingungsloses Ge- und Misslingen” (Hartmann & Janich 1996, p. 33). Die fiir die
Realisierung eines Zweckes notwendigen Mittel, die relevanten dufleren Bedingungen und
somit die Griinde fiir das Misslingen einer Handlung koénnen je nach Zweck &dullerst

verschieden sein. Diese Verschiedenartigkeit fiihrt dazu, dass

,je nach Fall hochst verschiedene Uberpriifungs- und  Begriindungs-  oder
Widerlegungsverfahren in Frage kommen* (Janich 1996a, p. 133).

,Eine Rede von ,der Wahrheit’ kann allenfalls als Abkiirzung fiir eine wohl offene Liste von
Urteilstypen sein, die ihrerseits durch Typen von Zweck-Mittel-Zusammenhdngen und den
ihnen entsprechenden Handlungsschemata gebildet werden® (Janich 1996a, pp. 148 - 149).

Das Substantiv , Wahrheit’ stellt bestenfalls einen Reflexionsterminus dar, d.h. es handelt sich
hierbei nicht um einen selbststaindigen, in seinen Eigenschaften zu bestimmenden
Gegenstand, sondern lediglich um einen bestimmten Aspekt von unterschiedlichen

Aussagentypen (Janich 1996b, pp. 20 - 23).

Nun kann aber angesichts einer bestimmten Handlungsfolge noch nicht von Wahrheit
gesprochen werden. Letzteres soll, wie gesehen, auf Satzwahrheiten beschrénkt bleiben. Der
Ubergang von der pragmatischen Ordnung zu allererst wahrheitsfihigen Sitzen vollzieht sich

gemal dem Prinzip der methodischen Ordnung (PmO):

,Das ,Prinzip der methodischen Ordnung’ bezieht sich nun auf das Reden iiber Handlungen. In
allgemeiner Formulierung fordert es, beim Reden iiber Handlungsabfolgen nicht anders zu
reden, als es der pragmatischen Ordnung entspricht, die durch den fiir die Handlungsabfolge
jeweils zugrundeliegenden Zweck vorgegeben ist (Hartmann & Janich 1996, p. 46).

Mit dem PmO ist erst einmal nichts anderes gemeint, als die an jede Handlungsanweisung
(z.B. Rezept, Bauanleitung, Wegauskunft) gestellte Anforderung, dass sie die
Handlungsschritte der pragmatischen Ordnung gemif aufzufithren hat. Eine Vertauschung
der einzelnen Schritte droht die Handlungsanweisung in vielen Fédllen unbrauchbar zu
machen. Mit dem Ubergang von der pragmatischen Ordnung zum ordnungsgemifBen Reden
iiber Handlungen eréffnet sich nun auch die Mdéglichkeit, von Wahrheit und der Begriindung
von Wabhrheit zu reden. Laut methodischem Kulturalismus kann im Bereich der
lebensweltlichen Praxen dann von Wissen gesprochen werden, wenn man die fiir einen
bestimmten Zweck notwendigen Handlungsschritte ihrer pragmatischen Ordnung gemal
aufzédhlen kann. Dieses Wissen gilt genau dann als wahr und begriindet, wenn es die jeweilige
Praxis zuverldssig und regelmdflig zum Erfolg fihrt, d.h. auf bewdhrte Weise den gesetzten

Zweck zu realisieren vermag.

147



Der entscheidende Vorteil dieser Auffassung gegeniiber rein sprachzentrierten Ansitzen ist
laut methodischem Kulturalismus in der Mdoglichkeit einer zum Teil sprachfreien
Uberpriifung und Begriindung von Wahrheit und Wissen zu sehen. Eine Begriindung oder
Widerlegung meines Anspruchs auf Wissen ldsst sich an Hand der Durchfiihrung der

jeweiligen Handlungsschritte bewerkstelligen.

»Mit dem Verweis auf das Gelingen und das Scheitern von Handlungen steht aber ein nicht
vollstandig diskursabhingiges Element des Einlosens von Geltungsanspriichen zur Verfiigung.
Dass es ein solches auBerdiskursives Element gibt, ist das einzige Zugestdndnis, das dem
Realismus zu machen ist - und es geniigt bereits um den Relativismus zu verwerfen.* (Hartmann
& Janich 1998, p. 19).

Als wahr und begriindet gilt ein sprachlich formuliertes Handlungswissen, wenn der verfolgte
Zweck tatsdchlich realisiert werden kann, als falsch und widerlegt hingegen, wenn die
ordnungsgeméfe Befolgung der Handlungsanweisungen regelméfig zu einem Misserfolg im
Handeln fiihrt. Dies stellt insofern einen Vorteil gegeniiber rein sprachzentrierten Ansétzen
dar, da die zum Teil sprachfreie Uberpriifung und Begriindung von Wissen nicht vor der
Schwierigkeit steht, zur Begriindung von Wissen wiederum Sitze anfiihren zu miissen, die
selbst Wahrheit beanspruchen und daher einer Begriindung bediirftig sind, was in das
genannte Trilemma fiihrt. Bestimmte Handlungsfolgen sind weder wahr noch falsch, sondern
lediglich hinsichtlich der Erreichung eines bestimmten Zweckes erfolgreich oder auch nicht.
Der methodische Kulturalismus sieht die Losung des Begriindungsproblems also darin, dass
an den Anfang des Begriindungsdiskurses sogenannte Praxen gesetzt werden, die selbst keine

Wahrheit beanspruchen, sondern allein hinsichtlich ihrer Bewihrtheit zu beurteilen sind.

Man konnte nun glauben, angesichts der Behauptung, dass ein bestimmter Zweck erreicht
und eine Praxis als bewéhrt anzusehen ist, wiirde sich die genannte Begriindungsproblematik
wiederholen. Mit anderen Worten: Wie ldsst sich die Bewdhrtheit der Praxen nun selbst
wiederum feststellen und auch gegeniiber anderen Personen begriindend vertreten? Diesem
Einwand liegt meines Erachtens eine Konfusion zu Grunde, die sich im Riickgriff auf einige
bereits im Rahmen des Schappschen Ansatzes angestellte Uberlegungen aufkliren lisst. Wie
dort gesehen, lassen sich die urspriinglich in einem praktischen Umgang erworbenen
Bestimmungen nicht nachtréglich wieder aus diesem praktischen Zusammenhang herausldsen
und etwa als Bestimmungen einer von uns unabhingigen und in sich strukturierten
Wirklichkeit deuten. Alle Aussagen sind laut Schapp als Aussagen {iber
Eingriffsmoglichkeiten, d.h. Handlungszusammenhénge zu deuten. Mit der Behauptung, dass
ein bestimmter Zweck als realisiert und eine Praxis als bewidhrt anzusehen ist, wird

dementsprechend auch keine Aussage iiber eine uns von uns unabhidngige Wirklichkeit

148



gemacht, wodurch man nun wiederum vor der Schwierigkeit stiinde, die Ubereinstimmung
dieser Behauptung mit der von uns unabhdngigen Wirklichkeit feststellen und begriinden zu
miissen. Im Rahmen des instrumentalistischen Wahrheitsbegriffs stellt sich erst gar nicht die
Problematik, im Sinne der Korrespondenztheorie eine subjektive Vorstellung mit der
objektiven Wirklichkeit in Ubereinstimmung zu bringen. Mit der Behauptung, dass ein
bestimmter Zweck als realisiert und eine Praxis als bewihrt anzusehen ist, wird der
Zusammenhang der menschlichen Handlungen und Zwecksetzungen nicht in Richtung eines
erkenntnistheoretischen Realismus {iberstiegen, sondern (in Schappscher Terminologie)
lediglich eine Feststellung hinsichtlich bestimmter Eingriffsmoglichkeiten gemacht. Als
Feststellung beziiglich derartiger Eingriffsmoglichkeiten ist diese Behauptung am eigenen

Handeln zu iiberpriifen, nicht aber an der Ubereinstimmung mit einer objektiven Wirklichkeit.

Es gilt allerdings noch deutlicher herauszustellen, inwiefern ein derart gefasster
Wissensbegriff tatsdchlich die Schwierigkeiten einer Absolutbegriindung von Wahrheit und
Wissen zu umgehen vermag. Wie soeben gesehen, kann der eigene Anspruch auf Wissen
gegeniiber anderen Personen dadurch gerechtfertigt und begriindet werden, dass man die
jeweiligen Personen auffordert, den Anspruch auf Wissen an ihren eigenen Handlungen zu
iiberpriifen. Wird bei ordnungsgeméilBer Durchfithrung das Handeln regelméfig von Erfolg
gekront, gilt der Anspruch auf Wissen als begriindet. Hierbei handelt es sich aus folgenden
Griinden nicht um eine Absolutbegriindung meines Wissens. Aus dem Handlungserfolg 1dsst
sich keineswegs erweisen, dass es sich hierbei um die einzige oder gar beste Mdoglichkeit
handelt, den jeweiligen Handlungszweck zu erreichen. Es ist mit dem kulturalistischen
Wahrheits- und Wissensbegriff durchaus vereinbar, dass sich ein Zweck auf unterschiedliche
Weise realisieren ldsst, ebenso wie sich unterschiedliche wissenschaftliche Theorien um die
Erklarung ein und desselben wissenschaftlichen Problems bemiihen. Dariiber hinaus kann
niemals ausgeschlossen werden (vielmehr ist eine derartige Entwicklung geradezu zu
erwarten), dass im Laufe des wissenschaftlichen und technischen Fortschritts neue und
effizientere Mittel zur Realisierung eines bestimmten Zweckes entwickelt werden. Hier zeigt
sich ein grundlegender Unterschied zum kritischen Rationalismus. Dadurch, dass ein
bestimmter Zweck auch auf andere und sogar effizientere Weise realisiert werden kann, wird
das Handlungswissen keineswegs falsifiziert. Insofern mein altes Handlungswissen immer
noch regelmiBig zur Realisierung des gewiinschten Zweckes fiihrt, ist es auch weiterhin einer
Begriindung féhig, weshalb, wie Popper selbst bemerkt, ein ,,Astronom, der glaubt, Newtons
Theorie habe sich als falsch erwiesen®, nicht zégern wird, ,,den Formalismus dieser Theorie

innerhalb der Grenzen ihrer Anwendbarkeit weiter zu gebrauchen* (Popper, (1963) 1994a, p.

149



164). Der instrumentalistische Wahrheitsbegriff vertritt keine Exklusivititsanspriiche, wie sie

einem absoluten Wissensbegriff zu eigen sind.”
Laut methodischem Kulturalismus

,sind Argumentationen fliir Thesen mit Wahrheitsanspruch zuriickzufilhren auf Sétze
préaskriptiven Charakters, die ihrerseits keinen Wahrheitsanspruch mehr erheben, sondern
Aufforderungen, und zwar immer von Menschen an Menschen sind“ (Janich 1996a, p. 146).

Am Anfang eines jeden Begriindungsdiskurses steht die Aufforderung, einzelne
Handlungsschritte in einer bestimmten Reihenfolge durchzufiihren. Durch den Rekurs auf
praskriptive Sédtze wird die mit dem klassischen Begriindungsdenken verbundene
Schwierigkeit umgangen, dass gewisse Anfinge mit Wahrheitsanspruch dogmatisch gesetzt
werden miissen. Aufforderungen erheben keinen Anspruch auf Wahrheit, bediirfen daher auch
keiner Begriindung eines etwaigen Wahrheitsanspruches. Zugleich ist es eine grundlegende
Eigenschaft von Aufforderungen, dass sie befolgt werden konnen oder auch nicht. Die
Durchfiihrbarkeit eines Begriindungsdiskurses ist demnach davon abhdngig, dass die
jeweilige Person sich den Handlungszweck zu eigen macht und den Aufforderungen Folge
leistet. Die Wahrheit und Begriindetheit meines Wissens ldsst sich immer nur relativ zu
gemeinschaftlich geteilten Praxen und Zwecksetzungen ausweisen. Janich fiihrt in diesem

Kontext die Figur des ,prdaktiven Konsens’ ein,

,der nicht ein sprachlich explizit geduBerter oder an sprachliche AuBerungen gebundener
Konsens ist, sondern sich durch Teilhabe an gemeinsamer, gegebenenfalls sogar sprachfreier
Praxis zeigt™ (Janich 1998, p. 161).

Nur insofern bestimmte Praxen, wie diejenige des Hauserbaus innerhalb einer
Kulturgemeinschaft tatséchlich geteilt werden, ldsst sich mein auf diese Praxen bezogenes
Handlungswissen gegeniiber den Mitgliedern dieser Kulturgemeinschaft als wahr und

begriindet erweisen.

Der Bezug auf die lebensweltlichen Zwecke und Praxen soll aber nicht nur die
iiberzogenen Anspriiche einer Absolutbegriindung umgehen, sondern zugleich das andere
Extrem einer relativistischen Begriindungskonzeption vermeiden. Gewisse Grenzen werden
einer vollkommenen Beliebigkeit natiirlich bereits dadurch gesetzt, dass nicht jeder Zweck,
den man sich setzen kann, auch tatsdchlich realisierbar ist. Genauso wenig kann ein
bestimmter Zweck auf jede beliebige Art und Weise realisiert werden. In diesem Sinne ,,steht

auch dem stdrksten und kliigsten Individuum nicht alles handelnd zur freien Disposition®

% Im Rahmen dieser instrumentalistischen Konzeption lisst sich z.B. die Sauerstofftheorie aber ebenso, wie dies
bei Kuhn gesehen wurde, als der Phlogistontheorie iiberlegen auszeichnen, da sie den Zweck der quantitativen
Vorhersage der bei einer Verbrennung gemessenen Gewichtsverhiltnisse weitaus genauer zu realisieren vermag,
als ihre Vorgéngertheorie.

150



(Hartmann & Janich 1996, p. 34). Es wurde bereits angemerkt, dass sich der methodische
Kulturalismus mit seiner Kritik an relativistischen Begriindungskonzeptionen unter anderem
gegen Kuhns Paradigmentheorie richtet. Im Anschluss an die soeben gemachten
Ausfiihrungen konnte man vermuten, der methodische Kulturalismus wiirde Kuhn und alle
relativistischen Positionen zu der Behauptung verpflichten, dass ein bestimmter Zweck auf
jede beliebige Weise realisiert werden kann oder dass jeder Zweck, den man sich setzt, auch
tatsdchlich realisierbar ist. Eine solche Position ist aber dermallen abwegig, dass man sie
weder Kuhn unterschieben,” noch als angemessene Charakterisierung dessen ansehen kann,
was gemeinhin als Relativismus bezeichnet wird. Der Vergleich mit Kuhn muss zeigen,
inwiefern der methodische Kulturalismus der These der Relativierung von Wahrheit und

Begriindungen auf die Anerkennung einzelner Paradigmen etwas entgegenzusetzen hat.

Laut Hartmann und Janich besteht ein wesentlicher Unterschied zu Kuhn darin, dass im
Rahmen des methodischen Kulturalismus Theorien ,,im Hinblick auf ihre Bewéhrung in der
auBerwissenschaftlichen, z.B. technischen Anwendung® vergleichbar sind (Hartmann, 1996,

p. 28):

.30 sind z.B. Zahl und Genauigkeit messbarer Parameter in den Naturwissenschaften kumulativ
gewachsen — iiber alle Paradigmenwechsel hinweg. Durch definitorischen Riickgang auf das
gemeinsame technische Fundament konnen deshalb Theorien kommensurabel gemacht werden*
(ibidem).

Kuhn bestreitet keineswegs, wie am Beispiel der durch die Sonne verursachten
Lichtablenkung diskutiert, dass sich eine bestindige Steigerung in der Genauigkeit der
Messungen und experimentellen Uberpriifungen feststellen lisst. Es wird lediglich betont,
dass im Ubergang von der Newtonschen zur Einsteinschen Theorie die verwendeten
Formalismen einer Bedeutungsverschiebung unterworfen sind, die sich in den Begriffen des
Raumes, der Zeit, der Gravitation oder des Lichts ausdriickt (eine Tatsache, der wohl auch die
Vertreter des methodischen Kulturalismus nicht widersprechen wiirden), sowie, dass sich
diese Theorien aufgrund der genannten Bedeutungsverschiebungen in kein Verhéltnis der
logischen Ableitbarkeit bringen lassen: Sie sind, wie Kuhn sagt, logisch inkompatibel und
inkommensurabel. Demgegeniiber hélt der methodische Kulturalismus daran fest, dass der
jeweils verfolgte Zweck (die Bestimmung des Grades der Lichtablenkung), sowie das
technische Fundament zur Realisierung dieses Zweckes, d.h. die verwendeten Instrumente
(Teleskop, Linse, Fotoplatte, etc.), in beiden Fdllen identisch sind. Insofern sowohl die

klassische Physik als auch die Einsteinsche Relativititstheorie beanspruchen, -eine

% Wie Kuhn selbst bemerkt, setzt die Widerstandigkeit der Natur unseren theoretischen Manipulationen enge
Grenzen: ,,die Natur ldsst sich nicht in eine Reihe von willkiirlichen begrifflichen Schachteln hineinzwéngen*
(Kuhn, (1970) 1974)1974, p. 255).

151



theoretische Stiitzung fiir die Realisierung dieses Zweckes liefern zu kénnen, lassen sich beide
auch hinsichtlich der Realisierung dieses Zweckes miteinander vergleichen, ohne dass dies
einer Ubersetzungsarbeit seitens der Vertreter der unterschiedlichen Paradigmen (oder hinter
die Kuhnschen zuriickfallend, den Rekurs auf eine realistische Erkenntnistheorie) erfordern

wiirde.

Obwohl Kuhn diese Kontinuitit der wissenschaftlichen (Labor)Praxis in ihren Grundziigen
durchaus gesehen hat,”® muss dem methodischen Kulturalismus dennoch Recht gegeben
werden, dass Kuhn in seiner Sprachfixierung und der hiermit einhergehenden
Vernachldssigung des praktischen Aspekts der wissenschaftlichen Forschung, ein wichtiges,
gemeinsames Fundament der unterschiedlichen wissenschaftlichen Theorien iibersehen hat.
Ob man nun eine Korpuskeltheorie des Lichts und die Newtonsche Theorie der Gravitation
oder aber die Einsteinsche Deutung vertritt, ist insofern methodisch sekunddr, da vor einer
derartigen theoretischen Prédzisierung und Implementierung wissenschaftlicher Konzepte im
experimentellen Handeln Einigkeit zwischen den Vertretern unterschiedlicher Paradigmen
bestechen muss hinsichtlich des Zwecks, den die jeweilige wissenschaftliche Disziplin zu
realisieren hat (wie eben u.a. die Bestimmung des Grades der Lichtablenkung zum
Aufgabenbereich der Physik gehort). Ohne diese von Kuhn iibersehene Gemeinsamkeit in den
erkenntnisleitenden Interessen der jeweiligen wissenschaftlichen Theorien lieBen sich
dieselben wohl kaum als konkurrierende Theorien fassen. Unterschiedliche Theorien und
Paradigmen lassen sich sodann in Bezug darauf miteinander vergleichen, wie genau und
zuverléssig sie praktisch gesehen den jeweils zu erreichenden Zweck zu realisieren erlauben,
d.h. inwiefern sie die von ihr theoretisch gestiitzten Praxen regelmaBig und sicher zum Erfolg
fiihren. Wéhrend Kuhn also zu Gunsten eines dogmatischen Abbruchs der Begriindungskette
optiert (die Anerkennung eines Paradigmas ldsst sich gegeniiber gegnerischen Positionen
nicht mehr begriinden), eréffnet der methodische Kulturalismus mit dem Verweis auf die
gemeinsamen  erkenntnisleitenden  unterschiedlicher — wissenschaftlicher ~ Theorien
(Paradigmen) die Moglichkeit, auch die Anerkennung theoretischer Grundannahmen

gegeniiber gegnerischen Positionen begriindend vertreten zu konnen.

Es wird sogleich noch zu priifen sein, ob sich ein derartiger Praxisbezug fiir jede Form des

menschlichen Wissens herstellen ldsst. Sollte dergleichen gewihrleistet sein, dann ermoglicht

% ,»Whatever he may then see the scientist after a revolution is still looking at the same world. Furthermore,
though he may have employed them differently, much of his language and most of his laboratory instruments are
still the same as they were before. As a result postrevolutionary science invariably includes many of the same
manipulations, performed with the same instruments and describes in the same terms, as its prerevolutionary
predecessor. If these enduring manipulations have been changed at all, the change must lie either in their relation
to the paradigm or in their concrete results”(Kuhn, (1962) 1996, p. 130).

152



diese Zweckrationalitédt insofern liber Kuhns These der begrifflichen Inkommensurabilitdit der
Paradigmen hinauszugehen, da sich wissenschaftliche Theorien an Hand der durch dieselben
gestiitzten Labor- und Experimentalpraxen miteinander vergleichen lassen. Dass der explizite
Rekurs auf einen instrumentellen Wahrheitsbegriff iiber Kuhn hinausgehend nun auch wieder
die Moglichkeit eréffnet, von Wahrheit und einer Begriindung derselben zu reden, sollte

ebenfalls deutlich geworden sein.

Es stellt sich also die Frage, ob der instrumentalistische Wahrheitsbegriff auf alle
relevanten menschlichen Wissensformen anwendbar ist, d.h. ob sich fiir alle alltdglichen
Formen des menschlichen Wissens ein derartiger Praxisbezug aufweisen lasst? Wiahrend dies
fiir handwerkliche und andere lebensweltliche Praxen ohne weiteres bewerkstelligt werden
kann, stellt sich dies angesichts von Aussagen, die sich auf einzelne Beobachtungen oder
Wahrnehmungen beziehen (seien es nun solche, die im Rahmen der Lebenswelt, oder aber in
einem wissenschaftlichen Kontext gemacht werden), weitaus schwieriger dar. Lisst sich auch
angesichts einzelner Wahrnehmungen und Beobachtungen ein derartiger Praxisbezug
herstellen? Oder muss im Rahmen des instrumentalistischen Wahrheitsbegriffes bestimmten

Aussagen jeglicher Anspruch auf Begriindbarkeit und Wissen abgesprochen werden?

Insofern die Begriindung von Wahrheit laut methodischem Kulturalismus an die praktisch-
instrumentalistische ~ Uberpriifbarkeit zuriickgebunden ist, sind handlungsirrelevante

Meinungen tatséchlich keiner Begriindung fahig:

,Meinungen haben propositionale Form und dienen generell, wie vermittelt auch immer, der
Lebensbewiltigung, d.h. sie sind handlungsleitend. Handlungsirrelevante Meinungen scheiden
aus der Betrachtung aus® (Janich 1996a, p. 155).

Entweder es ldsst sich eine Beziehung zwischen der zu priifenden Aussage und einer
Handlung oder Praxis herstellen, oder ihr muss jeglicher Anspruch auf Begriindbarkeit
abgesprochen werden. Laut Hartmann und Janich sind Wahrnehmungen und Beobachtungen
aber keineswegs hiervon betroffen. Beobachtungen miissen sich schon allein deswegen als
zweckgerichtete Handlungen fassen lassen, da es sich hierbei um denjenigen Begriff handelt,
»der am wenigsten verzichtbar ist fiir die Erklarung der Moglichkeit von Erfahrungswissen®
ist (Janich 1992, p. 162). Der methodische Kulturalismus lieBe sich kaum als
ernstzunehmende wissenschaftsphilosophische Alternative ausweisen, wenn nun gerade der
Begriff der Beobachtung aus dem Rahmen der Betrachtungen herausfallen wiirde. Es gilt
demnach zu kldren, inwiefern Beobachtungen tatsdchlich als Handlungen aufgefasst,
beziehungsweise zu diesen in Bezug gesetzt werden konnen. Wie sich sogleich zeigen wird,

ist die Losung darin zu suchen, dass Beobachtungen (und allgemein empirische Erkenntnisse)

153



laut methodischem Kulturalismus als Widerfahrnisse im Handeln zu interpretieren sind. Um
diesen Losungsvorschlag hinsichtlich seiner Haltbarkeit kritisch bewerten zu konnen, gilt es
genauer darzulegen, was man sich unter dem Begriff eines Widerfahrnisses im Handeln

vorzustellen hat.

Laut methodischem Kulturalismus besteht eine grundlegende, allen Handlungen
gemeinsame Eigenart darin, dass man zu Handlungen auffordern kann und sie prinzipiell auch

unterlassbar sind (Janich 1992, p. 172). Hierin unterscheiden sie sich vom blof3en Verhalten:

,»Wihrend das Schlagen des Herzen, das Zwinkern oder das Stolpern typische Beispiele fiir
bloBes Verhalten bieten, finden wir Beispiele fiir Handlungen im Schreiben eines Briefes, im
Anbringen eines Biicherregals oder im Schnitzen einer Pfeife” (Hartmann, 1998, p. 42).

Beides lésst sich auf Beobachtungen anwenden. Man kann zu Beobachtungen auffordern und
es obliegt auch prinzipiell jedermanns freier Entscheidung, dieser Aufforderung Folge zu
leisten oder auch nicht. Nun kommt aber, wie bereits angedeutet, sowohl den Beobachtungen,
als auch den Handlungen zugleich ein gewisser Widerfahrnischarakter zu. Dieser besteht in
den nicht zu kontrollierenden Elementen der Beobachtungen und Handlungen, d.h. denjenigen
Komponenten, zu denen nicht aufgefordert werden kann, wie eben der konkrete Verlauf einer

Beobachtung oder das Gelingen, respektive Scheitern einer Handlung.

»Damit ist bereits ein weiterer, wissenschaftstheoretisch weit wichtigerer Unterschied von
Handeln und Verhalten ins Gesprach gekommen, der darin liegt, dass Handlungen gelingen oder
auch misslingen kénnen, Verhalten jedoch nicht (Janich 1997b, p. 30).

Genau dieser mit dem Gelingen und Scheitern verbundene Widerfahrnischarakter ist es, der
laut methodischem Kulturalismus den empirischen Gehalt von Beobachtungen und

Handlungen ausmacht und deren eigentlichen Erkenntnisgewinn darstellt.

,Erfahrungen sind in diesem Sinne Widerfahrnisse, die immer an eine Handlung gebunden sind*
(Janich 1997b, p. 32)

Um angesichts der Beobachtungen von Gelingen oder Scheitern reden zu kdnnen, muss
sich an ihnen allerdings noch eine weitere wichtige Eigenschaft von Handlungen aufzeigen
lassen, ndmlich deren Zweckgerichtetheit. Handlungen werden von Personen ausgefiihrt, weil
diese mit der Aktualisierung des jeweiligen Handlungsschemas einen bestimmten Zweck zu
erreichen hoffen. Der ,,Zweck einer Beobachtung, an dessen Erreichen oder Verfehlen sich
das Gelingen oder Misslingen der Beobachtung misst* ist laut Janich ,,die Herstellung eines
Sachverhaltes zur Uberpriifung der Wahrheit einer Aussage® (Janich 1992, p. 175). Eine
Beobachtung gilt genau dann als gelungen, wenn sie ,,im Sinne einer Ja-Nein-Entscheidung
das Vorliegen eines vorformulierten Sachverhaltes zu entscheiden erlaubt® (Janich 1992, p.
174). Mit der Herstellung eines Sachverhaltes sind hierbei nicht nur poietische, im engeren

154



Sinne herstellende Handlungen, sondern auch jene, allgemein als praktisch zu bezeichnende
Handlungen gemeint. Beobachtungen werden nicht zufallig und vo6llig wahllos angestellt (dies
wiirde eher auf den weiter unten zu behandelnden Begriff der Wahrnehmung zutreffen),
sondern dienen der Priifung von Hypothesen und Behauptungen, wobei die angestrebte Ja-
Nein-Entscheidung eben den Charakter eines Widerfahrnisses hat (Janich 1992, p. 180; 182).
So ist z.B. eine Beobachtung von Planetenbewegungen dann als gelungen zu bezeichnen,
wenn sie die auf der Grundlage einer wissenschaftlichen Theorie angestellten Berechnungen
und Vorhersagen als zutreffend oder verfehlt auszuweisen oder etwa (wie im Falle der durch
die Sonne verursachten Lichtablenkung) zwischen zwei konkurrierenden Theorien zu
entscheiden vermag. Als ,gescheitert’ hat hingegen eine Beobachtung zu gelten, die die
gestellten Fragen nicht oder nur unzureichend zu beantworten weil. Als Beispiel lieBe sich
eine wissenschaftliche Untersuchung der Frage, ob die verdnderten Umweltbedingungen
einen negativen oder positiven Einfluss auf einzelne Organismen oder eine Art haben,
anfiihren. Aufgrund der Komplexitit der Wechselwirkungen zwischen Organismen und
Umwelt ermoglichen die angestellten Beobachtungen nicht immer eine -eindeutige
Beantwortung dieser Frage. Bezeichnenderweise heifit es dann, dass zur Klirung dieser

Fragen weitere Beobachtungen angestellt werden miissen.

Es sollte noch einmal eigens hervorgehoben werden, dass mit einer derartigen Deutung
von Beobachtungen nicht in einen naiven Empirismus oder erkenntnistheoretischen
Realismus verfallen wird. Bei den an Beobachtungen zu {iberpriifenden, vorformulierten
Sachverhalten handelt es sich ebenso um Aussagen liber Eingriffsmoglichkeiten, wie dies
weiter oben bereits dargelegt wurde. Auch hier geht es also nicht darum, eine sich auf
Beobachtungen beziehende Aussage mit der von uns unabhéngigen, objektiven Wirklichkeit
zu vergleichen und in Ubereinstimmung zu bringen. Die vorformulierten und an Hand von
Beobachtungen (poietisch oder praktisch) herzustellenden Sachverhalte stehen ebenso in dem
Zusammenhang menschlicher Handlungen und Zwecksetzungen, wie dies bereits im Rahmen
des Schappschen Ansatzes dargelegt wurde. So ist z.B. die Behauptung, dass sich ein fester
Korper bei einer bestimmten Temperatur verfliissigt (dies ist der vorformulierte und zu
iiberpriifende Sachverhalt), im Rahmen der Konzeption des methodischen Kulturalismus nicht
als Behauptung iiber einen in der objektiven Welt bestehenden Sachverhalt zu interpretieren,
sondern als eine Behauptung {iber bestimmte Handlungszusammenhidnge und
Eingriffsmoglichkeiten. Die Uberpriifung und Herstellung dieses Sachverhaltes an Hand von
Beobachtungen vollzieht sich gleichermallen an Handlungen, ndmlich durch Erhitzen des

Korpers. Ebenso ist die Behauptung, dass am Anfang dieser Handlungskette (dem Erhitzen)

155



ein fester Korper, am Ende desselben hingegen ein verfliissigter Korper steht, als eine
Aussage liber Eingriffsmoglichkeiten zu interpretieren: Wie im Rahmen des Schappschen
Ansatzes gesehen, entspricht der Eigenschaft der Festigkeit z.B. die Tétigkeiten des Bohrens
und Hidmmerns, genauso wie sich der fliissige Aggregatszustand iiber dergleichen

Eingriffsméglichkeiten bestimmen lasst.”’

Etwas schwieriger ist es, Wahrnehmungen als Handlungen verstehen zu wollen. Sicherlich
muss man Janichs Kritik an dem Bild ,,des Menschen als eines nach naturwissenschaftlichen
Gesetzen funktionierenden, passiven Wahrnehmungs- und Verrechnungsorganismus®
beipflichten (Janich 1993, p. 21). Hierzu geniigt es, auf die bereits bei Popper und Kuhn
begegnete These der Theoriegeladenheit unserer Wahrnehmung hinzuweisen: Wahrnehmung
vollzieht sich nicht in Form einer bloB passiven Rezeption von Sinneseindriicken oder
Empfindungen, sondern in dieselbe gehen jederzeit Synthesis- und Interpretationsleistungen
seitens des Erkenntnissubjektes mit ein. Des Weiteren konnen wir uns auch gegenseitig dazu
auffordern, ,,unsere Aufmerksamkeit auf etwas zu richten, d.h. also, etwas Bestimmtes
wahrzunehmen* (Janich 1993, p. 21), eine Eigenschaft, die charakteristisch fiir Handlungen
ist. Trotzdem ist es iiberzogen, auf dieser Grundlage alle unsere Wahrnehmungen als
Handlungen verstehen zu wollen. Einerseits ist es bedenklich, die kognitiv-begriffliche
Verarbeitung von Empfindungen, auch wenn dies sicherlich eine aktive Komponente des
Wahrnehmens darstellt, als Handlung zu deuten. Letztendlich lauft dies darauf hinaus,
Kognitionen allgemein als Handlungen fassen zu miissen, eine Ausweitung, die dem
Handlungsbegriff zuwiderlduft. Zum anderen steht es uns nicht immer zur freien Disposition,

etwas wahrzunehmen oder nicht:

»Wenn wir beispielsweise wihrend des Arbeitens den Knall eines im Biicherregal umfallenden
Folianten horen oder beim Spaziergang pldtzlich den Geruch eines frisch gediingten Feldes
wahrnehmen, so st63t uns dies schlicht zu [...] Dem steht im {ibrigen in keiner Weise entgegen,
dass wir unsere Wahrnehmungen handelnd beeinflussen konnen, also dazu fiahig sind,
Handlungen auszufithren, um bestimmte Wahrmehmungswiderfahrnisse zu erfahren oder zu
vermeiden‘ (Hartmann, 1998, p. 102).

Wie auch immer die in jeder Wahrnehmung enthaltene, aktive Verarbeitung von
Empfindungen zu fassen ist, auf keinen Fall kann sie die allgemeine Behauptung

rechtfertigen, dass das

97 Als Beispiel fiir einen praktisch (nicht-poietischen) an Hand von Beobachtungen herzustellenden Sachverhalt
lassen sich beispielsweise kognitionswissenschaftliche und sprachwissenschaftliche Untersuchungsreihen
anfiihren, in denen die Strukturierung des raumlichen Vokabulars einer gewissen Sprachgemeinschaft und
dessen Auswirkungen auf die rdumliche Orientierung der Mitglieder dieser Sprachgemeinschaft anfiihren
(Levinson, 2003), oder allgemein ethnologische Untersuchungen, in denen es darum geht, kulturelle Schemata
freizulegen.

156



,wahrnehmende Subjekt[...] in eine von Absicht geleitete Beziechung mit dem
wahrgenommenen Objekt® eintritt, ,,und zwar in einem freien Willensakt (Janich 1992, p.
106).”®

Eine andere Richtung schldgt Hartmann ein. ,,In dem besonderen Zusammenhang* —

gemeint ist der Versuch einer Begriindung von Wahrheit und Wissen —

»~empfiehlt es sich insbesondere, die Verwendung des Terminus ,wahrnehmen’ auf den Fall des
Unterscheidens im Tun zu beschranken* (Hartmann, 1998, p. 86).

Hartmann spielt hier auf den Umstand an, dass ,,Unterscheidungen auch im Verhalten
getroffen werden* konnen (Hartmann, 1998, p. 82). Dass gewisse Unterschiede von einer
Person oder einem Lebewesen wahrgenommen werden, ldsst sich unter anderem daran
erkennen, dass sie den Gegenstinden ,,gegeniiber verschiedenes Tun an den Tag legen*
(Hartmann, 1998, p. 82). So unterscheiden wir beispielsweise ,,rote von griinen Tomaten,
wenn wir die ersteren ernten und die letzteren (noch) stehen lassen* (ibidem). Unser
Verhalten ldsst demnach Riickschliisse auf die von uns wahrgenommenen Unterschiede zu.
Selbst auf den ersten Blick abwegige Beispiele lassen sich auf ein Unterscheiden im Tun

iibertragen.

»Wenn wir uns ndmlich doch einmal in einer Situation befinden, wo wir sagen wiirden, dass wir
zum Beispiel unseren Herzschlag wahrnehmen koénnen [...], dann kénnen wir unter anderem
den Takt des Schlages lautlich imitieren oder durch synchrones Klopfen auf dem Tisch begleiten
— das heiflt, wir konnen den Herzschlag dann tatséchlich auch im Tun unterscheiden®
(Hartmann, 1998, p. 86).

Um moglichen Missverstiandnissen vorzubeugen: Die Behauptung Hartmanns ist nicht, dass
sich unsere Wahrnehmungen tatsidchlich und jederzeit in unserem Tun ausdriicken — eine
solche Behauptung wire kaum haltbar -, sondern nur, dass wir unseren Wahrnehmungen in
unserem Tun Ausdruck verleihen konnen. Der Riickschluss von beobachtbarem Verhalten auf
die Struktur unserer Wahrnehmungen und Kognitionen ist schlielich auch ein grundlegendes
Instrument der Kognitionswissenschaften in der Erforschung der ihnen nicht direkt
zuginglichen menschlichen und tierischen Konzeptualisierungen von Wirklichkeit. Im
Riickgriff auf die Schappsche Analyse der Lebenswelt ldsst sich diese Einsicht noch einmal
erheblich erweitern. Insofern es sich bei allen lebensweltlichen Bestimmungen um solche
handelt, die urspriinglich im Zusammenhang menschlicher Handlungen und Zwecksetzungen

erworben wurden, lassen sich diese auch nicht mehr nachtriglich aus dem urspriinglichen,

% Janich versucht sogar, den Aspekt der Zweckgerichtetheit auf die Wahrnehmungen zu iibertragen. Diese
Zweckgerichtetheit soll darin bestehen, dass ,,Sinneswahrnehmungen ... in einer Priifung bestehen, ob sich
unsere Wahrnehmungserwartungen erfiillen, Erwartungen, die sich, aus der Vergangenheit gebildet, auf fiir uns
zukiinftige Zustéinde oder Zwecke richten (Janich 1992, p. 118). Allerdings sollte man diese protentive
Gerichtetheit, um einen Begriff von Husserl zu entlehnen, der menschlichen Wahrnehmung streng unterscheiden
von einer Zweckgerichtetheit, wie sie dem Handlungsbegriff zu eigen ist. Auf dieser Grundlage der
menschlichen Wahrnehmungen eine Zweckgerichtetheit zusprechen zu wollen, ist nicht haltbar.

157



praktischen Sinnzusammenhang heraustrennen. Alle Bestimmungen verweisen als solche auf
die ihnen zugrundeliegenden Eingriffsmoglichkeiten, was sodann gleichermaBlen fiir die
Wahrnehmung derartiger Eigenschaften an Gegenstinden gilt (vgl. Schapps Begriff der
tatigen Wahrnehmung).

Wie lésst sich nun aber der instrumentalistische Wahrheitsbegriff auf Wahrnehmungen
anwenden? ,,Da Wahrnehmungen keine Aussagen sind, konnen sie zwar nicht wahr oder
falsch sein* (Hartmann, 1998, p. 110), sie lassen sich aber insofern einer instrumentalistischen
Beurteilung unterziehen, als dass sie sich hinsichtlich ihrer ,,Geeignetheit im Hinblick auf die
Aktualisierung bestimmter Fiahigkeiten* beurteilen lassen (ibidem). Eine Wahrnehmung lésst
sich in einem instrumentalistischen Sinn als addquat bezeichnen, wenn sie die fiir die
Realisierung bestimmter Zwecke relevanten Unterschiede bereitstellt und umgekehrt gilt sie
als inaddquat, wenn sie dies nicht vermag, d.h. die Realisierung eines Zweckes aufgrund einer
unzureichenden Wahrnehmung vereitelt wird (z.B. wenn man aufgrund einer unzureichenden
Wahrnehmung beim Abstellen der Tasse den Unterteller verfehlt). Im Ubrigen lassen sich
Kognitionen oder kognitive Leistungen in gleicher Weise zu Handlungen in Beziehung setzen
und hinsichtlich ihrer Addquatheit zur Aktualisierung gewisser Handlungsschemata
beurteilen, wie dies beispielsweise angesichts der rdumlichen Orientierung oder des
Kopfrechnens leicht zu zeigen ist. Da es sich bei diesen wahrgenommenen Eigenschaften um
solche handelt, die urspriinglich im Rahmen von Eingriffsmoglichkeiten erworben wurden, ist
die genannte Adiquatheit der Wahrnehmungen genauso wenig als eine Ubereinstimmung
derselben mit der von uns unabhingigen Wirklichkeit zu verstehen, wie dies flir den Begriff
der Beobachtung festgestellt wurde. Die Adédquatheit der Wahrnehmungen ist im

Zusammenhang der menschlichen Handlungen und Zwecksetzungen zu deuten.

Es bleibt natiirlich fraglich, ob sich ein derartiger Bezug zu den menschlichen Handlungen
und Eingriffsmoglichkeiten fiir alle uns mogliche Wahrnehmungen oder gar Kognitionen
herstellen lasst. Sicherlich muss der Versuch, alle lebensweltlichen Wahrnehmungen (oder
Kognitionen) in Bezug zu Handlungen und Eingriffsmoglichkeiten zu setzen, in vielen Féllen,
wie z.B. angesichts der Unterscheidung einzelner Farbtone, duBlerst kurios und konstruiert
wirken. Gegen derartige Einwénde ldsst sich aber zweierlei anbringen. Zum einen ist, wie
bereits angedeutet, gerade das Konstruieren eines derartigen geeigneten experimentellen
Rahmens ein wichtiges Anliegen und Instrument der Kognitionswissenschaften in der
Erforschung der menschlichen und tierischen kognitiven Leistungen. Zum anderen kann der
instrumentalistische Wissensbegriff — sollten eine Reihe von Wahrnehmungen und

Kognitionen aufgrund des fehlenden praktischen Bezugs auch aus dem Rahmen seiner

158



Betrachtungen herausfallen - dennoch weitgehend an der Rede von Wissen als wahrer,
begriindeter Meinung festhalten, wihrend die von ihm kritisierte Positionen gezwungen sind,

die Rede von Wissen als wahrer, begriindeter Meinung vollends aufzugeben.

I11.2.3. Die Transsubjektivitit der Wissenschaften

Da die Frage nach der Begriindung des lebensweltlichen Wissens fiir die gegenwartigen
Belange hinreichend geklart ist, gilt es nun, die Besonderheiten des wissenschaftlichen
Wissens herauszuarbeiten. Wie gesehen, sollen sich die Wissenschaften hinsichtlich der
Transsubjektivitit des von ihnen zur Verfligung gestellten Wissens vom Alltagswissen

unterscheiden:

,Die Geltung eines Satzes transsubjektiv zu nennen heilit also, seine Zustimmungsfahigkeit
prinzipiell fiir jede Person zu beanspruchen und daflir prinzipiell fiir jede Person
nachvollziehbare Griinde vorzulegen* (Janich 2006c, p. 83).

Mit der Transsubjektivitit, d.h. der eindeutigen und situationsinvarianten Uberpriifbarkeit

werden gewisse Anspriiche an die wissenschaftlichen Begriffe und Theorien gestellt:

,Die in der Theorie zur Darstellung des Wissens verwendeten Sétze miissen dazu in ihrem
Aufbau, die verwendeten Worter in ihrem Gebrauch ausdriicklich festgelegt werden. U.a. weil
diese Bedingungen in der Alltagssprache nicht erfiillt sind, verwenden die Wissenschaften
eigene ,Fachsprachen’. Die Forderung, die Grammatik einer wissenschaftlichen Fachsprache
Schritt fiir Schritt methodisch aufzubauen und die Fachwdrter in gleicher Weise in ihrer
Verwendung methodisch eindeutig zu normieren, ist die Forderung, dass eine wissenschaftliche
Fachsprache eine ,Orthosprache’ sein soll“ (Hartmann & Janich 1996, p. 44/45).

Die orthosprachlichen Normierung der wissenschaftlichen Begriffe und Fachtermini ist eine
notwendige Voraussetzung der eindeutigen und situationsinvarianten Uberpriifbarkeit. Nur
dann, wenn sich eindeutig feststellen ldsst, was mit einer Behauptung gemeint ist, ldsst sich
diese auch einer intersubjektiven Uberpriifung zuginglich machen und gegebenenfalls als
wahr und begriindet auszeichnen. Da die Eindeutigkeit und Situationsinvarianz vor allem die
Uberpriifbarkeit und Begriindung von wissenschaftlichen Aussagen, d.h. den sogenannten

Rechtfertigungszusammenhang betrifft, wird

,vom Wissenschaftler selbst [...] nicht gefordert, im wissenschaftlichen Alltag den bequemen
,Fachjargon’ aufzugeben. Vielmehr gilt nur, dass in wissenschaftlichen Diskursen gedulerte
Sdtze im Zweifelsfall in orthosprachliche Formulierungen transformierbar sein sollen®
(Hartmann, 1998, p. 14 f.)

Fehlt in den Lehrbuchdarstellungen eine explizite Normierung der wissenschaftlichen
Begriffe, ergibt sich fiir die Wissenschaftsphilosophie die Aufgabe der Rekonstruktion, d.h.
,des methodisch kritischen Nachbaus* (Hartmann & Janich 1996, p. 47/48).

159



Die vorzunehmenden Normierungen sind im Rahmen des methodischen Kulturalismus als
Aufforderungen zu verstehen, einen Begriff auf bestimmte Art und Weise zu gebrauchen. In
ihrer Eigenschaft als Aufforderungen sind die orthosprachlichen Normierungen nicht
hinsichtlich ihrer Ubereinstimmung mit einer von uns unabhingigen Wirklichkeit zu
beurteilen, sondern in Bezug auf ihre praktische Bewdhrung, d.h. inwiefern sie die von ihnen
theoretisch gestiitzten Praxen und Handlungen regelmifBig und sicher zum Erfolg fiihren.
Ahnliches wurde bereits bei Kuhn gesehen. Die durch die paradigmatischen
Einfiihrungssituationen bestimmte Verwendungsweise von wissenschaftlichen Termini hat
sich im Kuhnschen Rahmen dahingehend zu bewéhren, dass sie zu konkreten
Problemlosungen Anlass gibt. Diese Einsicht ldsst sich auf der Grundlage des methodischen
Kulturalismus verallgemeinern: Die Normierung der wissenschaftlichen Begrifflichkeiten ist
hinsichtlich der praktischen Bewdhrung in den sich auf dieselben stiitzenden Handlungen und
Praxen zu beurteilen. An dieser Stelle kann keine umfassende Rekonstruktion der
Grundbegriffe auch nur einer einzigen wissenschaftlichen Theorie oder gar Disziplin geleistet
werden.” Im Folgenden kann nur gezeigt werden, dass sich eine orthosprachliche
Normierung und Rekonstruktion der wissenschaftlichen Begriffe und Aussagen denken lésst,
die die Eindeutigkeit der verwendeten Terminologie situationsinvariant sicherzustellen weifs
und somit die Moglichkeit einer eindeutigen und situationsinvarianten Uberpriifung der
wissenschaftlichen Aussagen erdffnet. Der Schliissel zur Losung dieser Problematik liegt
darin, dass die vorgenommenen Normierungen selbst prinzipiell jederzeit, d.h.
situationsinvariant nachvollzogen werden konnen. Wie also hat man sich laut methodischem

Kulturalismus die orthosprachliche Normierung einer Fachsprache vorzustellen?

Die orthosprachlichen Normierungen setzen laut methodischem Kulturalismus bei der
exemplarischen Einfiihrung oder Bestimmung von Pradikatoren, d.h. der Erlduterung
derselben an als unproblematisch empfundenen Beispielen und Gegenbeispielen an (Kamlah
& Lorenzen, 1967, p. 29). Zur Veranschaulichung lésst sich auf den weiter oben eingefiihrten

Begriff der Handlung zuriickgrei’fen.100 Die exemplarische Einfiihrung der Pridikatoren

% Ein solches Unterfangen wiirde den Aufbau einer Protodisziplin erfordern, d.h. die methodische
Rekonstruktion aller Grundbegriffe, der erkenntnisleitenden Interessen, der Forschungsmethoden, usw. einer
Einzelwissenschaft (Hartmann, 1996, p. 61 f.).

1% Dass zur Veranschaulichung der orthosprachlichen Normierungen hier gerade auf den Begriff der Handlung
zuriickgegriffen wird, hat durchaus seine Griinde. Im Rahmen einer instrumentalistischen Konzeption kommt
dem Begriff der Handlung naturgemif eine besondere Stellung zu, da, wie gesehen, alle Aussagen als Aussagen
iiber Eingriffsmoglichkeiten, d.h. poietische und praktische Handlungen zu verstehen sind. Wie oben gesehen, ist
selbst der Begriff der empirischen Erfahrung als Widerfahrnis im Handeln zu definieren, woraus erhellt, dass
eine Normierung und terminologische Bestimmung des Begriffs der Handlung die Grundlage fiir die
Rekonstruktion aller empirischen Erfahrungswissenschaften darstellt. Des Weiteren lésst sich beziiglich der
zentralen Rolle des Handlungsbegriffes auf die im zweiten Teil dieser Untersuchung kurz dargelegte

160



,Handlung’ und ,Verhalten’ besteht im Aufzeigen von konkreten, gemeinhin als
unproblematisch angesehenen Beispielen fiir Handlungen und blofes Verhalten, wie eben das
Schreiben eines Briefes oder das Schnitzen einer Pfeife gegeniiber dem Stolpern, Zwinkern
oder Schlagen unseres Herzens. Der zweite Schritt besteht in der Angabe von
Prddikatorenregeln, die mehrere Pradikatoren miteinander verkniipfen und somit in ihrer
Verwendungsweise normieren (Hartmann, 1993, p. 108; Janich 1993, p. 7). Im Falle der
genannten Pradikatoren ist dies die terminologische Prazisierung, dass zu Handlungen
aufgefordert werden kann und sie unterlassbar sind, sowie dass Handlungen gelingen oder

misslingen koénnen, Verhalten hingegen nicht.'"’

Die Anwendung des Priadikators ,Handlung’
auf konkrete Einzelfille ldsst sich sodann danach beurteilen, inwiefern diese sich den
genannten Pridikatorenregeln unterwerfen lassen. So wurde oben gerade deswegen gegen
eine Ausweitung des Begriffes der Handlung auf denjenigen der Wahrnehmung argumentiert,
weil sich die Eigenschaft der Unterlassbarkeit nicht ohne weiteres auf Wahrnehmungen
iibertragen ldsst. Auf einer dritten Ebene ermdglicht die logische Verkniipfung von mehreren
Priadikatorenregeln sodann weitere terminologische Bestimmungen in Form von Definitionen
(Kamlah & Lorenzen, 1967, p. 81). Fiigt man z.B. dem bereits erarbeiteten Material noch den
Pradikator ,Widerfahrnis’ hinzu - der natiirlich ebenso einer exemplarischen Einfithrung und

Normierung mittels Pradikatorenregeln bedarf — ldsst sich auf dieser Grundlage bereits die

Definition von Erfahrungen als Widerfahrnisse im Handeln gewinnen.

Wihrend die exemplarische Einfiihrung und Normierung der Prddikatoren also bereits
Elementaraussagen in Form des Zu- oder Absprechens eines Pridikators, sowie die logische
Verknilipfung mehrerer Elementaraussagen ermoglichen, stellt sich die Frage, wie sich auf
dieser Grundlage der Sprung zu den fiir die Wissenschaften unerldsslichen
Allgemeinaussagen machen ldsst, d.h. wie sich auf der erarbeitete Grundlage auch solche
Aussagen normieren und rekonstruieren lassen, die sich nicht auf singuldre, sondern auf die
Gesamtheit oder Allgemeinheit der unter einen Begriff fallenden Konkreta (einzelne

Gegenstinde, Ereignisse) beziehen? Der Ubergang von explizit normierten Pridikatoren zu

operationale Begriindung (eben der Erlduterung vermittels der Angabe von Handlungen) der Grundbegriffe der
Geometrie, Chronometrie und Hylometrie anfiihren, die laut methodischem Kulturalismus immerhin die
Grundlage aller quantifizierenden Erfahrungswissenschaften zu erarbeiten hat.
%" In formaler Sprechweise wiirden diese Pradikatorenregeln etwa folgendermaBen lauten:

a. Wenn x eine Handlung ist, dann ist x kein Verhalten

b. Wenn x eine Handlung ist, dann kann zu x aufgefordert werden

c. Wenn x scheitern kann, dann ist x eine Handlung
Aus a und c lésst sich sodann folgende Regel ableiten:

d. Wenn x scheitern kann, dann ist x kein Verhalten’, usw.
Die Préadikatoren des Gelingens, Scheiterns, usw. lassen sich natiirlich in der gleichen Weise exemplarisch
einfiihren.

161



allgemeinen Begriffen vollzieht sich laut methodischem Kulturalismus in einem
Abstraktionsschritt. Sieht man, um dies vorerst etwas vereinfacht auszudriicken, von der
Lautgestalt ab und achtet nur auf die normierte Verwendungsweise eines Priadikators, referiert
man auf einen Begriff (Kamlah & Lorenzen, 1967, p. 85), dem nun als einem abstrakten
Gegenstand ebenso (in ihrer Verwendungsweise normierte) Pridikatoren zu- oder
abgesprochen werden konnen und auf welchen wiederum das Verfahren der logischen
Verknilipfung (und der Abstraktion) anwendbar ist.'" Mit der Rede iiber abstrakte
Gegenstinde oder Abstrakta (allgemeine Begriffe, Zahlen, Handlungsschemata, Sachverhalte,
usw.) werden aber keine Gegenstinde von besonderer Seinsweise eingefiihrt. Der Vorzug
dieses Abstraktionsverfahren wird vielmehr darin gesehen, dass sich ein Begriffsrealismus
vermeiden und die Rede iliber Abstrakta (im Folgenden mit ,ax’ bezeichnet) sich als eine
besondere Redeweise tiber konkrete Gegenstinde (die selbst exemplarisch bestimmbar sind)

interpretieren lasst:

,,Genauer entsteht diese neue Ausdrucksweise dadurch, dass bei solchen Pradikationen x € A
liber einen Gegenstand x, die beziiglich einer gegebenen Aquivalenzrelation ~ invariant sind,
d.h. fiir die mit x € A auch

Ay (Yx > yeA)

gilt, dieser Allsatz definitorisch ersetzt wird durch ox € A. Auf diese Weise wird mit ax € A
gegeniiber x € A zum Ausdruck gebracht, dass mit der Geltung von A fiir x auch die Geltung fiir
alle solche y behauptet werden darf, die zu x in der genannten Aquivalenzrelation stehen. Je
nach Wahl der Aquivalenzrelationen lassen sich verschiedene Abstraktionen durchfiihren, wobei
der jeweils vor dem Namen des konkreten Gegenstandes notierte Operator (auch Abstraktor
genannt, hier der Buchstabe o) anzeigt, welche Aquivalenzrelation der jeweiligen Abstraktion
zugrunde liegt™ (Schneider, 1980).

Die Grundlage eines derartigen Abstraktionsverfahrens bilden demnach sogenannte
Aquivalenzrelationen, die bestimmte, im praktischen Umgang mit Einzelgegenstinden
erworbene Eigenschaften hervorheben und zum Gegenstand einer an unterschiedlichen
Konkreta festzustellenden Aquivalenz machen. Die Aquivalenzrelationen finden ihre
lebensweltliche Entsprechung in der Schappschen Analyse der allgemeinen Aussagen. Ebenso
wie diese als Aussagen iiber einen einheitlichen Handlungs- oder Produktionszusammenhang
zu deuten sind, denen sich eine Reihe von Einzelgegenstinde (Serie) unterwerfen lassen,

bilden auch hier die im Zusammenhang der menschlichen Handlungen und Zwecksetzungen

192 Genau genommen muss zwischen einer Abstraktion erster und zweiter Stufe unterscheiden werden:
,»Auf der ersten Stufe gehen wir vom konkreten, aktuell gesprochenen Wort oder Satz zum Wort als
Schema oder zum Satzschema iiber” (Kamlah & Lorenzen, 1967, p. 101).
Dies ist der Ubergang von exemplarisch eingefiihrten Priidikatoren zu den explizit bestimmten Pridikatoren
(auch Termini genannt), die eigens zum Zwecke der Verstaindigung vereinbarte Zeigehandlungsschemata oder
Zeichen darstellen (Kamlah & Lorenzen, 1967, p. 63). Erst in einem zweiten Schritt wird sodann abstrahierend
zum Begriff iibergegangen. Der zweite Abstraktionsschritt ist derjenige, der zu den Allgemeinbegriffen oder
Universalien fiithrt und auf den sich die obigen Ausfithrungen beziehen.

162



erworbenen und eingeiibten Pridikatoren die Grundlage fiir die festzustellende Aquivalenz
von Gegenstiinden. Die fiir die jeweilige Abstraktion relevanten Aquivalenzrelationen konnen

hierbei sehr unterschiedlicher Art sein, wie z.B.

,synonym, zahlgleich, farbgleich, schemagleich, ldngengleich, formgleich, funktionsgleich,
anlagengleich, stoffgleich und symbolgleich* (Gutmann & Hanekamp, 1996, p. 33),

sodass das Verfahren der Abstraktion keineswegs auf einen bestimmten Gegenstandsbereich
oder wissenschaftliche Disziplin beschrinkt ist. Sie erlaubt eine Normierung und
Rekonstruktion von prinzipiell beliebigen Allgemeinbegriffen, solange fiir dieselben eine
relevante Aquivalenzrelation angegeben werden kann. Grundlegend fiir eine festzustellende
Aquivalenz von Gegenstinden ist, dass die fir die Abstraktion relevanten
Aquivalenzrelationen den Forderungen der Reflexivitit, Symmetrie und Transitivitit geniigen
(Lorenz, 1995). Insofern ein Gegenstand x in einer bestimmten Hinsicht als dquivalent zu y
angesehen wird (z.B. gelten beide als Aktualisierungen desselben Handlungsschemas), muss

auch y als dquivalent zu x angesehen werden konnen, usw.'*

Wie dies fiir alle im Rahmen des methodischen Kulturalismus vorzunehmenden
Normierungen gilt, so sind auch die unterstellten Aquivalenzrelationen und vorgenommenen
Abstraktionen nicht hinsichtlich ihrer Ubereinstimmung mit einer unabhingigen Wirklichkeit,
sondern allein hinsichtlich ihrer praktischen Bewdhrung zu beurteilen. Im Falle der
Handlungen ermdglicht dieser Abstraktionsschritt nicht nur von einzelnen Handlungen,
sondern auch von allgemeinen Handlungsschemata zu sprechen, wobei im Rahmen eines
derartigen Abstraktionsschrittes fiir alle iiber diesen abstrakten Gegenstand gemachten
Aussagen (z.B. dass die ordnungsgemidfe Befolgung wund Aktualisierung des

Handlungsschemas H zur Realisierung des Zweckes Z fiihrt) unterstellt wird, dass sie in

' In formaler Schreibweise: X~X; X~y = y~X; X~y A y~Z —> X~Z
Die wohl geldufigsten Beispiele fiir derartige Aquivalenzrelationen sind die Zihlgleichheit und die Synonymie.
Im Falle der Zéhlgleichheit ermoglicht die Abstraktion zwischen Zéhlzeichen und Zahl zu unterscheiden, wobei
auf der Grundlage des dargestellten Abstraktionsverfahrens mit dem Begriff der Zahl eben nicht auf einen an
sich existierenden Gegenstand referiert wird, vielmehr zeigt der Abstraktor ,Zahl’ lediglich
,einen arithmetischen Kontext an, in den Zihlzeichen nur insofern in den Blick kommen, als von der
spezifischen Art ihrer Konstruktion abgesehen wird* (Schneider, 1980).
»Man spricht beispielsweise iiber die ,Zahl 6°, wenn man iiber das Zéhlzeichen ,6° eine Aussage macht,
die auch dann wahr bleibt, wenn man das Zihlzeichen durch einen arithmetisch gleichen Term — etwa
,4+2 ersetzt [...] wihrend ,6 schreibt sich wie eine um 180° gedrehte 9’ eine Aussage iiber das
Ziahlzeichen 6 darstellt “ (Hartmann, 1993, p. 108).
Ebenso wird dadurch, dass man von einem Begriff spricht (in welchem Fall der Abstraktor ,Begriff’ benutzt
wird), unterstellt, dass alle sich auf einen bestimmten Begriff beziehenden Aussagen invariant sind beziiglich
der Synonymie, d.h. gleichermallen Giiltigkeit besitzen fiir in dieser Hinsicht dquivalente, d.h. synonyme
Pradikatoren. So wird z.B. der Begriff der Handlung allgemein als synonym mit den Pridikatoren engl. ,action,
oder frz. ,acte’ erachtet - eine Unterstellung, der an Hand des Abstraktionsverfahrens ein konkreter Sinn
gegeben werden kann, ohne auf eine schwammige Redeweise, wie z.B., dass alle drei Prédikatoren denselben
,Gedanken’ ausdriicken, rekurrieren zu missen. Die Rede von ,Sachverhalten’ ldsst sich iber die sich auf
Aussagen beziehende Relation der ,Inhaltsgleichheit’ gewinnen (Kamlah & Lorenzen, 1967, p. 131).

163



Bezug auf den Bereich konkreter Handlungen invariant sind hinsichtlich der Relation der
Schemagleichheit, d.h. alle in dieser Hinsicht dquivalenten und konkreten Handlungen auch
de facto diesen Zweck auf zufriedenstellende Weise zu erreichen erlauben. Durch die
explizite Angabe der unterstellten Agquivalenzrelation ldsst sich die vorgenommene
Abstraktion prinzipiell jederzeit nachvollziehen und hinsichtlich ihrer praktischen Bewéahrung

beurteilen.

Es sollte eigens betont werden, dass dieser hier nur in seinen Grundziigen
veranschaulichte, schrittweise und methodische Aufbau einer Orthosprache ebenso dem PmO
unterworfen ist, wie dies oben allgemein fiir das Reden iiber Handlungsabfolgen festgestellt
wurde. Wird in der orthosprachlichen Normierung und Konstruktion von wissenschaftlichen
Begriffen das PmO verletzt - etwa indem man versucht, von einem allgemeinen und
abstrakten Gegenstand ausgehend eine exemplarische Bestimmung von Préadikatoren und
konkreten Gegenstinden zu gewinnen'* - macht man sich ebenso eines methodischen Zirkels
schuldig, wie wenn man angesichts der Anleitung zur Herstellung eines Tisches mit der
Anweisung beginnen wiirde, zuerst einen Holzstamm zu lackieren, dann die gewiinschten
Ornamente einzuschnitzen, ihn sodann in Stiicke zu zersdgen, usw. In beiden Fillen fiihrt das
Nichteinhalten des PmO zu einem Scheitern der in dem Fall der Normierungen praktischen, in
dem Fall des Schreinerns poietischen Handlungen. Die Realisierung des verfolgten Zwecks,
ndmlich der Aufbau einer in ihrer Verwendung eindeutig normierten Orthosprache und
Begriindung der Transsubjektivitidt des wissenschaftlichen Wissens, wird hierdurch vereitelt.
Der Rekurs auf die exemplarische Bestimmung von Konkreta (Einzelgegenstinde) weill einen
derartigen Zirkel zu umgehen, da diese, wie weiter unten zu prézisieren ist, als Teil eines
praaktiven Konsenses bereits lebensweltlich konstituiert und verfligbar sind und somit von
diesem ausgehend in methodischen Schritten zur Konstruktion der Abstrakta fortgeschritten

werden kann.

Dass sich die vorgenommenen Normierungen tatséchlich hinsichtlich ihrer praktischen
Bewéhrung beurteilen lassen, zeigt folgendes Beispiel. Man stelle sich vor, die Eigenschaften
des Auffordern- und Unterlassen-Konnens wiirden nicht, wie vom methodischen
Kulturalismus vorgeschlagen, explizit auf Handlungen beschrénkt, sondern gleichermaf3en auf
Verhalten anwendbar bleiben. Im Rahmen einer derartigen Normierung wiirde es also

durchaus verniinftig erscheinen, zur Behebung von Herzrhythmusstérungen die betroffene

1% Dass die orthosprachliche Normierung bei den Einzelgegenstinden und der exemplarischen Bestimmung
anzusetzen hat, erhellt bereits daraus, dass, wie von Schapp dargelegt, uns lebensweltlich immer nur
Einzelgegenstinde entgegentreten, die sodann lebensweltlich zu einzelnen Serien, im Rahmen der
Wissenschaften in die Aquivalenzrelationen eingeordnet werden kénnen.

164



Person aufzufordern, dies gefalligst zu unterlassen und zu einer regelméfigen Herzfrequenz
iiberzugehen - eine Praxis, die sich wohl nur bedingt als erfolgreich durchsetzen diirfte. Die
hier am Beispiel der Handlung und des Verhaltens vorgenommenen Normierungen mdgen auf
den ersten Blick trivial erscheinen. Man bemerke aber, dass unsere Alltagssprache nicht in
allen Féllen mit der normierten Verwendungsweise konform geht, wie das Beispiel ,,X verhdlt
sich in letzter Zeit irgendwie merkwiirdig® veranschaulicht, womit schlieBlich nicht gemeint
ist, dass sein ,Verhalten’ im Sinne der normierten Verwendungsweise gewisse
UnregelmaBigkeiten aufweist (wie z.B. sein Herzschlag). Diese Aussage bezieht sich
vielmehr auf dasjenige, was in der normierten Verwendungsweise unter den Begriff der
Handlung fallen wiirde. Die normierte Verwendungsweise unterscheidet sich also durchaus
von der alltdglichen, aufgrund der fehlenden Pridikatorenregeln mehrdeutigen

Verwendungsweise dieser Begriffe.'"’

Hiermit bestétigt sich die im Rahmen des Kuhnschen Ansatzes gemachte Behauptung, dass
der notwendige Rekurs auf ostensive Definitionen, beziehungsweise exemplarische
Einfiihrungen keineswegs mit vollkommener Willkiir gleichzusetzen ist und die Forderung
der Eindeutigkeit der verwendeten Terminologie zu einem uneinholbaren Ideal machen
wiirde. Da es sich bei den vorgenommenen Normierungen lediglich um Aufforderungen
handelt, einen Begriff auf bestimmte Art und Weise zu gebrauchen, steht es zwar jedem
prinzipiell frei, dieser Aufforderung Folge zu leisten oder auch nicht. Es ldsst sich auch nicht
beweisen, dass es sich hierbei um die einzig mogliche oder gar einzig richtige
Verwendungsweise des zur Diskussion stehenden Begriffes handelt (was der Forderung der
Eineindeutigkeit gleich kdme). Die Normierung kann nur hinsichtlich der Bewdhrung der sich
auf dieselbe stiitzenden Handlungen und Praxen beurteilt und begriindet werden. Im Falle
eines Konflikts hinsichtlich des Gebrauchs eines bestimmten Begriffes konnen die
Diskurspartner und Vertreter unterschiedlicher Paradigmen zur Kldrung ihrer jeweiligen
Verwendungsweise aber jederzeit auf die exemplarische Einfiihrungssituationen
zuriickkommen: Die deiktischen Handlungen lassen sich bei Bedarf jederzeit, d.h.
situationsinvariant  reproduzieren! Ebenso lassen sich sodann die genannten
Pradikatorenregeln und Abstraktionsverfahren auf dieselben anwenden und die

vorgenommenen Normierungen hinsichtlich ihrer praktischen Bewidhrung beurteilen und

1% Neben der Abstraktion wire an dieser Stelle natiirlich noch die Ideation zu nennen, als weiteres
grundlegendes Verfahren der orthosprachlichen Normierung von wissenschaftlichen Begriffen. Da die
Einfiihrung der ,Als ob’ — Redeweise nun aber schon im zweiten Teil der Untersuchung kurz dargelegt wurde,
soll hier nicht weiter auf dasselbe eingegangen werden. Es versteht sich von selbst, dass die hier dargelegten
methodischen Schritte der exemplarischen Einfiihrung, Verkniipfung vermittels Pradikatorenregeln, etc., sowie
die noch folgenden Ausfithrungen zum préaktiven Konsens als dem methodischen Fundament der
orthosprachlichen Normierung von Fachsprachen, gleichermallen fiir das Verfahren der Ideation gelten.

165



aufgrund der prinzipiell beliebigen Wiederholbarkeit des geschilderten Verfahrens

situationsinvariant begriinden.

Wie das soeben diskutierte Beispiel zeigt, finden orthosprachliche Normierungen und
Hochstilisierungen ebenso wenig, wie die Suche nach Wahrheit, im ,,leeren Raum der blo3en
logischen Moglichkeiten* statt (Hartmann & Janich, 1996, p. 153). Sie griinden, wie bereits
angedeutet, gleichermafen auf einem préaaktiven Konsens, d.h. auf der Teilhabe an innerhalb
einer Kulturgemeinschaft geteilten sprachlichen und nicht-sprachlichen Praxen und
Zwecksetzungen. Die Wissenschaften konnen in der Normierung ihrer Begrifflichkeiten und
wissenschaftlichen Praxen auf lebensweltliche Unterscheidungen und Zwecksetzungen
zurlickgreifen. Die lebensweltliche Konstitution von Gegenstinden und Zwecksetzungen stellt
aus wissenschaftsphilosophischer Sicht das methodische Fundament der Wissenschaften dar.
Insofern eine orthosprachliche Normierung und Rekonstruktion der wissenschaftlichen
Begriffe geleistet werden soll, ist diese letztendlich auf das Verfahren der exemplarischen
Bestimmung angewiesen. Die im Rahmen unseres Alltagswissen als unproblematisch

empfundenen Unterscheidungen und Zwecksetzungen miissen

,als Konstitution bereits durch lebensweltliche Erkenntnisbemiihungen verfiigbar sein“, damit
sie schlieflich ,,durch Konstruktion und Reflexion auf das Geltungsniveau personen- und
situationsinvarianter Aussagen gehoben® werden konnen (Hartmann & Janich 1996, p. 52).

Der notwendige Riickgang auf einen praaktiven Konsens ldsst sich durch den Verweis auf den
erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt begriinden. In ihrer Eigenschaft als
Theoretisierung  dieses  urspriinglichen = Wirklichkeitsbezuges miissen  sich  die
wissenschaftlichen Begriffe im Ausgang von der lebensweltlichen Wirklichkeitserfahrung erst
eigens gewinnen lassen. Die Wissenschaften sind in eben diesem Sinne als hochstilisierte

lebensweltliche Praxen zu definieren.

Die These der methodischen Angewiesenheit der Wissenschaften auf einen préaktiven,
lebensweltlichen Konsens mag nun angesichts solch hochkomplexer Theorien, wie man sie
heutzutage beispielsweise in der Physik findet, etwas merkwiirdig anmuten. Inwiefern kann
in einem verniinftigen Sinn davon die Rede sein, dass beispielsweise die Einsteinsche
Relativitdtstheorie oder die Quantenmechanik auf das Bestehen eines praaktiven Konsenses

angewiesen sind? Zum einen gilt es zu betonen, dass

»~im Laufe der historischen Entwicklung einer wissenschaftlichen Disziplin immer mehr und
mehr Zwecke in den Vordergrund [treten], die erst aus dem Betreiben (d.h. insbesondere der
empirischen Forschung) dieser Disziplin selbst erwachsen (Schonefeld, 1996, p. 199).

Als Beispiel liele sich die in der Teilchenphysik betriebene, experimentelle und theoretische

Beherrschung von Elementarteilchen oder allgemein die Quantenmechanik anfiihren, die

166



keine direkten Entsprechungen innerhalb unserer lebensweltlichen Praxen finden. Auch
angesichts solch hochkomplexer Forschungsfelder gilt es am erkenntnistheoretischen Primat
der Lebenswelt festzuhalten. Insofern sie das geschichtliche und methodische Resultat einer
Theoretisierung dieses urspriinglichen Wirklichkeitsbezuges darstellen, sind diese
Wissenschaften als methodisch sekundidre und hochstilisierte lebensweltliche Praxen
anzusehen. Zum anderen sind auch diese Wissenschaften (da es sich um quantifizierende
Wissenschaften handelt) laut methodischem Kulturalismus auf eine operationale Definition
der messtheoretischen Grundformen und das in diesem Rahmen definierte
Storungsvermeidungswissen zur Sicherstellung einer einwandfreien Funktion der Messgerite
angewiesen. Eine zirkel- und prototypenfreie Reproduktion der Grundbegriffe der Geometrie,
Chronometrie und Hylometrie ldsst sich nun aber nur im Ausgang von den lebensweltlichen
Praxen und Zwecksetzungen gewinnen, die, wie im zweiten Teil dieser Untersuchung kurz
skizziert, u.a. vermittels des Verfahrens der exemplarischen Bestimmung und der Ideation zur
Grundlage  einer  eindeutigen  und  situationsinvarianten =~ Reproduktion  der

Messgeriteeigenschaften gemacht werden konnen.

Wihrend die Bezeichnung der Wissenschaften als hochstilisierte Praxen bislang mit dem
Verweis auf den erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt begriindet wurde, scheint der
methodische Kulturalismus eine stirkere These vertreten zu wollen. Die Wissenschaften
sollen auch inhaltlich auf die Realisierung lebensweltlicher Zwecke bezogen sein. Wie bereits
zu Beginn zitiert finden die Wissenschaften laut methodischem Kulturalismus ,,ihr
praxisleitendes Interesse [...] in der theoretischen Stiitzung anderer Praxen “, aus welchen sie
zum Teil durch Hochstilisierung entwickelt wurden (Hartmann & Janich 1996, p. 40). Mit der
theoretischen  Stiitzung  scheint hierbei  vornehmlich die Implementierung der
wissenschaftlichen Errungenschaften im Rahmen der lebensweltlichen Zwecksetzungen
gemeint zu sein (Hartmann & Janich 1996, p. 40). Bereits zu Beginn dieser Untersuchung
wurde eigens auf die Ubernahme der wissenschaftlichen Erkenntnisse (sei es in Form der
Technik oder wissenschaftlicher Konzepte) im Rahmen der Lebenswelt hingewiesen.
Angesichts eines derartigen Wissenstransfers muss man nun aber mehrere Fragen
auseinanderhalten, die im Rahmen des methodischen Kulturalismus nicht immer sduberlich
getrennt werden. Zum einen gilt es zu klaren, welchen Anforderungen die wissenschaftlichen
Errungenschaften im Rahmen der lebensweltlichen Praxen zu geniigen haben. Angesichts
dieser Frage ist daran festzuhalten, dass die von den Wissenschaften zur Verfligung gestellten
Erkenntnisse im lebensweltlichen Rahmen allein hinsichtlich ihrer praktischen Bewdhrung zu

beurteilen sind. Ob eine eindeutige und situationsinvariante Begriindung desselben geleistet

167



werden kann, ist in einem lebensweltlichen Kontext nicht von Belang. Wie das Beispiel des
,germ-scheme’ zeigt, kann selbst eine aus Sicht der Wissenschaften fehlerhafte
Implementierung des von ihnen zur Verfligung gestellten Wissens, d.h. eine solche, die nicht
den orthosprachlichen Normierungen entspricht, durchaus zur Realisierung bestimmter
lebensweltlicher Zwecke hinreichend sein (ndmlich zur Vermeidung von Neuansteckungen)

und sich bis zu einem gewissen Grade in einem lebensweltlichen Kontext bewéhren.

Zum anderen stellt sich die hiervon verschiedene Frage, ob die Wissenschaften auch auf
eine Implementierung und Bewédhrung des von ihnen zur Verfiigung gestellten Wissens im
lebensweltlichen Kontext angewiesen sind. Dies wiirde nidmlich bedeuten, dass die
Wissenschaften zur Einlosung ihres Wahrheits- und Geltungsanspruchs einer Bewdhrung im
Rahmen der lebensweltlichen Praxen bediirfen. Letzteres scheint aber keineswegs der Fall zu
sein. Zur Einlosung des Geltungsanspruches der Wissenschaften ist es hinreichend, dass sie
sich im Rahmen der Labor- und Experimentalpraxis bewéhren, welche dem hier vertretenen
Verstindnis nach nicht unter die lebensweltlichen Praxen gerechnet werden konnen. Dass die
Experimentalpraxen von den lebensweltlichen Handlungsformen zu unterscheiden sind, zeigt
sich daran, dass an dieselben die Forderung der eindeutigen und situationsinvarianten
Uberpriifbarkeit und Reproduktion herangetragen wird, wihrend fiir die lebensweltlichen
Praxen (wie auch von den Vertretern des methodischen Kulturalismus zugestanden) allein
eine praktische Bewdhrung zu veranschlagen ist. Mit einer derartigen Behauptung wiirde also
gerade das vom methodischen Kulturalismus erarbeitete Kriterium zur Unterscheidung der

lebensweltlichen und wissenschaftlichen Wissensformen wieder fallen gelassen.

Der Grund fiir diese nachtrdgliche Vermengung beider Bereiche scheint darin zu liegen,
dass Technik im Rahmen des methodischen Kulturalismus prinzipiell als lebensweltliche
Angelegenheit angesehen wird. Wie im Rahmen des Schappschen Ansatzes dargelegt bezieht
sich der Begriff der ,7éyvn’ aber unterschiedslos auf den gesamten Bereich der menschlichen
Handlungen, ob diese nun dem lebensweltlichen oder aber dem wissenschaftlichen Kontext
zuzurechnen sind. Differenzieren lassen sich beide gerade nur an Hand der MaBstibe der
praktischen Bewihrung und der eindeutigen und situationsinvarianten Uberpriifbarkeit. Diese
Einschrankung betrifft aber keineswegs die zentrale These, dass es sich bei den
Wissenschaften um hochstilisierte lebensweltliche Praxen handelt, da diese sich bereits aus
dem erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt ergibt. Die Wissenschaften stellen eine
Theoretisierung dieses urspriinglichen Wirklichkeitsbezuges dar und sind insofern methodisch

sekundire und hochstilisierte lebensweltliche Praxen. Die wissenschaftlichen Begriffe miissen

168



sich im Ausgang von den lebensweltlichen Praxen und Zwecksetzungen erst eigens gewinnen

lassen.

II1.3. Zusammenfassung

Die dritte mogliche Gewichtung des Verhéltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft
zeichnet sich dadurch aus, dass sowohl der lebensweltlichen, als auch der wissenschaftlichen
Rede von Wahrheit und Wissen zu ihrem jeweiligen Recht verholfen werden soll. Angesichts
der Kuhnschen Paradigmentheorie stellte sich dies so dar, dass zwar sowohl im Rahmen der
Lebenswelt als auch der Wissenschaften von Wahrheit und Wissen gesprochen werden kann,
ndmlich dann, wenn die jeweiligen Hypothesen oder Theorien Anlass zu konkreten
Problemlosungen geben. Allerdings steht der lebensweltliche dem wissenschaftlichen
Konsens vollkommen unvermittelt gegeniiber: Aufgrund der Inkommensurabilitdt der
jeweiligen Malstibe erscheint ein direkter Vergleich der alltiglichen und der

wissenschaftlichen Wissensanspriiche im Kuhnschen Kontext geradezu unmdoglich.

Der methodische Kulturalismus konnte nun aber auf eine Schwiche der Paradigmentheorie
aufmerksam machen. Wie weiter oben gesehen, hat Kuhn die Gemeinsamkeiten in den
erkenntnisleitenden Interessen der einander ablosenden Paradigmen iibersehen oder
zumindest in ihrer Tragweite unterschitzt. Trotz aller interparadigmatischen Unterschiede
besteht im Falle der Einsteinschen und der Newtonschen Theorie diese Gemeinsamkeit unter
anderem in dem Zweck der Bestimmung der gravitativen Lichtablenkung oder im Falle der
Phlogiston- und Sauerstofftheorie in der Bestimmung und Beherrschung der
Verbrennungsprozesse. Diese Einsicht ldsst sich auf das Verhédltnis von Lebenswelt und
Wissenschatft {ibertragen: Insofern sich auch im Falle des alltidglichen und wissenschaftlichen
Wissens solche gemeinsamen Erkenntnisinteressen aufzeigen lassen, ist auf der Grundlage
des methodischen Kulturalismus auch ein direkter Vergleich zwischen beiden mdglich. Die
Wissenschaften konnen sich im lebensweltlichen Kontext als dem Alltagswissen iiberlegen
erweisen, z.B. wenn sich mit Hilfe biologischer Erkenntnisse die landwirtschaftlichen Ertrage
steigern lassen, d.h. die lebensweltlichen Praxen durch dieselben verbessert und theoretisch
gestiitzt werden. Die im Rahmen der Diskussion des Popperschen und des Kuhnschen
Ansatzes herausgestellte prinzipielle Inkommensurabilitit des lebensweltlichen und
wissenschaftlichen Wissens hat sich somit als iiberzogen erwiesen und ist zu Gunsten der vom

methodischen Kulturalismus vertretenen Ansichten fallen zu lassen.

169



Aus dieser Moglichkeit eines direkten Vergleichs ldsst sich aber keineswegs folgern, dass
die Wissenschaften nun doch als per se dem lebensweltlichen Wissen iiberlegen angesehen
werden kdnnen oder gar miissen. Ob eine derartige Uberlegenheit tatséichlich besteht, ist eine
fiir jeden Einzelfall erneut zu priifende empirische Frage, deren Entscheidung wesentlich von
den jeweils verfolgten Zwecken abhingt. Wie das Beispiel des ,germ-scheme‘ zeigt, kann es
in einem lebensweltlichen Kontext durchaus effektiver sein zur Vermeidung von
Neuansteckungen und der Ausbreitung von Krankheiten auf die von den Wissenschaften zur
Verfiigung gestellten Differenzierungen zu verzichten und an den ungenauen, dafiir aber auf
die lebensweltlichen Zwecke eigens zugeschnittenen Alltagskonzepten festzuhalten.
Ahnliches lisst sich fiir das soeben genannte Beispiel der Steigerung der landwirtlichen
Ertrage anfithren. Mogen die wissenschaftlichen Erkenntnisse auch kurzfristig zu einer
derartigen Ertragssteigerung fiihren, so handelt es sich hierbei doch nur um einen
lebensweltlich verfolgten Zweck unter vielen. Weitere Zwecke konnen in der Bewahrung der
Artenvielfalt und der traditionellen Anbaumethoden bestehen, fiir welche die Wissenschaften

moglicherweise nicht die entsprechenden Mittel zur Verfiigung zu stellen wissen.

Hiermit sollte deutlich geworden sein, dass angesichts dieser dritten moglichen
Gewichtung eine bereits zu Anfang dieser Untersuchung gemachte Feststellung (siche 1.3.)
bestitigt wird: Obwohl sich, wie soeben gesehen, prinzipiell ein direkter Vergleich zwischen
Lebenswelt und Wissenschaft denken ldsst — womit sowohl iiber Kuhn als auch den kritischen
Rationalismus hinausgegangen wird —, kann das Versagen einer Hypothese in einem
lebensweltlichen Kontext allein keinerlei Einfluss auf die Giiltigkeit derselben im Rahmen
des wissenschaftlichen Kontexts haben, genauso wenig wie die wissenschaftliche
Widerlegung von Teilen des ,common sense‘ dessen lebensweltliche Bewdhrung tangieren
muss. Die These von der durchgehenden Inkommensurabilitét ist zwar fallen zu lassen. An
der Riickweisung des Anspruchs auf eine prinzipielle Uberlegenheit der Wissenschaften muss
aber weiterhin festgehalten werden. Die Wissenschaften sind allein durch das Kriterium der
Eindeutigkeit und Situationsinvarianz ausgezeichnet und von unserem Alltagswissen
hinreichend abgegrenzt. Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass der methodische
Kulturalismus die Grundlage fiir eine vielversprechende Deutung des Verhéltnisses von

Lebenswelt und Wissenschaft liefert.

170



IV. Konklusion

Welche Schlussfolgerungen lassen sich nun aus dem systematischen Vergleich der drei
moglichen Gewichtungen des Verhiltnisses von Lebenswelt und Wissenschaft ziehen?

Welcher ist der Vorzug zu geben?

Aus dem Dargelegten sollte deutlich geworden sein, dass die an Hand des Schappschen
Spatwerks diskutierte zweite Deutungsmoglichkeit keinen haltbaren Losungsvorschlag
darstellt. Wahrend der Einsicht in den erkenntnistheoretischen Primat der Lebenswelt
durchaus beizupflichten ist, ldsst sich die dariiber hinausgehende These, ndmlich dass letztere
zugleich den einzig genuinen Wirklichkeitsbezug darstellt, nicht aufrecht erhalten. Vielmehr
hat das protophysikalische Begriindungsprogramm exemplarisch gezeigt, dass sich die
Eindeutigkeit und Situationsinvarianz der Wissenschaften auch unter Wahrung des
erkenntnistheoretischen Primats der Lebenswelt argumentativ einldsen lassen. Was im
zweiten Kapitel allein fiir die Grundbegriffe der Geometrie und den quantitativen
GroBBenvergleich gezeigt wurde, ist natiirlich um das im Rahmen des methodischen
Kulturalismus erdrtere Verfahren der orthosprachlichen Normierung zu erweitern. Hiermit ist
nicht nur gezeigt, dass und wie sich die geometrischen Grundbegriffe im Ausgang von den
lebensweltlichen Erkenntnisformen gewinnen lassen, sondern zugleich der Weg
vorgezeichnet, wie sich auch alle anderen wissenschaftlichen Terminologien aus der
Lebenswelt durch Hochstilisierung entwickeln lassen. Durch diese Erweiterung und Korrektur
ist die zweite mogliche Gewichtung, welche, wie eingangs angefiihrt, jegliche Realitdt auf
Seiten der Lebenswelt zu verorten sucht, nun aber bereits in Richtung einer geméBigteren
Position tliberstiegen, die sowohl der Lebenswelt, als auch den Wissenschaften Wahrheit und
Realitdt zuzugestehen geneigt ist und somit der dritten Deutungsmoglichkeit entspricht. Als
ernsthafte Kandidaten fiir eine angemessene Bestimmung des Verhiltnisses von Lebenswelt
und Wissenschaft sind somit nur die erste und dritte Deutungsmoglichkeit in Betracht zu

ziehen und gegeneinander abzuwagen.

Die Attraktivitit und vermeintliche Stirke der ersten Deutungsmoglichkeit ist sicherlich
darin zu verorten, dass sie prima facie eine plausible Erkldrung der besonderen Qualitit der
Wissenschaften liefert: Die Wissenschaften sollen dem Alltagswissen dahingehend iiberlegen
sein, dass sie die Wirklichkeit in ihrer eigentlichen Struktur freizulegen vermdgen. Wie im
ersten Kapitel gesehen ist dies allerdings eine Behauptung, die sich argumentativ nicht

einholen lisst. Dass sich die These des wissenschaftlichen Fortschrittes als einer bestdndigen

171



Wahrheitsanndherung nicht begriinden 14sst — so wurde bereits unter Punkt 1.3. festgehalten—,
heiflt nun aber nicht, dass sie nicht zutreffend ist. Aus diesem Grund hie3 es dort, dass die
weitere Untersuchung erst zeigen miisse, ob eine der anderen Deutungsmoglichkeiten diese
Schwierigkeiten zu vermeiden weill und somit gegeniiber der realistischen Deutung der

Wissenschaften einen Vorteil fur sich zu verzeichnen hitte.

Tatsdchlich scheint letzteres auf den methodischen Kulturalismus zuzutreffen. Auf der
Grundlage desselben konnte eine angemessene Charakterisierung sowohl des
lebensweltlichen, als auch des wissenschaftlichen Wissens gewonnen werden. Mit dem
Verweis auf das Gelingen oder Scheitern von Handlungen ist der Rede vom Alltagswissen ein
konkreter Sinn gegeben. Lebensweltliches Wissen gilt genau dann als wahr und begriindet,
wenn es die jeweils verfolgten lebensweltlichen Zwecke zuverldssig und regelmiBig zu
realisieren erlaubt. Unser Alltagwissen besteht dieser Auffassung zu Folge nicht aus einer
Ansammlung von blolen Meinungen. Der Anspruch auf Wissen ldsst sich jederzeit
hinsichtlich seiner praktischen Bewéhrung iiberpriifen und gegeniiber anderen Personen
begriindend vertreten. Ahnliches gilt fiir die Wissenschaften. Auf der Grundlage des
instrumentalistischen Wahrheitsbegriffs ldsst sich auch angesichts der Wissenschaften von
Wahrheit und Wissen reden. Das wissenschaftliche Wissen ist hinsichtlich seiner Bewahrung
in den von ihm theoretisch gestiitzten Labor- und Experimentalpraxen zu beurteilen, sei dies
nun die experimentelle Manipulation und Beherrschung von Festkorpern, chemisch-
biologischer Prozesse und physikalischer Teilchen, oder die Beobachtung von Planeten und
biologischer Arten. Hiermit ist die Rede von Wahrheit und einer Begriindung derselben

argumentativ eingeholt und somit iiber die erste Deutungsmoglichkeit hinausgegangen.

Ein Verfechter des wissenschaftlichen Realismus oder des kritischen Rationalismus mag
nun einwenden, dass er — angesichts der gegebenen Sachlage vor die Wahl gestellt — lieber
auf die Moglichkeit einer Begriindung der wissenschaftlichen Geltungsanspriiche verzichtet,
um dafiir an der These der bestindigen Wahrheitsanniherung und prinzipiellen Uberlegenheit
der Wissenschaften festhalten zu konnen. Dies habe insbesondere den Vorteil, dass weiterhin
an dem Anspruch des Alltagswissens und der Wissenschaften festgehalten werden kann, nicht
nur Instrumente zur Lebensbewiltigung zur Verfiigung zu stellen, sondern ,,so etwas wie eine
wirkliche Welt [zu, N.P.] beschreiben* (Popper, (1963) 1994a, p. 169). Der Erfolg und der
bestdndige Fortschritt der Wissenschaften reiche vollkommen aus, um diese Annahmen, wenn
auch nicht stringent begriinden, so doch als duf8erst plausibel ansehen zu kénnen. Angesichts
dieses Einwandes ist auf die eher am Rande gemachte Bemerkung zuriickzukommen (unter

1.3.), dass die These der bestindigen Wahrheitsanndherung keineswegs dem Popperschen

172



Falsifikationismus verpflichtet ist, sondern sich auch unabhéingig davon vertreten ldsst. Denn
auch aus Sicht des Instrumentalismus mag es als duferst plausibel erscheinen, dass diejenigen
Theorien, die einen Zweck auf bestindige und &uflerst prizise Weise zu realisieren erlauben,
irgendeine Struktur innerhalb der von uns unabhédngigen Wirklichkeit treffen oder dieser
zumindest &dullerst nahe kommen. Entgegen der realistischen Deutung stellt der
Instrumentalismus aber deutlich heraus, dass sich diese These trotz aller vordergriindigen
Plausibilitit nicht begriinden lisst. Mgen die Wissenschaften ihrem Anspruch'® nach auch
die von uns unabhiangige Wirklichkeit zu beschrieben trachten, den einzigen Priifstein fiir die
Wahrheit und Haltbarkeit ihrer Aussagen und Theorien finden sie in der Implementierung
threr Wissensanspriiche, d.h. in der Frage, ob sie die von ihnen gestiitzten Praxen regelméBig

und sicher zum Erfolg zu fiihren vermogen.

Der systematische Vergleich weist also deutlich in Richtung einer dem Instrumentalismus
oder methodischen Kulturalismus nahekommenden Bestimmung des Verhiltnisses von
Lebenswelt und Wissenschaft. Die in diesem Rahmen ausgebreitete Konzeption geniigt auch
den beiden zu Beginn dieser Untersuchung angefiihrten Minimalanforderungen: Zum einen
lasst sich die besondere Qualitit der Wissenschaften, welche in dem Anspruch der
eindeutigen und situationsinvarianten Uberpriifbarkeit besteht, durch den Rekurs auf das
orthosprachliche Normierungsverfahren argumentativ einholen. Zum anderen kann vermittels
des instrumentalistischen Wahrheitsbegriffs zugleich die Verlésslichkeit des lebensweltlichen
Wissens angemessen bestimmt werden. In einem lebensweltlichen Kontext lasst sich genau
dann von Wahrheit und einer Begriindung derselben reden, wenn dieses Wissen die
jeweiligen Praxen zuverlédssig und regelméBig zum Erfolg fiihrt, d.h. auf bewéhrte Weise den
gesetzten Zweck zu realisieren erlaubt. Durch den Verweis auf die Kriterien der praktischen
Bewihrtheit und der eindeutigen und situationsinvarianten Uberpriifbarkeit lassen sich beide
hinreichend voneinander abgrenzen. So steht die wissenschaftliche Verwendung von Technik
und Messgerdten jederzeit unter der Forderung der eindeutigen und situationsinvarianten
Uberpriifbarkeit, wihrend fiir den Gebrauch desselben Gerits im Rahmen der Lebenswelt

lediglich eine praktische Bewédhrung zu veranschlagen ist. Lediglich in zwei wesentlichen

1% Die Behauptung, dass die Wissenschaften ihrem Anspruch nach ,,so etwas wie eine wirkliche Welt
beschreiben® (Popper, (1963) 1994a, p. 169), ist zweideutig. Sollte hiermit so etwas wie der Entdeckungs- oder
Genesezusammenhang gemeint sein, so lassen sich allerdings beliebige Anspriiche anfiihren, wie z.B. dass der
eine Wissenschaftler die ndchsten Lottozahlen vorherzusagen, der andere hingegen eine Krankheit zu heilen
erhofft. Betrifft dies allerdings den Rechtfertigungszusammenhang und also die Frage nach der Wahrheit und der
Begriindung von wissenschaftlichen Aussagen, so diirfte hinreichend klar geworden sein, dass diese
Fragestellung nicht bei der Ubereinstimmung von Theorie und Wirklichkeit ansetzen kann, da dies in das
genannte Begriindungstrilemma fiihrt. Angesichts der letzteren Frage muss zu Gunsten einer
instrumentalistischen Konzeption optiert werden.

173



Punkten musste der methodische Kulturalismus also revidiert werden, namlich erstens in
seiner Behauptung, dass die Wissenschaften inhaltlich auf eine theoretische Stiitzung der
lebensweltlichen Praxen ausgerichtet sind. Wie gesehen bediirfen letztere lediglich einer
Bewihrung innerhalb der Labor- und Experimentalpraxen. Sowie zweitens (und hiermit in
einem direkten Zusammenhang stehend) in der nicht immer hinreichenden Unterscheidung
zwischen den lebensweltlichen und wissenschaftlichen Praxen: Erstere stehen lediglich unter
der Forderung einer praktischen Bewdhrung, wihrend letztere dariiber hinaus dem Kriterium
einer eindeutigen und situationsinvarianten Reproduktion und Uberpriifbarkeit zu geniigen

haben.

Wihrend sich fiir die sogenannten Naturwissenschaften relativ leicht Labor- und
Experimentalpraxen finden lassen, an Hand derer die wissenschaftlichen Theorien gepriift und
gegebenenfalls als begriindet ausgewiesen werden konnen, regt sich angesichts der
sogenannten Sozial- und Kulturwissenschaften der Verdacht, dass diese notwendigerweise
aus dem Rahmen der instrumentalistischen Betrachtung herausfallen miissen. Dem Anspruch
nach mochte der methodische Kulturalismus zwar auch die sogenannten
,JKulturwissenschaften’, die vor allem die Psychologie, Soziologie, Politologie, Ethnologie,

7 in den

Religions-, Sprach-, Literatur-, Kunst- und Geschichtswissenschaften umfassen,10
eigenen Ansatz integriert wissen. Angesichts dieser letzteren stellt sich aber die Frage, in
welchen Praxen sich das von ihnen zur Verfiigung gestellte Wissen zu bewidhren hat? Der
methodische Kulturalismus versucht dieser Schwierigkeit durch den Verweis auf die
soziopolitischen Praxen zu begegnen, in deren theoretischen Stiitzung sodann das
erkenntnisleitende Interesse der sogenannten Kulturwissenschaften verortet wird. Die

soziopolitischen Praxen erfordern laut methodischem Kulturalismus

»ein hermeneutisches Verstindniswissen zum Zwecke der Ermoglichung des friedlichen
Miteinanderlebens, des Umgangs mit fremden Kulturen, der Konfliktvermeidung und —16sung.
Ein solches Verstandniswissen, das neben dem Wissen um die von Einzelpersonen und Gruppen
faktisch vertretenen Meinungen, verfolgten Interessen, ausgeilibten weltlichen und religidsen
Briuche, etc. auch deren historische Genese miteinbegreift, ist z.B. ein fiir die Entscheidungen
gesetzgebender Gremien notwendiger ,Background’, wenn die Bediirftigkeit aller Betroffener
eine angemessene Berlicksichtigung finden sollen“ (Hartmann & Janich 1996, p. 43)

Der Rekurs auf das soziale Ideal des friedlichen Miteinanders birgt allerdings die
Schwierigkeit in sich, dass sich wohl kaum ein geeigneter, experimenteller Rahmen zur
vergleichenden Uberpriifung kulturwissenschaftlicher Theorien hinsichtlich ihrer Tauglichkeit

zur Realisierung des Zweckes der Konfliktvermeidung oder Konfliktlosung entwerfen lésst.

107 Wrtlich heiBt es, dass die Kulturwissenschaft laut methodischem Kulturalismus ,,in etwa die fritheren
,Geisteswissenschaften’ und empirischen Sozialwissenschaften, aber ohne Philosophie* umfassen (Hartmann,
1998, p. 12; Hartmann & Janich 1996, p. 42).

174



Dennoch werden solche vergleichenden Beurteilungen in den kulturwissenschaftlichen
Disziplinen de facto vorgenommen (d.h. Theorien werden von den Kulturwissenschaftlern
kritisiert, modifiziert, als haltbar oder auch nicht-haltbar ausgewiesen), wenn auch nicht mit
der gleichen Einhelligkeit, wie sie den Naturwissenschaften zu eigen ist. Miissen die
sogenannten Kulturwissenschaften also aufgrund ihres fehlenden Handlungsbezuges aus dem

Rahmen der Betrachtungen herausfallen?

Um dieser Konsequenz zu entgehen, soll folgender Gegenvorschlag gemacht werden:
Ahnlich wie Beobachtungen hinsichtlich der Entscheidbarkeit eines vorformulierten
Sachverhalts in ,gelungene’ und ,misslungene’ unterteilbar sind, lassen sich auch
kulturwissenschaftliche Ansétze in dieser Hinsicht beurteilen. Hierdurch wird die Einengung
auf das soziale Ideal des friedlichen Miteinanders umgangen, ohne hinsichtlich der
Beurteilung der kulturwissenschaftlichen Ansédtze in eine vollkommene Beliebigkeit zu
verfallen. Die zu entscheidenden Sachverhalte konnen hierbei duBerst verschieden sein. Sei
es, dass man die Frage zu beantworten sucht, ob die konstatierten Unterschiede in der
sprachlichen Beschreibung von rdumlichen Beziehungen zugleich Auswirkungen auf die
nicht-sprachliche Konzeptualisierung des Raumes hat (Levinson, 2003) oder man im Rahmen
einer historischen und sprachwissenschaftlichen Untersuchung zu kldren sucht, ob uns heute
geldufige Redewendungen, Praktiken oder Symbole ihre Wurzeln in mittelalterlichen oder gar
noch fritheren kulturellen Praxen haben, beziehungsweise auf den Einfluss bestimmter
fremder Kulturkreise zuriickzufiihren sind.'”™ In all diesen Fillen lisst sich der fiir die
jeweilige Untersuchung herangezogene kulturwissenschaftliche Ansatz danach beurteilen,
inwiefern die gestellte Frage einer angemessenen Entscheidung zugefiihrt werden kann. Dies
bedeutet nicht, dass angesichts der gestellten Fragen eine endgiiltige Antwort forciert werden
muss oder gar kann. Ebenso wie sich im Rahmen der Naturwissenschaften bestimmte Zwecke
auf unterschiedliche Weise realisieren lassen, kann es auch innerhalb der
Kulturwissenschaften konkurrierende theoretische Ansétze geben, die sich hinsichtlich ihrer
Anwendbarkeit auf einzelne Fragestellungen beurteilen und miteinander vergleichen lassen.
Kulturwissenschaftliche Abhandlungen lassen sich sodann dadurch von den lebensweltlichen
Wissensformen abgrenzen, dass an sie ebenso die Forderung der Eindeutigkeit und
Situationsinvarianz herangetragen wird, d.h. sie stehen in der Pflicht an Hand von

paradigmatischen Beispielen (z.B. case studies, einzelne empirische Untersuchungen und

1% Dies findet innerhalb der Kulturwissenschaften eine Entsprechung in der Anforderung, dass man die in einer
Untersuchung zu behandelte Fragestellung moglichst genau zu definieren hat, da die einzelnen
kulturwissenschaftliche Abhandlungen ansonsten Gefahr laufen, in eine Reihe von Einzelbetrachtungen
auseinanderzufallen.

175



Versuchsreihen) die Verwendungsweise eines bestimmten Terminus moglich genau zu
bestimmen und zu normieren. Somit steht auch die Wissenschaftsphilosophie angesichts der
Kulturwissenschaften gleichermaBlen vor der Aufgabe, gegebenenfalls eine eindeutige und
situationsinvariante  orthosprachliche Normierung der verwendeten Begrifflichkeiten
nachzureichen.'” Auch hier gilt es zu betonen, dass die Normierung eines Terminus es nicht
verbietet oder auszuschlieBen vermag, dass derselbe Begriff von konkurrierenden
kulturwissenschaftlichen Ansdtzen auf andere Weise verwendet werden kann. Dies kdme der
Forderung der Eineindeutigkeit und der Behauptung gleich, dass es sich hierbei um die einzig

richtige Verwendungsweise handelt — ein Anspruch, der sich wie gesehen nicht einlésen lésst.

Dass sich die kulturwissenschaftlichen Ansétze hinsichtlich ihrer Anwendbarkeit auf
einzelne, kulturwissenschaftliche Fragestellungen beurteilen lassen, stellt keinen Riickfall
hinter die vom methodischen Kulturalismus erarbeiteten Einsichten dar. Die einzelnen
Kulturen sind im Rahmen des methodischen Kulturalismus als Sprach- und
Handlungsgemeinschaften, das kulturelle Erbe und Wissen einer Gemeinschaft somit als
Uberlieferung von poietischen und praktischen Handlungsschemata zu definieren. Die
Kulturwissenschaften betreiben nun nichts anderes als eine Theoretisierung dieser kulturellen
Handlungsschemata, ohne dass sie sich hierbei auf die soziopolitischen Praxen und
Handlungsschemata beschrinken miissen, wie sich am Beispiel der soziologischen und
historischen Untersuchungen der Wissenschaften oder der handwerklichen Praxen
veranschaulichen ldsst. Da es sich hierbei nur um einen rudimentir skizzierten
Gegenvorschlag handelt, hat eine weitergehende Untersuchung natiirlich erst noch zu zeigen,
inwieweit dieser tatsdchlich in fruchtbarer und verniinftiger Weise auf die einzelnen

kulturwissenschaftlichen Untersuchungen angewendet werden kann.

19 S0 manchem Vertreter kulturwissenschaftlicher Ansitze - hierbei ist vor allem an die sogenannten
postkolonialistischen und postmodernen Ansitze zu denken, denen trotz aller inhaltlicher Differenzen die Kritik
an den westlichen/eurozentrischen Rationalitéts- und Fortschrittsvorstellungen als einer Form der Hegemonie
oder zumindest stark verengten Sichtweise gemeinsam ist - mag es suspekt vorkommen, nun wieder die Rede
von Begriindung, Wahrheit und Wissen in die Kulturwissenschaften einfithren zu wollen. Es sei allerdings
bemerkt, dass mit dem instrumentalistischen Wahrheitsbegriff kein erkenntnistheoretischer oder
wissenschaftlicher Realismus verbunden ist. Es lésst sich in diesem Kontext gar nicht von ,der einen Wahrheit’
reden, die sodann eine Vorrangstellung und grundsitzliche Uberlegenheit gegeniiber allen anderen kulturellen
Wissensformen zu beanspruchen wiisste. Bei den sogenannten , westlichen Wissenschaften’ (zu denen auch die
Kulturwissenschaften gehdren) handelt es sich, wie im Rahmen des methodischen Kulturalismus gesehen, selbst
um eine kulturelle Leistung, in denen die Konzepte der Begriindung, der Wahrheit und des Wissen de facto eine
prominente Rolle spielen. Letzteres trifft nicht nur auf die Naturwissenschaften, sondern gleichermaf3en auf die
Kulturwissenschaften zu, wie sich an den dort anhaltenden interparadigmatischen Debatten leicht zeigen lésst.
Wie sonst soll man die Kritik an den Vertretern eines konkurrierenden Ansatzes verstehen, wenn nicht dadurch,
dass man den von ihnen gemachten Behauptungen jeglichen Anspruch auf Begriindbarkeit oder Wahrheit
abspricht? Der hier gemachte Losungsvorschlag ist eben als Versuch zu verstehen, dem Gebrauch dieser
Konzepte (Wahrheit, Begriindung, Wissen) einen konkreten Sinn zu verleihen.

176



Die instrumentalistisch gedeuteten Kriterien der praktischen Bewédhrung und der
eindeutigen und situationsinvarianten Uberpriifbarkeit ermdglichen also eine hinreichende
Abgrenzung des lebensweltlichen und wissenschaftlichen Wissens. Inhaltlich stellt sich das
Verhiltnis beider so dar, dass der Lebenswelt ein erkenntnistheoretischer Primat zukommt
und die Wissenschaften gegeniiber derselben als methodisch sekundédr zu charakterisieren
sind, d.h. erst eigens vermittels einer Hochstilisierung hervorgebracht werden miissen.
Obwohl es sich bei den Wissenschaften um hochstilisierte lebensweltliche Praxen handelt,
lassen sich diese aber nicht per se als verbesserte lebensweltliche Praxen interpretieren. In
Einzelfdllen konnen sich die Wissenschaften zwar durchaus als dem Alltagswissen iiberlegen
erweisen. Wie im Rahmen des Diskussion des ,germ-scheme’ erldutert, kann es aus Sicht der
Heterodoxie der lebensweltlichen Zwecke aber durchaus effektiver erscheinen, nicht fiir jeden
lebensweltlich verfolgten Zweck eine eindeutige und situationsinvariante Bestimmung

desselben zu forcieren (d.h. nicht eigens zwischen Bakterien, Viren, etc. zu unterscheiden).

Um auf das Eingangsbeispiel des Alltagstisches und des wirren Atomhaufens
zuriickzukommen: Sowohl angesichts der Wissensanspriiche des Alltagsmenschen oder des
Schreiners hinsichtlich des Gebrauchs und der Herstellung von Tischen, als auch angesichts
des Wissens des Experimentalphysikers hinsichtlich des Verhaltens und der Eigenschaften
von Elementarteilchen ldsst sich von Wahrheit und einer Begriindung derselben reden, ohne
die Lebenswelt zu einer Ansammlung von Scheingebilden oder die Welt der Wissenschaften

zu blofB3en theoretischen Konstrukten erklaren zu mussen.

177



V. Literaturverzeichnis

Albert, H. (1980). Traktat iiber kritische Vernunft. Tiibingen.

Andersson, G. (2007). Basisprobleme. In H. Keuth (Ed.), Kar! Popper. Logik der Forschung
(pp. 145 - 165). Berlin.

Bailer-Jones, D., & Friebe, C. (2009). Thomas Kuhn. Paderborn.

Boyd, R. (2010, 13.09.2010). Scientific realism. The Stanford Encyclopedia of Philosophy
Retrieved 13.11.2010, 2010, from http://plato.stanford.edu/entries/scientific-realism/

D'Andrade, R. (1995). The development of cognitive anthropology. Cambridge.

Eddington, A. S. (1929). The nature of the physical world. Cambridge.

Gadenne, V. (2007). Bewédhrung. In H. Keuth (Ed.), Karl Popper. Logik der Forschung. (pp.
125-144). Berlin.

Gethmann, C. F. (Ed.). (1991). Lebenswelt und Wissenschaft. Studien zum Verhdltnis von
Phdnomenologie und Wissenschafistheorie. Bonn.

Gethmann, C. F. (Ed.). (2011). Lebenswelt und Wissenschaft. Hamburg.

Gutmann, M., & Hanekamp, G. (1996). Abstraktion und Ideation: zur Semantik chemischer
und biologischer Begrifte. Journal for General Philosophy of science, 27,29 - 53.

Gutmann, W. F., & Weingarten, M. (1990). Die biotheoretischen Méngel der evolutioniren
Erkenntnistheorie. Journal for General Philosophy of science, 21, 309 - 328.

Hartmann, D. (1993). Naturwissenschaftliche Theorien: wissenschaftstheoretische
Grundlagen am Beispiel der Psychologie. Mannheim: BI-Wiss.-Verlag.

Hartmann, D. (1996). Protowissenschaft und Rekonstruktion. Journal for General Philosophy
of science, 27,55 - 69.

Hartmann, D. (1998). Philosophische Grundlagen der Psychologie. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt.

Hartmann, D., & Janich , P. (1996). Methodischer Kulturalismus. In D. Hartmann & P. Janich
(Eds.), Methodischer Kulturalismus. Zwischen Naturalismus und Postmoderne. (pp. 9
- 69). Frankfurt a. M. .

Hartmann, D., & Janich , P. (1998). Die kulturalistische Wende. In D. Hartmann & P. Janich
(Eds.), Die kulturalistische Wende. Zur Orientierung des philosophischen
Selbstverstindnisses. (pp. 9 - 22). Frankfurt a. M. .

Hartmann, D., & Janich, P. (Eds.). (1996). Methodischer Kulturalismus: Zwischen
Naturalismus und Postmoderne Frankfurt a. M.: Suhrkamp Taschenbuch.

Husserl, E. ((1936) 1996). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phidnomenologie. Hamburg.

Janich , P. (1973). Eindeutigkeit, Konsistenz und methodische Ordnung: normative versus
deskriptive Wissenschatstheorie zur Physik. In F. Kambartel & J. Mittelstral (Eds.),
Zum normativen Fundament der Wissenschaft (pp. 131-158). Frankfurt a.M.

Janich , P. (1991). Die Galileische Geometrie. Zum Verhiltnis der geometrischen
Idealisierungen bei E. Husserl und der protophysikalischen Ideationstheorie. In C. F.
Gethmann (Ed.), Lebenswelt und Wissenschaft. Studien zum Verhdltnis von
Phéinomenologie und Wissenschaftstheorie. (pp. 164 - 179). Bonn.

Janich , P. (1992). Grenzen der Naturwissenschaft: Erkennen als Handeln. Miinchen: C.H.
Beck.

Janich , P. (1993). Erkennen als Handeln: von der konstruktiven Wissenschaftstheorie zur
Erkenntnistheorie. Erlangen und Jena: Palm & Enke.

Janich , P. (1996a). Kulturalistische Erkenntnistheorie statt Informationismus. In D. Hartmann
& P. Janich (Eds.), Methodischer Kulturalismus. Zwischen Naturalismus und
Postmoderne. (pp. 115 - 156). Frankfurt a. M. .

Janich , P. (1996b). Was ist Wahrheit? Eine philosophische Einfiihrung. Miinchen.

178



Janich , P. (1997a). Das Ma/f; der Dinge. Protophysik von Raum, Zeit und Materie. Frankfurt
a.M.

Janich , P. (1997b). Kleine Philosophie der Naturwissenschaften. Miinchen: C.H. Beck.

Janich , P. (1998). Die Struktur technischer Innovationen. In D. Hartmann & P. Janich (Eds.),
Die kulturalistische Wende. Zur Orientierung des philosophischen
Selbstverstindnisses. (pp. 129 - 177). Frankfurt a. M. .

Janich , P. (2006a). Die Naturalisierung der Information. In P. Janich (Ed.), Kultur und
Methode. Philosophie in einer wissenschaflich geprdgten Welt. (pp. 213 - 255).
Frankfurt a. M. .

Janich , P. (2006b). Kultur und Methode: Philosophie in einer wissenschaftlich geprdgten
Welt. Frankfurt a. M. : Suhrkamp Taschenbuch.

Janich , P. (2006c). Vollzugs- versus Beschreibungsperspektive des Handelns und das
Problem wissenschaftlicher Transsubjektivitét. In P. Janich (Ed.), Kultur und
Methode. Philosophie in einer wissenschaftlich geprdgten Welt. (pp. 69-86). Frankfurt
a.M.

Janich , P. (2006d). Vom Handwerk zum Mundwerk. Grundziige von Konstruktivismus und
Kulturalismus. . In P. Janich (Ed.), Kultur und Methode. Philosophie in einer
wissenschaftlich geprdgten Welt. (pp. 51 - 66). Frankfurt a. M. .

Janich , P. (2006¢). Was ist denn nun Wahrheit - ganz praktisch gesehen? In P. Janich (Ed.),
Kultur und Methode. Philosophie in einen wissenschaftlich geprdgten Welt. (pp. 186 -
209). Frankfurt a. M.

Janich , P. (2006f). Was ist genetisches Wissen? In P. Janich (Ed.), Kultur und Methode.
Philosophie in einer wissenschaftlich geprdgten Welt. (pp. 369 - 390). Frankfurt a. M.

Janich , P. (Ed.). (1999). Wechselwirkungen: zum Verhdltnis von Kulturalismus,
Phéinomenologie und Methode. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Kamlah, W., & Lorenzen, K. (1967). Logische Propddeutik oder Vorschule des verniinftigen
Redens. Mannheim.

Konersmann, R. ((1997) 1999). Die Augen der Philosophen. Zur historischen Semantik und
Kritik des Sehens. In R. Konersmann (Ed.), Kritik des Sehens (pp. 9-47). Leipzig.

Kuhn, T. S. ((1962) 1977). Die Funktion des Messens in der Entwicklung der physikalischen
Wissenschaften. In L. Kriiger (Ed.), Die Entstehung des Neuen. Studien zur Struktur
der Wissenschaftsgeschichte. (pp. 254-307). Frankfurt a.M.

Kuhn, T. S. ((1962) 1996). The structure of scientific revolutions. Chicago.

Kuhn, T. S. ((1970) 1974). Bemerkungen zu meinen Kritikern. In I. Lakatos & A. E.
Musgrave (Eds.), Kritik und Erkenntnisfortschritt. Abhandlungen des Internationalen
Kolloquiums iiber die Philosophie der Wissenschaft, London 1965. (Vol. 4, pp. 223-
269). Braunschweig.

Kuhn, T. S. ((1970) 1977). Logik oder Psychologie der Forschung? In L. Kriiger (Ed.), Die
Entstehung des Neuen. Studien zur Struktur der Wissenschaftsgeschichte. (pp. 357-
388). Frankfurt a.M.

Kuhn, T. S. ((1973) 1977). Objektivitat, Werturteil und Theoriewahl. In L. Kriiger (Ed.), Die
Entstehung des Neuen. Studien zur Struktur der Wissenschaftsgeschichte. (pp. 421-
445). Frankfurt a.M.

Kuhn, T. S. ((1974) 1977). Neue Uberlegungen zum Begriff des Paradigmas. In L. Kriiger
(Ed.), Die Entstehung des Neuen. Studien zur Struktur der Wissenschaftsgeschichte.
(pp. 389-420). Frankfurt a.M.

Lange, R. (1998). Zwischen Skylla und Chardybdis? In D. Hartmann & P. Janich (Eds.), Die
kulturalistische Wende. Zur Orientierung des philosophischen Selbstverstindnisses
(pp. 23 - 56). Frankfurt a. M. .

179



Levinson, S. C. (2003). Space in language and cognition. Explorations in cognitive diversity.
New York.

Liebsch, B. (2010). Die Idee der Phanomenologie im Lichte ihrer narrativistischen
Verabschiedung im Werk Wilhelm Schapps. In K. Joisten (Ed.), Das Denken Wilhelm
Schapps. Perspektiven fiir unsere Zeit. (pp. 22-48). Freiburg i.B.

Lorenz, K. (1941). Kants Lehre von Apriorischen im Lichte gegenwértiger Biologie. Bldtter
fiir deutsche Philosophie, 15,94 - 125.

Lorenz, K. (1973). Die Riickseite des Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte menschlichen
Erkennens. Miinchen.

Lorenz, K. (Ed.) (1995) Enzyklopddie Philosophie und Wissenschaftstheorie (Vols. 1).
Stuttgart.

Liibbe, H. (1954). Das Ende des phanomenologischen Platonismus. Eine kritische
Betrachtung aus Anlass eines neuen Buches. Tijdschrift voor Philosophie, 16(4), 639-
666.

Liibbe, H. (1960/61). 'Sprachspiele' und 'Geschichten'. Neopositivismus und Phinomenologie
im Spatstudium. Kant-Studien, 52, 220-243.

Liibbe, H. (1972). Bewusstsein in Geschichten: Studien zur Phdnomenologie der Subjektivitdt.
Freiburg: Rombach.

Musgrave, A. E. (2007). Explanation, description, and scientific realism. In H. Keuth (Ed.),
Karl Popper. Logik der Forschung. (pp. 83-102). Berlin.

Popper, K. R. ((1935) 2005). Logik der Forschung. Tiibingen.

Popper, K. R. ((1963) 1994a). Drei Ansichten iiber die menschliche Erkenntnis. In K. R.
Popper (Ed.), Vermutungen und Widerlegungen. Das Wachstum der
wissenschaftlichen Erkenntnis. (Vol. 1, pp. 141 - 174). Tiibingen.

Popper, K. R. ((1963) 1994b). Wahrheit, Rationalitit und das Wachstum der
wissenschaftlichen Erkenntnis. In K. R. Popper (Ed.), Vermutungen und
Widerlegungen. Das Wachstum der wissenschaftlichen Erkenntnis. (Vol. 1, pp. 312-
365). Tiibingen.

Popper, K. R. ((1971) 1974). Replies to my critics. In P. A. Shilpp (Ed.), The philosophy of
Karl Popper (Vol. XIV, pp. 961 - 1197). La Salle.

Quine, W. V. (1969). Epistemology naturalized. In W. V. Quine (Ed.), Ontologica relativity
and other essays (pp. 69 - 90). New York.

Ryle, G. ((1954) 1970). Die Welt der Wissenschaft und die normale Alltagswelt. In G. Ryle
(Ed.), Begriffskonflikte (pp. 87-103). Géttingen.

Schapp, W. ((1910) 2004). Beitrdge zur Phdnomenologie der Wahrnehmung. Frankfurt a. M.
Vittorio Klostermann.

Schapp, W. ((1953) 2004). In Geschichten verstrickt: zum Sein von Mensch und Ding.
Frankfurt a. M.

Schapp, W. ((1959) 1981). Philosophie der Geschichten. Frankfurt a. M. : Vittorio
Klostermann.

Schapp, W. ((1965) 1976). Wissen in Geschichten: zur Metaphysik der Naturwissenschafft.
Wiesbaden: B. Heymann.

Schneider, H. J. (Ed.) (1980) Enzyklopédie Philosophie und Wissenschaftstheorie (Vols. 1).
Mannheim.

Schonefeld, W. (1996). Relativistische Protophysik. In D. Hartmann & P. Janich (Eds.),
Methodischer Kulturalismus. Zwischen Naturalismus und Postmoderne. (pp. 197 -
224). Frankfurt a.M.

Sellars, W. (1963). Philosophy and the scientific image of man. In W. Sellars (Ed.), Science,
perception and reality. (pp. 1 - 40). London.

Stebbing, S. L. (1958). Philosophy and the physicists. New Y ork.

180



Uexkiill, J. v. (1956). Streifziige durch die Umwelten von Tieren und Menschen.
Bedeutungslehre Hamburg.

van Fraassen, B. C. (1980). The scientific image. New York.

Welter, R. (1986). Der Begriff der Lebenswelt. Theorien vortheoretischer Erfahrungswelt.
Miinchen.

Welter, R. (1991). Die Lebenswelt als 'Anfang' des methodischen Denkens in
Phinomenologie und Wissenschaftstheorie. In C. F. Gethmann (Ed.), Lebenswelt und
Wissenschaft. Studien zum Verhdltnis von Phdnomenologie und Wissenschaftstheorie.
(pp. 143 - 163). Bonn.

Wendel, H. J. (2007). Das Abgrenzungsproblem. In H. Keuth (Ed.), Kar! Popper. Logik der
Forschung. (pp. 41-66). Berlin.

Wolf, T. (2002). Vom Sinnesding zur Sinngeschichte. Narrative Phdnomenologie bei Husserl
und Schapp. In D. Carr & C. Lotz (Eds.), Subjektvitdit-Verantwortung-Wahrheit. Neue
Aspekte der Phinomenologie Edmund Husserls. (Vol. 1, pp. 303-323). Frankfurt a.M.

Wolters, G. (1991). 'Dankeschon Husserl!" - Eine Notiz zum Verhiltnis von Dingler und
Husserl. In C. F. Gethmann (Ed.), Lebenswelt und Wissenschaft. Studien zum
Verhdltnis von Phidnomenologie und Wissenschaftstheorie. (pp. 13 - 27). Bonn.

Zahar, E. G. (2007). Falsifiability. In H. Keuth (Ed.), Karl Popper. Logik der Forschung. (pp.
103-123). Berlin.

181



