Textes réunis par ; s ; . Textes réunis par
Louis LEMOINE et Bernard MERDRIGNAC : b Louis LEMOINE et Bernard MERDRIGNAC
et publiés avec la collaboration de ;
* Antiick CALARNOU s et publiés avec la collaboration de

Annick CALARNOU

L e CIRDoMoC a eintreprisr de réunir ce volume de M¢élanges en 'honneur du pere

CORONA MoONASTICA -

Mélanges offerts au pere Marc Simon 3

par le CIRDoMoC

(Centre Intematzonal de Recherche et de Docummtzztzon sur. le Monachisme Celtique)

Marc Simon, bibliothécaire de 'abbaye de Landévennec. Nombreux sont les cher-

. Ve N . e
cheurs de profession ou érudits amateurs (au plein sens du terme), en Bretagne Melanges offerts au pere Marc Simon

aussi bien qu’a I'échelle nationale ou internationale, qui bénéficient de I'aide généreuse et
compétente que le pere Marc apporte 4 tous avec une discrétion toute bénédictine.

Depuis sa création en 1986, 4 la suite de la célébration du 15€ centenaire de Landévennec,
le CIRDoMoC organise chaque année une journée d’étude grice a 'hospitalité chaleureuse
et conviviale de I'abbaye. En gage de gratitude, une quarantaine d’intervenants a ces jour-
nées ont tenu 2 présenter au pére Marc de nouvelles contributions qui reflétent la diversité
des perspectives envisagées lors de ces journées. D"autres, a qui il n'a pas été possible de par-
ticiper A cet hommage collectif, s'associent cependant 4 celui-ci par la richesse des échanges
intervenus lors de ces rencontres dont I'ouvrage se fait 'écho.

La pluralité des démarches spéc1ﬁqucs a 'hagiographie, I’histoire, I'archéologie, la phllo—
logie, la linguistique, la toponymie contribue a éclairer le réle joué a travers les siécles par le
monachisme, dont Landévennec est depuis le haut Moyen Age 'un des foyers éminents en
Bretagne, dans les échanges culturels et les relations soc1a]cs depuls le haut Moyen Age jusqu’a
nos jours.

-Ouvrage préparé par les Presses universitaires
de Rennes pour le compte du CIRDoMoC

o

o

ISSN 1158-9227

L

BRIEANNIA

BP\IUXHHUX
MANANLICA

1189 ﬂ]‘(XUC]X




La Vie de saint Fructueux de Braga
Quelques aspects de la relation entre I'ascete
et la société en Espagne wisigothique

Hérold PETTIAU
Ph. D., Girton College, Cambridge, England

Limportance du monachisme dans I'organisation ecclésiastique de la Galice, et plus
généralement du nord-ouest de la péninsule Ibérique au haut Moyen Age est admise
depuis longtemps. La complexité des formes de vie religieuse et des tendances ascé-
tiques ainsi que leur vitalité ont commencé i étre mises en lumiére seulement récem-
ment'. Au VII® si¢cle, cette variété est illustrée par une série de sources monastiques
remarquables; A savoir les écrits de saint Fructueux, la Regula Communis ainsi qu'un
Pactum, document contractuel visant 4 organiser la vie d’'une communauté. Ces deux
textes longtemps attribués au saint sont actuellement considérés comme lui étant pos-
térieurs2. On peut y ajouter la Consensoria monachorum, et les écrits de Valere de
Bierzo®. Ce bref essai sera consacré A la représentation hagiographique de Fructueux de
Braga, une importante figure du monachisme espagnol, qui fut particulierement actif
en Galice. Cette vita du VII siecle a été relativement peu étudiée. Elle n’en est pas moins
digne d’intérér car elle apporte une lumiere originale sur des questions importantes
posées par la relation de ['ascéte au reste de la société?. A ce titre, cette évocation de la

1. La bibliographie est bien trop volumineuse pour étre mentionnée dans cette contribution. Citons cependant les
ouvrages de I. HERWEGEN, Das Pactum des HI. Fruktuosus von Braga. Ein Beitrag zur Geschichte des suevisch-westgo-
thischen Ménchtums und seines Rechtes, Stuttgart, 1907 ; P. DAvID Egtudes historiques sur la Galice et le Portugal du vi‘
au Xir si¢cle, Coimbra, 1947. Voir aussi les travaux de C. J. BISHKO, Spanish and Portuguese Monastic History 600-
1300, Londres, 1984 ; ceux de J. ORLANDIS, Estudjos sobre Instituciones mondsticas medievales, Pamplona, 1971; ainsi
que ceux de P. C. DIaz, Formas econdmicas y sociales en el monacato visigodo, Salamanque, 1987 ; « Monasticism and
Liturgy in Visigothic Spain », A. FERREIRO (éd.), The Visigoths. Studies in Culture and Society, Leyde, 1999, p. 169-
99; et « El monacato y la cristianizacion del NO hispano. Un progreso de aculturacién », Cristianismo y aculturacion
en tiempos del Imperio romano, Murcie, 1990, p. 531-539. Sur la Galice, voir A. ISLA FREY, La sociedad Gallega en la
alta edad media (siglos 1x-x11), Madrid, 1989.

2. Voir M. C. Diaz Y Diaz, « Fructuosiana », J.-C. FREDOUILLE et. al. (¢d.), De Tertullien aux Mozarabes. Mélanges
Jacques Fontaine, 3 vol., Paris, 1992, ¢. 11, p. 31-41.

3. Sur Valére de Bierzo, voir A. SOLIGNAC, « Valére du Bierzo », Dictionnaire de spiritualité, 1. 16, 1992, col. 159-164,
et C. M. AHERNE, Valerio of Bierzo. An Ascetic of the late Visigothic Period, Washington, D.C., 1949. Valere était un
ermite qui avait fréquenté un temps le monastére de Complutum, fondation de Fructueux. Son décés est générale-
ment placé aprés 690.

4. Ainsi, R. FLETCHER, The Conversion of Europe from Paganism to Christianity 371-1386 AD, Londres, 1997, p. 157-
159 a fait d’intéressantes comparaisons entre les fondations monastiques colombaniennes en Gaule et celles de
Fructueux en Espagne. Sur les origines du monachisme dans les pays celtiques, voir les remarques de D. N. DUMVILLE,
« The Origins and Early History of Insular Monasticism : Aspects of Literature, Christianity, and Society in Britain

57



HEROLD PETTIAU

figure d’un saint wisigothique n’est pas déplacée dans des mélanges dédiés au pere Marc
Simon”.

Je vais d’abord fournir un bref état des lieux des sources documentant le personnage
avant d’évoquer différents aspects de la représentation hagiographique de activité de
Pascete, tant dans un cadre ecclésiastique que laic. Cette étude de la perspective monas-
tique de P'auteur de la vita ne peut étre que trés partielle, J’espere seulement, dans la
présente contribution, attirer I'attention sur un texte qui me parait étre assez révélateur
de mentalités qui avaient cours dans des milieux ascétiques de cet autre Finis terrae au

haut Moyen Age.

Données historiques sur Fructueux de Braga

La Vita Sancti Fructuosi constitue la principale source d’information sur le saint.
C’est un texte assez peu connu. Il est disponible dans une édition moderne due aux
soins de Manuel Diaz y Diaz qui est malheureusement d’acces relativement difficile®.
En voici donc un bref synopsis destiné & familiariser les lecteurs avec son contenu.

Fructueux est une des deux lumiéres de la chrétienté hispanique. Si la science d'Isidore
de Séville en a fait un modele d’éducateur et d’orthodoxie romaine, Fructueux constitue
Pexemple type du saint ascéte, imitateur du Christ et des ascétes égyptiens (§ 1). D’origine
noble, Fructueux est un officier de haut rang dans 'armée. Il se donne un éducateur en
la personne de I'évéque Conantius et devient moine ($ 2). Fructueux construit le monas-
tere de Compludo qu'il finance complétement. Les moines viennent ex familiae suae et
des diverses parties de I'Espagne. Le mari de sa sceur s'oppose 4 la vocation de cette der-
nire et meurt (§ 3). Fructueux établit une régle afin de régir la vie au sein du monas-
tere. 11 établit également un pater A la téte de ce dernier tandis que lui-méme fuit la foule
attirée par sa sainteté et devient ermite (§ 4). S’ensuivent plusieurs miracles, dont une
intercession qui met fin 3 une sécheresse (§ 5). Fructueux fonde ensuite un monastere
nommé Rufianum. Le saint y vit prés de 'autel, mais est ensuite ramené de force 2
Compludo par ses moines. De I3, il fonde un monastere 2 Visunia dans le Bierzo, un ter-
ritoire en Galice (§ 6). D’autres fondations suivent en Galice ainsi que sur une ile. Une
tempéte est calmée par son intercession (§ 7). Sa sainteté artire un grand nombre de
nobles, certains méme de I'entourage royal. Beaucoup d’entre eux deviennent des évéques

and Ireland, A.D. 400-G00 », Bulletin of the Institute of Oriental and Occidental Studies, Kansai University, . 30, 1997,
. 85-107.

5. gur Fructucux, voir en premitre approche M. C. D1az Y D1z, « Fructueux de Braga (saint) », Dictionnaire de
Spiritualisé, t. 5, 1964, col. 1541-1546; id., « Notas para una cronologia de Frutuoso de Braga », Bracara Augusta,
t. 21, 1967, p. 214-223; id., « Fructuosiana », De Tersullien aux Mozarabes. Mélanges Jacques Fontaine, op. cit., p. 31-
41. Fructueux a été l'objet I'un congrés réuni en 1965 dont les actes ont été édités dans Bracara Augusta, t. 21 et 22,
1967-1968. Voir aussi M. MARTINS, « O monacato de S. Frutuoso de Braga », Biblos, 26, 1950, p. 315-412. Sur le
contexte plus général de I'Espagne wisigothique, je renvoie en autres 4 R. COLLINS, Early Medieval Spain. Unity in
Diversity, 400-1000, Londres, 1983 (particuliérement chap. 3 et 4); S. TEILLET, Des Goths & la nation gothique. Les
origines de l'idée de nation en Occident du V* au VIF sidcle, Paris, 1984 et aux essais réunis dans The Visigoths. Studies
in Culture and Society, op. cit. Voir également les études plus anciennes de E. A. THOMPSON, The Goths in Spain,
Oxford, 1969; et de P. D. KING, Law and Society in the Visigothic Kingdom, Cambridge, 1972, ainsi que la biblio-
graphie fournie dans les notes suivantes.

6. Vita S, Fructuosi, éd. et trad. M. C. DIAZ Y DIAZ, La Vida de San Fructuoso de Braga, Braga, 1974. Cette vita
(Bibliotheca Hagiographica Latina, n® 3194; Clavis Patrum Latinorum, n° 1293), a été traduite en anglais par
A.T. FEAR, Lives of the Visigothic Fathers, Liverpool, 1997, p. 123-144. Plus répandue est Iédition de la Vit S. Fructuosi
par J.-P. MIGNE, Patrologia Latina, Paris, 1851, t. 87, col. 459-70. Une autre édition avec commentaire a été pro-
posée par E C. NOCK, The « Vita Sancti Fructuosi », Washington, D.C., 1946.

58

LA VIE DE SAINT FRUCTUEUX DF BRAGA

comme Theudisclus qui fonde, avec I'aide de Fructueux, un monastére reculé dans lequel
il finit sa vie (§ 8). Vivant en ermite, le saint est poursuivi par une foule, guidée par de
noirs oiseaux qui trahissent sa présence. Il effectue des miracles (§ 9) dont certains sont
ensuite décrits. Ainsi, le saint défend une biche chassée par une troupe. Elle le suit par-
tout, aux environs du monastére, mais elle est tuée par un jeune homme envieux. Le saint
guérit le jeune homme qui avait été frappé par la vengeance divine (§ 10). Uendurance
est une vertu caractéristique du saint. Alors qu’il se trouve en voyage, un paysan le prend
pour un esclave en fuite. Il frappe le saint qui fait preuve de patientia (§ 11). Lors d’un
voyage, un livre du saint, tombé dans une riviére, est récupéré intact miraculeuse-
ment (§ 12). Le saint accomplit un autre miracle sur le Guadalquivir en assurant la direc-
tion du bateau sans que les marins interviennent (§ 13). Le saint prédit le climat lors
d’un trajet entre Séville et Cadix. Il fonde un monastere dans 'ile de Cadix. D’apres le
témoignage d’un prétre nommé Julien, la réputation du saint attire tant de monde que
les ducs de 'armée se voient obligés d’intervenir auprés du souverain pour éviter que cet
enthousiasme pour la vie monastique ne risque de tarir la réserve de recrutement (§ 14).
Le saint attire également des femmes en quéte de vie religieuse. Parmi celles-ci se trouve
une noble vierge, Benedicta, qui fuit sa famille, vit en ermite et fait appel au saint pour
qu'il Iinstruise. Fructueux lui fait construire une petite cabane. Les vertus ascétiques de
la sainte femme attirent un grand nombre de jeunes filles pour lesquelles le saint fait
construire un monastere. Le fiancé de Benedicta soppose 2 cette vocation et invoque le
souverain qui ordonne un jugement a I'issue duquel la sainte se trouve justifiée, mais
meurt (§ 15). Le saint illumine la totalité de 'Espagne par son exemple (§ 16), mais il
est pris du désir d’entreprendre un pelerinage en Orient. Il prend une décision avec un
petit groupe de moines mais, suite A une trahison, le roi soppose au départ du saint et
de ses suivants (§ 17). Le saint est promu, contre son gré, au siége métropolitain de Braga
mais conserve son habit et son mode de vie monastiques (§ 18). Son enthousiasme pour
les fondations monastiques ne se dément pas. Ainsi Fructueux fonde un nouveau monas-
tere entre Dumio et la cité de Braga (§ 19). Sentant sa fin proche, le saint se fait amener
dans I'église et désigne un esclave nommé Dicentius 2 la téte du monastére de Torofio
avant de recevoir les rites de pénitence et de mourir devant lautel (§ 20).

La chronologie de la carriére de Fructueux est notoirement imprécise et mériterait
d’étre reprise”. Peu de personnages sont mentionnés nommément dans la Vita, et parmi
ceux-~ci, un seul est identifiable : Conantius, probablement I'évéque de Palencia® Nous
disposons pourtant d’un certain nombre de sources contemporaines du saint. Ses
propres écrits incluent une régle monastique qu’il aurait écrite pour sa premitre fon-
dation de Compludo, vers 640°. Fructueux est aussi 'auteur d’une fort intéressante
missive adressée & Braulion, évéque de Saragosse, qui lui répondit '. Dans cette lettre,

7. Voir M. C. Dfaz v Diaz, « Notas » et J. ORLANDIS, « El Movimiento ascético de S. Fructuoso y la Congrecacion
Mondstica Dumiense », Bracara Augusta, t. 22, 1968, p. 81-91.

8. Conantius, évéque de Palencia entre 610 et 640, mentionné par lldephonse de Toléde, De Viris Hllustribus, § 10,
C. CODONER MERINO (éd.), El « De Viris lllustribus » de Ildefonso de Toledo. Estudio y edicion critica, Salamanque,
1972, p. 130.

9. Fructueux, Regula Complutensis, éd. J. CAMPOS Ruiz, Santos Padres Espanoles, 11, San Leandro, San Isidoro, San
Fructuoso, Madrid, 1971, p. 129-162. Jai utilisé I'édition de J.-P. MIGNE, Patrologia Latina, op. cit., col. 1089-1110.
On a également attribué A Fructueux I'écricure d’un hymne 1 la gloire de saint Cucuphat, « Barcinon lacte Cucufati
uernans », C. BLUME (éd.), Analecta Hymnica, t. 27, Leipzig, 1897, n° 1086, p. 150-152.

10. Epistolario de S. Braulio de Zaragoza, lettres 43 (de Fructueux A Braulio) et 44 (réponse de ce dernier a Fructueux),
J. MaDOzZ (¢d.), Madrid, 1941, p. 186-206.

59



HEROLD PETTIAU

datée de 651 ou de 652, Fructueux, alors trés probablement encore abbé, posait une
série de questions 2 'évéque de Saragosse, lui demandant, entre autres choses, de lui
donner des explications sur des questions exégétiques que n’a pas résolues saint Jérome '
1l lui demandait aussi de lui envoyer un exemplaire de plusieurs Vitze de saints (celles
d’Hilaire d’Arles, Germain d’Auxerre, ainsi que la Vi d’Emilien écrite par Braulion
lui-méme) ainsi que des extraits des Conférences de Jean Cassien, afin de l'aider dans sa
propre ceuvre monastique '2. Dans sa longue réponse, I'évéque de Saragosse fit montre
d’admiration 4 I'égard du saint moine, déclarant envier sa solitude, mais le mettant aus-
sitét en garde contre toute tentation de priscillianisme qui avait entaché la province
pendant plusieurs siecles !, Il répondit également aux questions de Fructueux en lui
donnant des informations dont il avait besoin et termina sa missive par un éloge de la
Galice. Les liens de Fructueux avec les élites contemporaines sont également illustrés
par la lettre qu’il envoya au roi Reccesvinth, datable de 65214, et dans laquelle Fructueux
intercédait auprés du nouveau roi et de son épiscopat en faveur de prisonniers '*. Ce
genre d’intervention n'était pas rare au haut Moyen Age et a trouvé une expression dans
I’hagiographie, comme nous 'ont montré les recherches de Frantidek Graus '.

Enfin, Fructueux, alors évéque de Dumio, faisait partie des évéques participant au
dixiéme concile de Tolede tenu en 656, et dont il signa les actes'’. Un decretum adjoint
A ces derniers indique que Fructueux fut nommé A cette occasion au si¢ge de Braga en
lieu et place de I'évéque Potamius, déchu pour cause de fornication '8, Ce faisant, les
deux siéges se retrouvaient placés sous 'autorité d’'un méme prélat, une situation qui
prévalait lors de I'épiscopat de Martin de Braga. Au cours du méme concile, les évéques
prirent une autre décision qui concernait Fructueux au premier chef. Elle avait trait au
testament de I'évéque Ricimer de Dumio, dont les termes furent jugés trop défavorables
pour la communauté et en désaccord avec le testament du saint fondateur de Dumio,
I'évéque Martin de Braga. Ce dernier texte fut présenté dans les débats et la clause liti-
gieuse du testament de Ricimer fut donc rejetée . Ces deux décrets adjoints aux canons
de ce concile constituent les seules sources datées avec précision concernant la carriere
de Fructueux. La date de la mort de Fructueux est problématique. Il décéda entre 656
(date du dixieéme concile de Tolede) et 675 (date du troisitme concile de Braga réuni
par son successeur Leodegisius) %°.

11. Ibid., p. 188-189.

12. Lhistorien du christianisme irlandais notera quelques similitudes au niveau des questions posées entre cette mis-
sive et la fameuse lettre envoyée vers 600 par I'Irlandais Colomban au pape Grégoire le Grand. Tout comme
I'lrlandais, Fructueux montre son intérét pour Pexégése de saint Jéréme.

13. Sur Priscillien, voir H. CHADWICK, Priscillian of Avila. The Occult and the Charismatic in the Early Church, Oxford,
1976.

14. Fructueux, Epistula ad Recesuinthum regem, W. GUNDLACH (éd.) Monumenta Germaniae Historica, Epistolae, t. 111
(Epistolae merowingici et karolini aevi, t. 1), Berlin, 1892, p. 688-689.

15. Recceswinth était associ¢ au gouvernement de son pere Chindaswinth, alors fort 4gé, entre janvier 649 et sep-
tembre 653, date de la mort de ce dernier. Recceswinth est crédité par Orlandis de relations plus sereines avec son
épiscopat que son pére; voir J. ORLANDIS et D. RAMOS-LISSON, Die Synoden auf der Iberischen Halbinsel bis zum
Einbruch des Ilam (711), Paderborn, 1981, p. 199-201.

16. F. GRAUS, « Sozialgeschichtliche Aspekte der Hagiographie der Merowinger-und Karolingerzeit. Die Viten der
Heiligen des siidalemannischen Raumes und die sogenannt Adelsheiligen », A. BORST (éd.), Ménchtum, Episkopar
und Adel zur Griindungszeit des Klosters Reichenau, Sigmaringen, 1974, p. 131-176.

17. Tolede X (656), J. VIVEs (éd.), Concilios Visigdticos e Hispano-Romanos, Barcelone, 1963, p. 308-324.

18. Ibid., p. 319-322.

19. Ibid., p. 322-324.

20. Braga II1 (675), ibid., p. 370-379. Quelques dates plus précises (659, 665) ont été fournies par des sources posté-

60

LA VIE DE SAINT FRUCTUEUX DE BRAGA

Aspects de la représentation ascétique de Fructueux

Le texte a été composé dans les dernieres décades du vir© siecle sur la base de diverses
sources et de témoignages oraux de suivants du saint. Diaz y Diaz a en effet noté que
I’hagiographe faisait 4 plusieurs reprises référence  des suivants du saint qu'il a ren-
contrés et qui lui ont servi d’informateurs. Parmi ces informateurs, il compte un abbé
Cassien, qui fut présent, jeune homme, lors de la fondation du monastére de Compludo,
ce qui eut lieu, selon Diaz y Diaz, vers 640. Dfaz y Diaz conjecture que ce Cassien devait
avoir une soixantaine d’années vers 680 et suggere de placer la composition de la Vita
a cette époque?!. Par ailleurs, la Vi était connue de Valére de Bierzo, mort dans la der-
niere décennie du VIr* siecle, ce qui fournit un terminus ante quem plus solide.

Lhagiographe obéit aux contraintes habituelles du genre hagiographique et déclare
notamment sélectionner les épisodes qu'il présente??. 1 fait un choix parmi des épi-
sodes du début et de la fin de la carri¢re du saint. Ce point est d’autant plus intéressant
qu'il apparait que I’hagiographe a di, dans sa biographie spirituelle de Fructueux, expli-
quer, ou du moins faire face, a des critiques émises 4 lencontre du saint dont le com-
portement ascétique a trés certainement posé un certain nombre de problémes.

On se trouve, en lisant la Vita, face 4 un texte écrit dans un contexte clairement
monastique. Les principales sources de I'hagiographe, a savoir les Dialogues de Grégoire
le Grand ainsi que la Vita Sancti Martini et les Dialogii de Sulpice Sévére, ou encore la
Vita Sancti Pauli de Jérbme, ont toutes un caractere monastique affirmé. Lhagiographe
a fait également usage de diverses passiones espagnoles?’. On a déja signalé que 'ha-
giographe a réuni des témoignages de contemporains du saint. C’est d’autant plus vrai
pour les chapitres huit 4 quatorze, qui constituent, pour I'éditeur de la Vita, un légen-
dier relatif aux activités du saint en province de Bétique, et qui fait preuve de caractéres
spécifiques, comme I'usage des Vies des Peres de Mérida (Vita Sanctorum Patrum eme-
ritensium)**. Notons au passage qu'il ne semble pas y avoir d’influence d’autres Vitze
de saints monastiques comme celle de saint Emilien par Braulion de Saragosse ou encore
celles de saint Hilaire d’Arles et de Germain d’Auxerre, textes dont Fructueux avait
demandé une copie & Braulion aux fins d’édifier ses disciples. Ces textes ont pu circu-
ler dans des milieux fructuosiens?>. Un complément d’enquéte fait partie des deside-
rata d’une étude d’ensemble de la personnalité de Fructueux.

La localisation et I'identité de I'auteur sont problématiques et 'on ne peut pas aller
au-dela de certaines généralités 2. Il semble s’adresser 2 un public qui ne se limite appa-

rieures, cf. E C. NOCK, The « Vita Sancti Fructuosi », op. cit., p. 150. M. C. DIAZ Y Diaz, « Fructueux de Braga »,
col. 1542 accepte la date de 665 offerte par un Bréviaire de 'Eglise de Braga. Martins, « O monacato », p. 315,
place son décés en 665 ou 667, sans aucune précision.

21. M. C. Diaz Y D1az, La Vida..., op. cit., p. 13-15.

22. Vita S. Fructuosi, § 1, ibid., p. 80 : Cuius tantum ineffabilia sunt uirturum eius prodigia, quod nostra nuncupare non
ualet ineptia. Quantum fideli narratione cognoui, pauca de principio uitae eius et fine discernendo praestringam.

23. Sur les sources de la Vita S. Fructuosi, voir les commentaires de M. C. Diaz y Dfaz (ibid., p. 24-31).

24. Jbid., p. 20-21 reprenant ses recherches publiées dans différents articles : « A propésito de la “Vita Fructuosi” »,
Cuadernos de Estudios Gallegos, t. 8, 1953, p. 153-178, et « Notas para uma cronologia de Frutuoso de Braga »,
Bracara Augusta, v. 21, 1967, p. 214-223.

25. A vrai dire, Braulion admettait dans sa réponse 3 Fructueux n'avoir pas d’exemplaire disponible des livres deman-
dés, mais promettait d’en faire parvenir une copie dés que possible. Nous ne pouvons donc étre certain de leur cir-
culation dans les milieux fructuosiens.

26. Le texte a longtemps été attribué A Valere de Bierzo. Cette attribution n’est plus retenue. Voir la discussion de
E C. Nock, The « Vita Sancti Fructuosi », op. cit., p. 23-38 pour une discussion déraillée de la question.

61



HEROLD PETTIAU

remment pas 4 une communauté particuliére, mais plutdt 2 un ensemble de commu-
nautés fondées par le saint ou se réclamant de lui, et ce dans I'ensemble de la
Péninsule?’. Le prologue est, a ce titre, fort saisissant : il présente Fructueux et Isidore
comme les deux saints nationaux de ' Hispania®®. Le second est présenté d’emblée
comme un évéque, maitre d’éloquence et auteur de nombreux livres. Le premier est un
parangon d’ascétisme. Les deux saints sont mis en rapport avec les deux sources de
catholicité par I’hagiographe. Rome est prima sanctae ecclesiae cathedra d’oti émane la
foi catholique. LEgypte est source d’exemple de foi et de sainte religion. Isidore est
« romain » : il renouvelle les dogmes des Romains : dogmata reciprocauit Romanorum.
Fructueux, quant 2 lui, est clairement un ascete, I'égal des peres du désert®.

Le caractére national de cette vision est digne d’intérét. Il y a une volonté de la part
de la communauté de présenter son saint comme I'égal des ascetes du passé, mais aussi
comme saint de dimension nationale®. En cela, la Viza est le reflet d’un état d’esprit
tout 2 fait en rapport avec la perception qu’avaient les contemporains de Fructueux,
comme Braulion de Saragosse. Ce dernier s'adressait & Fructueux en des termes empha-
tiques, ampoulés mémes, mais lui aussi comparait Fructueux aux saints ascétes du désert
et lui décernait le titre de « gloire sacrée de 'Espagne?! ».

Fructueux est avant tout un saint voyageur. Certains de ses déplacements sont moti-
vés par sa piété personnelle; ainsi son désir de visiter la basilique de sainte Eulagie 2
Meérida (§ 10) ou celle de saint Géronte de Séville (§ 13). Mais son impulsion ascétique
le pousse surtout 2 fonder des monastéres généralement dans des régions désolées (ou
du moins présentées comme telles) 32, & 'exception de sa fondation 4 Cadix (§ 14). Sont
aussi mentionnés les monastéres de Compludo (§ 3, 4), de Rurianum ($ 6), de Peonense
(§ 7), un autre, enfin, sur une ile de 'Océan (§ 7). A plusieurs reprises, le saint fait de
nombreux émules parmi les élites; ainsi son disciple Teudiscus, aux dires de hagio-
graphe, un des nombreux nobles palatins qui devinrent évéques sous l'influence de
Fructueux, fonde un monastére dans un endroit reculé dans lequel il finit sa vie. Une
jeune fille noble, Benedicta, est aussi attirée par la vie religieuse sous I'influence du saint
qui devient son formateur et doit constituer une fondation monastique permettant d’ac-
cueillir les nombreuses jeunes filles (au nombre de quatre-vingts) qui suivent lexemple
de Benedicta. Je reviendrai bientdt sur ces cas particuliers.

Cette activité de fondations est accompagnée d’une volonté trés marquée de vivre
dans la solitude. Fructueux ne reste pas longtemps dans les monasteres qu’il vient de

27. Voir § 13 (un certain Benenatus), 14 (le prétre Julien qui grandit dans le monastére de Cadiz), et 19 (abbé Cassien,
son disciple principal), éd. DIAZ Y DIAZ, La Vida..., p. 102, 104, 114.

28. Vita S. Fructuosi, § 1, ibid., p. 80 : Postquam antiquas munds tenebras supernae ueritatis noua irradiawit claritas, et a
sede Romana prima sanctae eclesiae cathedra fidei catholicae dogmatum fulgurans rutilaret inmensitas atque ex Egypto
orientale prouincia excellentissima sacrae religionis praemicarent exempla et huins occiduae plagae exigue pevluceret extre-
mitas, praespicuce claritatis egregias diuina pietas duas inluminawit lucernas, Isidorum reuerentissimum scilicet uirum
Spalensem episcopum atque beatissimum Fructuosum ab intantia inmaculatum et iustum.

29. Ibhid, : [...] hic [Fructueux] uero in sacratissimo religionis propositu spiritus sancti flamma successus ita in cunctis spiri-
talibus exercitiis omnibusque operibus sanctis perfectus emicuit ut ad patrum se facile guaequaret meritis Thebacorum.

30. Voir également au § 16, ibid., p. 110 : Beatissimus uero Fructuosus, quumaque exemplo suo excellentissimae sanctitudi-

nis coruscante splendiflua claritate cunctam inluminasses Spaniam. ..

. Braulion, Epistula, 44, éd. MADOZ, Epistolavio de S. Braulio, p. 192 : Et [...] nec linguae eloguium, gentilis poetae

antiquum in te uertam praeconium et hoc solum dicam : O decus Hispaniae sacrum!

32. Voir § 4 (fondation de Dumio), 6 (fondation de Rufianum puis de Visunia), 7 (fondation de Peonense puis d’'un
monastére sur une ile), 15 (fondation d’un ermitage puis d’un monastére pour Benedicta en Bétique, 19 (fonda-
tion d’'un monastere A Montelios), éd. D1z Y Diaz, La Vida..., p. 86, 88, 89, 106-110, 114.

3

-

62

LA VIE DE SAINT FRUCTUEUX DE BRAGA

fonder. Ainsi, 2 Compludo, il établit une régle et place un supérieur (rector) a la téte de
la communauté afin de vivre en solitaire. Cependant, de maniére assez classique dans
I’hagiographie, les tendances ascétiques du saint sont contrecarrées par la foule qui
recherche sa présence3. Ayant fondé un monastére 2 Rufianum, il est méme ramené
de force par ses moines 3 Compludo (§ 6). Cette force peut étre physique ou bien sim-
plement une pression morale forte exprimée en termes polis. .. mais fermes®%. Fructueux
apparait donc comme un fondateur qui pose les bases de la vie monastique tout en
n’étant pas enclin 2 assurer le gouvernement de ses communautés. Son réle de législa-
teur monastique s'accorde parfaitement de I'existence de la régle de Fructueux, mais les
éditeurs modernes de la Vizz n'ont pas décelé de relation textuelle précise entre ce texte
et celui de la regle .

L'hagiographe présente une illustration particuliere d’'un probléme assez courant de
tension entre aspirations ascétiques et érémitiques d’une part, et responsabilités inhé-
rentes 4 la fonction abbatiale de I'autre. Ce conflit est encore plus aigu lorsque le saint
accede a I'épiscopat. Cette promotion est décrite comme un déchirement pour
Fructueux qui accepte contraint et forcé cette nouvelle responsabilité dans des cir-
constances trés particulieres que j’évoquerai plus loin. Fructueux ne semble pas avoir
été un cas isolé. Ainsi, des tensions similaires sont perceptibles dans d’autres Vitze de
saints importants actifs au VII® siecle dans d’autres parties de 'Occident, comme saint
Cuthbert de Lindisfarne (1 687) en Northumbrie 3, ou encore celle de '’Aquitain saint
Amand (1 680), un autre évangélisateur itinérant de grande envergure et fondateur de
nombre de communautés, contemporain de Fructueux, écudié par F. Kurzawa dans ce
volume, et dont I'apostolat se heurta & bon nombre de difficultés qui transparaissent
clairement sous I'image hagiographique?’.

Comparons le cas de Fructueux & celui de Colomban, autre auteur monastique dont
on dispose d’écrits personnels, régles et lettres, dont une a trait au comportement du
directeur d’dimes d’'une communauté ascétique®®. On trouve un point commun frap-
pant entre le contenu de la lettre adressée par le saint, alors condamné i I'exil en Irlande,
a ses disciples et le premier chapitre du livre II de sa Vita, relatant les premieres années
de I'abbatiat d’Attale, successeur de Colomban i Bobbio. Les deux textes montrent une
communauté d’idées, et font état d’'un méme probleme disciplinaire : les problemes
d’autorité créés par le départ de moines désireux de mener seuls une vie d’ascése plus
intense. Colomban donnait dans sa lettre des conseils 4 Attala en qui il voyait un suc-
cesseur pour gouverner sa congrégation. Parmi ces conseils, il recommandait de laisser

33. Ainsi § 4 (2 Compludo) ; § 8 (fondations diverses), ibid., p. 86 et 92.

34. Vita Sancti Fructuosi, § 6, ibid., p. 88 : Quumque ibidem aliquanto tempore quienisset, egressa est omnis congregatio
Conplutensis cenobii ; multitudo monachorum pie uiolenti uenientes eiecerunt eum de eadem claustra [i. e. Rufianum}
et ad pristinum reduxerunt locum.

35. Ibid., p. 31.

36. Sur celui-ci voir par exemple I'étude de C. STANCLIFFE, « Cuthbert and the Polarity between Pastor and Solitary »,
St Cuthbert, his Cult and his Community to A.D. 1200, 2d. Gerald BONNER et 4/, Woodbridge, 1989, p. 21-44; et
celle de C. E. NEWLANDS, « Bede and images of saint Cuthbert », Traditio, t. 52, 1997, p. 73-109.

37. Sur la Vita S. Amand;, voir M. VAN UYTFANGHE, « Die Vita im Spannungsfeld von Legende, Biographik und
Geschichte (mit Anwendung auf einen Abschnitt aus der Vit Amandi prima) », A. SCHARER et G. SCHEIBELREITER
(éd.), Historiographie im frithen Mittelalter, Vienne, 1994, p. 194-221, ainsi que A. VERHULST et G. DECLERCQ,
« Laction et le souvenir de saint Amand en Europe centrale. A propos de la découverte d’une “Vita Amandi anti-
qua’ », M. VAN UYTFANGHE et R, DEMEULENAERE (éd.), Aewum inter utrumque. Mélanges offerts & Gabriel Sanders,
professeur émérite & luniversité de Gand, Steebrugge, 1991, p. 503-526.

38. Colomban, Bpistula, 4, G. S. M. WALKER (éd.), Sancti Columbani Opera, Dublin, 1957, p. 26-37.

63



HEROLD PETTIAU

partir les moines qui se rebellaient contre I'application de la régle afin de sauver les-
sentiel de la communauté . Colomban s'était auparavant ouvert sur la question 2
Grégoire le Grand dans la lettre qu'il lui adressa vers 600 *°. De fait, selon Jonas de
Bobbio, hagiographe de Colomban, aprés la mort du saint fondateur, Attala, destina-
taire principal de la lettre de Colomban, diit faire face 4 une opposition de moines qui
quittérent le monastére et subirent la punition divine pour leur désobéissance*!. On a
parlé de la Vita de Colomban et de ses disciples, comme une « régle en action*? ». Ce
n'est pas le cas dans la Vit de Fructueux, dans laquelle il n'y a pas de legon de vie monas-
tique particuliére.

Ce choix opéré par 'hagiographe, de présenter des épisodes de voyages du saint et
de se concentrer sur son activité de fondateur et d’ermite mériterait d’étre discuté plus
longuement. On notera que hagiographe prend soin d’indiquer que Fructueux ins-
talle une personne compétente, abbé ou rector pour diriger les communautés qu'il fonde.
11 ne peut donc, en aucun cas étre accusé de négliger ses devoirs de gouvernance d’imes.
Un tel probléme trouve une illustration particuli¢re dans le cas de cet abbé Frominien,
contemporain de Fructueux, qui faisait partie des correspondants de Braulion de
Saragosse. Visiblement en butte 2 de nombreuses critiques, Frominien envisageait de
se retirer de sa charge, et s’en était ouvert 2 Braulion. Ce dernier le dissuada fermement
de mettre ce projet 4 exécution, citant la lettre envoyée par le pape Léon le Grand 2
Rusticus, évéque de Narbonne, qui voulait quitter son office dans des circonstances
assez similaires  celles auxquelles faisait face Frominien. Léon donnait un message fort
de responsabilité pastorale 3. Peu de renseignements sont 4 retirer au niveau de l'orga-
nisation monastique des communautés fructuosiennes, particuliérement en ce qui a
trait 2 la discipline, fort sévére, qui devait y régner, comme en témoigne la régle de
Fructueux . Le saint ne rencontre pas d’opposition au sein des communautés qu’il
fonde, ou du moins la viza ne se fait pas non plus écho de problemes internes au mona-
chisme, or il y en eut, et ce particuliérement en province de Gallaecia.

La seconde moitié du Vir* siécle fut une période de troubles et d’ajustements des ins-
titutions monastiques au cadre régional, mais aussi de problemes disciplinaires récur-
rents au sein de 'épiscopat. Les actes de plusieurs conciles wisigothiques sont en effet
particuli¢rement révélateurs de problémes posés par différents évéques, particuliere-
ment dans la province ecclésiastique de Galice. Le cas de Potamius de Braga vient évi-
dement a Pesprit, mais, d’'une maniére plus générale, des problemes bien plus graves
furent 4 Pordre du jour de plusieurs conciles. Ainsi, du vivant de Fructueux, des évéques
de la province de Galice s'étaient vu reprocher leur rapacité lors de visites pastorales au
cours du septiéme concile de Tolede*. Un concile métropolitain de la province de
39. Colomban, Epistula, 4, § 4, ibid., p. 30.

40. Colomban, Epistula, 1, § 8, ibid., p. 8.

41. Vita S. Columbani Abbatis Discipulorumgue eius, 11, 1, B. KRUSCH (éd.), Tonae Vitae Sanctorum Columbani, Vedastis,
Tobannis, Monumenta Germaniae Historica, Scriptores Rerum Germanicarum in Usum Scholarum, Hanovre, 1905,
p. 144-294 aux p. 230-232; trad. A. DE VOGUE et P. SANGIANL, Jonas de Bobbio, Vie de saint Colomban et de ses dis-

ciples, Bégrolles-en-Mauges, 1988, p. 177-179.

42. Lexpression est de lan Wo0D, « The Viza Columbani and Merovingian Hagiography », Peritia, v. 1, 1982, p. 63-

80,1 la p. 68.

43. Braulion, Epistula, 13, ]. MADOZ (éd.), Bpistolario..., op. cit., p. 103-5.
44, Notons toutefois, avec ]. ORLANDIS, « El Movimiento ascético de S. Fructuoso y la Congrecacion Monistica
Dumiense », Bracara Augusta, 1. 22, 1968, p. 81-91, que des différences d’organisation ont d exister entre les com-

munautés de Gallaecia et celles de Bétique (comme la communauté de nonnes de Benedicta).
45, Tolede V11 (646), § 4, J. VIVES (éd.), Concilios..., op. cit., p. 254-255.

64

LA VIE DE SAINT FRUCTUEUX DE BRAGA

Lusitanie tenu 3 Mérida en 666 prit nombre de mesures régulant Pactivité des évéques
et statua, parmi d’autres sujets, sur Pattribution de la part des dons offerts 4 'Eglise
revenant aux évéques, leur enjoignant de ne pas outrepasser leurs droits “. Les actes du
onziéme concile tenu 4 Toléde, en novembre 675, s'ouvraient sur une description affli-
gée des malheurs de I'Eglise espagnole, souillée par des évéques aux moeurs dépravées.
Le concile réaffirma avec force les prérogatives des métropolitains, I'importance du
concile, statua sur les cas de discorde entre prélats et légiféra sur une série d’abus com-
mis par des évéques dont la simonie, en leur enjoignant d’adopter un mode de vie digne
de leur rang¥’. Enfin, pour donner un exemple relatif 2 la province ecclésiastique de
Galice, les canons du troisitme concile de Braga, également tenu en 675, condamne-
rent 2 leur tour la simonie ainsi que la vanité d’évéques se faisant amener a I'église, les
jours de fétes de martyrs, portés sur des si¢ges par des diacres et apparaissant comme
des reliquaires*®. En Galice encore, différents textes monastiques mentionnés au début
de cette contribution nous offrent, diment interprétés, des perspectives intéressantes
sur des problemes liés aux formes de vie monastiques. Ainsi la Sancta Communis Regula
est un texte longtemps attribué 4 Fructueux, mais maintenant considéré comme pos-
siblement inspiré par le saint, et lui étant postérieur. On y trouve une condamnation
sans ambiguité de I'édification de monasteres par des prétres ou de communautés éta-
blies sur bases familiales%°. D’aprés Pablo Diaz, de telles communautés constitueraient
en fait des tentatives de communautés villageoises de résister 4 'emprise de grands pro-
priétaires qui favorisent I'installation de monasteres, au sens classique, sur leurs terres°.
Par ailleurs, Dfaz reléve plusieurs mentions de questions patrimoniales relatives aux
moines qui décident de quitter des communautés en reprenant leurs biens propres au
détriment du monastére>!. On peut rapprocher ce texte de l'opuscule de Valere de
Bierzo intitulé De genere monachorum, qui fait référence a des problemes de recrute-
ment rencontré par des communautés monastiques, 4 tel point que des personnes qui
ne font pas preuve de la motivation nécessaire sont enrélées, parfois contre leur gré>*.
Pour Julian Bishko, il s’agirait la d’une situation émergeant apres I'épiscopat de
Fructueux, au sein de communautés fondées par ce dernier. A nouveau, I'existence de
moines conservant des liens avec leur famille d’origine et le controle de leur propre
patrimoine est un souci majeur pour les législateurs monastiques>*. 1l est donc inté-
ressant de constater que ces problémes napparaissent pratiquement pas dans la Viza,
qui semble lui substituer d’autres questions, posées a une échelle différente, celle de
P'Etat wisigothique, et ce dans un contexte juridique.

46. Mérida (666), § 16, ibid., p. 336-337.

47. Tolede XI (675), § 2 (sur métropolitain), 4 (sur discorde entre prélats), 5 (sur abus divers de la part d’évéques), 6
(sur mutilations infligées aux membres de la familia ecclésiastique par des évéques), 9 (simonie), 10 (mode de vie
des évéques), ibid., p. 355-356, 358-360, 360, 362, 363.

48. Braga I11 (675), 5 (vanité d’évéques), 7 (simonie), ibid., p. 376 et 377.

49. Sancta Communis Regula, § 2 et 4, ].-P. MIGNE (éd.), Patrologia Latina, v. 87, col. 1112-13 et 1113-14.

50. P C. Diaz, « Monasteries in a peripheral area ».

51. Ibid.

52. VALERE DE BIERZO, De genere monachorum, M. C. DIAZ Y DIAZ (éd.), Anecdota Wisigothica I, Salamanque, 1958,
p. 56-61.

53. C. J. BiSHKO, « The Pactual Tradition », p. 21-22.

65




HEROLD PETTIAU

Lactivité de Fructueux et les tensions avec la législation laique

Dans la description de Pactivité de Fructueux, et de la maniere dont la Viza est
construite, on sent une série de tensions entre le saint et le contréle laic, civil. D’une
part, certaines fondations de Fructueux engendraient des conflits portant sur des ques-
tions de patrimoine, de l'autre, l'activité du saint est présentée comme une cause de
disruptions allant jusqu’a des conflits ouverts que 'hagiographe ne peut — ou ne veut —
cacher dans son récit.

Ainsi, dés la fondation de son premier monastére dans le Bierzo, dans laquelle le
saint investit une part importante de son patrimoine, son propre beau-frére lui intente
un proces, intervenant directement auprés du souverain, arguant que la moitié des reve-
nus conférés au nouveau monastere devaient lui revenir afin de mener des campagnes
militaires 3. Ce passage semble indiquer que des revenus fiscaux étaient attribués 2 des
combattants 3. Des considérations patrimoniales sont également discernables dans I'épi-
sode du proces intenté par le flancé de Benedicta (§ 15), un officiel (guardingus) de la
cour, proche du souverain aux dires de ’hagiographe. La sainte femme contrevient aux
régles en vigueurs concernant la disponsatio, un accord formel préliminaire au mariage*.
Certes, on sait que la vocation de nombres de saint(e)s allait 2 'encontre de projets
matrimoniaux dans nombre de vitze du haut Moyen Age, mais le juridisme marqué de
ce passage me semble révélateur d’une réalité vécue.

Un autre cas intéressant est celui de 'évéque Theudiscus déja mentionné dans cet
essai. Il faisait partie des nobles palatins abandonnant le service royal en grand nombre
pour le joindre (§ 8). Une tension plus évidente semble apparaitre plus tard (§ 14),
dans un passage relatif aux fondations du saint dans la province de Bétique ot il est
écrit que le nombre de candidats 2 la vie monastique y devient tellement élevé que des
craintes sont émises & haut niveau par les duces exercitus de la province pour le service
militaire®”. Comme I'a indiqué le traducteur anglais de la vit, il est difficile (voir impos-
sible) de quantifier 'impact réel de cette prétendue hémorragie de recrues potentielles
attirées par la discipline monastique >®. Cependant, la logique de 'hagiographe reste la
méme : un appel est fait directement aupres de 'autorité royale. Apparemment le but
en érait de limiter cet afflux afin de faire respecter un édit interdisant aux soldats de
devenir moines.

Le conflit le plus manifeste entre normes juridiques et 'activité et les aspirations du
saint a lieu lors de I'épisode fameux, mais difficilement explicable, dans lequel le saint
veut quitter le pays et partir en pelerinage vers 'est>®. Lhagiographe ne cache pas que
le saint est conscient de sa clandestinité : il ne s'ouvre qu'a quelques fideles et le départ

54. Vita S. Fructuosi, § 3, M. C. DIAZ Y DAz (éd.), La Vida..., p. 84.

55. Ainsi que I'indique G. HALSALL, Warfare and Society in the Barbarian West, 450-900, Londres, 2003, p. 60. Cet
auteur voit en ce passage un signe de I'évolution de I'armée wisigothique, qui devenait alors de plus en plus com-
posée de propriétaires terriens, 2 Fimage de ce qui se passait en Gaule 2 la méme époque.

56. Voir en général P. D. KING, Law and Society..., p. 224.

57. Vita S. Fructuosi, § 14, M. C. Diaz Y Diaz (éd.), La Vida..., p. 104-106 : Tanti gloriosissimi et incomparabilis uiri
rutilo fulgore radians exempla meritorum ita ardore fidei accendit animos populorum ur cateruasim undique concurrens
agmina conuersorum inmensus feret chorus. Nisi et duces exercitus prouinciae illius uel circumseptus undique confini-
bus regi cla t ut aliquantum poiberetur — quia si fas fuerit permissionis non esset qui in expeditione publica profi-
cisceretur — innumerabilis se debuit congregare exercitus monachorum. ..

58. A. T. FEAR, Lives, p. 138, note 62.

59. Vita S. Fructuosi, § 17, M. C. Diaz Y Diaz (¢éd.), La Vida..., p. 111-12.

66

LA VIE DE SAINT FRUCTUEUX DE BRAGA

est connu au palais par une indiscrétion. La nouvelle de cette tentative est communi-
quée au palais auprés du souverain et ses conseillers; donc dans un contexte civil. Ce
faisant, Fructueux contrevenait directement 4 des lois récentes fort explicites relatives
aux modalités de gouvernement®. Ainsi le quatriéme concile tenu i Toléde en 636
contenait un canon punissant les évéques qui envoyaient des messages 4 I'étranger®!.
Mais de maniére plus saisissante, en 646, au septieéme concile tenu a Toléde, sous le
régne de Chindaswinth, furent prises des mesures fort explicites interdisant aux évéques
principalement, mais aussi aux autres officiers de quitter 'Espagne sous peine de pri-
vation des grades ecclésiastiques ®2. Ces mesures précédaient une loi édictée par le méme
souverain en 652-653 dans le but d’interdire aux officiels de se rendre i 'étranger afin
d’y établir des contacts et 'y fomenter des conflits .

Cet épisode trouve une justification hagiographique : le souverain, saisi de la crainte
de perdre une telle lumiére pour I'Espagne, donne l'ordre de se saisir de Fructueux et
de le maintenir sous bonne garde. Ceci s’avére inutile car une nuit, les gardes trouvent
grande ouverte la porte de la chambre dans laquelle réside le saint, abimé dans la priére.
Il s’agit la d’une stylisation hagiographique qui trouve son origine dans les Actes des
Apétres, 124, Ce passage est d’autant plus troublant qu'il est directement suivi par la
promotion du saint 4 P'épiscopat sur le sitgge métropolitain de Braga®. Bien entendu,
elle a lieu contre son gré, suivant en cela un zgpos hagiographique bien connu, mais qui
apparait, dans ce contexte précis, particuli¢rement justifié. La formulation est d’ailleurs
assez étoftée : Licet inuitus, contra uoluntatem suam, languoris maerore depressus, perni-
citer resistendo in sede metropolitana dono Dei ordinatus et pontifex. Derriére ces termes
forts, on peut sentir une résistance sérieuse de la part du saint ainsi qu'une volonté affi-
chée de conserver son mode de vie monastique. De fait, rien dans le chapitre sui-
vant ($ 19) n’indique un quelconque intérét pour sa charge épiscopale : il fonde diffé-
rents monasteres, dont un prés de Dumio, dans lequel il est enterré. A 'approche de la
mort, il dépense toute son énergie dans un contexte monastique (§ 20). Enfin, cette
inflexion monastique continue : quand vient le moment de passer de vie a trépas, il
désigne son successeur dans I'abbatiat .

Une logique hagiographique est donc i ceuvre, et on ne peut s'empécher de
conclure, sur la base de 'agencement des chapitres, que cette promotion semble consti-
tuer un moyen de contrdle du saint par les autorités : en élevant Fructueux a I'épisco-
pat, on espere 'empécher de voyager comme il I'avait fait auparavant. Les commenta-
teurs modernes de la Vizz ont tous reconnu la difficulté de cet épisode’. Lhagiographe
a, en effet, omis de mentionner l’épiscopat de Fructueux 2 Dumio, antérieur 3 son acces-

60. Comme ce fut remarqué par E. A. THOMPSON, « Tiwo notes on St Fructuosus of Braga », Hermathena, 1. 90, 1957,
p. 54-63 aux p. 58-63.

61. Tolede IV, § 30, J. VIvEs (éd.), Concilios Visigoticos, p. 203.

62. Tolede VIL, § 1, ibid., p. 249-252.

63. Leges Visigorhorum 11.1.8 ; commentée par K. ZEUMER, « Geschichte der westgotischen Gesetzgebung I1 », Newes
Archiv, t. 24, 1899, p. 39-122, aux p. 57-69.

64. Lon notera aussi I'image lumineuse attachée au saint rappelant la description de sa renommée dans lintroduction
de la Vita.

65. Vita Sancti Fructuosi, § 18, M. C. DIAZ Y DIAZ (¢d.), La Vida..., p. 112 : Post haec uidelicet, licet inuitus, contra
uoluntatem suam langoris merove depressus perniciter resistendo in sede metropolitanan dono dei ordinatus est pontifex.

66. Notons avec A. ISLA FREY, La sociedad gallega, p. 105 que la régle monastique de Fructueux préconise I'élection de
Pabbé par la communauté.

67. M. C. Diaz Yy Diaz, « Notas », p- 220-222.

67



HEROLD PETTIAU

sion au si¢ge métropolitain de Braga qui eut lieu, on le sait, lors du concile tenu 2 Tolede
en 656, suite A une mesure disciplinaire prise 4 'encontre de I'évéque Potamius ®. Nous
n’avons pas d’explication satisfaisante de ce choix hagiographique; on ne sait non plus
quelle valeur accorder a cette juxtaposition de passages. Peut-€tre est-ce le reflet de rela-
tions devenues tendues entre les deux si¢ges apreés la mort du saint?

€

Deux remarques s'imposent a l'issue de cette bréve évocation de la Vita Sancti
Fructuosi. Ce texte s'adressait trés probablement 4 des membres de communautés fon-
dées par le saint et donc était censé correspondre aux attentes de ses membres.

Tout d’abord, la perspective monastique et nationale adoptée par I'auteur s'accorde
assez bien de 'activité du saint, auteur d’une régle monastique importante. La Viza
témoigne d’'une communauté de vue avec le saint. Dans sa lettre 2 Braulio, Fructueux
demandait en effet qu'on lui fasse parvenir des Vies de saints ascétiques (Hilaire d’Arles,
Germain d’Auxerre, Emilien) en sus d’écrits ascétiques de Jean Cassien en vue d’exer-
cer son activité en Galice. Il est donc fort probable que la lecture des faits des saints
moines du passé avait une grande part dans la formation et 'édification des moines
dans les communautés fructuosiennes.

D’autre part, la Vita semble dégagée des problémes contemporains existant au sein
de I'Eglise wisigothique, particuliérement en province de Galice, mais son auteur n’hé-
site pas, au contraire, 3 mentionner des problemes particuliers causés par I'activité
monastique du saint, et, d’'une maniére générale, sa personnalité. Ces problemes et leur
résolution sont décrits dans un cadre juridique particulierement en rapport avec la légis-
lation relative aux matiéres militaires. Ce « juridisme » peut rapprocher la Vita des écrits
dits autobiographiques de Valére de Bierzo, un ensemble de piéces en vers et en prose
(a savoir I'ordo querimoniae, la Replicatio, et le Residuum) dans lequel le saint décrivait
les nombreuses vexations qu'il avait eues 2 subir de la part de différentes personnes®.
Roger Collins a suggéré, de maniere fort convaincante, que ces courts textes consti-
tuaient une forme de justification personnelle en empruntant beaucoup au genre et 2
la terminologie juridiques tout en faisant montre d’une bonne connaissance de textes
monastiques ainsi que de la littérature du désert qui avait été popularisée au siécle pré-
cédent par Martin de Braga et Paschase de Dumio’°. Il semble donc que la Vizz de
Fructueux peut aussi étre considérée comme un produit d’'un milieu culturel similaire
4 celui des ascetes du Bierzo. Ainsi, ce texte hagiographique mérite également d’étre
replacé dans différents contextes littéraires; outre les sources légales, la littérature monas-
tique, avec au premier plan les ceuvres du saint lui-méme, ainsi que les autres sources

68. Voir par exemple J. ORLANDIS, « Las congregaciones mondsticas cn la tradicién suevo-gética », Estudios sobre
Instituciones mondsticas medievales, Pamplona, 1971, p. 97-123 sur le si¢ge épiscopal éuabli dans le monastére de
Dumio.

69. Lédition la plus récent est celle de C. M. AHERNE, Viderio of Bierzo. An Ascetic of the late Visigothic Period, Washington,
D.C., 1949. Voir également I'édition par ].-P. MIGNE, Patrologia Latina, t. 87, col. 439-458.

70. R. COLLINS, « The « autobiographical » works of Valerius of Bierzo : their structure and purpose », dans son volume
Law, Culture and Regionalism in Farly Medieval Spain, Aldershot, Variorum, 1992, essai IV, p. 425-442. Cet essai
est une version corrigée du texte publié sous le méme titre et avec la méme pagination dans le volume Los Visigodos :
Antigiiedad y Cristianismo III, A. GONZALEZ BLANCO (éd.), Murcia, 1986, p. 425-442. Valtre aurait écrit ces textes
4 la fin de sa vie, vers 695-700. Collins voit dans ces textes des sortes de « conférences monastiques » destinées 2
édifier un public d’asctes, et formant, d’'une certaine maniére, des matériaux pour une future Vizta éventuelle...
qui ne vit pas le jour suite aux troubles causés par les invasion arabes quelques années plus tard.

68

1.

(e

LA VIE DE SAINT FRUCTUEUX DE BRAGA

du monachisme wisigothique en général et galicien en particulier. Ces sources sont elles-
mémes en attente d’analyse plus pointue quant a leur contenu spirituel et disciplinaire.
Il Sagit 1a d’une étape indispensable 4 une meilleure connaissance du saint et, par exten-
sion, du monachisme ibérique 4 'époque wisigothique.

® Abstract : This essay is devoted to the study of some aspects of the hagiographic representation of
Fructuosus, bishop of Dumio from about 653 and of metropolitan bishop of Braga, metropolitical see of
the ecclesiastical province of Gallaecia, from 656 to 675 at the latest. This viza has a markedly monastic
outlook which displays little interest in the saint’s activities as a bishop. On the contrary, the hagiographer
devotes great attention to the depiction of monastic foundations and to the saint’s taste for the solitary
life. In this paper, I shall discuss some issues raised by the tensions provoked by the activities of the saint,
which are expressed in a secular judiciary context.

* Résumé : Cette contribution est consacrée 4 'étude de certains aspects de la représentation hagiographique
de saint Fructueux, évéque de Dumio 2 partir de ca. 653 et de Braga, métropole ecclésiastique de la province
de Gallaecia, de 656 4 675 au plus tard. Cette vizz adopte une perspective monastique trés marquée,
accordant peu d’attention aux activités du saint en tant qu'évéque. Au contraire, lhagiographe s'attache 2
évoquer les fondations monastiques ainsi que les tendances érémitiques du saint. On analysera aussi dans
cette contribution des tensions causées par les activités du saint, et exprimées dans un contexte juridiques
séculier.

® Diverrafi : Pal ar pennad-mafi zo studiafi penaos e voe danevellet buhez Fructuosus, eskob Domio war-
dro 653 ha, da choude, Braga, penneskopti Galisia, etre 656 ha 675 (d’an diwezhataii). Ar vita a ro kalz
muioc’h a bouez da vuhez Fructuosus evel manac’h eget evel eskob. Er chontrol, an aozer a gont dre ar
munut penaos e voe savet manatiolt gant Fructuosus hag ivez e vuhez lean. Darn eus ar studienn-mad a
bled gant tenderioli zo a gav o orin en oberol ar sant hag int danevellet en un amva gwiraour lik.

69



	Seite 1 
	Seite 2 
	Seite 3 
	Seite 4 
	Seite 5 
	Seite 6 
	Seite 7 
	Seite 8 

